Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 2

Artikel: Jacques Derrida et I'événement du don
Autor: Boss, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

25 % 4994

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 113-126

JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON

MARC BOsS

Résumé

L’ effort entrepris par Derrida pour penser la problématique du don a la
lumiére du concept heideggerien d’Ereignis s’accompagne d’un déplacement
de la ligne de démarcation tracée par Heidegger entre philosophie et théo-
logie. Si la tache caractéristique de la philosophie réside pour Heidegger dans
un «questionnement radical» susceptible de conduire la pensée sur le lieu de
son propre abime, ce méme questionnement devient chez Derrida le propre
d’une théologie de la grdce ou de I’abandon ne répondant ni a la définition
de I’onto-théologie, ni a celle de I'intellectus fidei.

Qu’est-ce qu’un don? Existe-t-il un don gracieux, désintéressé, sans arriére-
pensée ? Peut-on, en d’autres mots, concevoir un don qui ne soit pas toujours déja
investi par le calcul d’une économie? Ce sont 1a des questions que Jacques
Derrida pose avec insistance dans plusieurs de ses écrits récents. Bien qu’elle
s’inspire largement de la doctrine heideggerienne de 1'Ereignis, 1'approche
derridienne de la problématique du don se singularise notamment par un dépla-
cement de la frontiére établie par Heidegger entre philosophie et théologie. Avant
que nous tentions de cerner la signification de ce déplacement dans ses possibles
enjeux pour la théologie, nous commencerons par examiner (1) la distinction que
Derrida opére entre le don et I’économie, (2) sa tentative de penser le don comme
événement et (3) les perspectives théologiques qui peuvent en étre dégagées.

1. L’introuvable écart entre le don et I’économie

La figure du cercle est de tous les symboles géométriques celui qui ca-
ractérise le mieux, selon Derrida, la structure de 1’économie. Cette figure «se
tient, nous dit-il, au centre de toute problématique de 1’oikonomia, comme de
tout le champ économique: échange circulaire, circulation des biens, des
produits, des signes monétaires ou des marchandises, amortissement des



114 MARC BOSS

dépenses, revenus, substitution des valeurs d’usage et des valeurs d’échange»'.
Avec son goiit habituel pour les étymologies ludiques et suggestives, Derrida
sollicite ici les racines grecques du mot «oikonomia». «Oikos», rappelle-t-il,
ne désigne pas seulement la maison en tant que batiment, mais aussi le foyer,
c’est-a dire le lieu d’une familiale et familiére propriété. Le nomos de 1’éco-
nomie, la loi qui la structure, pourrait bien consister, dés lors, en un mouvement
qui, procédant de ce foyer, finirait invariablement par y revenir. C’est en ce
sens que Derrida parle d’une «structure odysséique» de 1’économie: tout se
passe en effet, selon lui, comme si I’économie n’avait d’autre chemin a suivre
que celui qui fut emprunté par Ulysse lors de son exil provisoire. Ulysse, écrit-
il, «fait retour auprés de soi ou des siens, il ne s’éloigne qu’en vue de se
rapatrier, pour revenir au foyer a partir duquel le départ est donné...»2,

A ce récit homérique de I’économie semble s’opposer, chez Derrida, le récit
biblique du don tel qu’il se donne & lire dans le Sacrifice d’Isaac. Dans un autre
essai intitulé Donner la mort, Derrida interpréte, en effet, ce passage de la Genése
comme étant I’histoire du renoncement d’Abraham a 1’économie méme: «Re-
nong¢ant en somme a la vie, a la vie de son fils dont on a tout lieu de penser qu’elle
lui est plus précieuse que la sienne», Abraham renonce en méme temps a
I’ oikonomia comme «loi de la maison [...], du foyer, du propre, du privé, de
I’amour et de I’affection des siens»®. Abraham personnifie donc ici une sorte
d’anti-Ulysse dont le renoncement apparait comme la forme ultime du don, la
seule susceptible de «détourner le retour en vue du sans retour»*: «Abraham avait
accepté, nous dit Derrida, de souffrir la mort ou pire que la mort, et cela sans
calcul, sans investissement, sans perspective de réappropriation: donc apparem-
ment, au-deld de la récompense et de la rétribution, au-dela de 1’économie...»".

Le récit du renoncement d’ Abraham permet ainsi de se représenter le don
comme ce qui, par définition, échappe et s’oppose au mouvement circulaire
de 1’économie. Le don — «s’il y en a», comme aime a le dire Derrida — exclut
des lors toute espéce de retour de la chose donnée, que ce retour soit immédiat
ou qu’il soit programmé dans un calcul 2 long terme®. Pour qu’il y ait don,

I J. DErrIDA, Donner le temps. 1. La fausse monnaie (désormais DT), Paris, Galilée,
1991, p. 18.

2 Ibid., p. 18.
3 J. DERRIDA, «Donner la mort» (désormais: DM) in J. M. Rasate, M. WETZEL (éds),

L’ éthique du don. Jacques Derrida et la pensée du don, Paris, Métailié-Transition, 1992,
p. 90-91.

4 DT, p. 18.
5 DM, p. 90.

6 Derrida entend ainsi se départir des «logiques relationnelles» qui, 4 la suite de
Marcel Mauss, définissent le don dans les termes d’un «systéme d’échange» ou d’une
«relation sociale synthétique a priori» en négligeant, par ailleurs, de problématiser dans
la notion de «systéme» le «syn- qui ajointe ensemble deux procés en droit aussi
incompatibles que celui du don et de I’échange» (DT, p. 56).



JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON 115

il faudrait, autrement dit, que celui qui le regoit ne contracte aucune dette
a cette occasion. Le don «s’annule, écrit Derrida, chaque fois qu’il y a
restitution ou contre-don», chaque fois que «selon le méme anneau circulaire
qui conduit A rendre, il y a paiement et acquittement d’une dette»’. Or si
le don, pour étre don, doit épargner tout endettement a celui qui le regoit,
il doit nécessairement tendre a s’effacer dans la plus grande discrétion, au
point de ne plus méme se laisser reconnaitre comme don. Il suffit, en effet,
que le don apparaisse comme tel a celui qui le regoit pour que s’instaure
aussitot le contrat d’une dette symbolique — le fait de dire «merci», ou
simplement d’avoir a le dire, d’étre supposé le dire suffit a2 mettre le donataire
a la merci du donateur. Un don de cette nature est ce que nous appelons en
frangais un «cadeau empoisonné» (notons au passage que ce lien de conni-
vence entre le don et le poison est également suggéré par I’ambiguité du mot
Gift dans les langues germaniques ou du mot dosis en grec). Mais pour
Derrida le don qui engage dans un tel processus d’endettement ne peut déja
plus, en toute rigueur, étre considéré comme un don. Lorsque celui qui regoit
prend conscience d’étre redevable a celui qui donne, ne serait-ce que d’un
«€équivalent symbolique», le don cesse d’étre don pour réintégrer le cercle
de 1’échange et de la dette.

Tout se passe donc comme si la simple identification du don devait inévi-
tablement conduire & son annulation: «Deés lors, écrit Derrida, que le don
apparaitrait comme don, comme tel, comme ce qu’il est [...], il serait engagé
dans une structure symbolique, sacrificielle ou économique qui annulerait le don
dans le cercle rituel de la dette»®. Cela signifie notamment, nous venons de le
voir, que le don, «s’il y en a», ne peut avoir lieu qu’a I'insu de celui qui le recoit.
Mais le donateur «ne doit pas le voir ou le savoir non plus, sans quoi, nous dit
Derrida, il commence dés le seuil, dés qu’il a I’intention de donner, 4 se payer
d’une reconnaissance symbolique, a se féliciter, a s’approuver, a se gratifier, a
se congratuler, a se rendre symboliquement la valeur de ce qu’il vient de donner,
de ce qu’il croit avoir donné, de ce qu’il s’appréte a donner»’. Il n’en faut pas
davantage pour que le don s’annule. «La simple intention de donner, en tant
qu’elle porte le sens intentionnel du don, suffit a se payer de retour, écrit Derrida.
La simple conscience du don se renvoie aussitdt I’image gratifiante de la bonté
ou de la générosité, de 1’étre donnant qui, se sachant tel, se reconnait circulai-
rement, spéculairement, dans une sorte d’auto-reconnaissance, d’approbation de
soi-méme et de gratitude narcissique»'?.

" DT.p, 25

$ Ibid., p. 38.
9 Ibid., p. 27.
10 Ibid., p. 38.



116 MARC BOSS

Comment rendre compte alors de ce don qui, pour ne pas s’auto-détruire,
doit avoir lieu a I’insu non seulement du donataire, mais aussi du donateur?
Comment concevoir un don qui doit sa qualité méme de don au fait de ne pas
apparaitre comme don, de ne pas se présenter ou se rendre présent comme tel?
Nous butons ici sur ce que Derrida nomme le «paradoxe», le double-bind'!
ou encore I’«impossibilité» du don: il suffit qu’il se présente pour qu’aussitot
il ne se présente plus; «son apparence méme, le simple phénoméne du don
I’annule comme don, transformant 1’apparition en fantéme et 1’opération en
simulacre»'2. 1l serait aisé d’en conclure (comme nous y invite le soupgon
nietzschéen relayé par celui de la psychanalyse) que la vérité du don résiderait
ultimement dans «le calcul et la ruse d’une économie»'3. Mais tout en admet-
tant que ce soupgon puisse étre utile a I’exercice de «notre vigilance critique
et éthique»'4, Derrida n’entend pas pour autant renoncer a penser le don dans
sa condition d’événement, c’est-a-dire dans ce qui précisément ne le réduit pas
a I’économie.

2. Le don comme événement

Si Derrida cherche a maintenir ouverte la possibilité de penser le don
comme «événement» plutét que comme effet d’une ruse ou d’un stratagéme,
ce n’est pas dans 1’espoir d’en surmonter, ni méme d’en atténuer le paradoxe.
Car I’événement du don ne peut précisément étre pensé, selon lui, qu’a partir
du lieu méme de ce paradoxe qu’il présente comme «une proposition nucléaire
dans la forme du ‘si... alors’: si le don apparait ou se signifie, s’il existe ou
s’il est présentement comme don, comme ce qu’il est, alors il n’est pas, il
s’annule»'®. C’est peu dire que cette proposition défie le sens commun, Son
auteur n’avoue-t-il pas lui-méme qu’elle confine a la «folie»?'® Derrida attire
cependant notre attention sur le fait «que la structure de cet impossible don
est aussi celle de 1’étre — qui se donne a penser a la condition de n’étre rien
(aucun étant-présent) — et du temps qui [...] est toujours défini dans la paradoxie
ou plutdt dans I’aporie de ce qui est sans étre, de ce qui n’est jamais présent

' Derrida préfére habituellement 1’expression anglaise double-bind i son équiva-
lent frangais «double contrainte». Il semble que ce soit en raison de la double conno-
tation affective et sacrificielle du mot bind qui évoque aussi bien le lien et I’attachement
que la ligature.

% DT p. 27,

13 Ibid., p. 29.
14 Ibid., p. 29.
15 Ibid., p. 42.
16 Ibid., p. 58.



JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON 117

ou n’est qu’a peine ou faiblement»!’. La question économique rejoint ainsi
chez Derrida la question métaphysique. Plus précisément, c’est le probléme
de la différence — introuvable — entre le don et I’économie qui en vient a se
superposer, chez lui, a la thématique heideggerienne de la différence dite
ontologique.

C’est sous la forme qu’elle a finalement recue dans la conférence Temps
et Etre que cette thématique sert ici de point d’appui a la méditation derridienne
du don comme événement. Cette conférence — dans laquelle on a pu voir un
pendant tardif et quelque peu asymétrique au traité Etre et Temps — s’ouvre
sur la question: «Qu’est-ce qui donne occasion de nommer ensemble Temps
et Etre 7»'® Or pour Heidegger cette question ne peut elle-méme étre déployée
qu’a partir d’une problématique du don. «Nous ne disons pas: 1’€tre est, le
temps est — mais: il y a étre, et il y a temps.»!? L’énigme que le texte allemand
donne ici a entendre — et qui n’est autre que I’énigme du don en tant que
donation — n’est pas d’emblée perceptible dans la traduction francaise. La
locution «il y a» traduit en effet tant bien que mal la tournure idiomatique
«Es gibt» qui signifie littéralement: «il donne», ou plutdt, de facon neutre mais
sans connotation péjorative: «¢a donne». «L’énigme, comme 1’écrit Derrida,
se concentre a la fois dans le ‘il’ ou plutét le es, le ‘ca’ de ‘ca donne’ qui n’est
pas une chose, et dans ce don qui donne mais sans rien donner et sans que
personne ne donne rien — rien que 1’étre et le temps (qui ne sont rien)»%°,

Pour élucider cette énigme, un détour par le texte de Heidegger s’impose.
Heidegger affirme effectivement que le temps et 1I’€tre ne sont rien d’étant
(nichts Seiendes). Mais cela ne revient pas a dire, en un sens trivial, que le
temps et 1’€tre sont de simples chiméres. Le recours a la locution «l y a»
indique, a cet égard, une circonspection de la part de Heidegger dont tout
I’effort vise précisément a penser, a partir de cet énigmatique «Es gibt», le
propre de 1'étre et celui du temps. Portant d’abord son attention sur 1'étre,
il observe que celui-ci ne peut étre pensé en propre que lorsqu’il cesse d’étre
pensé a partir de I’étant. Ce motif de la différence ontologique ou de I’écart
problématique entre I’étre et 1’étant repose chez Heidegger sur la détermination
traditionnelle de I’étre comme «déploiement de présence», «Etre-présent»,
parousia: «depuis le matin de la pensée européenne-occidentale et jusqu’a
aujourd’hui, écrit-il, (étre) veut dire le méme que présence (Anwesen)»*'. Pour
Heidegger, cependant, 1’étre en tant que déploiement de présence ne peut avoir
lieu — mais s’agit-il encore d’un lieu? — que dans 1’événement d’une donation

17 Ibid., p. 43.

'8 M. HEIDEGGER, «Temps et Etre» (désormais: TE) in Questions III et IV, trad.
révisée par J. Beaufret et C. Roels, Paris, Gallimard, 1976, p. 194.

9 Ibid., p. 197.
2 DT, p. 34.
2L TE, p. 194.



118 MARC BOSS

qui demeure elle-méme en retrait de toute présence. S’il s’intéresse tant a la
locution: «Il y a étrex», Es gibt Sein, c’est précisément parce qu’il y voit comme
une invite 4 penser I’étre comme une donation libératrice de présence, mais
restant elle-méme en retrait de la présence libérée. «Penser 1’étre en propre,
dit-il, demande que soit abandonné 1’étre comme fond de I’étant, en faveur
du donner qui joue en retrait dans la libération du retrait, c’est-a dire en faveur
du Il y a. L’étre, en tant que donation de cet Il y a, a sa place et est a sa place
dans le donner. [...] mais en tant que don de cette libération, il reste retenu
dans le donner»?2. Ainsi se précise le sens de la formule: Es gibt Sein; «I’étre
qu’il y a» se caractérise pour Heidegger comme «un donner qui ne donne que
sa donation, mais qui, se donnant ainsi, pourtant se retient et se soustrait»>3,
Cette maniere de caractériser I’étre vaut également pour le temps dont Hei-
degger, rappelons-le, dit mot pour mot ce qu’il dit de 1’étre: «Le temps n’est
pas. Il y a temps.» Le temps que Heidegger entend ainsi penser dans ce qu’il
a de plus propre n’est évidemment pas le temps mesurable du chronométre.
Le temps qui se donne a penser depuis la formule: Es gibt Zeit, est pour
Heidegger une «proximité approchante» qui (a I'instar de «I’étre qu’il y a»)
ne se laisse éprouver que comme une donation retenue dans son donner méme :
«Le donner, dont la donation obtient le temps, se détermine, dit-il, depuis la
proximité qui empéche et réserve...»**.

Heidegger discerne ainsi au cceur de 1’étre aussi bien que du temps une
pure donation congue comme le «donner d’un donner». Il nomme cette do-
nation qui est a la fois la vérité de 1I’étre et celle du temps: das Ereignis. Ce
mot d’Ereignis qui, dans le langage courant, signifie «événement» connote
aussi par son étymologie les notions de propre, d’appropriation, et par la
méme d’avénement. Nous nous trouvons ici, comme Heidegger le suggére avec
prudence, «face a 1'énigmatique ‘Il’ que nous nommons en disant: ‘Il y a
temps’, ‘Il y a étre’»%. Cet «Il» qui donne a la fois 1’étre et le temps — et que
Heidegger nous invite a écrire avec une majuscule — peut, en effet, sous
certaines réserves, s’attester comme 1’Ereignis?®. Mais nous butons ici sur un
concept limite en ce sens que toute «quéte d’'un quid, d’une essence»?’ doit

2 Ibid., p. 199.
23 Ibid., p. 203.
24 Ibid., p. 213-214.
3 Ibid., p. 215.

6 Ibid., p. 219: «Cet énoncé est juste, écrit Heidegger, et cependant manque du
méme coup la vérité, autrement dit il nous voile le tenant de la question; car sans y
prendre garde, nous nous le sommes représenté comme quelque chose de présent, alors
que nous tentons pourtant de penser I’étre de la présence comme tel».

27 Ibid., p. 219: «Qu’en est-il en effet de cette demande évidente, justifiée et toute
naturelle: qu’est-ce que I'Ereignis? La, nous sommes en quéte d'un quid, d’une
essence, de la fagon dont I'Ereignis déploie son étre, i.e. entre en présence. Avec la
demande apparemment innocente : qu’est-ce que I’Ereignis?, nous exigeons un rensei-
gnement sur I’étre de I'Ereignis.»



JACQUES DERRIDA ET L'EVENEMENT DU DON 119

étre abandonnée des lors que nous tentons de penser 1’Ereignis. «Que reste-
t-il a dire 7, demande Heidegger en conclusion de sa conférence. Rien que ceci:
das Ereignis ereignetf’®, c’est-d-dire «l’avénement advient» ou «I’appro-
priement approprie». Plusieurs traductions sont possibles. Mais la signification
exacte de la formule importe ici moins que sa tautologie qui souligne le
caractére irréductible, inconditionnel de 1’Ereignis.

Nous voyons désormais en quel sens I’effort déployé par Derrida pour
penser le don comme événement s’inscrit dans le sillage de la méditation de
Temps et Etre. En tant qu’advenue paradoxale de «ce qui est sans étre» (c’est-
a-dire de ce qui n’est jamais présent, ni méme présentable), le don ne se laisse
en effet penser, selon Derrida, que sous les traits de 1’Ereignis heideggerien
qu’il définit lui-méme comme «événement ou propriation inséparable d’un
mouvement de dépropriation»?°. Penser le don comme événement consiste dés
lors 4 penser ce double mouvement d’appropriation et de dépropriation & partir
de la donation qui survient dans I’Ereignis. Dans la mesure ou cette donation
se maintient elle-méme en retrait de toute forme de présence, elle permet a
Derrida de rendre compte de I’écart entre ce qui ne cesse de s’annoncer comme
objet d’une intention, voire d’un désir ou d’une nomination, et qui pourtant
ne peut jamais se présenter comme tel 4 I’expérience, a la connaissance®.

% Ibid., p. 225.

29 DT, p. 33. Cette notion de «dépropriation» (Enteignis) vient en effet se surajouter
chez Heidegger aux autres significations du mot Ereignis (cf. TE, p. 233). Remarquons
que lorsque Derrida commente directement Heidegger (par exemple DT, p. 33), il utilise
le mot Ereignis sans le traduire et en spécifiant que le mot «événement» ne saurait
rendre a lui seul toute la polysémie du mot allemand. Mais sit6t qu’il s’éloigne du
commentaire au sens strict, il semble bien que Derrida utilise le mot «événement» en
un sens qui est précisément celui de 1'Ereignis heideggerien.

30 La doctrine de 1’Ereignis n’apparait-elle pas alors comme la seule voie possible
d’un éventuel surmontement de la tradition métaphysique en direction de 1’'unique nom
qui convienne a ce que cette méme tradition a toujours échoué & nommer? Si la
question, en ce qui regarde Heidegger, mérite a tout le moins d’étre soulevée (cf.
notamment 7E, p. 225), elle ne saurait, comme 1’a bien vu Richard Rorty (Conséquences
du pragmatisme, trad. J.-P. Cometti, Paris, Seuil, 1993, p. 212-213), se poser dans les
mémes termes en ce qui concerne Derrida. Ce dernier n’affirmait-il pas déja dans «La
Différance» le caractére illusoire de toute quéte d’un «nom unique»? «Et il faut, disait-
il alors, en se démarquant de Heidegger, le penser sans nostalgie, c’est-a dire hors du
mythe de la langue purement maternelle ou paternelle, de la patrie perdue de la pensée»
(«La différance», in Marges de la philosophie, Paris, Minuit, 1972, p. 28). Il nous parait
donc souhaitable d’appliquer aussi 4 la notion d’Ereignis ou d’événement ce que Derrida
disait alors de la différance, i savoir qu’elle «reste un nom métaphysique et (que) tous
les noms qu’elle regoit dans notre langue sont encore, en tant que noms, métaphysiques»
(ibid.). Ainsi s’expliquent les nombreuses substitutions auxquelles Derrida ne cesse de
livrer les notions qui, dans ses écrits, pourraient s’apparenter a un «maitre-mot».
Rappelons que ce jeu de substitutions reléve chez lui d’une stratégie d’écriture visant
précisément d mettre en évidence 1'impossibilité d’échapper a ce qui semble étre le jeu
méme du langage: celui des signifiants qui nous renvoient indéfiniment a d’autres



120 MARC BOSS

3. Perspectives théologiques

La donation qui s’atteste dans 1’Ereignis semble faire signe chez Derrida
comme chez Heidegger en direction du Es de la locution Es gibt, ¢’est-a dire
du «II» ou du «ga» qui, en donnant 1’étre et le temps, donne en définitive le
donner méme. La mise en avant de cet «Es» comme ultime instance donatrice
ne se charge-t-elle pas alors de résonances, pour ne pas dire d’implications
théologiques (ce que suggére, par exemple, Jean-Luc Marion lorsqu’il écrit:
«La donation, en donnant a deviner comment “¢a donne”, une donation, offre
la seule trace accessible de Celui qui donne»*')? En ce qui concerne Heideg-
ger, une réponse négative semble ici devoir s’imposer. N’a-t-il pas affirmé plus
d’une fois son refus de s’engager dans une telle voie? «A l'intérieur de la
pensée, dit-il, rien ne saurait étre accompli, qui puisse préparer ou contribuer
a déterminer ce qui arrive dans la foi et dans la gréce. Si la foi m’interpellait
de cette fagon, je fermerais mon atelier»*2, Derrida rappelle a ce propos que
la théologie en tant qu’explicitation de ce qui advient ainsi dans la foi et dans
la grace — et qui n’est pas a confondre avec 1’onto-théologie de la tradition
métaphysique — se trouve délibérément maintenue a [’écart du texte
heideggerien. «Elle y est bien définie, dit-il, mais exclue, du moins en ce qui
devrait la diriger, 4 savoir le mouvement de la foi»*3.

Qu’en est-il alors de ce «mouvement de la foi» chez Derrida lui-méme ?
Ambitionnerait-il, en quelque maniére, d’inclure dans son propre champ de
réflexion ce que Heidegger s’est tant appliqué a exclure du sien? C’est ce que
suggere, entre autres, Jirgen Habermas lorsqu’il attribue a la critique
derridienne de la métaphysique une signification distincte de celle de Heideg-
ger. «Le travail de déconstruction, écrit-il, a pour fonction inavouée de régé-
nérer un dialogue avec Dieu, interrompu dans les conditions modernes d’une
onto-théologie, désormais sans force d’obligation. L’intention serait alors, non
pas de dépasser la modernité en recourant a des sources archaiques, mais de
considérer de fagon spécifique les conditions de la pensée moderne post-
métaphysique, dans lesquelles le dialogue avec Dieu, masqué par 1’onto-

signifiants sans jamais nous permettre d’accéder au «signifié transcendantal» qui ne
renverrait qu’a lui-méme et pourrait ainsi étre «soustrait au jeu» tout en le contrdlant
d'un lieu fixe. Pour Derrida la quéte d’un tel lieu caractérise la métaphysique comprise
au sens d’un fondationalisme onto-théologique (cf. notamment L’Ecriture et la diffé-
rence, Paris, Seuil, 1967, p. 410).

31 J-L. MarioN, Dieu sans I'Etre, Paris, Fayard, 1982, p. 153. Cité par Derrida
in «Comment ne pas parler?» in Psyché. Invention de I'autre (désormais: Psyché),
Paris, Galilée, 1987, p. 589.

32 Compte rendu d’une session de 1’ Académie évangélique 4 Hofgeismar, décem-
bre 1953, trad. J. GreiscH in Heidegger et la question de Dieu, 1980, p. 335, cité par
Derrida (Psyché, p. 594).

3 Psyché, p. 593-594.



JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON 121

théologie, ne peut étre poursuivi»>*. Cette interprétation de la déconstruction
sous-estime sans doute la complexité des rapports de «filiation» qui existent entre
Derrida et Heidegger®. Elle a cependant le mérite d’attirer 1’attention sur ce
qu’on pourrait appeler I’ambition théologique ou quasi-théologique de la
déconstruction’. Si cette ambition n’a jamais rien eu d’«inavoué», il faut ce-
pendant bien reconnaitre qu’elle devient remarquablement explicite (ce qui ne
veut pas dire «univoque») dans les efforts déployés par Derrida pour penser la
problématique du don a la lumiére de la doctrine heideggerienne de 1'Ereignis.

Ces efforts, en effet, s’inscrivent, selon Derrida, dans le prolongement
d’une «tradition» dont les figures de référence vont de Maitre Eckhart a
Heidegger en passant par Angelus Silesius®’. Bien qu’intimement liée a la
théologie dite négative®, la «tradition» dont il est ici question ne se définit
pas tant par la forme apophatique de son discours que par le motif de I’abandon
(Gelassenheit) qui semble en étre le théme de prédilection. Derrida s’en
explique notamment dans Sauf le Nom. Présenté comme une «fiction» qui, en
tournant autour «du nom de Dieu et de ce qu’il devient dans ce qu’on appelle
la théologie négative [...], risque aussi quelques pas d’héritier sur les traces
ou vestiges d’un ‘errant chérubinique’»%, ce texte offre, sous la forme littéraire

3% J. HaBERMAS, Le discours philosophique de la modernité, trad. Ch.
Bouchindhomme et R. Rochlitz, Paris, Gallimard, 1985, p. 217-218, n. 1. Il s’agit de
la conclusion d’une note consacrée a un article de Susan Handelman dans lequel
«Derrida se voit assigner une place a 'intérieur de I’apologétique juives.

33 Cf. G. BennINGTON, «Derridabase» inJacques Derrida, Paris, Seuil, 1991, p. 255.

36 Cf. notamment Sauf le nom (désormais: SN, Paris, Galilée, 1993), p. 31-32:
«Loin d’étre une technique méthodique, une procédure possible ou nécessaire, déroulant
la loi d’un programme et appliquant des régles, c’est-a-dire déployant des possibilités,
la ‘déconstruction’ a souvent été définie comme 1’expérience méme de la possibilité
(impossible) de 1’impossible, du plus impossible, condition qu’elle partage avec le don,
le ‘oui’, le ‘viens’, la décision, le témoignage, le secret, etc. Et peut-Etre la mort». Dans
«Une ‘folie’ doit veiller sur la pensée» (in Points de suspension [désormais: POS],
Paris, Galilée, 1992, p. 367), Derrida rejette catégoriquement 1'idée que le terme de
déconstruction puissse désigner son «projet fondamental»: «Je n’ai jamais eu de ‘projet
fondamental’, dit-il. Et ‘déconstructions’, que je préfére dire au pluriel, n’a sans doute
jamais nommé un projet, une méthode ou un systéme. Surtout pas un systéme philo-
sophique. Dans des contextes toujours trés déterminés, c’est 'un des noms possibles
pour désigner, par métonymie en somme, ce qui arrive ou n’arrive pas a arriver, a savoir
une certaine dislocation qui en effet se répéte réguliérement — et partout ol il y a quelque
chose plutét que rien...». «Déconstruction», avec ou sans «s» ne serait ainsi que «l’'un
des noms possibles» de ce que tentent aussi de nommer I'événement et le don (mais
aussi tous les autres substituts que nous n’avons évoqué ici qu’au détour d’une citation:
le secret, le «oui», le «viens», la décision, etc.) en se disloquant dans une chaine
ininterrompue de «substitutions différantes».

37 Cf. SN, p. 100.

38 Cf. notamment H. Cowarp, T. FosHaY (éds), Derrida and Negative Theology,
New York, State University of New York Press, 1992.

3 SN, p. 2.



122 MARC BOSS

d’un dialogue, un libre commentaire du Cherubinischer Wandersmann
d’ Angelus Silesius®. Paraphrasant ce dernier, I’un des protagonistes du dialogue
affirme: «Il faut tout laisser, laisser tout “quelque chose” par amour de Dieu,
et sans doute laisser Dieu lui-méme, 1’abandonner, c’est-a-dire a la fois le quitter
et (mais) le laisser (étre au-dela de 1'étre-quelque-chose). Sauf le nom...»*!,
Ailleurs, dans ce méme dialogue, il est affirmé que rien ne «tient» de ce que
nous disons de Dieu sauf le nom qui n’est lui-méme rien de ce qu’il nomme:
«Sauf le nom qui ne nomme rien qui tienne, pas méme une divinité (Gottheit),
rien dont le dérobement n’emporte la phrase, toute phrase qui tente de se mesurer
a lui. ‘Dieu’ ‘est’ le nom de cet effondrement sans fond, de cette désertification
sans fin du langage. Mais la trace de cette opération négative s’inscrit dans et
sur et comme 1’ événement (ce qui vient, ce qu’il y a et qui est toujours singulier,
ce qui trouve dans cette kénose la condition la plus décisive de sa venue ou de
son surgissement). Il y a cet événement, qui reste, méme si cette restance n’est
pas plus substantielle, plus essentielle que ce Dieu, plus ontologiquement
déterminable que ce nom de Dieu dont il est dit qu’il ne nomme rien qui soit,
ni ceci ni cela.»* Ce «il est dit» renvoie évidemment a Silesius. Mais ce qui
s’en dit ici — dans I’anonymat des voix mises en scéne par Derrida — déborde
assurément le texte de Silesius en direction de la méditation heideggerienne de
I’Ereignis. Ainsi lorsque la thématique traditionnelle de la kénose se voit inter-
prétée comme «condition» de la «venue» et du «surgissement» qui caractérisent
le «il y a» de «I’événement», il semble bien que la pensée de Heidegger serve
ici de guide a la lecture de Silesius. A moins que ce ne soit le contraire. Quelque
chose en tous les cas semble insister dans leurs textes a tous deux et témoigner
de leur commune appartenance a ce que Derrida nomme «la tradition de la
Gelassenheit»*. Et ce «quelque chose» — qui n’est, du reste, pas une chose —
est également ce qui ne cesse d’insister, sous la diversité disséminante des écrits
commentés, dans les textes que signe Derrida®,

40 Roger Munier a traduit ce texte sous deux titres différents: La Rose est sans
pourquoi (extraits du Pélerin chérubinique), Paris, Arfuyen, 1988; et L’Errant
chérubinique (édition intégrale), Paris, Planéte, 1970.

41 SN, p. 100-101.
2 Ipid., p. 56.
4 Ibid., p. 100.

4 Dans un entretien avec Frangois Ewald (Magazine littéraire, n° 286, mars 1991),
Derrida souligne la difficulté de parler d’'une «ceuvre» (de la sienne ou d’une autre)
comme d’un ensemble de textes rassemblés par une identité. «Il y a un dépot 1égal et
un état civil, des textes signés du méme nom, un droit, une responsabilité, une propriété,
des assurances. Cela m’intéresse beaucoup. Mais ce n’est qu’une strate de la chose ou
de I’aventure singuliére appelée ceuvre, et que je sens tout le temps en train de se défaire,
de s’exproprier, de tomber en morceaux sans se rassembler jamais dans sa signature»
(«Une ‘folie’ doit veiller sur la pensée» in POS, p. 365). Cela ne revient toutefois pas
a dire qu’il faille renoncer a chercher toute espéce de continuité dans les textes que
Derrida écrit: «‘Quelque chose’ insiste, certes, et se reconnait d’un livre a 1’autre, c’est
indéniable, dit-il, et d’ailleurs je dois le vouloir ainsi» (ibid., p. 363).



JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON 123

Faut-il ici parler de «Dieu»? Sans doute serait-ce a la fois trop et trop peu
dire. Mieux vaudrait, semble-t-il, dans I’esprit de la Gelassenheit, renoncer au
mot comme a ce qu’il nomme, renoncer a Dieu lui-méme. Mais il ne s’agit
pas de renoncer a Dieu au sens d’en finir avec lui . «En finir avec Dieu pourrait,
comme le note ironiquement Mark Taylor, étre une solution tout aussi gra-
tifiante que la croyance en la présence de Dieu»®. Or la Gelassenheit, nous
I’avons vu, est a la fois un abandon et un laisser-advenir. Ce n’est sans doute
pas un hasard si le discours apophatique en constitue le langage privilégié;
ne reproduit-il pas cette méme ambivalence jusque dans sa forme littéraire —
que Derrida décrit comme «intarissablement elliptique, taciturne, cryptique,
obstinément en retrait de toute littérature» 7% «Elle tient le désir en haleine,
[...], écrit-il, elle vous laisse 4 chaque fois sans vous quitter jamais»*’. Il n’en
va pas autrement de la Gelassenheit que nous pourrions caractériser, en re-
prenant un mot de Heidegger, comme un «renoncement qui ne prend pas mais
qui donne»*. Lorsque Silesius enjoint & son lecteur d’abandonner Dieu, il a
en effet pris soin de préciser auparavant que Dieu ne saurait advenir ou se
donner que dans cet abandon méme: «L’abandon, dit-il, est capable de Dieu»
(Gelassenheit fiht Gott).* Schelling, en un texte célébre, reprendra ce motif
de la Gelassenheit en en soulignant les résonances évangéliques: «Celui qui
veut s’établir au point de départ d’une philosophie vraiment libre, dit-il, doit
abandonner Dieu lui-méme. C’est ici qu’il convient de dire: qui veut le
conserver le perdra et qui y renonce le trouvera».’® On pourrait se demander
si le renoncement dont il est ici question n’est pas encore, en définitive, une
stratégie sacrificielle, un calcul économique d’ordre supérieur qui demanderait
a étre démystifié a son tour. Cette éventualité ne peut étre écartée. Pas plus
que ne peut étre écarté I’impossible écart entre le don et I’économie. Mais il
se pourrait que cet écart inécartable joue cette fois en faveur du don et non
plus de I’économie. Car s’il y a ici un calcul et une économie, n’est-ce pas
en vue d’intégrer justement 1'incalculable et 1’anéconomique par excellence,
a savoir la «perte absolue» qui marque la fin de tout «contrat», de toute
«symétrie», de tout «échange» ?°! Derrida, sur la trace de Kierkegaard, semble

% M. C. TAYLOR, «La dénégation de Dieu», trad. P. Evrard, in P. EvrarD, P. GiseL
(éds), La théologie en postmodernité, Genéve, Labor et Fides, 1996, p. 331-352.

% SN, p. 113-114.
9 Ibid., p. 114.

8 M. HeDEGGER, «Le chemin de campagne», trad. André Préau in Questions II1
et IV, Paris, Gallimard, 1966, p. 15.

4 ANGELUS SILEsIUS, Cherubinischer Wandersmann, éd. H. Plard, Paris, Aubier,
1946, cité par Derrida in SN, p. 101.

0B, W. J. ScHELLING, Sdmtliche Werke, rééd. Schréter, 5, 11, 12, cité par
M. Heidegger in Schelling, Le traité de 1809 sur I'essence de la liberté humaine
(désormais: STL), trad. J.-F. Courtine, Paris, Gallimard, 1977, p. 22.

31 Cf. notamment DM, p., 96.



124 MARC BOSS

lui-méme pencher en faveur d’une telle hypothése lorsque, parlant du «salaire»
promis aux bienheureux du Sermon sur la montagne, il écrit: «La subjectivité
absolue est venue, certes, relancer le calcul ou la surenchére a 1’infini, comme
économie du sacrifice, mais c’est en sacrifiant le sacrifice entendu comme
commerce fini...».”? «Il y a une économie, mais c’est une économie qui intégre
le renoncement au salaire calculable, le renoncement a la marchandise ou au
marchandage, a 1’économie au sens de la rétribution mesurable et
symétrisable»>>.

4. Remarques conclusives

Il semble donc bien qu’a la différence de Heidegger, Derrida n’entende
pas renoncer a s’approcher par un effort de la pensée de «ce qui arrive dans
la foi et dans la grace». L’ effort qui consiste a rendre compte de «I’impossible
possibilité» d’un écart entre le don et I’économie, entre 1’ordre du désir et celui
de la présence, apparait, en effet, comme une tentative de penser ce que Derrida
nomme «I’expérience irréductible de la croyance, entre le crédit et la foi, le
croire suspendu entre la céance du créancier [...] et la croyance du croyant...»*,
Derrida note cependant que «cet effort pour penser le fond sans fond de cette
quasi-‘illusion transcendantale’ ne devrait pas étre [...], s’il s’agit de penser,
une sorte d’abdication adorante et fidéle, un simple mouvement de la foi devant
ce qui déborde I’expérience, la connaissance, la science, I’économie — et méme
la philosophie»®. L’option fidéiste — a laquelle Heidegger fait en définitive
la part trop belle — se trouve ici catégoriquement écartée au profit d’une
exigence qui, nous I’avons vu, n’est pas sans rappeler celle de la théologie
apophatique : engager la pensée en tant que pensée, sur le lieu méme de I’abime
et de I’effondrement de toute pensée.

Ce programme,  vrai dire, caractérise également la pensée heideggerienne.
Il convient donc de préciser que le «fidéisme» au sens ou nous I’entendons
ici n’est pas celui d’un certain «irrationalisme» que Heidegger, 4 sa maniére,
n’a jamais cessé de combattre: «en appeler a I'irrationnel, €crit-il dans son
Schelling, c’est toujours fuir lichement, aussi longtemps que ce recul n’est pas
conditionné et exigé par un échec effectif sur le chemin du concept; c’est
seulement sur la base de la plus extréme tension du concept et du question-
nement, que I’aveu de non-savoir devient légitime»*°. Mais comme Heidegger

52 Ibid., p. 96.

53 Ibid., p. 100.

54 Ibid., p. 106-107.

3 DT, p. 46.

6 M. HEIDEGGER, STL, p. 107.



JACQUES DERRIDA ET L’EVENEMENT DU DON 125

le souligne lui-méme dans son Introduction a la métaphysique, ce questionne-
ment radical est, a ses yeux, exclusivement celui de la pensée, c’est-a-dire de
la philosophie. La théologie — par quoi il entend toujours la théologie chrétienne
— se tient, elle, sur un tout autre terrain qui est celui de 'intellectus fidei®’.
Heidegger est ainsi persuadé que le questionnement philosophique qui engage
la pensée dans son propre abime en demandant: «Pourquoi donc y a-t-il I’étant
et non pas plutdt rien», constitue une «folie» aux yeux de «celui pour qui la Bible
est révélation divine et vérité divine». «Celui qui se tient sur le terrain d’une
telle foi, dit-il, peut certes de quelque maniére suivre le questionner de notre
question et y participer, mais il ne peut pas questionner authentiquement sans
renoncer a lui méme comme croyant avec toutes les conséquences de cet acte.
Il peut seulement faire comme si... [...] Questionner véritablement ainsi, cela
signifie: courir le risque de questionner jusqu’au bout, d’épuiser 1’inépuisable
de cette question, par le dévoilement de ce qu’elle exige de demander».
Au détour d’un commentaire de «La parole dans le poéme» (Die Sprache
im Gedicht. Eine Erérterung von Georg Trakls Gedicht), Derrida fait remar-
quer que «[c]’est par référence a une silhouette fort conventionnelle et doxique
du christianisme que Heidegger peut prétendre déchristianiser le Gedicht de
Trakl»?, Sans doute ce constat devrait-il étre étendu a la conception
heideggerienne de la théologie et de son rapport a la philosophie. Derrida, qui
n’envisage visiblement pas le christianisme a la maniére «fort conventionnelle
et doxique» de Heidegger, soupgonne ce dernier d’avoir mieux entendu qu’il
ne I’a cru ou affecté de le croire, ce que la théologie chrétienne a toujours
«essayé de donner a entendre». «On imagine alors, écrit Derrida, une scéne
entre Heidegger et certains théologiens chrétiens, les plus exigeants peut-étre,
plus patients, plus impatients. [...]. Il s’agirait en vérit€ d’un singulier échange.
Entendons par la que les places peuvent parfois s’y échanger de fagon trou-
blante. [...] Les premiers donc, ceux que j’appelais les théologiens et tous ceux
qu’ils pourraient représenter, diraient a Heidegger: [...] «[N]ous pensons que
vous allez a I’essentiel de ce que nous voulons penser, réveiller, restaurer dans
notre foi, et méme si nous devons le faire contre ces représentations courantes
avec lesquelles vous voulez i tout prix confondre le christianisme (que d’autre
part vous connaissez si bien), contre certains théologémes ou certains
philosophémes onto-théologiques. Vous dites ce qu’on peut dire de plus radical
quand on est chrétien aujourd’hui. A ce point [...], il n’est pas slir que vous
ne receviez pas une réponse analogue et un écho semblable de mon ami et
coreligionnaire, le juif messianique. Je ne suis pas slir que le musulman et
quelques autres ne se joindraient pas au concert ou 3 I’hymne.»®

57 M. HEIDEGGER, Introduction a la métaphysique, trad. G. Kahn, Paris, Gallimard,
1967, p. 20.

S8 Ibid., p. 19-20.
59 J. DerRrIDA, De IEsprit. Heidegger et la question, Paris, Galilée, 1987, p. 178.
%0 Ibid.



126 MARC BOSS

I1 nous est désormais possible de voir en quel sens la reprise derridienne
de la pensée de I’Ereignis s’accompagne d’un déplacement de la ligne de
partage établie par Heidegger entre philosophie et théologie. Si le propre de
la philosophie réside pour Heidegger dans 'exigence d’un questionnement
radical dont procéde notamment la pensée de I’Ereignis, ce méme question-
nement devient chez Derrida la marque distinctive d’une théologie ne répon-
dant ni a la définition de 1’onto-théologie, ni a celle de 1'intellectus fidei. Cette
pensée qui se réclame, nous 1’avons vu, d’une tradition marquée par le motif
de la Gelassenheit pourrait sans doute, dans une perspective élargie, se laisser
interpréter dans les termes d’une théologie de la grice. Elle semble a tout le
moins poser les jalons d’une réévaluation de la notion de grice qui, dans ses
formulations traditionnelles, désigne précisément ce don sans réserve, irruptif,
inconditionnel dont Derrida semble incessamment poursuivre la trace. Une
théologie de la grice pensée a partir de 1’approche derridienne de la problé-
matique du don aurait cependant ceci de particulier qu’elle ne serait pas
d’abord théologie pour n’étre que secondairement théologie de la griace. Dans
la perspective ouverte par Derrida, Dieu, en effet, ne saurait €tre tenu pour
acquis comme le fondement qui tiendrait par lui-méme ou la substance dont
la grice ne serait que ’accident. La pensée de la grice — au sens de la donation
qui survient dans 1I’Ereignis — s’avére ici constitutive de la pensée de Dieu.
Si bien que parler d’une théologie de la grice revient, en cette optique, a
formuler un pléonasme, puisqu’il n’est en somme de théologie que de la grice
— «s’il y en a».



	Jacques Derrida et l'événement du don

