
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 77-111

BIBLIOGRAPHIE

Barbara Cassin, L'effet sophistique (nrf), Paris, Gallimard, 1995, 693 p.

Cet ouvrage est le fruit d'une recherche de longue haleine où l'A. s'était déjà
distinguée par des travaux originaux et par l'édition d'actes de colloque. Il est composé
d'une vingtaine de contributions antérieures, soudées ici dans un essai novateur et
brillant et qui ne craint pas le débat philologique. Pour l'A., la sophistique est un
phénomène intellectuel qui a sa consistance propre et qui ne doit pas tirer son être d'une
éternelle opposition à la philosophie. Elle cherche à montrer qu'il y a non seulement
une continuité historique entre la première et la deuxième sophistique, mais également
une continuité logique et systématique. La première partie, intitulée «De l'ontologie
à la logologie», nous mène droit à la conception de la sophistique que s'est forgée l'A.
La sophistique fait découvrir, contre l'ontologie classique, «l'autonomie performative
du langage» (p. 13). Gorgias, dans son fameux traité «Sur le non-être», cherchait à

montrer que son discours ouvertement sophistique était de la même nature que les
discours prétendument «sérieux» des premiers philosophes de l'être grecs. Pour
Gorgias, l'être parménidéen «n'est qu'un effet de dire» (p. 45). Or rien, sur le plan purement
formel, ne permet de distinguer l'argumentation ouvertement sophistique de Gorgias
de celle, philosophique, de Parmenide. L'A. fait sienne la thèse d'E. Schiappas (Did
Plato coin rhêtorikê?», American Journal ofPhilology 111 [1990], p. 457-470), pour
qui la rhétorique est une invention philosophique (p. 413): Platon a inventé la rhétorique
pour mieux combattre la sophistique, mais n'a pas mesuré toutes les conséquences de

son acte, puisqu'il a rendu impossible, du même coup, une vraie rhétorique philosophique,

distincte de la sophistique. Car celui qui refuse de faire de la rhétorique ne fait-
il pas encore de la rhétorique? - La sophistique, la première autant que la seconde,
loin d'être l'étemelle perdante contre la philosophie sérieuse, a en réalité depuis
longtemps retourné la situation en sa faveur. Car s'il n'y a pas moyen de distinguer
le discours du sophiste de celui du philosophe sur le plan de l'expression, c'est au

philosophe de prouver sa bonne foi, puisque la rhétorique a sa fin en elle-même:
«Philosophia enim simulari potest, eloquentia non potest» (Quintilien, XII,3,12, cité

p. 435). Voilà le passage de la première à la seconde sophistique, car ce thème de la
critique radicale de la philosophie se trouve aussi chez Philostrate, pour qui la sophistique

n'est rien de moins qu'une «rhétorique philosophante». La sophistique est aussi,
indirectement du moins, à l'origine des premières réflexions sur la fiction, sur le roman
même, pur produit de ce que l'A. nomme «le plaisir de parler» ou le «parler pour parler»
(Xóyou XaPÌy. cf Métaphysique 101 lb2). - Après avoir installé la sophistique dans
le discours, et non dans l'être, le passage à la dimension politique devient possible.
C'est l'objet de la deuxième partie de l'ouvrage, intitulée «Du physique au politique».
Il est bien connu que les grands sophistes professent des vues politiques fort distinctes
et incommensurables entre elles et qu'il est donc impossible de définir l'unité du

mouvement sophistique à partir d'une idéologie commune. L'A. se tire d'affaire par
une analogie: la sophistique établit entre la nature et la politique le même rapport
qu'entre l'être et le discours. C'est la communauté du discours qui crée la communauté

politique, tout comme le discours crée l'être. C'est la rhétorique qui permet l'épanouissement

du politique (p. 216). Cet aspect est encore mieux mis en valeur dans la seconde

sophistique, en particulier avec Aelius Aristide relisant le célèbre mythe de Protagoras.

Histoire de

la philosophie



78 BIBLIOGRAPHIE

L'A. tente bien évidemment ici de renverser l'opinion reçue selon laquelle le système
de la démocratie grecque est la condition de possibilité de l'émergence de la rhétorique
(et de la logique), car si les citoyens sont égaux, il n'y a, entre eux, d'autres moyens
de contrainte que le verbe. La démarche n'est pas entièrement convaincante. - La
troisième partie «De la philosophie à la littérature» cherche à établir le lien entre la

rhétorique, «plaisir de parler», et la fiction, le roman. L'A. opère ici la jonction entre
la première et la seconde sophistique. Le passage par la théorie frégéenne de la

signification semble toutefois artificiel. La fiction est certes un «sens sans référence»
(p. 409), mais cela n'épuise pas la nature de la fiction et du roman. - Chacune des trois
parties est suivie par une section «Documents», où le lecteur trouve une traduction
française (inédite) et le commentaire philologique des textes principaux sur lesquels
reposent les interprétations de l'A. Ces textes valorisent énormément l'ouvrage tout
entier, puisque beaucoup n'étaient pas accessibles en français, ou du moins pas dans

une traduction acceptable. Un glossaire des termes grecs et un index des textes anciens
complète la partie matérielle du livre. La bibliographie est toutefois très sommaire, et
il n'est pas toujours facile de retrouver les références complètes aux ouvrages cités dans
les notes. Les coquilles sont rares: Lybie au lieu de Libye; Verkerhung au lieu de

Verkehrung; gezahlt au lieu de gezählt. - L'époque d'une réhabilitation de la sophistique

est donc définitivement révolue. Il s'agit bien plutôt de dresser l'acte d'accusation
contre la philosophie et de la déclarer coupable de nous avoir occulté ce qu'il y avait
déjà de «moderne» dans les deux sophistiques anciennes. Il faut écrire maintenant une
«histoire sophistique de la philosophie» (p. 19). Nous assistons ainsi, paradoxalement,
à un débat post-moderne sur la pré-modernité de la sophistique ou une fiction moderne
de ce qu'aurait pu être la philosophie si la sophistique - et non Platon et Aristote -
avait gagné la première bataille philosophique de l'histoire. Le prix qu'il y a à payer
pour une interprétation originale de la sophistique, cependant, se mesure aussi à ce qui
est laissé de côté: Protagoras (dont l'A. ne considère que le mythe dit de Protagoras
du dialogue du même nom chez Platon), Hippias et surtout Prodicos, mais aussi les
Dissoi logoi, l'Anonyme de Jamblique, les paradoxes de l'Euthydème. D'un autre côté,
l'A. aborde également beaucoup de thèmes dont la pertinence pour la compréhension
de la sophistique n'est pas établie d'avance: Freud, Lacan, Arendt, Heidegger, Frege.
Le rapprochement entre sophistique et psychanalyse, du moins, est réussi: toutes deux
«vendent, et toujours trop cher, leur savoir-faire discursif» (p. 398).

Jean-Paul Reding

Denis O'Brien, Le non-être. Deux études sur le Sophiste de Platon
(International Plato Studies - vol. 6), Sankt Augustin, Academia, 1995,

Xn+ 181 p.

L'A. reprend ici, en les modifiant et en les augmentant, deux études publiées
séparément en 1991. La première, «Le non-être dans la philosophie grecque: Parmenide,
Platon, Plotin» (p. 3-39), sert ici d'introduction à la seconde, «Le non-être et l'altérité
dans le Sophiste de Platon» (p. 43-88). L'ouvrage est enrichi de quatre «notes
complémentaires» critiques (p. 91-130) et de trois index détaillés: I. auteurs anciens;
II. auteurs modernes; III. supplément bibliographique raisonné. Un résumé anglais
termine l'ouvrage (p. 169-181). La première étude se présente comme illustration de

la conception que se fait l'A. de l'histoire de la philosophie. La perspective est

comparatiste, même si, en fin de compte, l'A. en vient à conclure que les différents systèmes
étudiés sont à proprement parler incomparables. Pour Parmenide, la première voie
s'exprime par le verbe &mv («est» [fr. 2,3], sans sujet, contrairement aux interprétations

habituelles), mais recevra dans la suite un sujet dans l'expression èbv cjiuewn



BIBLIOGRAPHIE 79

(«<l>'être est» ou «étant, <il> est» [fr. 6,1-2]). Au contraire, le non-être de la seconde
voie, exprimé par la formule oùk ëcniv («n'est pas») ne peut jamais devenir sujet: il
est inconnaissable et incommunicable; c'est pourquoi, il faut refuser cette seconde voie
et rejeter l'opinion des mortels qui affirment de façon contradictoire cirai u.f| éóvra
(«des [les] non-êtres sont» [fr. 7,1]). Dans le Sophiste, Platon maintient le refus de la
deuxième voie parménidienne, mais renverse la condamnation des «opinions des
mortels» en affirmant que «des (les) non-êtres sont». Cette critique ou cette correction
de la thèse parménidienne se fonde sur l'introduction par Platon d'une distinction entre
deux types d'oppositions, l'une marquant la contrariété (ëvavTiov), l'autre l'altérité
(€T€poy): le non-être contraire à l'être, inconnaissable, inexprimable et considéré
comme simple flatus vocis, est condamné par Platon qui rejoint alors la condamnation
parménidienne de la deuxième voie; le non-être compris comme l'autre de l'être doit
être maintenu, parce qu'il a communication (Koiviovia) avec l'être. Chez Plotin, la
doctrine du non-être se complexifie en admettant un troisième sens, à partir d'une
nouvelle analyse de l'altérité: à côté de l'altérité existant entre deux natures positives
(le mouvement et l'être par exemple), Plotin réserve une place à l'altérité absolue
appelée «ce qui réellement» ou «vraiment n'est pas» (ôVrac, aXrfSiwûç u.f| ôv) et qui
caractérise la matière du monde sensible comprise comme pure privation de forme.
Dans des pages très denses (p. 26-37), l'A. montre avec subtilité le déplacement des

concepts d'un auteur à l'autre, déplacements qui s'opèrent en fonction de présupposés
différents, pour conclure - un peu vite -, à l'incomparabilité des systèmes. L'A. aurait
sans doute pu tirer profit des thèses d'un Martial Guéroult! La seconde étude donne
une analyse serrée et souvent originale des thèses centrales du Sophiste de Platon,
articulée en trois chapitres: 1. «Le non-être est»; 2. «Ce qui réellement n'est pas»;
3. «Le discours vraiment mensonger». Le premier chapitre conclut à l'asymétrie entre
l'être et l'ensemble des autres formes : celles-ci sont des êtres en tant qu 'elles participent
de l'être, des non-êtres en tant qu'elles participent de l'autre par rapport à l'être, alors

que l'être, ne s'opposant pas à l'être de chaque forme, ne devient jamais non-être. Le
deuxième chapitre analyse précisément le fonctionnement de l'altérité. Le moment
essentiel de cette analyse réside dans l'exposé de la doctrine des non-êtres considérés

comme des «parties de l'autre» (p. 59-63) ; il faut distinguer en effet plusieurs «autres» :

celui qui fait que tel objet est «non grand», tel autre «non beau», etc. ; chaque partie
de l'autre s'oppose à une forme différente déterminée; mais les parties de Vautre,
comme l'autre lui-même, participent de l'être et deviennent ainsi des «êtres». Dans le
troisième chapitre, l'A. présente son interprétation du passage du dialogue platonicien
sur la possibilité du discours faux. Cette possibilité s'explique par la reconnaissance
de deux valeurs de l'altérité: cette dernière exprime ou bien une «absence d'identité»
(par exemple, en participant de l'être, le mouvement participe aussi de l'autre par
rapport à l'être, devenant ainsi non-être) ou bien une «absence de participation» (par
exemple, le mouvement participe de l'autre par rapport au repos, mais, en tant que son
contraire, il ne participe pas au repos). Quand à l'absence d'identité s'ajoute une absence

de participation, le discours est mensonger (celui-ci affirme en effet d'un non-être qu'il
est un être). On trouvera encore dans ce chapitre la solution platonicienne (reconstruite

par l'A. des difficultés soulevées par l'attribution de prédicats à des non-êtres comme
les sirènes ou les chimères (p. 76-77). En ne retenant que quelques points de

l'argumentation, nous avons bien conscience de n'avoir pas épuisé la richesse de l'ouvrage
ni même donné la mesure de la complexité du texte platonicien, telle qu'elle ressort
de l'analyse de l'A. Les lecteurs du Sophiste auront souvent profit à consulter
l'interprétation proposée par M. O'Brien, aussi bien pour l'ensemble de la doctrine que pour
le détail (par exemple, à propos de 258 e2-3, p. 67-70). On aurait toutefois aimé que
l'A. s'attarde sur la notion, difficile et pourtant constamment mise en œuvre, de

participation (cf. à ce sujet N.-L. Corderò, Platon, Le Sophiste, trad., introd. et notes,
Paris, Flammarion, 1993, n. 279). Par ailleurs, on regrettera que les deux études ne



80 BIBLIOGRAPHIE

soient pas mieux articulées, malgré les modifications annoncées par l'A.; de plus, on
ne voit pas de nécessité à conserver à la première son caractère oral (il s'agit certes
d'une conférence, mais remaniée). On regrettera encore les innombrables répétitions
et le caractère souvent excessivement polémique de la critique (par exemple, après
s'être demandé s'il valait la peine de relever telle erreur chez les interprètes, l'A. ajoute :

«La vie est brève et le texte de Platon est bien plus intéressant que ne le sont les

inepties de la plupart des commentaires qui lui sont consacrés», p. 84, fin de la note
de la page précédente). Il n'en demeure pas moins que l'ouvrage de M. O'Brien est
indispensable.

Jean-Pierre Schneider

Julia Annas, Introduction à la République de Platon. Traduit de l'anglais par
Béatrice Han, préface de Jacques Brunschwig (Les grands livres de la
philosophie), Paris, P.U.F, 1994, 474 p.

Ce livre est la traduction d'un ouvrage que l'A. (alors enseignante à Oxford,
actuellement professeur à l'Université d'Arizona) a publié pour la première fois en 1981

(An Introduction to Plato's "Republic", Oxford). L'A. commence par rappeler en
introduction la richesse de ce dialogue platonicien qui ne saurait laisser le lecteur
indifférent par la manière dont il pose et traite la question de la justice ; dans cette même
introduction, l'A. replace encore brièvement Platon dans son temps avant d'émettre
quelques réflexions d'ordre méthodologique. Dans la suite du livre, au travers de treize
chapitres qui suivent le déroulement du dialogue, J. Armas cherche notamment à

montrer que la République, ce «livre puissant», est «doté[e] d'une unité impressionnante»

(p. 446), au-delà de la diversité apparente des sujets (théories de la justice, des

Formes, de la connaissance, de la meilleure forme de gouvernement, etc.). Il s'agit là
d'une lecture résolument unitariste de la République, que l'A. réalise de manière très

convaincante, par exemple quand il s'agit d'expliquer la cohérence du livre I (voir
chap. 1). Plutôt que de présenter un résumé de cette Introduction au dialogue «Sur la
Justice» de Platon, résumé qui ne saurait d'ailleurs rendre... justice à cette étude de

près de 450 pages, nous nous limiterons ici à relever l'un de ses points forts: une écriture
alerte (bien rendue dans la traduction), une lecture libre qui témoigne - contre le Platon
du Phèdrel - qu'il est possible de «dialoguer» avec le texte, de l'interroger pour en
comprendre la cohérence. Notons que le ton également est assez libre, et certains ne

manqueront pas d'en faire reproche à l'A. en relevant des jugements tels que «présupposé

assez ahurissant», «analogies [...] plutôt bizarres» (p. 46). J. Armas mène ainsi
d'une main souple et fraternelle (plus socratique?) le lecteur à la découverte de la
République. Une telle lecture n'empêche pas le sérieux dans l'interprétation - n'en
déplaise aux tenants d'une certaine tradition interprétative qui croient que la rigueur
d'analyse implique nécessairement un ton des plus déférents et un lourd appareil de

notes! On regrettera l'absence de toute indication bibliographique qui permettrait au
lecteur de se référer à des interprétations que l'A. rejette parfois de manière aussi
sommaire qu'anonyme - même si l'on peut admettre que nombre d'articles en anglais
cités dans la version originale puissent être jugés «difficiles d'accès pour le lecteur non
spécialiste» (Avertissement, p. 1). On relèvera par contre les précieux instruments qui
sont venus s'ajouter en fin d'ouvrage à l'Index des notions déjà conçu pour la version
anglaise: un Plan général de la République, un Résumé analytique du dialogue (dus
à F. Wolff et renvoyant aux chapitres et pages de J. Annas) et un Index des passages
cités (réalisé par la traductrice). Cette Introduction constitue un précieux guide de

lecture pour le jeune lecteur qui s'apprête par exemple à affronter les vagues soulevées



BIBLIOGRAPHIE 81

par Socrate (Rép. V : égalité entre hommes et femmes au niveau des tâches exercées,
communauté des femmes et des enfants, philosophe-roi - voir chap. 6) ou à découvrir
les «trois figures du Soleil, de la Ligne et de la Caverne» (Rép. VI-VII - p. 305, voir
chap. 9). Que le lecteur déjà initié à Platon ne se croie pas pour autant dispensé de
lire cette Introduction: il verra de nouveaux intérêts se dégager et comprendra qu'il
est possible d'approcher cette œuvre sans tomber dans le piège de deux attitudes
interprétatives qui se nourrissent l'une l'autre au détriment de l'explication même du

texte, à savoir la vénération pour le divin Platon et l'exécration pour le prétendu ancêtre
du totalitarisme. En accueillant ce livre au nombre des compagnons de route pour «Les
grands livres de la philosophie», P. Macherey et F. Wolff promettent un bel avenir à

la collection qu'ils dirigent.

Alexandre Etienne

André de Muralt, Néoplatonisme et aristotélisme dans la métaphysique
médiévale (Bibliothèque d'histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 1995,
160 p.

Bien que le titre de cet ouvrage et la collection dont il fait partie laissent supposer
qu'il s'agit d'une étude historique sur les deux composantes majeures des métaphysiques
médiévales, l'A. entend procéder ici à une déconstruction des structures transcendantales
des thèses métaphysiques. Paraphrasant un célèbre énoncé kantien, il déclare que «l'histoire

de la philosophie seule est aveugle, l'analyse des structures de pensée seule est vide»
(p. 19): par conséquent seule la «mise en œuvre conjointe et ordonnée» de ces deux
approches serait à même d'assurer une interprétation véritablement philosophique de la
pensée et de son histoire. L'A. privilégie toutefois la perspective structurelle - son propos
étant «d'examiner quelques structures de pensée philosophiques en prenant pour exemples
historiques et comparatifs les métaphysiques des possibles des transcendantaux» (p. 20).
Cet examen aboutit à une bipartition de toutes les métaphysiques possibles en «métaphysique

de l'être» et en «métaphysiques de l'un» (p. 40). Cette distinction résulte de la
conviction, puisée chez Aristote, que «les pensées qui négligent l'analogie de ce qui est

ne peuvent être régies que par une structure identique et qu'elles se réduisent toutes [...]
à l'une parmi les métaphysiques de l'un» (p. 44). L'approche de l'A. a donc comme point
de repère la doctrine de l'analogie de l'être et des transcendantaux, au point où, d'après
lui, les différences entre les systèmes métaphysiques peuvent être ramenées à la différence
fondamentale entre «la métaphysique de l'être de structure aristotélicienne» et les «multiples

métaphysiques de l'un» (autrement dit les métaphysiques issues de «philosophies
structurellement non aristotéliciennes», p. 43-44). Cette bipartion est par ailleurs accompagnée

d'un jugement de valeur: les métaphysiques non aristotéliciennes (ou «non
analogiques» ou «univoques») seraient fondées sur l'apparence - trompeuse - de
l'univocité des transcendantaux par rapport à l'être. L'A. analyse en particulier la fondation
de la métaphysique sur l'univocité de l'être chez Plotin (ch. û) et Nicolas de Cuse (ch. III).
L'exemple le plus radical de ce type de fondation métaphysique est donné, d'après l'A.,
par la démarche philosophique de Nicolas de Cuse. S'inscrivant dans une perspective
structurelle de pensée scotiste (p. 93) et réifiant par conséquent l'analogie de l'être, le

Cusain aboutirait à une pensée contradictoire («le savoir contradictoire de la docte

ignorance», p. 96). A l'opposé de cette métaphysique univoque, l'analyse de «la
métaphysique aristotélicienne de saint Thomas d'Aquin» (ch. IV) va permettre à l'A. de

dégager une notion de participation, comprise comme «relation transcendantale de
similitude participative de la créature au créateur» (p. 146), capable de garantir l'autonomie
du causé par rapport à sa cause et susceptible de fonder une métaphysique à la fois comme
science et comme sagesse et théologie. D'après l'A. une telle métaphysique, «plus



82 BIBLIOGRAPHIE

comprehensive parce qu'analogique» peut non seulement «prétendre à une valeur
exemplaire», mais elle représenterait de surcroît une structure de pensée première, dont les

autres métaphysiques seraient une sorte de «participation». Cette étude apparaît donc
comme un condensé systématique de quelques thèses fondamentales - toujours discutées
et discutables - que l'A. a développé au cours de nombreuses armées d'enseignement
et de recherche.

Tiziana Suarez-Nani

Jean Jolivet, Philosophie médiévale arabe et latine (Etudes de philosophie
médiévale - LXXIII), Paris, Vrin, 1995, 320 p.

Le domaine de la philosophie médiévale ne se laisse circonscrire ni dans le temps
ni à l'intérieur d'un espace culturel et religieux déterminé, comme le montre ce recueil
d'articles. En effet, l'ouvrage est conduit et organisé autour de deux notions : ouverture
et élaboration. Ouvertures des philosophes arabes sur l'antiquité grecque, des penseurs
chrétiens sur le monde musulman, et, par ce truchement souvent, sur l'antiquité; puis
l'élaboration de doctrines propres à tel penseur ou à telle école philosophique. J. Jolivet
ne cherche pas à cerner 1'«esprit» de la philosophie médiévale, mais peut au contraire
affirmer que «la philosophie antique s'achève à une époque qui culmine en la nouvelle
astronomie et la fondation de l'ordre des Jésuites, la philosophie de la Renaissance»

(p. 30); avec une réserve toutefois, à savoir la naissance, au XIe siècle, de la
«philosophie/théologie» médiévale qui se manifeste par la mise en œuvre d'une méthode
nouvelle: «l'intégration à la recherche d'un usage réfléchi des arts du langage -
grammaire, rhétorique, dialectique» (p. 34). Ainsi, l'A. ne privilégie pas l'idée de

rupture, mais, celle, plus complexe et plus riche, d'élaboration dans la continuité et au
hasard des transmissions du savoir. Le même constat s'applique au monde musulman:
«la philosophie naît deux fois en islam : sous la forme d'abord d'une théologie originale,
le kalam ; sous celle ensuite d'un courant philosophique qui s'alimente pour une grande
part aux sources grecques, la falsafa» (p. 37). Ces options herméneutiques posées, l'A.
se livre à l'examen d'objets particuliers. L'héritage arabe dans le monde latin du
XIIe siècle y est étudié sur le fond d'un paradoxe historique et culturel : «le XIIe siècle

peut bien avoir été continuellement occupé de croisades, il reste qu'on y a aussi estimé
hautement les richesses scientifiques des infidèles» (p. 48). Ainsi, par exemple, les

philosophes arabes ont transmis au latins une grande partie de l'œuvre d'Aristote, mais
cette transmission en voile d'autres: Ibn Rusd (Averroès), le commentator d'Aristote
pour les latins du XIIIe siècle, n'est pas toujours fidèle à Aristote, il le teinte de

néoplatonisme et de conceptions religieuses propres à l'islam. En effet, en voulant
exposer et commenter les doctrines aristotéliciennes, Ibn Rusd s'en écarte parfois, peut-
être malgré lui (p. 133-153). En astronomie par exemple, il développe, à la suite d'al-
Farabi, une doctrine de l'émanation, dont les origines philosophiques sont
néoplatoniciennes (p. 138). De même, le Dieu d'Ibn Rusd a «la science des choses»,
alors qu'Aristote, au livre XII de la Métaphysique, dit que le moteur premier «est objet
du désir et de la pensée des autres substances immobiles, qu'il se pense soi-même
éternellement et ne pense rien d'autre» (p. 138-139). L'A. souligne encore des

divergences noétiques et théologiques, en concluant cependant à la proximité d'ensemble
de la philosophie d'Ibn Rusd et de celle d'Aristote. Suivent des études sur al-Kindi,
al-Farabi et Ibn Sina (Avicenne pour les latins). Quant aux études sur les penseurs du

moyen âge latin, elles portent toutes sur des auteurs du XIIe siècle, dans l'étude duquel
l'A. est passé maître. L'influence du Timée sur les Quaestiones naturales d'Adélard
de Bath est mise en relief, ainsi que l'appartenance de cette œuvre au genre de



BIBLIOGRAPHIE 83

philosophie pure; en effet, «dans le monde d'Adélard, les choses n'ont pas de
signification mystique» (p. 245). Bernard Silvestre commente l'Enéide de Virgile en
humaniste, il «cherche [...] à lier en un seul ensemble les leçons d'Aristote et de Platon,
et celle de Cicéron» (p. 276). Sa Cosmographia, où se lit aussi l'influence du Timée,
privilégie les principes féminins (Noys, Silva, Natura, Urania si bien que J. Jolivet
en affirme «le féminisme essentiel» (p. 278). Ces études, auxquelles s'en ajoutent
d'autres (sur Alain de Lille et sur la logique cathare), rendent donc compte d'une pensée
médiévale latine contrastée, païenne et chrétienne, faite d'emprunts et d'élaborations
originales.

Catherine Pralong

Leo Sweeney, s.j., Divine Infinity in Greek and Medieval Thought, Berne, Peter

Lang, 1993, 576 p.

Voilà plus de trente ans que Leo Sweeney, passionné par la notion d'infinité divine,
scrute les philosophes grecs et les théologiens médiévaux pour tenter de dégager, avec
le maximum de précision possible, les significations que chacun d'eux a pu donner à

cet attribut. Il nous offre aujourd'hui le résultat complet de cet original parcours, en
ayant rassemblé en un seul volume tous les articles qu'il a publiés sur ce sujet dans
différentes revues et ouvrages collectifs, de 1957 à 1990. Les présocratiques, Platon,
Aristote, Plotin et Proclus sont interrogés dans une première partie. Dans la seconde,
partant de Grégoire de Nysse et Augustin, il poursuit sa quête chez Jean Damascène,
Pierre Lombard, Richard Fishacre, Alexandre de Haies, Bonaventure, Thomas d'Aquin,
Duns Scot et le Liber de Causis. Nous sommes dans l'impossibilité de retracer, même
succinctement, les analyses de type exégétique que Leo Sweeney a faites, et la diversité
avec laquelle les auteurs susmentionnés ont pu envisager l'infinité divine, que ce soit
selon le mode d'attribution extrinsèque ou intrinsèque. Qu'il nous suffise donc de

souligner que c'est presque toujours à partir de la tendance fondamentale du Souverain
Bien à se répandre hors de soi et à se communiquer, qu'a été exprimée la surabondance
d'un être «infini», dont la perfection déborde et se distribue dans une hiérarchie d'êtres
participés. Disons encore que c'est dans la ligne des recherches d'Etienne Gilson que
s'inscrit cet ouvrage. Les index de rigueur sont les bienvenus pour une consultation
rapide sur un point ou un autre.

Jean Borel

Ivan Boh, Epistemic Logic in the Later Middle Ages, London, Routledge, 1993,
189 p.

A la question «qu'est-ce que la connaissance et quelle est la nature de ses objets?»
on peut apporter les réponses les plus diverses suivant que l'on s'intéresse à leurs
dimensions psychologiques, logiques, ontologiques ou encore épistémologiques. La
logique êpistémique laisse de côté la plupart de ces orientations pour ne retenir que
«la dimension qui a à voir avec les conditions nécessaire et suffisante du connaître et

avec les relations inférentielles incluant des propositions épistémiques ou d'autres
attitudes propositionnelles» (XI). Elle traite donc des problèmes de langage liés aux
intentions mentales ainsi que des situations cognitive et de volition dans leur ensemble.

Les quatre points focaux de la recherches en logique êpistémique correspondent au



84 BIBLIOGRAPHIE

sujet, à l'acte même de la connaissance, aux propositions qui expriment cet acte et aux
liens étroits qui unissent la connaissance et la vérité. L'A., plutôt que de traiter ces

questions dans les débats contemporains, en a retrouvé les premiers développements
dans le Moyen-Âge tardif. Le lecteur apprendra par exemple que, six siècles avant la

philosophie analytique et la logique modale, les philosophes médiévaux tentèrent de
déterminer ce qu'est un objet de connaissance, de croyance, de doute, etc. Ils
distinguèrent notamment la connaissance d'une chose ou d'une personne (je connais/crois
Socrate) de la connaissance d'un acte exprimé par une proposition (je sais/crois que
Socrate est en train de courir). La distinction «savoir quelque chose/savoir que» permit
à la fin du XIVe siècle d'établir les relations d'implication entre «savoir que» et «croire
que». Dans la logique êpistémique de Pierre de Mantoue on trouve par exemple que :

«Si credis firmiter Socratem currere non deceptus in significatione alicuius istorum
terminorum «Socrates» et «currit» et Socrates currit, tu scis Socratem currere; et
econtra : Si tu scis Socratem currere, credis firmiter Socratem currere non deceptus in
significatione istorum terminorum «Socrates» et «currit» et Socrates currit» (p. 163).
Sur l'ensemble du livre ce sont les auteurs des XIVe et XVe siècles qui constituent le
centre de la recherche. On y découvrira ou relira les théories de Burley, Ockham,
Kilvington, Heytesbury et celles des logiciens de Paris, Buridan, Albert de Saxe et
Marsilius d'Inghen. De ce centre, l'auteur rayonne aussi bien en amont qu'en aval, les

premières traces d'éléments doxastiques et épistémiques se trouvant dans les œuvres
de Grosseteste, Albert le Grand et Thomas d'Aquin et leur transmission passant par
Ralph Strode, Pierre de Mantoue et Frachantianus Vicentinus. Ce panorama de la

logique êpistémique est très complet. Les chapitres qui le composent peuvent être lus
aussi bien dans leur continuité historique qu'indépendamment les uns des autres.
L'épilogue n'est malheureusement pas à la hauteur du volume puisque sa brièveté le

limite à une liste des thèmes abordés là où l'on attendrait une conclusion plus étoffée.
La générosité avec laquelle l'auteur cite les textes est précieuse, surtout lorsque l'on
connaît les difficultés qu'il y a pour se procurer les éditions de textes médiévaux. Elle
traduit le soucis de l'auteur qui ne fait pas céder la présentation des textes à leur effort
d'interprétation. Le lecteur dispose ainsi de larges extraits en traduction anglaise avec
les concepts principaux entre parenthèses en latin. Les philologues apprécieront de

trouver le texte original en note, à la fin du volume.

Nathalie Janz

Michael J. B. Allen, Plato's Third Eye. Studies in Marsilio Ficino's
Metaphysics and its Sources, Aldershot [Hampshire] - Brookfield
[Vermont] (Collected Studies Series; CS 483), Variorum, 1995.

L'A., professeur à l'Université de Californie (Los Angeles) et eminent spécialiste
de Marsile Ficin (1433-1499), réunit ici quinze articles publiés entre 1975 et 1993 dans
divers ouvrages collectifs et revues. Ces études témoignent de l'activité de ce chercheur
qui a par ailleurs établi le texte critique des quatre commentaires de Ficin figurant au
catalogue des Presses Universitaires de Californie: Philèbe (1975), Phèdre (1981),
Sophiste (1989), République VIII, 546al-d3 (1994). Si ces articles ont en commun la
lecture ficinienne de Platon et des néoplatoniciens, la variété des questions traitées
témoigne que l'A. est à même d'élargir ses intérêts de recherche. On le voit en effet
aborder tour à tour les questions et thèmes suivants: (I) la disparition progressive de

l'ange dans l'ontologie ficinienne à cinq degrés [Dieu, intelligence, âme, qualité,
corps] ; (II) l'enseignement de Ficin sur le Bien; (III) la référence à la sibylle suggérée

par la traduction de l'expression dia druos du Pimandre [XII. 19] : per (sibyllam) silvam



BIBLIOGRAPHIE 85

ou per sibyllam; (IV) le rôle du Phèdre dans le commentaire sur le Banquet [De amore] ;

(V) l'importance d'Hermias dans l'interprétation ficinienne du Phèdre; (VI) la traduction

ficinienne du commentaire d'Hermias; (VII) la signification, pour Ficin, du
«troisième œil de Platon» et des théories pythagoriciennes présentes dans les dialogues;
(VIII) la théorie ficinienne des cinq substances et son rapport avec les cinq premières
hypothèses du Parmenide; (IX) la «trinité» platonicienne et son rapport à la trinité
chrétienne: Un-Père, Intellect-Fils, Ame-Esprit; (X) la controverse entre Ficin et Pic
de la Mirandole sur l'interprétation du Parmenide et de la question des rangs attribués

par Platon et Aristote à l'Un et à l'Etre; (XI) l'interprétation ficinienne du mythe du
démiurge exposé dans le Timée; (XII) l'intérêt de Ficin pour Hermès Trismégiste et
le Corpus Hermeticum ; (XIII) la figure d'Hermès en rapport avec les signes du zodiaque
et la conception de l'homme zodiacal; (XIV) l'évocation de la divinité tutélaire de
Plotin [cf. Porphyre, Vie de Plotin, chap. 10] et les hymnes orphiques dans les théories
démonologiques de Ficin; (XV) l'interprétation ficinienne de l'Ion. Outre ces quinze
articles, ce volume contient une Introduction mentionnant les dernières parutions dans
le domaine des études ficiniennes, un précieux index (des noms et des notions) ainsi

que des addenda et corrigenda judicieusement signalés en marge du texte par des

astérisques et offrant une mise à jour presque complète des informations. Nous
préciserons ici seulement un point concernant l'article VIII (p. 35 et n. 76): l'identification
du mystérieux Philosophe de Rhodes avec Théodore d'Asiné, d'abord rejetée par H. D.
Saffrey et L. G. Westerink dans l'introduction de leur édition-traduction de la Théologie
platonicienne de Proclus [Livre I, Paris, 1968, p. LXXXVIH, n. 2], semble aujourd'hui
acceptée [voir H. D. Saffrey, «Le "Philosophe de Rhodes" est-il Théodore d'Asiné?
Sur un point obscur de l'histoire de l'exégèse néoplatonicienne du Parmenide», dans
E. Lucchesi et H. D. Saffrey, éds, Mémorial André-Jean Festugière. Antiquité païenne
et chrétienne, Genève, 1984, p. 65-76]). Le titre de ce recueil, Plato's Third Eye, fait
allusion à une image qualifiant la perspicacité avec laquelle Platon traite des questions
d'ordre métaphysique et théologique. C'est une notion que Ficin utilise dans son
Commentaire sur le Philèbe (voir l'article VII). D'après cette image, considérée par
le Florentin comme un proverbium émanant des plus sages des Grecs, Platon disposait
de trois yeux pour appréhender les réalités: un premier œil pour les choses humaines
(unum quo humana), un autre pour les choses naturelles (alium quo naturalia), un
troisième pour les choses divines (alium quo divina suspiceret - livre I, chap. 16, p. 177,
éd. Allen). On serait tenté pour conclure d'adapter cette image à l'A.: il a l'œil du lecteur
attentif, celui de l'éditeur compétent, enfin celui de l'interprète capable de faire
progresser notre compréhension de la métaphysique du platonicien florentin, grâce à une

grande maîtrise du corpus ficinien et une excellente connaissance des sources
néoplatoniciennes.

Alexandre Etienne

Jean-Claude Margolin, Sylvain Matton (éds.), Alchimie et philosophie à la
Renaissance. Actes du colloque international de Tours (4-7 décembre

1991) (De Pétrarque à Descartes - LVII), Paris, Vrin, 1993, 478 p.

La question des rapports entre l'alchimie et la philosophie à la Renaissance est

souvent ignorée, donc mal étudiée. Cela s'explique sans doute partiellement par le fait,
rappelé par J.-C. Margolin dans son Allocution d'ouverture, qu'aux yeux des philosophes,

l'alchimie «fournit [...] le modèle de ce que la philosophie ne doit pas être», tandis

qu'elle «est la philosophie même» pour les alchimistes (p. 7). Au fil de vingt-quatre
études qui diffèrent tant par les sujets que par la longueur (entre 7 et 70 pages cette



86 BIBLIOGRAPHIE

problématique est développée en suivant certains axes principaux. L'alchimie médiévale

constitue une première voie de recherche: W. Newmann s'intéresse par exemple
à l'influence de la Summa perfectionis du pseudo-Geber; P. Barthélémy souligne les

enjeux intellectuels de l'alchimie à propos de la Sedacina de Guilhelmus Sedacerii. Les

rapports entre la philosophie «chymique» ou «hermétique» et d'autres formes de savoir
ou d'activité ouvrent alors une deuxième voie de recherche. J.-M. Mandosio développe,
au-delà du cadre médiéval, la question du statut de l'alchimie: est-elle science théorique
ou savoir pratique? B. Obrist soulève la question des références aux autorités grecques
et arabes en traitant des rapports d'analogie entre philosophie et alchimie. A. Perfetti,
à propos de l'anonyme Trilogio della transmutatione de' metalli, et A. Peritano, à

propos d'Evangelista Quattrami, montrent que la physique aristotélicienne constitue le
cadre théorique dans lequel tentent encore de s'inscrire plusieurs alchimistes de la
Renaissance. B. Joly et J.-P. Dumont prouvent que certains concepts de la physique
stoïcienne ont un nouveau rôle à jouer respectivement dans les textes alchimiques du
XVIIe siècle et dans l'interprétation de l'art tinctorial. C. Vasoli présente l'influence
que Marsile Ficin et Pic de la Mirandole ont exercée, par l'intermédiaire de Georges
de Venise, sur la conception de l'«art transmutatoire» de Giulio Camillo Delmuno.
A. Mothu prend l'exemple du mythe de la distillation de l'âme au XVIIe siècle en France
qui témoigne des réactions aux tendances mécanistes de type cartésien. F. Lestringant
s'intéresse à la notion d'expérience chez le cosmographe André Thevet, tandis
qu'U. Neumann pose le problème de l'expérimentation à propos du «véritable art de
chimie» de Michel Maier. G. Polizzi étudie les lectures «alchimiques» exposées par
Gohory et Béroalde de Vendile du Poliphile, le texte allégorique de F. Colonna;
F. Secret présente quelques aspects du commentaire de Gregorius Michaelis sur les
Curiositez inouies de Jacques Gaffarel. Certaines études sont donc consacrées à des

auteurs et textes connus de quelques rares spécialistes. D'autres portent sur une
«science» qui pose inévitablement la question du rapport entre philosophie et alchimie,
à savoir la médecine. C'est ce que montre D. Jacquart à propos de Michel Savonarole.
Concernant toujours les rapports entre alchimie et médecine, L. Braun, en traitant de

Paracelse, et J.-F. Marquet, en s'intéressant à Gerhard Dom, insistent plus particulièrement

sur l'importance des théories paracelsiennes. Les alchimistes, qui se sont parfois
appuyés à leur tour sur les philosophes et les médecins pour se démarquer de ceux qu'ils
appellent eux-mêmes des «charlatans», ont par ailleurs inspiré certains auteurs libertins,
comme le relève L. Bianchi à propos de Gabriel Naudé critique des alchimistes (voir
aussi l'étude d'A. Mothu mentionnée ci-dessus). Quant aux philosophes et scientifiques,
ils se sont intéressés aux théories «chymiques» ou «hermétiques» à divers titres, souvent
pour prendre position sur des théories circulant dans les milieux scolaires et scientifiques.

Le fait est illustré par H. Védrine, A.-Ph. Segonds, M.-P. Lemer et A. Beaulieu,
à propos respectivement de Giordano Bruno, de Tycho Brahe, de Campanella et de

Mersenne. Une dernière voie de recherche porte sur la fausse attribution d'écrits
alchimiques à des médecins ou philosophes célèbres. A. Calvet emprunte cette voie à

propos d'Arnaud de Villeneuve; S. Matton à propos de Marsile Ficin. De loin la plus
longue du volume, l'étude de S. Matton montre, par une analyse détaillée et fort bien
documentée, que les quelques lignes que le Florentin a consacrées à l'alchimie, notamment

à la question de l'or potable, «ont exercé une profonde influence sur l'alchimie
elle-même», permettant en particulier à «la doctrine de l'esprit universel du monde»
de se répandre «chez les enfants d'Hermès» (p. 190); on s'étonnera seulement, d'un
point de vue méthodologique, qu'un écrit comme le De vita soit cité - alors même que
sont mentionnées les éditions critiques contemporaines de ce texte (cf. p. 146, n. 97) -
d'après trois éditions différentes (Venise 1498; Bâle 1576; Paris 1641), de plus avec
quelques erreurs de frappe ou de lecture (p. 152, n. 116: lire vino et pro au lieu de

vina et per; p. 175, n. 208: lire superficiem et nubibus au lieu de superficies et nibibus;
p. 175, n. 206: le texte cité 11,19 d'après la fausse numérotation de l'édition de Venise



BIBLIOGRAPHIE 87

est en réalité 11,20). S'autorisant de nombreuses références aux sources, ces études

- dont nous n'avons souvent retenu qu'une seule facette - ont ainsi dans l'ensemble
le mérite de montrer que les liens entre alchimie et philosophie sont plus étroits qu'on
ne le croit généralement. De plus elles font voir l'alchimiste sous un jour nouveau: trop
longtemps considéré comme un «faussaire», ce dernier apparaît désormais - grâce à

une interprétation philosophique, à la fois moins naïve et plus ouverte, du sens de ses
opérations - comme un moment-clé du développement des sciences, des idées et de
la philosophie de la nature (voir Margolin, p. 9-10).

Alexandre Etienne

Charles Sanders Peirce, Le raisonnement et la logique des choses. Les con- Philosophie
férences de Cambridge (1898). Introduction de K. L. Ketner et Hilary contemporaine
Putnam. Trad. Christiane Chauviré, Pierre Thibaud et Claudine Tiercelin
(Passages), Paris, Cerf, 1995, 367 p.

Les huit conférences que Peirce a présentées à Cambridge (E.-U.) en 1898 ont
été rassemblées et éditées par KL. Ketner en 1992. Cette traduction reprend le riche
appareil critique de l'édition de 1992, en commençant par son introduction, «Les
conséquences des mathématiques». Ketner et Putnam y rapportent l'étonnant
contexte de ces conférences qui apparaissent, indépendamment du génie reconnu de leur
auteur, comme le fruit d'un acte de charité de W. James ému par l'indigence
matérielle dans laquelle Peirce tentait de survivre. Les deux auteurs retracent
également les rapports entre mathématique et métaphysique établis par Peirce ainsi que
sa notion de continu, terme topique organisateur de la totalité des conférences et par
lequel elles trouvent leur cohérence. Suit un commentaire très utile de Putnam qui
éclaire certains aspects, notamment mathématiques, des conférences et les rend, dans
leur densité, abordables même pour le profane. Dans la première conférence, «La
philosophie et la conduite de la vie», Peirce traite de sa conception de la science et,
anticipant la distinction entre induction et abduction qu'il reprendra par la suite,
achève son discours par une classification des sciences. Cela le conduit à parler, dans

sa deuxième conférence, de la logique des différents types de raisonnement et à en
isoler trois qu'il envisage alors indépendamment de leurs structures logiques: la
déduction, l'induction et la rétroduction (abduction). Dans sa troisième conférence,
Peirce explique ses trois catégories métaphysiques (priméité, secondéité et tiercéité)
et établit une logique des relatifs (ou théorie de la quantification) qu'il systématise
dans sa fameuse représentation diagrammatique des graphes. Peirce étudie ensuite,
dans sa quatrième conférence, la nécessité des raisonnements. Il systématise alors
les distinctions méthodologiques et épistémologiques entre déduction, induction et
rétroduction. Ce dernier type de raisonnement, engageant une position pragmatiste,
appellera dans la conférence suivante une explication de sa conception continuiste
du monde. Peirce montre alors que le refus d'une donnée directe de la conscience,
dû à la tiercéité de la connaissance, implique un antifondationalisme cognitif. Dans
la sixième conférence, «Action causale et force», c'est un Peirce physicien qui parle
et qui présente une métaphysique de l'espace en partant du principe de causalité.
Poursuivant cette pensée, Peirce montre, dans l'avant-demière conférence, que l'action

causale est une réalité du monde extérieur autant qu'intérieur. D'où la légitimité,
à condition que les lois de la nature soient le résultat d'une évolution permanente,
de trouver une méthode de raisonnement apte à rendre compte de la formulation de

ces lois ou habitudes, sous la pression de l'évolutionnisme. Peirce achève son cycle
de conférences par une présentation de «La logique de la continuité». Ainsi affirme-



88 BIBLIOGRAPHIE

t-il : «... j'insiste surtout sur la continuité, ou la tiercéité, et pour assurer à la tiercéité
sa fonction vraiment souveraine, je trouve indispensable qu'elle soit un troisième,
et que la priméité, ou le hasard, et la secondéité, ou la réaction brute, soient d'autres
éléments sans l'indépendance desquels la tiercéité n'aurait rien sur quoi opérer»
(p. 332). Sa théorie s'accomplit donc dans la tiercéité, vu qu'«elle repose sur l'étude
de la continuité» (ibid.). Cette traduction des conférences de Cambridge ne constitue
pas un simple élan supplémentaire à la lente progression, amorcée dès la fin des
années 70, de la pensée peircienne dans le monde francophone. En effet, vu
l'extraordinaire effort entrepris par Peirce pour y ordonner sa pensée, ces textes
fournissent une présentation exceptionnelle d'un état de sa philosophie, assurément très
éclairante pour l'étude du reste de l'énorme production manuscrite qu'il nous a

laissée.

Joël Zufferey

Christiane Chauviré, Peirce et la signification. Introduction à la logique du

vague, (Philosophie d'aujourd'hui), Paris, P.U.F., 1995, 288 p.

Dans cet ouvrage, extrait du premier volume de sa thèse qui en compte trois, l'A.
envisage le vague à partir du synéchisme peircien qui soutient que tout ce qui existe
est continu. Reconnaissant au vague un fondement réel, l'A. étudie les conséquences
philosophiques d'une telle ontologie, en commençant par l'élaboration peircienne
d'une grammaire du sens. Formulée en termes sémiotiques, cette grammaire spéculative

se pose comme une science des procédures élémentaires de la pratique
signifiante et vise à se substituer aux gnoséologies psychologistes de type néo-kantien.
Appliquant au vague ontologique une conception irréductiblement triadique du signe
(signe - objet - interprétant), Peirce construit une logique générale du vague qui se

distingue des théories modernes des ensembles flous. L'A. isole deux dimensions du

vague qui se conjuguent dans la pensée peircienne, une ontologie et une logique, d'où
résulte une sorte de transcendantalisme d'obédience kantienne dont le sujet se
trouverait proscrit au profit d'une rationalité objective, proprement métaphysique. On
comprend alors que la sémiotique de Peirce, allant «dans le sens d'un refus
d'hypostasier les significations et d'admettre un signifié terminal réifiable» (p. 45),
détermine un pragmatisme qui, loin de se limiter à une simple recontextualisation
empirique, se trouve logiquement inscrit dans la conception triadique du signe. Dans
une telle perspective pragmatiste, engageant une conception sociale de la logique
selon laquelle «la théorie de la vérité a pour objet la vérité idéale obtenue à la limite
non empirique de la recherche par une communauté de purs esprits» (p. 61-62), Peirce

peut parler du vague sans déplorer son existence. Mais pour jouer avec le vague et
le général (deux notions distinctes), Peirce doit édifier une théorie de la quantification
impliquant une logique non bivalente qui accepte des degrés de vérité entre le vrai
et le faux. Considérant les conditions de la vérité et de la réussite communicationnelle,
l'A. analyse avec rigueur ce noyau dur du pragmatisme qu'est la quantification. Une
théorie intéressante de la quantification se dégage finalement, dont l'originalité tient
notamment à la recomposition de la proposition dans une logique homogène à la
grammaire pure, où sujet et prédicat se définissent respectivement par leur indexi-
calité et leur iconicité.

Joël Zufferey



BIBLIOGRAPHIE 89

Edmund Husserl, Méditations cartésiennes et Les Conférences de Paris.
Présentation, traduction et notes par Marc de Launay (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 1994, IX + 237 p.

On sait que les 23 et 25 février 1929 Husserl prononça en Sorbonne deux
conférences sous les auspices de l'Institut d'études germaniques et de la Société française
de philosophie. A son retour, Husserl établit le texte de ses conférences en vue de la
traduction, mais, tenant compte de deux autres conférences prononcées à Strasbourg
et des discussions qui avaient suivi les exposés, il élabora un texte nouveau et bien plus
considérable. Ce texte traduit par Gabrielle Peiffer et Emmanuel Lévinas, révisé par
Alexandre Koyré, parut en 1931 sous le titre Méditations cartésiennes, premier texte
husserlien d'une certaine étendue publié en français. Mais Husserl se rendait compte
que, malgré la fidélité et le mérite de ses auteurs, une traduction ne pouvait témoigner
de la complexité et de l'évolution de sa pensée; il voulait donc hâter la publication
en allemand de ce qu'il considérait alors comme son «grand-œuvre»; ce n'est qu'une
vingtaine d'années plus tard que parurent comme premier volume des Husserliana les
Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Outre la nouvelle traduction des
«Méditations cartésiennes» et celle, enfin, des conférences de 1929, le volume des
P.U.F. contient des «Remarques critiques du Professeur Roman Ingarden» et un «Sommaire

des leçons du Professeur Husserl» établi à l'intention des auditeurs francophones
de 1929 - document d'un premier essai de terminologie phénoménologique en français.
II est désormais possible au lecteur français de constater la différence entre les
conférences, simple introduction à la phénoménologie, et la sorte d'esquisse systématique
des problèmes de phénoménologie qu'étaient devenues les «Méditations cartésiennes»
une fois retravaillées par Husserl, suivant ainsi la réflexion toujours en devenir du
maître. Ne craignant pas d'user de termes techniques, ce qui contribue à la concision
et à la souplesse du texte, plus proche aussi de l'original dans la forme dynamique de

ses enchaînements, la nouvelle traduction, plus fluide que la première, rendra sans aucun
doute les meilleurs services.

Daniel Christoff

Hans-Georg Gadamer, L'idée du Bien comme enjeu platonico-aristotélicien
(Problèmes & Controverses), Paris, Vrin, 1994, 175 p

Si la pensée de Gadamer, connue comme «herméneutique philosophique» a trouvé
écho en milieu francophone grâce à la traduction de l'ouvrage de référence, Vérité et
Méthode, et de nombreux articles de conférences dans les deux volumes intitulés L'art
de comprendre, les lectures effectuées par Gadamer des philosophes et poètes ne sont
souvent encore accessibles qu'en allemand. Avec cette traducion d'une conférence
prononcée en 1976 à Heidelberg, nous avons la chance d'avoir accès aux réflexions
de l'A. sur une thématique décisive de l'herméneutique: la question de la compréhension

du Bien dans le savoir théorique et dans le savoir pratique. Proche de Platon, l'A.
constate que «savoir, c'est se souvenir, et se souvenir, se ressouvenir» (p. 53) et que
la doctrine de l'anamnésis délivre le véritable sens du questionnement socratique,
permettant à Platon d'aborder la difficile question de la tension entre existence théorique
et politique. C'est dans l'analyse du rapport entre logos et ergon, au moment de choisir
le juste, que l'A. voit la possible résolution de cette tension. Analysant les textes de

Platon et les mettant en relation avec ceux d'Aristote, il affirme que la forme mythique
dans laquelle Platon énonce la problématique du Bien dans le Philèbe rejoint l'analogie
de l'être d'Aristote, et que ce dernier prend à la lettre ce qui pour Platon est métaphore
(cf. p. 108). La République, le Philèbe et le Timée sont en véritable consonance avec



90 BIBLIOGRAPHIE

la Métaphysique d'Aristote: «Ce qu'Aristote rejette dans la philosophie platonicienne,
ce n'est pas la structure ordonnée du tout comme tel, mais la dérivation de celle-ci
depuis le hen et le primat ontologique ainsi accordé aux mathématiques.» (p. 131) La
critique aristotélicienne de l'Idée du Bien n'est pas en soi nouvelle; Platon lui-même
en avait jeté les bases. Par une lecture précise des textes des auteurs, Gadamer fait
ressortir la trame d'une pensée en continuité et pourtant en rupture. L'apport
incontestable de cette conférence consiste à briser le lieu commun par trop répandu selon
lequel Aristote ne serait que le critique de Platon. - Relevons encore la démarche de

l'A. Cette étude est représentative de la «méthode» herméneutique, du questionnement
socratique dans les dialogues de Platon et de la mise en question telle que Heidegger
se plaisait à la pratiquer: élaborant minitieusement l'enjeu de la question dans un
premier temps, l'A. recherche ce qu'est le savoir du Bien dans le contexte de la polis
chez Platon, puis montre la pertinence et la limite de la critique aristotélicienne de l'Idée
de Bien, pour conclure avec la remise en question du thème et l'apport de réflexions
sur la possibilité et les modalités d'un savoir ou d'une philosophie pratique. - Les
traducteurs ont eu l'heureuse iniative de joindre à ce texte une conférence de 1930,
Le savoir pratique, petit texte sur le sens de l'éthique chez les Grecs et sur la place
particulière de la phronesis et de l'hexis dans le savoir pratique. La lecture de ce texte
aide à comprendre ce que sont théorie et pratique dans la pensée grecque, par rapport
à ce qu'ils signifient dans le monde moderne et contemporain.

Jacques Schouwey

Hans-Georg Gadamer, Langage et vérité. Traduit de l'allemand et préfacé par
J.-Cl. Gens (Bibliothèque de philosophie), Paris, Gallimard, 1995, 326 p.

A doses homéopathiques, les textes de Gadamer deviennent accessibles au public
francophone. Ce choix de textes, qui vient à point pour une bonne compréhension de

l'herméneutique philosophique, est précédé d'une précieuse préface qui pourrait servir
d'«introduction à l'herméneutique». Le traducteur y indique notamment que la fluidité
des concepts gadamériens permet le mouvement de la pensée refusant à se figer dans

une simple terminologie. Proposant un parcours à travers les questions abordées par
l'A. la préface donne une vue d'ensemble du vaste corpus gadamérien et surtout fait
bien saisir l'unité qui sous-tend toutes les études, la question de Gadamer par excellence,
celle du langage et de la vérité. Les trois parties du volume montrent un chemin de

pensée où la question est celle de la compréhension du tout de l'expérience humaine
du monde. Les premières études parlent de l'efficience de l'histoire et de la tradition,
pour montrer que si la tradition est élément porteur de l'être-au-monde de l'homme,
elle n'est point passé adulé ni simplement conservé. Au contraire, l'efficience de
l'histoire - concept-clé chez Gadamer - signifie qu'appartenant à un monde, l'homme
vit ce rapport à chaque fois nouveau et que pour lui la tâche herméneutique consiste
à poser à la tradition les questions et à trouver les réponses qui lui sont accordées dans
le contexte de ce qu'il est devenu, comme des possibles pour son avenir (cf. p. 83).
Mais l'histoire et la tradition renvoient au temps, à la question de savoir ce qu'est le

temps ou plutôt pourquoi et comment le temps pose toujours problème. L'A. s'étonne

que l'on voie toujours le temps comme ce qui passe, rarement comme ce qui engendre.
La distance temporelle - souvent conçue comme éloignement, oubli, perte - possède
bien plutôt une force créatrice; elle permet la compréhension. C'est dans un dialogue
avec ce qui a été que l'homme d'aujourd'hui, à partir de sa propre situation historique,
comprend ce qui est. Ces premières réflexions amènent naturellement à la partie
centrale, «Langage et vérité», où l'A. tente de penser la signification de la compréhension

de soi et du monde comme dialogue. Loin d'être simple instrument, le langage,



BIBLIOGRAPHIE 91

qui est dialogue, est l'être même de l'homme au monde. C'est ce qu'essaie, dans chaque
situation concrète, de saisir l'herméneutique. Ou plutôt l'herméneutique n'est que -
mais c'est beaucoup - la compréhension de l'être-au-monde de l'homme comme
continuel dialogue, dans lequel seulement peut advenir l'expérience de la vérité. - Les
dernières études consacrées au «sens pratique» (p. 199-299) constituent la quintessence
de cette pensée, pour ainsi dire sa mise en application. Si les deux premières parties
exposent la «théorie» herméneutique, celle-ci la met en «pratique». Ici apparaît le
véritable lieu de l'herméneutique : la jointure de la théorie et de la pratique. C'est surtout
l'occasion pour l'A. de discuter le couple théorie-pratique dans la pensée moderne et
de déceler les difficultés qu'engendre la dichotomie moderne qui, en séparant, ne

parvient plus à saisir ce que l'on entend par le tout de l'expérience humaine du monde:
«Tout ce qui est l'humain ne signifie pas vraiment l'humain en général au sens de la

spécificité générique de l'homme vis-à-vis d'autres genres du vivant, en particulier des

animaux, mais englobe le vaste panorama de la diversité de l'essence humaine.»
(p. 282) Signalons en particulier les belles et lucides réflexions sur la technique et sa

place dans ce tout, ainsi que le rôle joué par l'éthique dans un monde morcelé et
condamné à la spécialisation par les découvertes scientifiques. - Qu'on nous permette,
pour terminer, cette question. Si les diverses traductions parues à ce jour ont obéi au

principe herméneutique de la compréhension en situation et ont donc offert au public
francophone des passages d'une pensée en mouvement, si l'on nous a offert des

«morceaux choisis», ne faudrait-il pas aujourd'hui procéder à une véritable relecture
des textes de Gadamer en se fondant sur les Gesammelte Werke qui constituent l'œuvre
de dernière main selon les termes du philosophe lui-même?

Jacques Schouwey

Paul Ricœur, Le juste (Philosophie), Paris, Esprit, 1995, 223 p.

Dans le domaine pratique, la réflexion philosophique se concentre souvent sur le
lien entre éthique et politique, faisant facilement l'impasse sur le statut spécifique du

juridique. C'est précisément à une étude de ce statut que l'A. consacre les présentes
analyses. Dans un lumineux avant-propos, il rattache sa réflexion sur le juste à ses

travaux antérieurs, notamment à Soi-même comme un autre. «Une théorie philosophique
du juste trouve ainsi sa première assise dans l'assertion selon laquelle le soi ne constitue
son identité que dans une structure relationnelle qui fait prévaloir la dimension
dialogique sur la dimension monologique qu'une pensée héritière de la grande tradition
de la philosophie reflexive sera tentée de privilégier.» (p. 14) Ainsi c'est dans la relation
à l'autre que se pose la question du juste. Si, selon la relation d'amitié, l'autre c'est
le toi, selon la justice, c'est chacun. L'adage latin énonce bien cette notion de justice
comme relation à l'autre: suum cuique tribuere. Dès lors la question du juste ne peut
plus être uniquement celle d'une éthique visant le bien, le bon, celle donc d'une
teleologie, ni celle d'une déontologie indiquant une obligation. Elle se situera entre les

deux, dans une dimension de sagesse pratique recherchant l'équitable qui est «la figure
que revêt l'idée de juste dans la situation d'incertitude et de conflit ou, pour tout dire,
sous le signe ordinaire ou extraordinaire du tragique de l'action» (p. 27). Le sujet du

droit, celui capable d'estime et de respect de soi, aura besoin de la médiation continuelle
de formes interpersonnelles d'altérité et de formes institutionnelles d'association, ce

qui signifie que la relation au tiers est aussi primitive que celle au toi. Le juste ne saurait
donc être le résultat d'un dialogue de forme «je-tu», mais exige le tiers, l'institution.
En ce sens, «la justice est la première vertu des institutions sociales, comme la vérité
est celle des systèmes de pensée» (p. 38). Au sujet du droit incombe une responsabilité,
que l'A. place sous les thèmes de l'imputation et de la rétribution, thèmes renvoyant



92 BIBLIOGRAPHIE

à la loi et à la liberté, la première étant la ratio cognoscendi de la seconde qui, à son tour,
est ratio essendi de la première. - L'A. consacre alors sa réflexion à la signification des

théories récentes de la justice, notamment celle de Rawls. Plaçant le projet de ce demier
dans un cadre de pensée déontologique, Ricœur se demande comment une telle perspective

- issue de Kant - peut s'allier à une procédure contractualiste. Rawls tente de «déplacer
la question de la fondation au bénéfice d'une question d'accord mutuel, ce qui est le thème
même de toute théorie contractualiste de la justice» (p. 75). Mais, en même temps, les deux

principes de justice énoncés par Rawls révèlent un ordre en vue d'une classification
progressive de la «précompréhension de ce que la justice justifie» (p. 90). L'argument du

maximin, selon lequel «les partenaires choisiraient l'arrangement qui maximise la part
minimale» (p. 87) tend à réfuter l'utilitarisme qui implique toujours un principe sacrificiel
considérant le défavorisé comme victime nécessaire au bien-être le plus élevé de l'ensemble.
Si l'ordre des principes montre une Théorie de la justice s'opposant à la teleologie de

i'utiltarisme, Ricœur constate que la pensée de Rawls, même revue par la suite, ne tient

pas compte d'une teleologie plus essentielle, celle décrite par Platon et Aristote. - La justice
implique aussi des instances, et l'A. en propose une analyse, se référant d'une part aux
travaux de Walzer sur la requête d'égalité complexe et l'investigation des biens sociaux,
et d'autre part aux recherches de Boltanski-Thévenot sur la requête de justification et
l'investigation des ordres de grandeur. Force lui est de constater que dans le monde
contemporain, «l'écart demeure grand entre un projet visant à l'égalité, c'est-à-dire à la
limitation de la domination, et un projet visant à la justification, c'est-à-dire au traitement
raisonnable des litiges» (p. 129). Mais ces deux tentatives montrent à l'évidence que la

question de la justice ne peut être abordée par la sociologie ni par l'économie. Elle requiert
bien plutôt la réflexion philosophique, qui seule peut reconnaître aux réflexions sociologiques

et économiques leur appartenance à une histoire qui a du sens. - Les théories
contemporaines de la justice s'articulent autour d'une autre dichotomie, celle de l'interprétation
et de l'argumentation. Ricœur voit dans cette polarisation, non une antinomie, mais une
relation dialectique qui doit permettre à la justice de trouver la réponse la plus juste même
aux «affaires difficiles» (p. 165-166). Les thèses de Dworkin montrent que les questions
de droit renvoient toujours à une interprétation. A l'opposé, Alexy et Atienza optent pour
une stratégie argumentative, formée de quelques règles peu nombreuses. La voie interprétative

a besoin d'argumentation et la dimension argumentative n'a jamais à faire à des faits
bruts, mais toujours à des faits chargés de sens, donc interprétés (cf. p. 181). Renvoyant
à sa position herméneutique, l'A. se demande si le rapport entre l'interprétation et
l'argumentation n'est pas analogue à celui qui s'établit entre expliquer et comprendre: comme
il s'agit d'expliquer pour argumenter mieux, il s'agirait d'argumenter plus pour interpréter
mieux. - Une phénoménologie de l'acte de juger (cf. p. 185 sq.) suggère enfin que le

jugement est la manifestation du choix du discours contre la violence. La justice, en ôtant
à l'individu le droit de rendre justice lui-même (vengeance), a pour finalité ultime la paix
sociale qui doit aboutir à la reconnaissance des parties en cause : gagnant et perdant du procès
ont «leur juste part à ce scheme de coopération qu'est la société» (p. 192). - Comme tous
les ouvrages de Ricœur, celui-ci, par la multiplicité des sources analysées et la finesse des
lectures proposées, constitue un vaste programme de pensée dont les pistes doivent être
suivies une à une, et reprises dans un renouveau continuel de la confrontation.

Jacques Schouwey

Gilbert Boss (éd.), La Philosophie et son histoire. Essais et discussions,
Zurich, Grand Midi, 1994, 356 p.

Les sept contributions ici réunies furent originellement présentées lors d'un
colloque tenu à Québec en 1993. Cinq d'entre elles sont consacrées à la question de savoir



BIBLIOGRAPHIE 93

dans quelle mesure l'histoire de la philosophie est, ou non, philosophique:
P. Macherey («Entre la philosophie et l'histoire: l'histoire de la philosophie»),
Y. Lafrance («Pour une histoire non philosophique de la philosophie»), M. Malherbe
(«Faire l'histoire de la philosophie: qu'est ce qu'un professeur de philosophie»),
C. Panaccio («De la reconstruction en histoire de la philosophie») et G. Boss
(«Contradiction et différence des philosophies»). De ce point de vue, les deux textes de
B. Taureck («Les apories du métahistoricisme : l'argument présocratique chez Hegel,
Nietzsche et Heidegger») et A. De Muralt («Analyse des structures de pensée et
histoire de la philosophie») restent à la périphérie de ce qui constitue le centre de

gravité et d'intérêt du volume. A la question susmentionnée, P. Aubenque et
J. Brunschwig, dans un débat contradictoire, avaient peu avant respectivement
répondu: «Oui et non» et «Non et oui» (in B. Cassin (éd.), Nos Grecs et leurs
modernes, Paris, 1992). Un seul des contributeurs du présent volume entend
trancher: carré défenseur du «non», Y. Lafrance renouvelle son plaidoyer pour une
historiographie «scientifique» de l'histoire de la philosophie. (La position ne se

comprend vraiment que si l'on tient compte de certains excès de la recherche anglo-
saxonne.) Les quatre autres contributions se situent résolument dans l'intervalle qui
sépare le non du oui. C. Panaccio, aux antipodes d'Y. Lafrance, défend la possibilité
d'une histoire de la philosophie reposant sur «la séparabilité d'une thèse donnée de

tout ce qu'elle n'implique pas logiquement» (p. 184) et «la commensurabilité
intellectuelle des thèses philosophiques [du passé] avec les nôtres» (p. 188). Faire
communiquer entre eux les génies philosophiques, autrement livrés au statut de monades
sans portes ni fenêtres, telle serait, selon M. Malherbe, la tâche indispensable, et
finalement, moins modeste que ne le suggère le ton faussement léger de l'article,
du professeur-historien (p. 102 sq.). Mais la communication est-elle possible?
G. Boss, montre inversement, dans un article stimulant, combien la «réduction»
d'une pensée philosophique est une entreprise complexe, et, pense-t-il, finalement
vouée à l'échec (p. 214 sq.): à l'opposé de la thèse de la commensurabilité, l'A.
défend une forme d'antisthénisme herméneutique (mon terme, pas le sien): chaque
philosophe ayant son «logos» propre, aucune possibilité qu'ils se contredisent. S'il
est bon que la contribution de G. Boss ferme le volume, parce qu'il nous fait pénétrer
dans l'arrière-cuisine de l'historien de la philosophie, il est aussi satisfaisant qu'il
s'ouvre sur le tableau que brosse P. Macherey. Quatre modèles possibles d'histoire
de la philosophie sont distingués: 1) l'histoire-chronique des philosophes et des

doctrines (dont les mérites sont reconnus par référence à un modèle original, celui
de l'éclectisme, p. 21 sq.), 2) l'histoire de la philosophie «comme telle» (conçue
selon un modèle hégélien, mais ouvert, pour faire place à une pluralité de développements

téléologiques), 3) l'histoire du devenir des philosophies, qui fait de toute
philosophie le lieu de réflexion et d'interprétation d'autres philosophies (il y a donc
communication, p. 31, cf. p. 324), et 4) l'histoire de l'activité philosophique, conçue
comme son «travail réel d'effectuation», dans des conditions historiques concrètes.
P. Macherey suggère la complémentarité de ces quatre modèles (p. 44, cf. cependant
p. 241), mais il est clair que son intérêt va plus particulièrement au dernier, au
sein duquel se découvre ce qu'il propose d'appeler «le philosophique comme tel»
(p. 37 sq.). - Le volume reproduit les discussions (qui contribuent à l'unité du

volume, et sont dans l'ensemble éclairantes). Il est complété par une bibliographie
sélective, mais utile, établie par Y. Lafrance (on ajoutera, entre autres: M. Frede,
Introduction à Essays in Ancient Philosophy, Oxford 1987, ainsi que le numéro

spécial de la Revue de Métaphysique et de Morale, 1991, consacré à la doxographie
antique) et un index des noms.

André Laks



94 BIBLIOGRAPHIE

Daniel Pinkas, La matérialité de l'esprit. Un examen critique des théories

contemporaines de l'esprit (Textes à l'appui/série sciences cognitives),
Paris, La Découverte, 1995, 411 p.

Ainsi que le sous-titre de l'ouvrage l'indique, le propos de l'A. n'est pas d'abord de

plaider en faveur d'une position matérialiste, même si c'est là la doctrine qu'il adopte,
avec la plupart des chercheurs en philosophie et en sciences de la vie, mais surtout
d'examiner minutieusement les différentes formes que le matérialisme a prises dans la

pensée analytique contemporaine. Par cela seul, il constitue déjà un outil bienvenu de

compréhension d'une tradition qui a développé des arguments d'une finesse et d'une
subtilité rares. C'est que, à l'instar de ce qui s'est déjà passé au XVIIIe siècle, la question
des rapports de l'âme et du conps, comme on l'appelait alors, est redevenue une
préoccupation majeure pour des philosophes qui ont érigé la méthode argumentative (thèses
et objections) en méthode cardinale de la pensée conceptuelle. - Après avoir rappelé que
le rejet du dualisme interactionniste cartésien n'est pas une preuve de la vérité du

matérialisme, encore moins de telle forme particulière de matérialisme, l'A. examine
successivement le behaviorisme (cercle de Vienne, G. Ryle, B. F. Skinner), la théorie
de l'identité (J. J. C. Smart, D. Armstrong) et le fonctionnalisme (H. Putnam, D. Dennet).
Selon lui, c'est cette dernière position, principalement sous la forme que défend le dernier
Dennett - en l'appuyant non sur le modèle des machines (l'intelligence artificielle), mais
sur la théorie de l'évolution -, qui est la plus solide, avec toutefois un zeste de
wittgensteinisme, afin de dissoudre certaines difficultés conceptuelles et de se garder de

simplifications par trop commodes, particulièrement dans le domaine de la vie de l'esprit.
- Ce dernier point souligne que l'A. ne s'attache pas d'abord au versant empirique de
la question (qu'est-ce que les sciences et, particulièrement, les neurosciences ont à nous
dire sur le psychologique?), même s'il ne le néglige pas, mais à son aspect conceptuel.
C'est que «nous ne pouvons entreprendre de rechercher le substrat physique des états
mentaux si nous ne sommes pas au clair au sujet de l'appartenance catégorielle ou des
conditions d'individuation de ces états» (p. 378-379). Il s'agit donc de savoir, lorsqu'on
parle par exemple d'identité, de réductionnisme (sémantique ou théorique), de fonction
ou de connaissance tacite (J. Fodor, N. Chomsky), ce qu'il faut entendre par là et si de
telles expressions se laissent construire en un sens cohérent. La conclusion qui se dégage
de cet ouvrage, c'est que si les arguments dualistes - c'est-à-dire ceux qui militent en
faveur de l'irréductibilité du mental - ne sont pas très convaincants (ceux présentés par
S. Kripke, Th. Nagel et F. Jackson sont notamment examinés), il n'en reste pas moins
qu'on ne peut être satisfait de la façon dont les fonctionnalistes rendent compte de la
conscience et de l'intentionnalité, d'autant que, très souvent, c'est plutôt de tentative
d'élimination qu'il faudrait parler. Un dualiste pour le moins n'a aucune raison de se

montrer satisfait et on peut même être sûr qu'il prétendra que, si le fonctionnaliste a rendu

compte de quelque chose, ce n'est en tout cas pas des caractères spécifiques du mental:
ce que vivre une expérience consciente dans son aspect qualitatif signifie résiste (encore)
à l'explication, et ce n'est sûrement pas, ainsi que le soutiennent R. Rorty et P. Feyerabend,

parce qu'il n'y là rien à expliquer!

Bernard Baertschi

Bernard Baertschi, La Valeur de la vie humaine et l'intégrité de la personne
(Philosophie morale), Paris, P.U.F., 1995, 314 p.

Ce qui retient d'emblée l'attention dans l'ouvrage de B. Baertschi, c'est l'ampleur
du propos: il s'agit, certes, d'examiner les questions morales relatives à la valeur de la
vie humaine, spécialement lorsque les avancées biotechnologiques placent celle-ci dans



BIBLIOGRAPHIE 95

une Situation délicate; mais cet examen est conçu comme l'essai ou la mise à l'épreuve
d'une théorie substantielle du bien et du mal. Défaitiste dans sa démarche, une éthique
simplement procédurale n'évite même pas, en effet, le risque de l'arbitraire dans ses
conclusions. Pour autant, B. Baertschi n'adhère pas plus à un déontologisme kantien qu'à
un conséquentialisme utilitariste. Un kantien, en effet, exclut les émotions, la sensibilité
et les penchants du domaine de l'identité morale; un utilitariste, dans sa préoccupation
obsessionnelle de maximisation impartiale du bonheur, en vient à négliger celui qui a
réalisé l'état de choses désirable et à négliger aussi les moyens qui ont conduit à cette
réalisation. Bref, l'un et l'autre sont incapables de penser adéquatement l'intégrité de

l'agent moral. - Contre le courant dominant, B. Baertschi affirme donc la priorité de

l'axiologie sur une doctrine des devoirs, des droits et des normes : «ce qui est constitutif
de la moralité dans son principe et dans sa pratique, ce sont [...] des visées de valeur et
les vertus qu'elles engendrent» (p. 33). Mais le prix à payer pour échapper à la tyrannie
du devoir risque d'être exorbitant: une éthique axiologique n'est-elle pas condamnée à

admettre une hiérarchie unique des biens et des valeurs qui pèsera tout autant sur les

intentions de l'agent qu'une hiérarchie d'obligations? Les pages 85 sq. répondent à cette
question et jouent dans l'argumentation un rôle absolument crucial: B. Baertschi se
réclame de M. Scheler pour affirmer que ce qui structure une hiérarchie de valeurs est
une relation de préférence ou mieux, de préférabilité ; mais la relation de préférabilité
n'est pas transitive, comme l'a établi le théorème de K. Arrow. Le pluralisme axiologique
implique donc le pluralisme moral: «il n'existe pas de conception de la vie heureuse qui
soit la meilleure» (p. 89). Muni de cette boussole, l'A. va explorer les difficultés soulevées

par les nouvelles pratiques de la biomédecine, mais aussi les problèmes plus
traditionnellement débattus. Il ne saurait être question de rendre compte ici de la totalité de

l'argumentation, d'autant que celle-ci n'hésite pas, à l'occasion, à recourir à une certaine
technicité. La réflexion est attentive à la complexité des situations, toujours soucieuse
de nuancer ses conclusions mais fermement attachée aux principes dont elle s'inspire.
C'est d'ailleurs tout à fait normal chez un auteur soutenant que l'eudémonisme qu'il
défend est une forme de casuistique. Le dernier chapitre et la conclusion élargissent le

propos en direction de l'économique, du juridique et du politique. On pourrait se risquer
à résumer en une formule l'intention de l'A. : justifier une certaine forme d'Etat libéral

par une doctrine substantielle du bien, assez modeste pour autoriser le pluralisme, mais
assez ambitieuse pour dépasser le scepticisme moral. Pour conclure, on peut situer la place
du livre de B. Baertschi dans le débat éthique contemporain: les Ugnes qui précèdent
indiquent à l'évidence qu'il se situe du côté de ceux qui défendent une théorie attractive
du Bien contre ceux qui restent attachés à une théorie impérative du Bien. Son grand
mérite est de porter ce débat au centre des questions mortelles dont s'occupe la bioéthique.

Jean-Yves Goffi

Nelson Goodman, Catherine Z. Elgin, Reconceptions en philosophie. Trad.
J.-P. Cornetti & R. Pouivet (L'Interrogation philosophique), Paris,

P.U.F., 1994, 185 p.

La reconception est la partie principale du travail philosophique, «son faire est un
refaire, sa création une conversion» (p. LX). Le thème central du livre est une théorie
des symboles au sens large; elle permet des comparaisons entre les sciences et les arts,
ou entre des systèmes verbaux et non-verbaux. La définition restreinte de l'épistémo-
logie éclate ici au profit d'une étude de tous les modes de la cognition, de la perception
à la depiction ou de l'émotion à la description. Le processus de reconception proposé

par les auteurs s'opère en trois étapes: l'«aperçu» initial examine l'état de la recherche,

I'«exploration» expose leurs travaux en cours, et les «prémonitions» proposent de



96 BIBLIOGRAPHIE

supplanter quelques concepts fondamentaux chers à l'epistemologie. Un certain nombre
de théories - F exemplification comme mode de symbolisation spécifique aux arts, la

depiction comme type de représentation artistique, l'échantillon fonctionnant comme
un symbole exemplifiant des propriétés, la construction de mondes par des systèmes
symboliques - peuvent être lus aussi bien comme des reprises affinées que comme des

renvois à d'autres œuvres de Goodman. On appréciera notamment qu'il nous livre de

façon très concise le vocabulaire fondamental de sa théorie des symboles. Les notions
clés de «référence», de «dénotation», d'«exemplification» et de «scheme symbolique»
sont beaucoup plus éclairantes que sa classification des systèmes symboliques en
«digitaux» et «analogiques». Ce cadre une fois posé, les auteurs abordent quelques
questions controversées : quand une œuvre d'art signifie-t-elle effectivement? Qu'est-
ce qu'un texte et y a-t-il toujours une seule œuvre pour chaque texte et un seul texte

pour chaque œuvre? Comment expliquer notre capacité de compréhension des
représentations dont nous ne possédons pas une expérience antérieure Les réponses apportées

sont richement illustrées d'exemples très didactiques puisés en architecture, en

peinture et en littérature. Les auteurs s'attaquent également à des concepts dont
l'ambiguïté fut reconnue par les écoles philosophiques les plus diverses: on apprend dès

lors comment traiter de la pluralité des interprétations dans le domaine littéraire, ce

qu'il faut entendre par «variation» en musique et en peinture, comment en finir une
bonne fois avec les «images mentales», ou encore la nécessité de distinguer «fait» et
«convention». Un excellent chapitre de la partie finale sur l'efficacité êpistémique de
la stupidité (sic!) renvoie dos à dos - grâce à une comparaison aussi pertinente que
divertissante des modes de connaissances propres à Watson et Holmes - les conceptions
internaliste et externaliste de la connaissance. Contre R. Chisholm, K. Lehrer, C. Ginet,
d'une part, et A. Goldman, R. Nozick, L. Bonjour, d'autre part, les auteurs défendent
une «connaissance de côté», «étude tous azimuts de toutes sortes de qualités cognitives
et des façons dont elles contribuent à une réalisation cognitive ou interfèrent avec l'une
et l'autre réalisation» (p. 162). Une dernière proposition consiste à substituer aux
concepts confus de «vérité», de «certitude» et de «connaissance», les notions de

«correction», d'«adoption» et de «compréhension». Cette reconception de l'épistémo-
logie s'avère intéressante bien que proposée pour l'instant comme hypothèse de travail.
Elle donnera certainement lieu à des développements que l'on attend impatiemment,
tout aussi impatiemment que les débats animés qu'elle ne manquera pas de susciter.
Le relativisme constructif poussera une fois de plus les auteurs à considérer la
déconstruction comme un prélude à la reconstruction.

Nathalie Janz

Paolo Barblan, Les avatars de l'art et du discours sur l'art. De Poe aux
nouvelles avant-gardes (Publications universitaires européennes, Philosophie

- vol. 464), Berne, Peter Lang, 1995, 264 p.

Paolo Barblan analyse, avec la clarté un peu scolaire du «thésard», les rapports entre
un certain nombre de discours d'artistes des XIXe et XXe siècles et leurs œuvres. Le
titre suggestif de sa thèse, défendue à l'Université de Lausanne en 1994, laisse entendre

que de Poe aux nouvelles avant-gardes, le discours des artistes a pu subir des
transformations regrettables. A l'aide d'exemples empruntés aux arts plastiques, à la musique
et, dans une moindre mesure, à la littérature et à la poésie, l'A. entend «stigmatiser
certains développements problématiques liés à l'esprit général des nouvelles avant-
gardes» (p. 168): l'expression propre de l'œuvre se perd au profit de la théorie. Ce

phénomène est marginal chez les poètes et pratiquement inexistant chez les romanciers.
La double articulation du langage, signification logique des mots et construction syn-



BIBLIOGRAPHIE 97

taxique d'une part, signification artistique spécifique d'autre part, fait que la portée
artistique d'une œuvre est liée à une signification d'ordre extra-artistique. Dès lors, «au-
delà de quelques opérations expérimentales ponctuelles ou provocatrices, comme celles
respectivement de Marinetti et de Dada, la poésie ne peut pas se permettre de ne pas
avoir de signification au niveau des structures de base qui soutiennent l'expression
artistique et qui sont identiques avec celles de tout langage articulé; son incompréhensibilité

apparaît immédiatement et les artifices extra-artistiques ne suffisent pas à faire
illusion, comme cela est le cas pour les arts plastiques et la musique, ni à pallier le

manque de signifiance artistique de l'œuvre présentée» (p. 220). Or justement, depuis
les années cinquante, certaines œuvres d'art, dans les arts plastiques et dans la musique,
n'existent en tant que telles qu'à la suite d'un «processus d'artistisation», que par la

magie illusoire de l'énoncé performatif: l'acte du langage crée l'œuvre «pour autant
qu'il soit proféré par une autorité reconnue» (p. 237). Pire encore: le phénomène des

nouvelles avant-gardes ne serait qu'une tentative de récupération décontextualisée; il
n'existerait que par la reconnaissance «conservatrice» de l'entrée au Musée. - Pour
comprendre des objets semblables à ceux du quotidien, les reliefs du dîner de Daniel
Spoerri, la chaise de graisse de Joseph Beuys ou le 4'33 de Cage, œuvre constituée

par les bruits produits par les auditeurs pendant quatre minutes et trente secondes, par
exemple, sont promus œuvres d'art alors qu'un événement sensoriel, même s'il repose
sur l'obsession du nouveau, n'est pas forcément un événement artistique, la dénonciation

pamplétaire ne suffit pas. L'auteur veut comprendre. Il mène une recherche
historique qui part du XIXe siècle, moment où «le discours sur l'art prend chez les artistes
une ampleur et un caractère inconnu jusque-là, tantôt comme apologie d'une certaine
manière de faire de l'art, tantôt comme discours sur les questions générales de l'art»
(p. 21). Mais, si le discours poétique, «moyen privilégié dont dispose l'artiste pour tenter
de conceptualiser son travail de créateur et pour expliquer ses choix en matière
d'expression artistique» (p. 14) l'emporte sur le discours lyrique (on parle de l'art en faisant
encore de l'art grâce à la poésie verbale) et sur le discours esthétique (réflexion générale
sur l'art), jamais ce discours ne remplacera l'œuvre ou ne dotera légitimement l'œuvre
d'une signification importée de l'extérieur. C'est au début du XXe siècle qu'apparaît
une dépendance entre entre œuvre d'art et théorie. Du poète furiste Marinetti au peintre
suprématiste Malevitch en passant par les musiciens de l'Ecole de Vienne, s'instaure
une relation de détermination entre théories et œuvres d'art. Duchamp ira encore plus
loin, «s'exprimant sur fond de négativitée délibérée et d'ironie», et mettra en question
toute l'histoire de l'art en accordant par décret la qualité d'œuvre d'art à ses «ready
made». Mais alors que Duchamp sait pertinemment que son Egouttoir n'est pas une
œuvre d'art, qu'il s'agit d'une provocation pour dénoncer la faillite de l'art, et qu'il
en tire la conséquence logique, son retrait de la scène artistique, ses épigones de l'art
conceptuel, de l'art-vie ou de l'art à projets qualifieront «leurs créations d'œuvres d'art,
non plus dans un sens ironique et négateur, mais avec la profonde conviction d'être
véritablement porteurs d'une nouvelle expression artistique. Ce faisant, ils se retrouvent
dans une position indéfendable aussi bien artistiquement que théoriquement, puisqu'ils
répètent et perpétuent, en tant qu'artistes, une opération négative que Duchamp avait
imaginée pour rompre définitivement avec son statut d'artiste et avec le monde de l'art.»
(p. 157) Ce jugement très sévère repose sur un présupposé esthétique difficilement
contestable: l'œuvre d'art est dotée d'une signifiance propre, elle est expression qui
parle d'elle-même. Dès lors, lorsqu'une œuvre d'art est «légitimée par le discours

portant sur elle, la signification qu'elle acquiert par le biais de ce discours ne peut
pas lui conférer la signification artistique qui lui fait défaut» (p. 234). Il s'agit d'un
brouillage conceptuel assez répandu aujourd'hui. Confondre esthétique et poétique,
d'une part, avec une œuvre d'art, d'autre part, nous conduit sûrement à la mort de

l'art. Certains l'acceptent comme un fait positif favorisant l'esthétisation du quotidien

résumée dans la maxime: tout est de l'art. L'A. croit cependant pouvoir dire



98 BIBLIOGRAPHIE

qu'«il est plus probable que l'art, déclaré «mort» déjà à plusieurs reprises, s'éteindra
seulement lorsque l'humanité elle-même subira ce sort» (p. 239) Parce qu'il existe
encore aujourd'hui nombre de poétiques «qui sont à la base d'expressions artistiques
non légitimées par la théorie» (p. 168), parce que des artistes aussi célèbres que Picasso,
Klee, Dubuffet ou Pollock, Britten, Prokofiev, Stravinsky ou les grands représentants
du Jazz ou du Blues, etc., ou la foule d'artistes moins connus sur la scène internationale,
n'ont pas instauré de relation de détermination entre théorie et œuvres d'art.

Dominique Rey

Histoire de Francis Schmidt, La pensée du Temple. De Jérusalem à Qoumrân. Identité
la théologie et lien social dans le judaïsme ancien (La librairie du XXe siècle), Paris,

Seuil, 1994, 380 p.

Francis Schmidt cherche à expliciter dans cet ouvrage la puissance et la fascination
que le Temple et la pensée du Temple ont exercées sur la conscience israélite. Remontant

aux principes de la loi qui avait pour fonction de séparer le pur et l'impur, le sacré

et le profane dans la communauté juive, et aux règles qui présidaient à l'organisation
du Temple, l'A. montre, dans une première partie, comment la structure sociale
hiérarchisée d'Israël a toujours voulu reproduire la structure architecturale en espaces de
sacralité progressive du Temple lui-même. Cependant, des ruptures se sont produites
très tôt et à différents niveaux dans cette société sacrale: l'afflux des étrangers a

nécessité l'élaboration d'un statut particulier eu égard au Temple et aux sacrifices; la
séparation des Samaritains a entraîné de son côté une redéfinition du judaïsme. Enfin,
la corruption du système a amené la fracture des Esséniens, qui fut tout à fait décisive
dans l'histoire du peuple juif. Comme on le sait, ces derniers se sont considérés eux-
mêmes comme le sanctuaire vivant, marquant de facto la frontière entre le sacré et le
profane, et inaugurant ainsi une nouvelle ère. Ce qui a fait de la communauté de

Qoumrân le nouveau Temple, c'est la nouvelle révélation que toute la communauté
recevait de Dieu, révélation non point d'un nouveau Livre, mais de la vraie herméneutique

du Livre. En conclusion, l'A. aborde la Diaspora et l'institution synagogale qui
en est la conséquence. Porteuse elle aussi de la pensée du Temple, elle devient l'un
des principaux vecteurs de l'extension à toute la société juive des prescriptions rituelles
exprimant les catégories du sacré et du profane, du pur et de l'impur, ainsi que le mode
de classification propre à la pensée du Temple. A ce titre, l'institution synagogale est
la manifestation dernière du rayonnement du Temple.

Jean Borel

Jaroslav Pelikan, La tradition chrétienne. Histoire du développement du

dogme. Vol. 1 : L'émergence de la tradition catholique (100-600), Vol. 2:

L'Esprit du christianisme oriental (600-1700), Vol. 3: Croissance de la

théologie médiévale (600-1300), Vol. 4: La réforme de l'Eglise et du

dogme (1300-1700), Vol. 5: Doctrine chrétienne et culture moderne
(depuis 1700) (Théologiques), Paris, P.U.F., 1994, 413+360+350+424+362 p.

Par cette somme exceptionnelle retraçant l'histoire bimillénaire du développement
du dogme chrétien, Jaroslav Pelikan, fils de pasteur et professeur américain d'origine



BIBLIOGRAPHIE 99

slave enseignant à Yale, est aujourd'hui l'un des théologiens les plus en vue et les plus
admirés. Renommée bien méritée, car il nous fait vite comprendre, dès les premières
pages de La Tradition chrétienne, qu'il peut satisfaire aux exigences de l'érudition la
plus savante, mais qu'il sait aussi la dépasser pour nous parler des doctrines «de
l'intérieur», avec une familiarité et une sympathie telles qu'il ne prend jamais parti entre
les diverses orientations catholiques, orientales ou protestantes, afin de garantir une
vraie perspective œcuménique. Fruit de vingt années de recherches dans les textes
originaux et les études de plus de 1400 auteurs, auxquels il se réfère constamment, ces

cinq volumes exposent avec brio «ce qui a été cru, enseigné et confessé» en tous lieux
et à toutes les époques de l'histoire des Églises.

Le premier tome couvre les années comprises entre 100 et 600. Cette période est
normative pour les raisons suivantes: les rapports des communautés chrétiennes avec
le judaïsme et le paganisme ont été théologiquement structurés. Le gnosticisme, le
marcionisme et le montanisme ont été rejetés. Les cinq premiers conciles œcuméniques
ont fixé le dogme de la Trinité et de la double nature du Christ. Le schisme des Églises
monophysites en fut l'inéluctable conséquence. La mystique chrétienne d'Orient et
d'Occident a trouvé sa base dans le corpus dionysien. En 600, L'Orient ne parle plus
le latin, l'Occident ne parle plus le grec, et l'augustinisme, qui ne pénétrera jamais dans
le premier, ouvre pour le second la voie d'une théologie du salut et de la grâce, qui
servira de référence absolue pendant treize siècles.

Le deuxième tome est passionnant parce qu'il est entièrement consacré au
christianisme oriental que l'Occident a longtemps ignoré et méprisé. L'A. y parcourt d'une
seule traite les années 600 à 1700. L'Église byzantine apporte au VIIe siècle une
contribution importante à la christologie, d'une part à travers le discernement
remarquable de Maxime le Confesseur au sujet des deux volontés, et d'autre part, par
l'élaboration d'une théologie de l'image, dans, laquelle toutes les Églises d'Orient, qui
devront affronter l'iconoclasme musulman, trouveront leur force pour témoigner de

l'incarnation visible du Verbe. C'est en Orient aussi que, par la double influence de

Syméon le Nouveau Théologien et de Grégoire Palamas, se construit la doctrine de la
divinisation du chrétien par la grâce et la participation aux énergies de l'Esprit. Le
christianisme doit se resituer en ce temps par rapport au manichéisme, aux sectes

bogomiles et pauliciennes et, surtout, à l'Islam. Enfin, c'est la rupture que l'on sait,
décisive et catastrophique, de l'Orient et de l'Occident chrétiens en 1054.

Avec le troisième tome, consacré au développement de la théologie occidentale,
nous repartons depuis le VIIe siècle jusqu'à la mort de Thomas d'Aquin et de
Bonaventure (1274). La renaissance carolingienne marque une étape décisive dans le
rayonnement du christianisme latin et filioquiste. Anselme de Canterbury, en écrivant le Cur
Deus Homo, confirme la théologie augustinienne du péché originel et ouvre la voie des

grandes reprises de l'héritage théologique des siècles précédents, qui s'épanouira dans

les sommes scolastiques du XIIIe siècle. Nous assistons alors à la structuration
théocratique de la société médiévale qui, en même temps qu'elle exaltera le pouvoir de la

papauté, développera, pour assouvir sa crainte de l'enfer et son désir de médiations,
les cultes populaires rendus à Marie Mère de Dieu, aux saints et aux reliques.

Le quatrième tome est intéressant en ce qu'il englobe à la fois la fin de la scolastique,
la Préréforme, la Réforme et la Contre-Réforme. Il se termine à la naissance de J.-S. Bach

et de Haendel (1685). La raison de ce choix chronologique surprenant est néanmoins
convaincante. Les XIVe et XVe siècles sont marqués par le pluralisme théologique, que
renforce la coupure du Grand Schisme. Du triomphe de la théologie, on passe
progressivement, mais irréversiblement, à un âge de remise en cause des doctrines chrétiennes.

Wycliff et Jean Huss emboîtent le pas que reprendront alors Luther et Calvin, en relisant
à nouveaux frais Augustin et les Pères pour de nouvelles synthèses. Nous assistons aussi

aux réformes tout à fait radicales que furent l'anabaptisme et l'antitrinitarisme, et à l'effort
titanesque du Concile de Trente pour redéfinir l'ensemble de la foi catholique. La



100 BIBLIOGRAPHIE

multiplicité des confessions de foi particulières rédigées aux XVIe et XVIIe siècles aboutit
à cet important phénomène de «confessionnalisation», qui a affecté en profondeur l'Europe

chrétienne de tradition latine et qui s'est accompagné de raidissements et d'anathè-
mes brisant la communion entre les croyants.

Le cinquième tome situe la doctrine chrétienne face à la culture moderne et part du
début du XVIIIe siècle pour se clore avec Vatican II. Dans la nouvelle crise que traverse
la foi, il devient moins utile d'écrire des apologies en faveur de telle ou telle Eglise que
d'écrire purement et simplement des apologies de l'Eglise, car elle ne va plus de soi, et
les courant marginaux issus de la réforme radicale sont désormais autant d'Eglises
concurrentes. Les déismes français et anglais se font jour, et les théologiens doivent
répondre à Lessing, qui demande en quoi des vérités historiques contingentes peuvent
détenir les conditions d'une béatitude étemelle. Face aux premières critiques du dogme
christologique au nom du Jésus historique se créent les piétismes de toutes sortes, qui
transposent les questions de doctrine sur un mode affectif, et qui font de l'expérience de

l'Esprit un préalable absolu. Le XIXe siècle fait front au darwinisme et à la proposition
«libérale» d'un progrès du Royaume de Dieu dans les seules limites du monde. Dans la
continuité catholique, il y a eu les affirmations successives de l'Immaculée Conception
(1854), de l'infaillibilité pontificale (1870) et de l'Assomption de la Vierge (1950). C'est
alors que toutes les confessions chrétiennes connaissent un mouvement de fond qui ne
les a jamais lâchées depuis: renouveau biblique, découverte des Pères de l'Église et de
l'Orthodoxie grecque et slave, investissement liturgique, attention accrue aux documents
doctrinaux, recherche œcuménique et élaboration d'une théologie planétaire orientée vers
un ordre social plus humain. - Nous en avons dit assez pour montrer l'intérêt du travail
colossal qu'a fourni Jaroslav Pelikan. Chacun des cinq volumes dont nous avons décrit
le contenu est assorti d'une riche bibliographie critique ainsi que d'un index. Un ingénieux
système de notes et de renvois en marge du texte, qui ne vient jamais troubler la lecture
continue, offre toutefois au lecteur intéressé par telle ou telle question précise la possibilité
d'un approfondissement ponctuel. Soulignons, enfin, que la traduction, qui est le résultat
d'une féconde collaboration entre spécialistes, est vraiment excellente.

Jean Borel

Justin Martyr, Œuvres complètes. Grande Apologie, Dialogue avec le juif
Tryphon, Requête, Traité de la Résurrection. Introduction par J.-D. Dubois,
trad, de G. Archambault, L. Pautigny, revues et mises à jour par E. Gauche,

qui a traduit le Traité de la Résurrection, note sur la chronologie de la vie
et des œuvres, nouvelle annotation, table analytique des thèmes par
A.-G. Hamman, Justin et le texte de la Bible par D. Barthélémy
(Bibliothèque), Paris, Migne, 1994, 429 p.

Dans le sillage de la prestigieuse Bibliothèque universelle de J.-P. Migne, la
nouvelle collection «Bibliothèque» des éditions Migne se propose d'accueillir «des

textes majeurs, d'amples dimensions, des œuvres complètes d'un auteur, des dossiers

regroupant l'essentiel de la littérature sur une question fondamentale». En incluant de

surcroît en traduction française les fragments de Justin, présumés authentiques,
conservés chez Irénée, Méliton et Eusèbe, ainsi que les Actes du martyre de Justin, ce

premier volume est appelé à rendre de précieux services, tant il est vrai que les œuvres
du plus célèbre des Pères apologètes étaient, pour la plupart, difficilement accessibles,
ou simplement inexistantes en traduction. Un index biblique, un index des principaux
noms propres, un index alphabétique des termes techniques et une bibliographie sé-



BIBLIOGRAPHIE 101

lective feront de cet ouvrage un utile instrument de travail. Sur la base de quelques
coups de sonde seulement, il apparaît toutefois que la révision des anciennes traductions
d'Archambault et de Pautigny s'en tient avant tout à un toilettage stylistique. Dans la
foulée, elle aurait pu réparer les oublis d'un ou plusieurs mots et clarifier des formules
obscures ou imprécises. Pour ce qui concerne l'Apologie, et la Requête qui la complète,
la traduction de Pautigny, même revue, n'égale pas celle, récente, d'André Wartelle
qui parvient à restituer avec précision et élégance les balancements et les jeux de mots
de la prose souvent contournée de Justin. Il est regrettable que dans le Dialogue avec
Tryphon et pour un nombre appréciable de citations signalées par des guillemets, les
A. n'aient pas jugé utile de reporter les références bibliques fournies par Archambault.
Enfin, dans la traduction du Traité de la Résurrection se sont glissés plus d'une
maladresse, quelques cas inattendus de variano verborum et plusieurs omissions, mais
sans incidences pour la compréhension générale de l'œuvre. Mieux que la brève
introduction, l'appendice consacré à la vie et aux œuvres de Justin, l'annotation en bas
de page et surtout l'index analytique permettent d'entrer dans la pensée du premier
philosophe chrétien. Mais ce sont véritablement les quelques pages magistrales démontrant

l'intérêt des citations de l'Ancien Testament faites par Justin qui dévoilent de la
manière la plus vivante, par l'illustration du caractère encore fluide des textes bibliques
à cette haute époque, le climat intellectuel dans lequel vivaient les chrétiens au IIe siècle.
Malgré les réserves émises qui ne concernent guère que le spécialiste, ce type d'ouvrage
doit être encouragé, car il permet de se familiariser commodément avec la pensée des
Pères de l'Eglise.

Frédéric Amsler

Panayiotis Tzamalikos, The Concept of Time in Origen, Berne, Peter Lang,
1993, 606 p.

Le but que Panayiotis Tzamalikos poursuit dans ce livre, qui est le remaniement
d'une thèse de doctorat défendue à l'Université de Glasgow, est de nous faire
comprendre l'importance de la notion de temps dans la réflexion théologique et philosophique

d'Origène. Il montre, en effet, comment, dans les trois domaines de la cosmologie,

de l'anthropologie et de l'eschatologie, Origene a su prendre ses distances par
rapport aux spéculations des philosophes grecs anciens ou contemporains, pour forger
une conception du temps qui soit en accord avec la jeune religion chrétienne à laquelle
il appartenait, ainsi qu'avec la perception spécifique du monde et de l'histoire humaine
qu'elle proposait. En effet, le christianisme, fondé sur l'événement historique central
de l'incarnation du Verbe, se devait de développer le sens d'une philosophie de l'histoire
concrète de l'humanité qui lui soit propre. C'est bien à cela que s'est consacré Origene,
nous dit l'A., en christianisant l'hellénisme et tout le lexique d'origine philosophique
qu'il avait hérité. Panayiotis Tzamalikos s'inscrit donc vigoureusement contre toute
idée d'hellénisation abusive du christianisme par Origene, et il veut prouver qu'il n'y
a pas eu pour lui de place ni pour un «monde incorporel avant le temps», ni pour une
quelconque «éternité du monde», dans le sens où le monde aurait pu exister sous
d'autres modes avant la création (p. 113). Au contraire, Origene s'est plu à développer
de toutes les manières possibles le thème fameux de l'oiKovouia, cette dispensation
mystérieuse des grâces de Dieu dans le temps, manifestée d'abord dans la personne
historique de Jésus. La vision origénienne du temps est donc essentiellement une teleologie

qui se caractérise par la succession de notions comme «providence, prophétie,

promesse, attente, réalisation, foi, espérance, accomplissement» (p. 323). Ces notions

soulignent, du côté de Dieu, l'existence d'un plan de l'histoire du salut et, du côté de

l'homme, la liberté absolue d'en devenir le bénéficiaire ou non. Panayiotis Tzamalikos



102 BIBLIOGRAPHIE

s'attache, on le voit, à interpréter Origene de manière orthodoxe, ce terme ne devant

pas être pris au sens confessionnel. Nous souscrivons pleinement à cet effort. Cela dit,
nous regrettons que l'A., dans son étude si originale, n'ait pas envisagé le temps et
l'espace plus subtil du monde angélique, qui est toujours si présent dans l'œuvre du
maître alexandrin. Par le rôle complexe des anges dans l'histoire du salut comme dans
le cosmos, il aurait été possible d'aborder, tout en demeurant dans l'orthodoxie, un
aspect non seulement important, mais décisif, de la foi chrétienne, quant au sens et à

l'ampleur du plérôme divin avant et après la résurrection. Et nous regrettons aussi que,
pour un ouvrage de cette importance, aucun index des thèmes et des citations bibliques
ne nous soit donné.

Jean Borel

Ephrem, Célébrons la Pâque. Hymnes sur les Azymes, sur la Crucifixion, sur
la Résurrection. Introduction et traduction du syriaque par Dominique
Cerbelaud, o. p.. Guide thématique par A.-G. Hamman (Les Pères dans

la Foi - 58), Paris, Migne, 1995, 205 p.

La traduction des hymnes d'Ephrem le syrien sur le cycle pascal dans une collection
accessible au grand public est une heureuse initiative, et ce d'autant plus que
l'introduction et les remarques de D. Cerbelaud en tête de chaque hymne devraient permettre
au lecteur d'accéder sans trop de difficulté à cet univers un peu déroutant qu'est la Syrie
du IVe siècle. La plongée dans cet univers vaut en effet assurément la peine: outre un
sens poétique qui se manifeste notamment par une grande richesse de métaphores, le
lecteur trouvera dans ces hymnes une intéressante réflexion théologique - particulièrement

sur le salut apporté aux humains, saisi grâce à une vision globale de l'histoire
(menant des origines du monde à son achèvement). Mais le lecteur devra accepter d'être
parfois choqué par la violence verbale qu'Ephrem déverse sur ses ennemis. La traduction

est claire, mais nous sommes surpris des différences parfois importantes qu'elle
présente avec celle proposée en 1989 par G. A. M. Rouwhorst dans la collection
«Supplements to Vigiliae Christianae». La compréhension globale des hymnes ne paraît
cependant pas pâtir de ces divergences que nous ne sommes pas à même d'apprécier,
n'étant pas nous-même syriacisanL

Rémi Gounelle

André Villey, Psaumes des errants. Ecrits manichéens du Fayyum (Sources

gnostiques et manichéennes - 4), Paris, Cerf, 1994, 527 p.

Cet ouvrage est la publication d'une thèse de doctorat soutenue en 1989 à l'Ecole
pratique des hautes études (sciences religieuses). Il constitue en quelque sorte la suite
d'une précédente étude du même auteur parue en 1985 dans la même collection (n. 2)
sur le traité d'Alexandre de Lycopolis Contre la doctrine de Mani. L'ouvrage est divisé
en deux grandes parties. Après une introduction, la première partie (p. 59-144) est
consacrée à la traduction des psaumes, qui se fonde sur le texte copte avec l'aide de
la traduction anglaise d'Alberry (Stuttgart, 1938), la seule publiée jusqu'ici. Villey ne
se limite cependant pas à un simple démarquage à l'égard de la traduction anglaise (qui
lui a été très utile), mais il essaie de rendre en français le rythme poétique de la langue
copte, du moins dans la mesure du possible. La seconde partie de l'ouvrage (p. 147-



BIBLIOGRAPHIE 103

475) est de loin la plus importante. Il s'agit d'un commentaire doctrinal des psaumes,
qui est extrêmement intéressant et surtout fort utile, puisque la seule étude parue à ce
jour sur ce sujet était l'article de huit pages en allemand de P. Nagel (OL 62, 1967,
n. 3.4). Les psaumes des errants ne sont connus que par un unique manuscrit fort
endommagé, qui est pour la plus grande partie l'œuvre d'un seul scribe. L'auteur reste
inconnu, mais Villey suggère qu'il pourrait s'agir de Papos, qui le premier évangélisa
la région d'Assiout à la fin du IIIe siècle. Il aurait appartenu au cercle d'Adda, l'auteur
probable des Kephalaïa, avec lesquels les Psaumes des errants ont beaucoup de points
de contact. La langue originale de ces psaumes a dû être le grec et leur date de

composition autour de l'an 340. La traduction copte qui nous est parvenue a dû être
exécutée peu après à Lycopolis, important centre de traduction manichéen de l'Egypte.
Il s'agit de psaumes qui, selon Villey, n'étaient pas destinés à être récités lors d'une
fête particulière, mais qui étaient «une sorte de «bréviaire» composé à l'intention des
missionnaires manichéens errant de communauté en communauté, pour y prêcher la
bonne parole et soutenir de leurs conseils et de leurs encouragements la foi vacillante...»
(p. 33). L'errance est d'ailleurs le thème central de ces psaumes, qui se concentrent
en premier lieu sur la destinée de l'âme individuelle dans l'au-delà, à la fin de son
cheminement dans le monde. L'accent est mis sur l'importance des commandements
de l'Evangile (réinterprétés par Mani), qui permettent à l'élu d'assumer pleinement sa
condition d'errant et de parcourir la voie sans embûches. D'après l'auteur des psaumes,
la connaissance de la voie (la gnose) sans ces «vivres pour la voie» ne mène nulle part.
Le caractère éthique de ces psaumes est donc fortement accentué. Leur grande richesse
sur le plan théologique et doctrinal ressort clairement de la seconde partie de cet
ouvrage, où chaque psaume est présenté et étudié séparément et mis en rapport avec
les autres écrits manichéens connus (en premier lieu les Kephalaïa, mais aussi

l'Hymnaire chinois de Londres, les fragments du Tourfan, etc.) ainsi que des ouvrages
mandéens, divers évangiles gnostiques et plusieurs autres sources dont l'Index locorum
(p. 487-499) montre l'étendue. C'est ce travail de comparaison qui fait l'importance
de la recherche de Villey, qui nous restitue ainsi toute l'ampleur et la complexité de
la gnose manichéenne.

Fabrizio Frigerio

James F. White, Documents ofChristian Worship. Descriptive and Interpretive
Sources, Edinburgh, T&T Clark, 1992, 257 p.

Dans une chronique d'Etudes Théologiques et Religieuses (1991/4, p. 569-575),
j'avais relevé l'intérêt des travaux de White sur la liturgie en général et sur le culte

protestant en particulier. Son Introduction to Christian Worship demeure un manuel
très répandu dans le monde anglo-saxon. White le complète maintenant par ce volume
de documents classés et présentés en relation étroite avec ce manuel: textes liturgiques
et sur la liturgie (en particulier de nombreux textes doctrinaux), des origines du
christianisme à nos jours; cartes et schémas explicatifs; références bibliographiques et
index; enfin, fait assez rare pour être signalé, tout un dossier iconographique en
architecture religieuse. Le tout est évidemment en anglais, mais personne ne devrait
avoir de peine à retrouver les textes cités dans des versions françaises ou dans leur
langue originelle, sans compter bien sûr de nombreux textes liturgiques anglais, écossais

ou américains qui nous deviennent ainsi aisément accessibles. Un tel dossier de

références devrait figurer dans les bibliothèques de toutes nos Facultés de théologie.

Bernard Reymond



104 BIBLIOGRAPHIE

Les Constitutions Apostoliques. Introduction, traduction et notes par Marcel
Metzger, Paris, Cerf, 1992, 397 p.

Avec ce volume se poursuit la réédition sous la forme d'un livre unique des
traductions de grandes œuvres parues dans plusieurs livraisons de la collection Sources
Chrétiennes - projet qui avait démarré il y a dix ans par la publication du Contre les
Hérésies d'irénée de Lyon. Avec les Constitutions apostoliques, le lecteur se voit offrir
une compilation de textes législatifs faite probablement dans la région d'Antioche à
la fin du IVe siècle, dans un milieu dont la théologie a pu paraître hérétique. Cet ouvrage
permet d'avoir une idée assez claire des pratiques liturgiques et ministérielles qui ont
pu exister dans l'Église ancienne. Les six grandes sections de ce document laissent
entrevoir par leur seul titre l'importance et la variété des sujets traités : 1) enseignement
«catholique» sur les laïcs; 2) évêques, presbytres et diacres; 3) les veuves; 4) les

orphelins; 5) les martyrs; 6) les schismes. - Le volume s'ouvre sur un glossaire qui
définit la majeure partie des termes techniques (on aurait pu y ajouter «pontife»). Pour
permettre au lecteur d'aller plus loin, l'introduction quant à elle renvoie utilement et
clairement aux informations, plus détaillées, qui accompagnaient l'édition critique du
texte (volumes 320, 329 et 336 des Sources Chrétiennes). Par rapport à cette édition,
la traduction et l'apparat scripturaire sont globalement inchangés, si on excepte quelques

modifications dont la liste est donnée après la table des matières. Une courte
bibliographie, un index scripturaire et un index thématique complètent le volume.

Rémi Gounelle

Pierre Lardet, L'Apologie de Jérôme contre Rufin. Un commentaire
(Supplements to Vigiliae Christianae - XV), Leiden/New York/Köln,
E.J. Brill, 1993, xxxii+564 p.

L'Apologie de Jérôme contre Rufin (en réalité Apologie contre un accusateur à
Pammachius et à Marcella) est un de ces ouvrages polémiques qui nécessitent un
commentaire détaillé: reflet de la querelle qui opposa deux anciens amis au fort
caractère, ce brillant traité, écrit en 401-402, ouvre en effet de larges horizons tant sur
les controverses provoquées par la théologie origénienne que plus largement sur la
pratique de la traduction et du commentaire. P. Lardet en avait déjà donné en 1982
une editio maior avec commentaire critique (Corpus Christianorum, Series latina, 79),
puis en 1983 une editio minor avec une traduction et une introduction historique et
littéraire (Sources Chrétiennes, 303, cf. RThPh 119/4(1987), p. 521-522) (sans oublier
des concordances et index dans la collection Instrumenta Lexicologica Latina).
Toujours fasciné par la Renaissance et par son travail du texte, il offre maintenant aux
spécialistes, comme annoncé, le commentaire détaillé de ce traité. Mais le lecteur
s'apercevra rapidement qu'il ne disposera pas ainsi d'une analyse linéaire du texte: ce
livre donne bien plutôt le contenu des 722 notes dont les appels jalonnaient la traduction
parue dix ans plus tôt dans la collection Sources Chrétiennes (dont l'introduction fait
office de synthèse). - Il n'est peut-être pas de meilleure caractérisation possible de ce

magistral ouvrage que les paroles de l'exègète P. Beauchamp citées en exergue: «La
vertu du commentaire est que nulle part mieux que dans ce genre particulier [...] ne
se déclare [...] la pluralité [...]. Chaque méthode y est contrariée dans son élan [...],
et le texte, interrompu, contesté, reste en définitive de l'autre côté d'une explication
qui est une sorte de massage. Il y trouve une force. C'est le genre d'écrit qui laisse
le plus à faire au lecteur.» Le commentaire effectué par P. Lardet se caractérise de fait
par un large spectre d'investigation: il est à la fois historique, philologique, linguistique



BIBLIOGRAPHIE 105

et littéraire (p. xvii). Il travaille le texte même de l'Apologie dans tous ses détails, en rendant
finement compte de l'évolution de la pensée de Jérôme au cours de son traité; mais il tisse
aussi et surtout une immense constellation de références, tant avec les autres écrits de
Jérôme qu'avec la production littéraire de Rufin et de ses contemporains, sans oublier une
foule d'autres auteurs, chrétiens ou païens. Le résultat est impressionnant. Presque chaque
mot de l'Apologie est disséqué, «massé», éclaté en une multitude de renvois et de
commentaires. - Le revers de la médaille est, comme le dit P. Beauchamp, qu'il reste fort à

faire au lecteur: le texte de Jérôme n'est que parcimonieusement reproduit, et il faut
constamment avoir sous les yeux les deux éditions de P. Lardet (avec les corrections et
ajouts indiqués dans l'annexe 3 de ce volume) pour profiter de la richesse de cette analyse.
Il convient surtout de ne pas se laisser rebuter par une concision qui certes était rendue
nécessaire par l'ampleur du volume, mais qui demande une attention soutenue : le caractère
au premier regard abscons des références bibliographiques indiquées de la façon la plus
brève possible s'ajoute à l'accumulation de parenthèses qui, à tout instant, interrompent
le commentaire pour citer tantôt une source, tantôt une étude, parfois les deux simultanément,

tantôt encore pour renvoyer à une autre note où le texte utilisé est cité, le tout en
une sorte de jubilation fébrile qui donne le vertige. Mais le jeu en vaut la chandelle : le
lecteur qui fera l'effort d'entrer dans le foisonnement de ce commentaire et qui approfondira
les remarques parfois d'une brièveté un peu déconcertante se verra récompensé par les
intéressantes pistes d'interprétation, tant historiques et philologiques que rhétoriques, qu'il
y trouvera. - Une série d'appendices (à l'énoncé linéaire) suivent les 410 pages de notes
analytiques et la bibliographie de référence. Le premier est consacré à l'étude de données

informatiques enregistrées et traitées dans le cadre du Cetedoc. L'Apologie est ainsi
soumise à plusieurs types d'analyse: accroissement lexical (proportion de nouveaux lemmes

au fil du texte), équilibre ou déséquilibre de masses de mots (volume des citations,
taille des parties...), richesse lexicale, longueur des phrases, fréquence des lemmes (en
comparaison avec d'autres textes). P. Lardet est heureusement conscient des limites de telles
analyses, qui, de son propre aveu, n'apportent pas grand-chose de neuf à son commentaire,
sinon une sorte de caution scientifique, ou plutôt pseudo-scientifique car, comme l'écrit
l'auteur lui-même, «on ne pourra éluder le fait que toutes les occurrences d'un terme ne
sont jamais d'égale portée» (p. 451). - Le deuxième appendice apporte des compléments
à l'étude de la tradition manuscrite directe et de la tradition indirecte de l'Apologie de
Jérôme contre Rufin et de son pendant, l'Apologie de Rufin contre Jérôme. Sur ce second

texte, l'apport des recherches de P. Lardet est particulièrement important, puisqu'il fait plus
que doubler le nombre de manuscrits connus par rapport à l'édition de M. Simonetti (1961 ;

mais aucun de ces témoins ne semble rendre nécessaire la remise sur le chantier d'une
nouvelle édition de l'Apologie de Rufin. - Le troisième appendice, quant à lui, est une liste
d'ajouts et de corrections à apporter aux deux éditions (maior et minor) de l'Apologie de
Jérôme de P. Lardet. - L'ensemble se clôt par une série d'index, dont l'ampleur (75 p.)
est un reflet de l'étendue du commentaire proposé dans ce volume: index hiéronymien,
index des auteurs anciens, index biblique, index des noms propres (sans les auteurs

modernes), index de mots (latins, grecs, hébreux/araméens), index de matières. L'utilité
de ces index est accrue par le fait que celui des noms propres renvoie aussi à l'introduction
de l'editio minor.

Rémi Gounelle

Herbert Guicharasse, Les musiques de Luther (Histoire et société - 31),

Genève, Labor et Fides, 1995, 324 p.

Cette somme remarquable sur les divers rapports de Martin Luther à la musique
est divisée en trois sections. Dans la première, l'A. inscrit Luther dans le monde musical



106 BIBLIOGRAPHIE

de son temps : un monde en pleine transformation entre les traditions médiévales et les

percées franco-flamandes vers une musique radicalement nouvelle. D'importantes
informations sont ici livrées tant sur les spéculations à propos de la musique que sur
les liens entre la musique et le diable. Dans une deuxième section, une analyse très
erudite des traductions par Luther des noms d'instruments mentionnés dans les Ecritures
mène à montrer le rapport différencié de Luther à la musique et permet d'entrer dans
la conception proprement théologique de la musique chez le Réformateur de Wittenberg.

La thèse est ici que les doctrines de la justification et de la parole permettent à

Luther de ne pas condamner la musique et la danse en soi, mais de prendre conscience

que tout est en la matière affaire d'usage. Dans la troisième partie, on aborde la création
musicale proprement dite de Luther sous deux têtes de chapitre : «Musique et Liturgie»
et «Musique et Education». D'intéressantes informations y sont entre autres livrées sur
la musique telle qu'elle est conçue dans les courants concurrents du protestantisme dans
le christianisme de l'époque: le catholicisme et les enthousiastes. - Cet ouvrage frappe
tout d'abord par sa grande érudition tant en ce qui concerne la musique à la fin du
XVe siècle et au début du XVIe siècle, qu'au sujet des écrits de Luther (grâce aux fichiers
de l'Institut «für Spätmittelalter und Reformation» de Tübingen). On regrettera parfois
que l'A. juxtapose une foule d'informations qu'il fait suivre de brèves synthèses, alors
qu'on aurait pu attendre que la vision synthétique soit davantage présente tout au long
de la présentation. On remarquera les certitudes de l'A. à propos du Turmerlebnis fixé
sans justification à fin 1512, début 1513 (p. 162). On s'étonnera au passage que l'on
parle allègrement et à plusieurs reprises du dualisme de Luther là où la recherche
luthérienne a pris l'habitude de parler avec beaucoup plus de précision de la distinction
et de la dialectique. Certains jugements théologiques pourront paraître un peu rapides
comme celui qui pose que chez Luther «la raison est (souvent) une idée inspirée par
le diable» (p. 93) alors qu'il en va chez lui de la raison comme de la musique qui sont
des dons de Dieu dont on peut faire un usage spirituel ou charnel, libre ou diabolique
Cela dit, inclinons-nous devant cette thèse de doctorat fort bien remaniée et offrant une
somme d'informations bienvenue au sujet de la musique chez Luther et en son temps,
ainsi qu'une somme de réflexions permettant de repenser aujourd'hui la place de la
musique en Eglise comme aux yeux du croyant.

Jean-Denis Kraege

G. Guttierrez, Las Casas. In Search of the Poor of Jesus Christ. Traduit de

l'espagnol par Robert R. Barr, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1993,

XVm + 682 p.

Bartolomé de Las Casas, le défenseur des Indiens, prêtre dominicain et prophète
courageux du XVIe siècle, fut un personnage extraordinaire. Le cinquième centenaire
de l'invasion hispanique en Amérique du Sud a été l'occasion de le rappeler une fois
de plus. Il est heureux dès lors que Gustavo Guttierrez, l'un des pères de la théologie
de libération, lui ait consacré un de ses livres les plus percutants. Il ne fait pas de Las
Casas une figure de la théologie de libération pour autant! L'A. se garde bien d'effacer
la distance historique, même si son étude, bien recherchée et documentée par ailleurs,
ne ressemble pas exactement à l'historiographie académique et savante. Elle veut avant
tout transmettre le message de Las Casas, message qui se situe dans le contexte de
l'événement rappelé ci-dessus mais qui néanmoins nous provoque encore et toujours.
La question de Gutierrez est en effet la suivante: comment, à son époque, dans ses
conditions particulières et spécifiques, Las Casas en arrivait-il à proclamer l'Evangile
de Jésus-Christ? Ce leitmotiv posé, le lecteur est invité à son tour à traverser le monde



BIBLIOGRAPHIE 107

de cette figure célèbre «en recherche des pauvres du Christ». Las Casas identifiait les
Indiens meurtris, l'autre par excellence, au Christ, et inversement. Ainsi le livre nous
introduit successivement aux idées centrales du dominicain, aux questions de la guerre
contre les indigènes et au postulat lascasien de la liberté religieuse. L'examen du régime
colonial de 1 'encomienda et de l'opposition contre ce système extrêmement injuste et
exploiteur de la part de Las Casas permet ensuite de porter le regard sur la question
de l'esclavage et d'approfondir encore la compréhension de l'œuvre libératrice du
Christ. Tout en s'accordant à bien des égards avec François de Vittoria, le théoricien
principal et libéral de la conquista, Las Casas expose une théologie différente de celle
de l'école de Salamanque. Enfin, on analyse les causes de la misère des Indiens en
regardant de près le cas du Pérou ; Las Casas les situe dans le désir effréné des Européens
pour l'or qui remplace Dieu (God or Gold?). Las Casas ne se contentait jamais de

réponses superficielles. Sa méthode consistait en ce qu'il se consacrait à la fois
sérieusement à Dieu et à la recherche de la vérité profonde jusqu'à ce qu'il trouvât les racines
d'un bien ou d'un mal. Le thème favori de sa vie était, selon Gutierrez, le Dieu qui
habite l'histoire en Jésus-Christ. C'est là le fondement ultime du sens aigu que
manifestait Las Casas pour la valeur des personnes, ainsi que de sa sensibilité pour les
oubliés. Le maintien de son témoignage courageux contre vents et marées lui valut
infamie et tribulation. Persuasion et dialogue à la place de la violence et de la coercition,
voilà la méthode missionnaire que Las Casas a léguée à la postérité. Le salut du Christ
va de pair avec la justice sociale; dans cette perspective, le salut des envahisseurs était
(et est) plus problématique que celui des «infidèles». Gutierrez nous a donné, lui aussi,
un très beau texte sur une figure que l'on devrait compter parmi les Réformateurs. Une
mise en rapport avec les débats de la Réforme contemporaine en Europe donnerait en
effet beaucoup à penser.

Klauspeter Blaser

Gerhard Ebeling, Theologie in den Gegensätzen des Lebens. Wort und Théologie
Glaube. Vierter Band, Tübingen, J.C.B. Mohr, 1995, 687 p. contemporaine

L'ouvrage est dédié à l'Université de Neuchâtel et à sa Faculté de théologie qui,
en 1993, avait décerné à l'A. le titre de docteur honoris causa. Il s'agit du quatrième
recueil d'articles que G. Ebeling fait paraître sous l'enseigne programmatique de

«Parole et foi». Mais celui-ci porte la marque rétrospective d'un soir de carrière: à

plusieurs reprises, l'A. s'explique sur son œuvre antérieure; il reprend une leçon
inaugurale donnée à Tübingen en 1947, qu'il n'avait jamais publiée, ayant eu l'espoir
de la retravailler; et le titre du recueil, «La théologie dans les oppositions de la vie»,
lui aussi indicatif, est celui d'un article placé en préambule, où G. Ebeling rend compte
de l'ensemble de son travail théologique à la demande d'une collection sur les grands

théologiens catholiques et protestants contemporains. Par ce titre, l'A. a désiré mettre
en exergue la structure de sa pensée théologique, organisée autour de tensions antithétiques

et orientée sur le rapport à la vie. - Le recueil rassemble des articles écrits entre
1970 et 1994, à l'exception de la leçon inaugurale sur Rudolph Sohm. Ils sont classés

sous cinq têtes de chapitre: Evangile et religion, Esprit-Saint et esprit du temps,
Réformation hier et aujourd'hui, Théologie et science, Vie et doctrine. Nous y retrouvons

tous les intérêts de G. Ebeling et les grands axes de sa pensée : la mise en œuvre
du point de vue herméneutique et l'élaboration d'une théologie fondamentale,
l'attachement à la pensée réformatrice et singulièrement à celle de Luther, le souci de la

place de la théologie à l'Université et de l'articulation de ses disciplines, l'inscription



108 BIBLIOGRAPHIE

et la spécificité de l'Evangüe sur le fond du religieux. Quelques articles peuvent être

particulièrement signalés: une étude, éclairante dans le débat interreligieux, sur la

signification de la religion pour le monde et de la foi chrétienne pour la religion; un
exposé des principes directeurs d'une théologie fondamentale évangélique qui aurait
dû prendre place dans un projet d'ensemble auquel l'A. n'a pas pu donner suite; une
démarcation critique synthétique de la théologie de K. Barth avec laquelle l'A. ne s'était
guère confronté directement (traduite et publiée dans RTP 1987/III); la conférence
tenue à Neuchâtel, lors de la collation de son titre, sur le rôle de l'herméneutique dans

la tension entre la puissance de la Parole de Dieu et sa perte de puissance dans les temps
modernes (traduite et publiée dans RTP 1994/1); une étude originale sur la théologie
de J. C. Lavater, accompagnée du texte de sa «Confession de foi» ; une reprise, présentée
sous forme de thèses, du problème confessionnel dans le contexte actuel. - Dans ce

recueil, G. Ebeling reste fidèle à lui-même, théologien de haut vol, soucieux de justes
distinctions et d'articulations correctes, attentif aux concepts, mais laissant parfois sur
sa faim, à force de méticulosité et de prises en compte, le lecteur avide de tranchant
ou de richesses transcrites en plus petites coupures.

Marc-André Freudiger

Werner G. Jeanrond, Introduction à l'herméneutique théologique. Dévelop¬

pement et signification. Préface par Claude Geffré. Traduit de l'anglais par
P.-L. Lesaffre (Cogitatio Fidei - 185), Parif, Cerf, 1995, 270 p.

Traduit de l'anglais, cet ouvrage de l'ancien systématicien de Trinity College à

Dublin, actuellement professeur à Lund, se veut à la fois présentation systématique de
la démarche d'une théologie herméneutique et histoire de l'herméneutique théologique.
Disons-le d'emblée, c'est à ce deuxième titre qu'il est le plus convaincant. W. Jeanrond
décrit dans un chapitre introductrif ce qu'est pour lui l'objet de l'herméneutique.
Viennent ensuite deux chapitres dans lesquels il présente le développement de

l'herméneutique des origines aux Lumières, puis de Schleiermacher à Ricœur. Dans ce
troisième chapitre, on regrettera le saut un peu rapide opéré de Schleiermacher à

Dilthey, soit par-dessus une bonne part du XIXe siècle et en particulier Kierkegaard,
Overbeck, Nietzsche... Par contre, Dilthey, Heidegger, Gadamer et Ricœur sont
présentés avec une acuité certaine. L'A. opère ensuite une césure avec deux parties dans

lesquelles il reprend à propos du «texte écrit» et du «pouvoir transformateur de la
lecture» des éléments marquants de sa thèse de doctorat publiées en 1986 sous le titre
Text und Interpretation als Kategorien theologischen Denkens (Mohr, Tübingen). Il y
fait part de l'apport possible en herméneutique des théories qui s'occupent de la

production du texte écrit (genre, style, stratégies textuelles) et de l'éthique de la lecture.
Le tout est entremêlé d'informations fort utiles sur l'histoire récente de la linguistique
(en particulier sur le structuralisme, le formalisme, Barthes, Derrida, etc.) Ayant
introduit ces exigences pour compléter une herméneutique globalement ricœurienne,
Jeanrond en arrive enfin à entrer en débat avec la grande tradition de l'herméneutique
théologique de ce siècle. Il y montre les apories de l'herméneutique bultmannienne
après avoir critiqué le non-criticisme de Barth. Puis il s'attaque aux disciples de
Bultmann qui ont tenté de corriger leur maître en cherchant avec raison à intégrer le
second Heidegger et une théorie critique du langage O^uchs et Ebeling). Il leur reproche
de ne pas avoir su vraiment dialoguer avec une théorie philosophique du langage
indépendante de la préoccupation de l'herméneutique théologique pour la parole de

Dieu. Dans son dernier chapitre, l'A. en revient à une préoccupation purement
systématique et règle ses comptes avec le catholicisme dont il est issu. Il cherche à poser



BIBLIOGRAPHIE 109

les bases d'une théologie herméneutique qui ait pour but de réfléchir sur les ambiguïtés
des traditions ecclésiales et de «combler le fossé entre l'expérience chrétienne et le
discours officiel de l'Eglise». - Outre une présentation stimulante en langue française
de la manière de poser les problèmes en herméneutique, on retiendra avant tout de cet

ouvrage la vue panoramique très claire des principaux problèmes et témoins de
l'herméneutique aussi bien philosophique que théologique pendant 25 siècles. Un bon
manuel dont on avait un réel besoin en français

Jean-Denis Kraege

Alexandre Ganoczy, Dieu, l'Homme et la Nature (Cogitatio Fidei - 186),
Paris, Cerf, 1995, 347 p.

Philosophe et théologien, l'A. enseigne la théologie systématique à la Faculté de
théologie catholique de l'Université de Würzburg. Interpellé par le fait que de nombreux
savants du XXe siècle se posent la question de Dieu dans le contexte de leur discipline
et suscitent l'intérêt du grand public, Ganoczy a entrepris d'interroger leurs conceptions
de Dieu, de la nature et de l'homme. La première partie, qui constitue les deux tiers
du livre, met le Dieu des physiciens en relation avec la spiritualité hindoue, taoïste,
bouddhiste et chrétienne. Confrontant la mystique des scientifiques à celle des traditions
religieuses, l'A. en présente les convergences et les irréductibilités sous trois perspectives:

Dieu en tant qu'esprit, Dieu comme créateur, Dieu l'Un et l'Unifiant. Dans la
réflexion systématique qui clôt la première partie, l'A. souligne la tension entre la
tendance immanentiste de la théologie des physiciens et la priorité accordée à la
transcendance dans les religions traditionnelles. Récusant tout concordisme, il montre
que le dialogue avec les scientifiques ne saurait faire l'impasse sur la christologie ni
sur la question de la rédemption. La deuxième partie de l'ouvrage aborde les aspects
cosmologiques d'une théologie de la nature. Il en va d'abord de la complémentarité
entre la temporalité et l'éternité, en référence à la théorie de la relativité. La réflexion
se porte ensuite sur l'origine et l'évolution des êtres vivants (sélection, auto-organisation,

hasard et nécessité), la question étant celle du sens de la vie. Face au risque
que les discours scientifiques se transforment en idéologie (darwinisme social,
sociobiologisme), Ganoczy attire l'attention sur la discontinuité entre les savoirs et les

valeurs, relativisant la sélection naturelle au nom du principe chrétien de l'agapè. La
troisième partie de son ouvrage, dédiée à l'anthropologie, relate succinctement les

discussions actuelles sur la relation corps-esprit ou cerveau-pensée pour les mettre en
perspective théologique et poser le problème du mal. - L'effort interprétatif de Ganoczy
mérite d'être salué : il n'est pas facile, pour un théologien, de s'engager dans le dialogue
multidisciplinaire avec les représentants des sciences de la nature. L'ouvrage est fort
bien documenté pour ce qui concerne les deux premières parties. En revanche, le

problème corps-âme-esprit, qui suscite aujourd'hui de vives controverses dans des

domaines aussi divers que les neurosciences, les sciences cognitives, l'intelligence
artificielle, la philosophie et la théologie, mériterait plus ample enquête, car les deux
modèles proposés (Eccles et Sperry) ne sont pas représentatifs de la diversité des

approches. Cela dit, l'auteur se montre à la fois fort respectueux de la pensée d'autrui
et sans complaisance à l'égard d'une mystique de la nature qui voudrait s'inscrire en
continuité avec les nouvelles théories scientifiques. Les réponses théologiques de

Ganoczy sont nuancées; elles s'inspirent de la réflexion de nombreux théologiens aussi

bien protestants que catholiques ; elles débouchent sur des considérations éthiques et

épistémologiques. Cet essai offre un exemple convaincant de ce peut être une approche
herméneutique des formes «non canoniques» de la spiritualité.

Clairette Karakash


	Bibliographie

