Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : théologies au XXe siécle : un nouveau bilan
Autor: Cornu, Silke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 67-76

ETUDE CRITIQUE

THEOLOGIES AU XX¢ SIECLE: UN NOUVEAU BILAN!

SILKE CORNU

Résumé

La théologie au XX siécle présentée par K. Blaser se caractérise prin-
cipalement par deux axes: le premier souligne le primat de la praxis et le
second concerne la théologie cecuménique et missionnaire. Aprés la présen-
tation de ces deux points nous reprenons la synthése finale de I'A. qui met
en évidence les tournants de la théologie au cours de ce siécle. Et pour
terminer trois remarques critiques qui soulignent notamment certains silences
de I'A.

Introduction

Adressé a un public essentiellement estudiantin, le dernier ouvrage de
Klauspeter Blaser se présente comme une initiation aux grandes confrontations
auxquelles la théologie de ce sieécle a dii faire face, a savoir notamment la
question de la sécularisation et de ses conséquences sur le plan théologique,
la prise en compte, par les Eglises, du domaine politique au sens large et la
naissance, liée aux initiatives missionnaires, du mouvement cecuménique.

Du point de vue méthodologique, I’A. adopte un ton vulgarisateur et suit
une approche a la fois historique et systématique; 1’ouvrage a le mérite d’étre
présenté de fagon pédagogique méme si cela se fait parfois au détriment de
la rigueur et de la précision de I’analyse.

Notons au passage que ce livre compléte 1’ouvrage du méme type de
Rosino Gibellini, Panorama de la théologie au XX¢ siécle’, sur plusieurs
points; en effet, un chapitre est consacré a I'héritage de la théologie du
XIXe siécle, une place plus large est faite 4 la théologie nord-américaine, dont
R. Gibellini ne retient que les théologies noires et féministes, et la question
de I’cecuménisme se trouve davantage approfondie.

! Klauspeter BLASER, La théologie au XX siécle, Lausanne, L’ Age d’homme, 1995,
514 p.

2 Paris, Cerf, 1994.



68 SILKE CORNU

Le livre de K. Blaser est constitué de douze chapitres que 1'on peut
regrouper comme suit: pour commencer un bref rappel des tendances majeures
de la théologie du XIX° siecle, puis une présentation de Barth, de I’Eglise
confessante ainsi que de la Déclaration théologique de Barmen, un chapitre
sur les théologies de la sécularisation puis un chapitre consacré a Moltmann
et sa théologie de 1'espérance; viennent ensuite les différentes théologies
contextuelles (dont la théologie féministe), trois chapitres sur le mouvement
cecuménique et enfin un chapitre consacré a la théologie anglo-saxonne; pour
terminer un chapitre de synthése sur la situation actuelle de la théologie.

Comme I’ouvrage est en lui-méme déja un résumé des principaux courants
de la théologie de ce siécle, et qu’il ne s’articule pas autour d’une thése
centrale, il ne nous est guére possible de présenter les douze chapitres 1’'un
apres 1’autre. Nous nous bornerons donc, en ce qui concerne le contenu, a faire
ressortir les lignes principales du livre, ainsi que les préoccupations majeures
de I’A., étant bien entendu que ces deux aspects se recoupent a plusieurs
reprises. Aprés un bref bilan, nous porterons, dans une seconde partie, un
regard critique sur cet ouvrage en faisant part de nos remarques et questions.

I. Les axes principaux de ’ouvrage

De la lecture de La théologie au XX* siécle, il ressort que celle-ci se
caractérise principalement, d’une part, par une prise en compte du politique
au sens large, c’est-a-dire par «la reconnaissance du primat moderne de la
praxis» (p. 170) et des fonctions «réelles» que la théologie se doit d’exercer
sur les populations en prise aux maux injustes que notre société engendre; sur
le plan théologique, le XX°¢ siécle se caractérise, d’autre part, par I’importance
des débats et combats cecuméniques. Selon les propos mémes de I’A. (p. 13),
la perspective cecuménique répond a une triple exigence: 1’ouverture sur les
grandes questions, non seulement de la théologie catholique, mais aussi celles
du judaisme et de la théologie orthodoxe, I'intégration de la sphére anglo-
saxonne, concernant notamment la question du défi de la théologie face a la
culture pluraliste, et finalement, la présentation des théologies du Tiers Monde.

1. Le primat de la praxis

Méme si le terme de théologie politique n’est pas tout a fait adéquat pour
caractériser la théologie de ce siécle et qu’il vaut mieux parler du primat de
la praxis, nous ne pouvons faire ici I’économie de sa définition. «Négative-
ment, la théologie politique est censée combattre les tendances, inhérentes a
la théologie bourgeoise et embourgeoisée moderne, allant dans le sens d’une
privatisation de la foi. [...] Positivement, il s’agit pour la théologie politique
d’élaborer et d’assumer un nouveau rapport entre théorie et praxis. [...] Loin



THEOLOGIES AU XX¢ SIECLE: UN NOUVEAU BILAN 69

de ‘politiser’ la théologie, la théologie politique suscite donc une parole so-
cialement efficiente; a ce titre, elle se présente en effet comme le contraire
d’une pensée idéaliste centrée sur la conscience de soi» (p. 204, 205). La prise
de position est claire: plutét que de «palabrer» (p. 213), de s’adonner a un
pur «jeu intellectuel» (p. 294), ou encore, de se replier sur son intériorité, la
théologie doit s’engager dans le concret et le public, afin de se faire 1'instance
critique du pouvoir en place. La théologie politique se démarque ainsi de la
théologie du XIX® siécle qui valorisait le sentiment religieux (cf. le
Schleiermacher des Discours sur la religion), 1a conscience morale (Kant), ou
encore le dogme de I’histoire (Harnack); elle rejoint par contre la théologie
du Royaume et de la responsabilité sociale pour laquelle «Dieu, dans sa vivante
réalité, est 1a seulement ou la justice régne, et I’humanité, la liberté, la charité.
Partout ou elles sont, il est. Car elles viennent de lui-méme en 1’absence de
toute religion. Dieu est dans son royaume, et non pas nécessairement dans sa
religion» (p. 35).

La théologie politique a été influencée par la théologie de 1’espérance de
Moltmann qui congoit le salut non pas comme une délivrance individuelle,
mais comme la réalisation d’une promesse de jusiice, d’humanisation et de
paix dans la création tout entiére. LLa délivrance eschatologique est ainsi
impliquée dans la libération qui a lieu dans 1'histoire ; I’horizon de la théologie
n’est donc plus celui de I'individu et de son dme, mais celui de I’histoire
universelle. Un autre élément important pour I’élaboration de la théologie
politique fut le Dieu crucifié¢; dans cet ouvrage, Moltmann souligne 1’enga-
gement auquel doit pousser la croix en faveur des meurtris. Les opprimés sont
en effet le visage du Crucifié que Dieu éléve comme embléme d’espérance
en le ressuscitant. En politique, la solidarité avec le Crucifié se concrétise par
la libération du cercle infernal de la faim, de 1’oppression, de 1’aliénation
culturelle et de la destruction de la nature (cf. p. 209).

L’enjeu sous-jacent a la théologie politique, et méme, de maniére plus
générale, au christianisme actuel, est celui du rapport entre 1’engagement dans
le concret et I’identité spécifique de la foi chrétienne. Cet enjeu est bien
esquissé aux pages 212 et suivantes; une citation de Moltmann permet de le
situer clairement: «Plus la théologie et I’'Eglise cherchent & avoir une signi-
fication dans les problémes actuels, plus elles sont entrainées dans une crise
portant sur leur propre identité chrétienne. Plus elles cherchent a affirmer leur
identité dans les dogmes, les rites et les idées morales traditionnelles, plus elles
perdent de leur signification et de leur crédibilité.»> Autrement dit, les risques
sont, de part et d’autre, les suivants: soit la théologie se cantonne dans le
maintien de son profil traditionnel et s’isole dans une tour d’ivoire qui ne fait
plus sens pour la société dans laquelle elle vit, soit elle se livre corps et ame

3 J. MoLTMANN, Le Dieu crucifié, Paris, Cerf, 1974, p. 13, cité par K. Blaser, p. 212.



70 SILKE CORNU

dans I’engagement social et politique et risque ainsi de perdre sa spécificité
chrétienne en se dissolvant dans un humanisme général. Ainsi certaines cri-
tiques visant la théologie politique lui ont reproché de précher la justification
par les ceuvres, la moralisation de la foi ou encore la construction utopique
du Royaume sur terre. Pour la théologie politique, I’enjeu est dépassé par la
volonté d’unifier le c6té doctrinal et le c6té pratique de la foi, et c’est ainsi
qu’elle congoit la théologie comme un savoir pratique qui fait I’expérience du
sens au milieu de la vie historique (cf. p. 213). La confrontation avec le monde
sécularisé et pluriculturel de la modernité ne peut se résoudre, selon la voie
de la théologie politique, que par une valorisation de la praxis, et non pas, par
«la clé transcendantale», a la maniére de Rahner, ou encore, par «la clé de
I’histoire universelle au sens pannenbergien». Signalons au passage qu’on est
en droit de regretter le manque d’informations explicites quant a ce type
d’affirmation; en effet, comment 1’étudiant qui lira I’ouvrage comme une
introduction aux grands courants de la théologie de ce siécle pourra-t-il évaluer
et comprendre I’allusion a la clé transcendantale, alors qu’il n’en a jamais été
question auparavant et que les quelques compléments susceptibles de 1’éclairer
ne viennent que 150 pages plus loin?

Historiquement, pour ce qu’il en est du XX siécle, la théologie politique
concerne le combat de I’Eglise confessante contre 1’idéologie du nazisme, le
dialogue entre chrétiens et marxistes, les diverses théologies de libération
(théologies du Tiers Monde, théologie noire, théologie féministe, théologie du
«minjung» en Corée du Sud — théologie du peuple qui défend les opprimés)
et les combats contre le racisme du Centre cecuménique des Eglises. Toutefois,
il ne faudrait pas considérer les théologies de la libération comme une simple
reproduction de la théologie politique née sur le sol européen. C’est pour cette
raison qu’il est plus juste, a propos de ces mouvements, de parler du primat
de la praxis. En effet, «il est possible que les théologies politiques au sens large
aient fourni au Tiers Monde en général et a la théologie latino-américaine en
particulier, une certaine conceptualité, un certain cadre: théologie en tant que
réflexion sur une praxis dans 1'histoire, matérialisation de la foi et de 1’espé-
rance, critique de 1’idéologie en place. Mais il faudrait se garder de traiter les
théologies de la libération comme une excroissance de la pensée européenne.
Le rapport entre théorie et praxis y est davantage développé» (p. 224). Loin
de n’étre qu’une reprise arrangée de la théologie politique européenne, la
théologie d’Amérique latine, notamment, se considére comme une nouvelle
maniére de faire de la théologie, et celle-ci va donner un sens nouveau a la
doctrine sotériologique; désormais celle-ci n’est plus articulée autour de la
question de la gratuité de la grice ou du mérite des ceuvres, mais est enracinée
dans un contexte social donné; le salut individuel opéré, dans la théologie
traditionnelle, en la personne de Jésus-Christ est remplacé par des catégories
collectives qui valorisent I’expérience comme lieu de salut. Celui-ci est dés
lors médiatisé dans la lutte politique, la révolution sociale, ainsi que dans une
distribution équitable du pouvoir.



THEOLOGIES AU XX¢ SIECLE: UN NOUVEAU BILAN 7

Alors que le défi de la théologie politique dans le contexte européen se
situait dans la bonne articulation entre identité et pertinence, le défi des
théologies de la libération se situe, lui, dans le juste rapport entre théologie
et culture. La question qui se pose est la suivante: jusqu’ou peut aller 1’iden-
tification ou du moins la ressemblance entre certains aspects du christianisme
et ceux d’une autre culture? D’un c6té, pour pouvoir étre assimilé, le chris-
tianisme doit, dans une certaine mesure, s’enraciner dans les meeurs socio-
culturelles d’un contexte donné, mais d’un autre coté, cette assimilation risque
de conduire a un syncrétisme contestable. Quelles sont donc les limites de
I’acculturation? Telle fut la question qui se posa a 1’assemblée pléniére du
Conseil cecuménique des Eglises en 1991 lorsque Mme Chung, professeur a
Séoul, fit un rapprochement étroit entre le Saint-Esprit et la déesse coréenne
Kwang-Inn, déesse de la compassion et de la sagesse. De maniére plus gé-
nérale, on peut formuler le défi qui s’impose aux théologies du Nord et du
Sud de la maniére suivante: «Comment concilier la particularité , et donc la
relativité des contextes, et 1’insistance sur ’identité chrétienne? Comment
penser la tension entre 1’universalité et la particularité, entre relativité et
exigence de vérit€é?» (p. 297) Ces questions sont prises en compte par la
théologie cecuménique qui, d’une part, accepte la relativisation des affirma-
tions théologiques, mais qui d’autre part, en contrepartie, souligne 1’impor-
tance de 1'unité comme communauté solidaire avec le monde.

2. Théologie cecuménique et présence missionnaire

Historiquement, selon I’analyse de K. Blaser, la naissance du mouvement
cecuménique n’aurait pas été possible sans I’initiative et la sensibilité mission-
naires du XIX® siécle. «Les grandes questions de notre siécle, quéte de 1'unité,
de justice et paix, de formation du peuple de Dieu et quéte de contextualité
remontent a ce mobile du XIX¢ siécle souvent oublié et méconnu» (p. 40). Face
a la diversité des cultures et des contextes socio-politiques par rapport a
laquelle le message chrétien s’affirme, surgissent les interrogations suivantes:
comment maintenir les particularités des Eglises avec 1'universalité de la foi
chrétienne et €viter a la fois I’écueil du totalitarisme et celui du relativisme?
Dés lors, comment comprendre 1’unité a laquelle sont appelées les Eglises et
quelle forme ecclésiologique lui donner? Au cours de la trajectoire du Conseil
cecuménique des Eglises, plusieurs conceptions de 1'unité ont ét€ privilégiées
a tour de role. Tout d’abord, 1'unité comme alliance, c’est-a-dire comme
coopération des Eglises sur le plan pratique: cette conception de I'unité met
entre parenthése les conflits d’ordre doctrinal et institutionnel au profit d’un
engagement commun dans diverses tiches sur le terrain. Il y a ensuite ['unité
comme communion eucharistique et finalement I’unité sous forme organique;
cette derniére entend pousser 1'unité des Eglises en la constitution d’un seul
corps ecclésiastique sur la base des décisions des sept premiers conciles



72 SILKE CORNU

cecuméniques. Or face a la pluralité des contextes culturels, ethniques et
politiques dans lesquels s’implantent les Eglises, la quéte d’une unité visible
sous forme de consensus théologique, doctrinal et structurel s’avére inacces-
sible et contestable, dans la mesure ou «l’unité visible serait un concept
théocratique et politique, aboutissant a la monocratie d’une hiérarchie» (cita-
tion de la 5¢ conférence mondiale de Foi et Constitution en 1993, p. 338). Face
a ces compréhensions insatisfaisantes de 1’unité, le C(E élabora alors un
nouveau sens de cette notion, axé simultanément sur ’unité de I’Eglise et sur
I'unité de I’humanité. En effet, I'unité ecclésiastique ne peut étre une fin en
soi: elle ne prend de sens que dans son articulation a un monde lui-méme en
proie a des divisions raciales, idéologiques et économiques. Le nouveau terme
retenu déja lors de la 7¢ Assemblée pléni¢re du C(E a Canberra en 1991 pour
parler de I'unité est le terme grec de koinonia. Ce terme comprend a la fois
une confession commune de la foi apostolique, une vie sacramentelle com-
mune et une mission au service de la création tout entiére. Selon cette con-
ception de 1'unité, la diversité enracinée dans des traditions théologiques et
des contextes divers appartient a la nature méme de la communion. Cette
compréhension de la koinonia permet de maintenir unité et diversité dans une
tension dialectique qui évite et les divisions et I'uniformité; les diversités sont
donc incluses, par la force du Saint-Esprit, a 1’unité qui est ainsi enrichie. La
aussi, le primat de la praxis ’emporte: en ce moment de I’histoire du mou-
vement cecuménique, les divergences confessionnelles importent moins que
la prise au sérieux de l'unité de I’humanité qui implique un engagement
solidaire en faveur de la paix, de la justice et de la sauvegarde de la création.
«L’unité a bon marché — en dépit de leurs difficultés, les dialogues intercon-
fessionnels apparaissent un peu sous cette lumiére — sera donc a remplacer par
une ‘unité qui colite’» (p. 339). Signalons encore deux chapitres élargissant
la question de 1’cecuménisme, 1’un concernant le dialogue interreligieux et la
théologie des religions, et 1’autre traitant des tensions et discussions entre les
évangéliques et les tenants de I’cecuménisme.

3. Bilan

Dans son dernier chapitre, K. Blaser se propose de faire le point sur I’€tat
de la question dans la situation actuelle et offre une synthése des principaux
accents de la théologie de ce siécle. Le premier porte sur la théologie de la
Parole; alors que celle-ci a eu un large écho avec la théologie dialectique,
durant la premiére moitié du siécle, on a assisté, avec 1’émergence d’une
pluralité de méthodes de compréhension, a la remise en question de son statut.
«Certes, la Parole continue a étre la référence pour I’Eglise, mais elle n’a pas
de réponse a tout: en tant que référence elle traverse une crise de 1égitimité»
(p. 471). Du moment que 1’on considére que les textes sont inscrits dans des
traditions, la Parole ne représente plus qu’une réponse possible parmi d’autres. -



THEOLOGIES AU XX¢ SIECLE: UN NOUVEAU BILAN 74

Cette nouvelle appréciation de la Parole conduit 4 un déplacement dans 1’ap-
proche de la vérité; a ce propos, I’A. distingue trois approches différentes. La
premiére se fait par le langage; elle suit une méthode déductive et réflexive
et se base sur un certain nombre de présupposés et de postulats. La seconde
approche se fait par la pratique: la vérité n’est pas a dire, elle est a faire. «Le
critére de la vérité ne réside plus dans 1’adéquation du discours a 1’objet, mais
le discours est jugé par rapport a sa pertinence, sa relevance comme disent
les anglo-saxons, pour et dans la vie réelle» (p. 474). Quant a la troisiéme
approche, elle comprend la vérité comme herméneutique; selon cette perspec-
tive, la vérité n’est pas une réalité objective, mais ’interprétation d’une tra-
dition donnée. Toujours dans le cadre de ce premier axe qui concerne la crise
du paradigme de la Réforme, une autre question a été largement débattue
durant ce siécle: celle du phénomeéne religieux et, par conséquence, celle du
statut de la révélation chrétienne. L’ A. voit dans la situation actuelle 1’abandon
de «l’exclusivisme absolutiste chrétien» et une ouverture qui concilie la
multitude des messages de salut avec la vocation du christianisme. Le phé-
nomeéne religieux comme fait culturel et spirituel a repris de 1'essor; en
contraste avec les théses de la sécularisation, on observe un retour du sacré,
ce qui suscite certaines craintes face au statut de la révélation: celle-ci ne
serait-elle qu’un cas particulier d’un phénomeéne anthropologique et universel?
Pour 1’A., la seule manieére de préserver la foi chrétienne de la relativisation
et de sa déperdition est de soustraire la révélation a la catégorie du religieux.

Le deuxieme déplacement que 1’on observe concemne le passage de la
préoccupation du christologique au réel, autrement dit: le passage d’une théo-
logie de la croix a une théologie de la création. Plusieurs critiques reprochent
en effet 3 Barth d’avoir privilégié la doctrine christologique au détriment des
questions du monde, de 'univers et du réel; en contrepartie, confrontées aux
graves problémes, notamment, de 1’écologie, les théologies actuelles cherchent
a établir un lien positif entre le Dieu créateur et le créé. Le risque qu’encourent
les théologies de la création est de concevoir le Créateur et le réel de maniére
dualiste en réinstallant la scission entre sujet et objet; d'autre part, ces théo-
logies négligent la rupture introduite par le péché et tendent a une conception
triomphaliste du réel. Pour éviter ces dérives théologiques, I’A. congoit la
création comme une réalité qui précéde et dépasse 1’homme; ainsi la création
n’est pas a la merci de 1’humain.

Le troisiéme et dernier accent porte sur le nouveau champ de la théologie
académique ou professionnelle, pour reprendre les termes de I’A. Au cours
de ce siécle, I’enseignement théologique s’est énormément diversifié, d’une
part par l'introduction de nouvelles disciplines et de nouvelles méthodes
scientifiques, et d’autre part par la démocratisation et la vulgarisation du savoir
théologique. De plus on assiste, selon 1’auteur, 4 une séparation malsaine entre
théorie et praxis, ce qui a pour conséquence une inefficacité de la théologie
dans I’Eglise et la société, d’ou, pour conclure, la formulation de la thése
suivante: «II n’est pas d’emblée évident que la théologie soit nécessairement



74 SILKE CORNU

une science et que l’effort scientifique soit indispensable. Ce n’est que dans
la mesure ot elle se rend utile dans le processus social, ecclésial et démocra-
tique que son statut scientifique pourra étre défendu. La théologie de 1’avenir
devra donc encore mieux travailler pour et dans le public, redevenir discours
public» (p. 487). Cette thése, qui souligne une fois de plus le primat de la
praxis, nous conduit a la partie critique de notre étude.

II. Remarques critiques

Si I'ouvrage de K. Blaser a le mérite de poser un certain nombre de
questions fondamentales concernant les enjeux de la théologie du XX° siécle,
et d’offrir une bonne introduction a des chapitres de la théologie généralement
méconnus des étudiants, on peut cependant lui adresser quelques critiques. En
ce qui nous concerne, celles-ci sont au nombre de trois. Tout d’abord, nous
regrettons I’appréciation toute négative du domaine intellectuel, et plus géné-
ralement de la réflexion, au profit de 1’efficacité et de 1’utilité de la pratique.
Ensuite nous remettons en question 1’analyse de la société telle qu’elle nous
apparait dans ce livre: comme si le mal était réduit aux injustices sociales et
économiques, alors que de notre point de vue notre société souffre aussi, et
peut-étre méme avant tout, d’un mal-étre psychologique et affectif; a cet égard,
un chapitre sur I’apport de la psychanalyse et, pourquoi pas, de Drewermann,
manque cruellement. En outre, nous déplorons 1’absence d’un chapitre con-
sacré a la théologie de la culture dont il n’est nulle part fait mention.

1. La réduction de la valeur de la théologie a son utilité

Comme le formule la thése que nous avons citée ci-dessus, la théologie
n’a de valeur, pour K. Blaser, que dans la mesure ou elle est motivée par un
engagement pratique; du coup, K. Blaser dénigre ce qu’il appelle les vérités
abstraites, la théorie. Or il nous semble plus judicieux de poser le probléme
de maniére dialectique en distinguant davantage ce qui ressort, d’une part, de
la responsabilité des Eglises et, d’autre part, de la tiche du théologien. En effet,
si I’Eglise manifeste sa crédibilité en apportant son soutien aux plus faibles,
il n’en va pas de méme, a nos yeux, du théologien. Dans la mesure ot celui-
ci travaille dans un milieu universitaire, on attend de lui un regard critique et
le plus objectif possible sur son objet, c’est-a-dire un regard qui fasse preuve
d’un certain recul vis-a-vis des partis pris. De par leur rigueur et leur lucidité,
les intellectuels se montrent souvent plus aptes que les praticiens a une analyse
approfondie des causes et raisons d’étre d’une situation donnée; ils servent
ainsi de garde-fous d un engagement qui peut s’avérer aveugle. De plus, si
I’on maintient que la théologie n’a de pertinence que si elle prouve son
efficacité dans le concret, alors autant transformer les facultés en séminaires



THEOLOGIES AU XX¢ SIECLE: UN NOUVEAU BILAN 75

de formation pratique, mais le risque qui pointe alors est de voir la théologie
sombrer dans une militance idéologique fort dangereuse.

2. L’apport de la psychanalyse

Bien que I’A. reconnaisse son silence sur ce chapitre, il n’en est pas pour
autant excus€. Ce qui dérange au fond, c’est I’analyse de la société actuelle
et de ses maux; que I’abri, la nourriture et un minimum vital constituent la
base matérielle du salut (cf. p. 250) dans les pays pauvres, soit; mais qu’en
est-il dans notre société riche et, pour le moment, préservée des catastrophes
naturelles? Le mal auquel nous avons affaire n’est pas nécessairement et
primordialement d’ordre matériel, politique ou ethnique: il est plus insidieux,
parce que moins flagrant, et par conséquent, les moyens d’y remédier sont
moins évidents. En effet le mal dont souffrent les individus de notre société
n’est-il pas avant tout un mal-étre spirituel? Ce n’est pas de nourriture que
nous manquons, le plus souvent, mais de sens et le sens ne reléve pas de
I’action; la théologie doit donc s’ouvrir sur une auwe dimension et la psycha-
nalyse constitue a cet égard un apport précieux. Nous ne voulons pas ici
prolonger les nombreuses polémiques au sujet de Drewermann, mais signaler
simplement que son travail ne se laisse pas réduire a une «exégese
psychologisante» (p. 471). En effet, si Drewermann est contestable par certains
aspects de sa théologie, il n’en demeure pas moins qu’il a au moins le mérite
d’étre profondément perspicace par rapport aux besoins et aux maux de notre
société et de tenir un discours réfléchi qui fait sens. Précisons bien que ce
discours n’est pas une théorie abstraite et stérile, mais qu’il concerne aussi,
d’une certaine maniére, la pratique de la foi, puisqu’il permet & nos sociétés
individualistes de redonner une portée a la dimension spirituelle qu’elles ont
refoulée.

3. La théologie de la culture

Sur les 500 pages du livre de K. Blaser, pas une ne parle de la théologie
de la culture; Tillich fait bel et bien une apparition, mais seule sa théologie
systématique est mentionnée, alors que Tillich déclare lui-méme: «Bien que
j’aie enseigné pendant la majeure partie de ma vie adulte la théologie systé-
matique, j’ai toujours placé le probléme de la religion et de la culture au centre
de mes préoccupations.»* La théologie de la culture et ses réflexions sur le
role du symbole constituent une perspective intéressante et originale dans le

4 P. Tuwrich, Théologie de la culture, Paris, Denoél/Gonthier, 1968, p. 7.



76 SILKE CORNU

contexte de la théologie contemporaine. La démarche de Tillich qui tend a
redéfinir le langage conventionnel de la foi chrétienne, de telle sorte qu’il
devienne porteur de sens pour et dans notre culture séculiére, conduit en effet
a développer la notion du symbole; celui-ci, défini comme une forme finie
participant a une réalité infinie, est considéré comme le lieu dans lequel
I’homme peut exprimer sa préoccupation religieuse; dés lors I’art et I’esthé-
tique constituent une expression possible de la théologie; or cette voie-la,
certes marginale par rapport aux préoccupations des Eglises, mérite a nos yeux
une attention, et ce d’autant plus qu’a 1’heure actuelle beaucoup d’artistes,
notamment des compositeurs (O. Messiaen, K. Penderecki, A. Pirt, etc.)
expriment leur spiritualité par le biais de I’art. Peut-étre y a-t-il 1a aussi un
lieu d’ancrage possible pour la théologie. Certes, ce souci de I’art n’entre-t-
il pas dans le projet de I’A., et nous ne saurions lui reprocher de ne pas parler
de tout, mais nous nous permettons de signaler qu’a notre avis 1’esthétique,
tout comme le symbole, peuvent étre une mani¢re d’incarner la théologie et
de sauver celle-ci de la sérieuse remise en question qu’elle subit en cette fin
de siécle dans nos sociétés occidentales.

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Séance annuelle

L’UTILISATION PHILOSOPHIQUE DE LA METAPHORE
EN GRECE ET EN CHINE

Conférence de M. Jean-Paul Reding
Docteur és lettres de 1'Université de Neuchitel

Samedi 8 juin 1996
14 h 30

Chateau de Rolle, salle du tribunal

Le président: D. Schulthess




	Étude critique : théologies au XXe siècle : un nouveau bilan

