Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Artikel: Le réle du théologique dans le projet de la modernité
Autor: Moltmann, Jirgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 49-65

LE ROLE DU THEOLOGIQUE
DANS LE PROJET DE LA MODERNITE

JURGEN MOLTMANN!

Résumé

L’ auteur donne la synthése de certains passages de sa récente eschatologie
(voir infra note 12). Il analyse la genése du monde moderne et reléve la
profonde contradiction entre le messianisme de la modernité et ses effets
pervers et véritablement apocalyptiques pour le Tiers Monde, I’écologie et le
rapport a Dieu. Les visions de la modernité étant a la fois impossibles et
nécessaires, des révolutions profondes s’imposent a nos sociétés; il faut
qu’elles réinventent le monde moderne en s’inspirant de la vision du Royaume
de Dieu: reconnaissance de I'autre, égalité et solidarité, immanence cachée
de Dieu dans la nature.

C’est simple mais néanmoins vrai, la théologie n’a qu’un probléme: Dieu.
Nous sommes des théologiens en raison de Dieu, sinon nous ne devrions pas
nous appeler ainsi. Dieu constitue notre dignité. Dieu est notre souffrance. Dieu
est notre espérance.

Mais on est Dieu? Voici une premiére réponse: Dieu est le maitre sou-
verain de sa propre existence. C’est pourquoi Dieu n’est pas dans notre
religion, notre culture ou notre Eglise. Dieu est lui-méme dans sa présence,
dans sa shekhina (inhabitation terrestre) et dans son Royaume. Nos Eglises,
cultures et religions ne sont dans leur vérité que si elles se tiennent dans la
présence de Dieu. Fondée en Dieu, la théologie est toujours théologie du
Royaume de Dieu. «Toute théologie de la libération saine et féconde est
enracinée dans une théologie du Royaume de Dieu», remarque Gustavo
Gutiérrez?, ce qui vaut également pour la théologie politique dans chacune de
ses formes.

! Ce texte reprend la conférence donnée a I'Université de Lausanne le 13 novembre
1995. 11 a paru en version allemande dans Evangelische Theologie 55 (1995), p. 402-
415. La traduction se contente des références données en note par I’auteur (a I’exception
de la note 3 ainsi que, partiellement, de la note 7 ci-dessous) tout en les remplagant,
le cas échéant, par les titres frangais.

2 Voir G. GuTIERREZ, Théologie de la libération, Bruxelles, Lumen Vitae, 1974.
La citation se trouve dans la nouvelle édition allemande de 1992, p. 242.



50 JURGEN MOLTMANN

En tant que théologie du Royaume de Dieu, elle doit étre théologie pu-
blique, a savoir participation a la chose publique, plainte de Dieu et espérance
de Dieu i la fois publiques, critiques et prophétiques. En raison du Royaume
de Dieu, le caractére public est constitutif de la théologie. La théologie comme
discours public a besoin de la liberté institutionnelle vis-a-vis de I’Eglise ainsi
que d’une place dans la maison publique des sciences. Aujourd’hui, cette
liberté doit étre défendue contre 1’athéisme et le fondamentalisme?.

En vue d’entreprendre la tiche spécifiquement théologique, et en cela
universelle, du Royaume de Dieu dans le monde moderne, il est nécessaire
de comprendre la théologie qui sous-tend notre monde moderne et d’en saisir
la genése méme, permettant de reconnaitre aussi bien sa vitalité que ses
malformations génétiques. En effet, le monde modeme est un enfant de I’es-
pérance juive et chrétienne. Ainsi, dans une premiére partie, je parlerai de la
genése du monde moderne a partir de I'esprit de I'espérance messianique.

3 Dans une version antérieure du présent texte, plus étendue et inédite, J. Moltmann
avait ajouté, entre autres, cette explication: «La dissolution de la théologie en sciences
de la religion d’une part, et la récupération ecclésiastique du théologique d’autre part,
expulse aujourd’hui les théologiens des universités. En s’attaquant a la liberté et au
caractére public de la théologie, athées et fondamentalistes ont conclu une alliance qui
est tout sauf sainte. Je me permets une remarque personnelle. La théologie est pour
moi, en effet, une souffrance de Dieu et une passion pour le Royaume divin. Elle est
pour moi une passion messianique parce qu’elle est saisie de la passion du Christ
crucifié. Pour moi, la théologie émane d’une passion divine: c’est la blessure ouverte
de Dieu dans ma vie propre et dans les torturés de ce monde; c’est la plainte de Dieu
de Job; c’est le cri du Christ abandonné sur la croix. Car nous ne sommes pas des
théologiens parce que nous serions particuliérement religieux, mais parce que nous
constatons 1’absence de Dieu dans la figure du monde. Nous crions pour sa justice et
nous ne nous résignons pas a la mort en masse sur sa terre. Mais pour moi, la théologie
émane en méme temps du désir divin de vivre dont nous faisons I’expérience dans la
présence de I’Esprit vivifiant, pour que nous refusions la résignation et commencions
a aimer la vie d’ici-bas. Ce sont pour moi les deux expériences de Dieu faites par le
Christ: le désir et la douleur de Dieu. De leur tension nait I’espérance du Royaume
dans lequel Dieu est entiérement dans le monde et le monde est entiérement en Dieu.
«Cherchez d’abord le Royaume de Dieu...» — a qui ce commandement s’adresse-t-il
sinon d’abord aux théologiens? — Qu’elle soit congue comme doctrine de la foi ou
dogmatique ecclésiale, comme théologie de I’espérance ou de la libération, comme
noire ou féministe, la théologie est, par rapport a son horizon ultime et, partant, en sa
premiére passion, toujours théologie du Royaume de Dieu et donc théologie publique:
discours public en faveur de I’évangile public du Royaume de Dieu. En tant que
théologie du Royaume de Dieu, la théologie elle-méme en est une fonction, et elle
forme, dans la communauté de I’Esprit de Dieu, un vis-a-vis indépendant de I’Eglise.
A coté des tiches ecclésiales, la théologie posséde un mandat propre du Royaume de
Dieu. La connaissance théologique de Dieu dans ’exil de ce monde est anticipation
de la vision de Dieu dans la patrie du Royaume de Dieu. En tant que fonction du
Royaume 2 venir, la théologie figure parmi les autres mandats du Royaume: la poli-
tique, la société, I’économie, la culture et la vie personnelle.»



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 51

Le probléme du monde moderne ne git pas dans son pluralisme unique-
ment, mais plutdt dans la polarisation modernité — sub-modemité. C’est pour-
quoi, dans la deuxiéme partie, je parlerai de la contradiction entre la modernité
et la sub-modernité ou, autrement dit, des temps finaux du monde moderne.

Enfin, dans une troisi¢éme partie, je tenterai de définir & nouveaux frais les
tiches d’une théologie du Royaume de Dieu. Je développerai dans ce cadre
la question de la renaissance du monde a partir de I'Esprit de la vie.

I. La genése du monde moderne a partir de I’ esprit de I’ espérance messianique

Les «temps nouveaux» du monde moderne ont, avant 1’ Aufkldrung, au
moins deux origines significatives: 1. la conquista, c’est-a-dire la découverte
et la conquéte de I’Amérique dés 1492; 2. la prise de pouvoir scientifico-
technique par ’homme sur la nature.

1. En 1492 fut posé le fondement d’un nouvel ordre mondial, qui est encore
en vigueur aujourd’hui. A ce moment-1a, I’Europe, jusque-la périphérique, fut
subitement placée au centre du monde. La date de 1492 symbolise le début
de la prise de pouvoir par les Européens sur les peuples et les continents,
inaugurant, selon Hegel, la naissance de la modernité*. Espagnols et Portugais,
puis Anglais, Hollandais, Frangais aux Amériques et Russes en Sibérie ont
«découvert», chacun pour soi, un monde nouveau. Que signifie donc «décou-
vrir»? «Découvrir» est plus que trouver quelque chose de caché; pour celui
qui découvre, il s’agit aussi de s’approprier ce qui est autre et €tranger, raison
pour laquelle il revét le nom de «découvreur». L’ Amérique n’a pas été recon-
nue comme telle, mais prise et faconnée selon la volonté des «découvreurs»°.
«Amérique» est «une invention de la pensée européenne», remarque I’ historien
mexicain Edmundo O’Gorman. Les conquistadores ont trouvé ce qu’ils ont
cherché, car ils I’ont inventé. La vie propre et les cultures des Aztéques et des
Incas n’ont jamais €té prises en compte, mais refoulées en tant qu’elles étaient
autres et étrangéres, et sacrifiées sur ’autel de la propriété®. Car iles, mon-

4 G. W. F. HeGEL, La raison dans I’ histoire, Paris, Plon, Union générale d’édition,
1965, p. 242: «L’Amérique est donc le pays de I’avenir ol dans les temps futurs se
manifestera [...] la gravité de I’histoire universelle.» L’insignifiance, en 1492, des
peuples européens en comparaison avec 1’empire ottoman, I’empire mogol indien et
la Chine, est décrite d’une fagon impressionnante par P. KENNEDY, Naissance et déclin
des grandes puissances : transformations économiques et conflits militaires entre 1500
et 2000, Paris, Payot, 1991.

5 Je suis ici B. Dierscuy, «Die Tiicken des Entdeckens. Emnst Bloch, Kolumbus
und die Neue Welt», in: Jahrbuch der Ernst-Bloch-Gesellschaft 1992/93, p. 234-251.

6 A. W. Crossy, Die Friichte des weissen Mannes. Okologischer Imperialismus
900-1900, Francfort/New York, 1991 (Ecological Imperialism: the Biological Expan-
sion of Europe 900-1900, Cambridge, N.Y., 1994); E. DusseL, 1492 : L’ occultation de
I'autre, Paris, Ed. ouvriéres, 1992 (Von der Erfindung Amerikas zur Entdeckung des
Anderen. Ein Projekt der Transmoderne, Diisseldorf, Patmos, 1993).



52 JURGEN MOLTMANN

tagnes et riviéres avaient bien siir leurs noms propres indigénes depuis long-
temps. Colomb les a cependant baptisées de noms espagnols et chrétiens.
Nomination signifie prise de possession. La méme chose vaut pour I'interdic-
tion et 1’oppression des langues des peuples «découverts». Les mythes du
«domaine sans maitre», du «no man’s land» et de la «jungle» sont venus
légitimer le vol et les colonisations. Avec la conquéte de I’Amérique, le
christianisme européen s’est proposé, lui aussi, la domination du monde. Il n’a
pas conquis les 4&mes pour I’Evangile, mais pour I’empire chrétien. L’alter-
native en matiére de décision n’était pas «foi ou non-foi» mais «baptéme ou
mort»’.

2. Par ailleurs, la prise de pouvoir de type scientifico-technique sur la
nature fonde elle aussi le nouvel ordre mondial. Durant le siécle qui sépare
Nicolas Copernic et Sir Isaac Newton, les nouveaux savoirs démystifiérent la
nature et lui 6térent le mystére divin qui, jusqu’alors, avait ét€ nommé «ame
du monde»®. Ainsi, tous les tabous générant le respect i I’égard de la «Terre-
Meére» et de la Vie (das grosse Leben) tombérent. Les sciences de la nature
amenérent la «Terre-Mére avec ses filles» a 1’homme, afin de I’installer,
comme le disent Francis Bacon et René Descartes dans leur vocabulaire sexiste
et masculin, comme leur «seigneur et propriétaire». Ici aussi, on fait des
«découvertes» couronnées de surcroit par des prix Nobel. Ce «découvrir» de
type scientifique ne supprime pas seulement notre ignorance, mais €tablit un
rapport entre les objets et nous-mémes. Le Novum organum scientiarum re-
présente une «ars inveniendi», comme disait Bacon. La raison scientifique est
la raison instrumentale, une raison dont 1’'intérét directeur est le profit et la
domination®. Elle a mis 4 I’écart la raison réceptive, un organe d’écoute et de

7 Voir T. Toborov, La conquéte de I’ Amérique. La question de I autre, Paris, Seuil,
1982, p. 69 sq. et 104 sq. ainsi que D. E. STANDARD, American Holocaust. The Conquest
of the New World, New York/Oxford, Oxford University Press, 1992.

La version étendue du présent texte contient cette précision intéressante: «Etran-
gement, la culture européenne est la seule 4 avoir «découvert» toutes les autres cultures,
elle-méme n’ayant été «découverte» par aucune! Il n’existe pas d’ethnologie indienne,
chinoise ou africaine sur les tribus européennes. Des pays européens ont souvent €té
conquis, mais jamais il n'y eut ces «découvertes» par lesquelles la domination euro-
péenne du monde a commencé et s’est maintenue jusqu’a aujourd’hui. Todorov a décrit
cela trés dramatiquement en racontant la rencontre entre Hernan Cortés et Moctecuma.
d’un c6té, la raison dominatrice qui se met a la place de I’autre pour se le soumettre
entiérement; de I’autre c6té, une raison quasi écologique qui s’interroge sur les cons-
tellations des astres et leur influence sur I’histoire humaine.»

8 Pour cette représentation d’une «ame du monde» voir H. R. ScHLETTE, Weltseele,
Geschichte und Hermeneutik, Frankfurt, 1993; C. MErRcHANT, The Death of Nature.
Women, Ecology and the Scientific Revolution, San Francisco, Harper & Row, 1983.

9 M. HorkHEIMER/TH. W. ADORNO, La dialectique de la raison (1944), Paris,
Gallimard, 1983; M. HorxkHEIMER, Théorie critique: essais, Paris, Payot, 1978;
J. HAaBERMAS, Connaissance et intérét, Paris, Gallimard, 1986.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 53

compréhension, ainsi que la phronesis, plus ancienne, qui définissait la raison
comme sagesse. Selon la Critique de la raison pure de Kant, la raison moderne
n’est capable de comprendre que «ce qu’elle produit d’aprés son propre pro-
jet», en contraignant la nature de répondre a ses questions (Préface 4 la 2¢ éd.).
Cette «contrainte» exercée sur la nature s’appelle «expérimentation»; au
XVIII® siécle, elle a souvent été comparée a 1'Inquisition procédant par la
torture. Jusqu’a aujourd’hui, la devise de Bacon reste en vigueur: «savoir
signifie pouvoir», le savoir scientifique étant pouvoir sur la nature et la vie.
Au moyen des sciences de la nature et de la technique, I'Europe gagna cette
maitrise savante qui lui permit, grice aux ressources des mondes colonisés,
de construire sa civilisation mondiale dont I’origine n’est plus reconnaissable
aujourd’hui, puisque le monde est pareil, que ’on se trouve i Francfort,
Chicago ou Singapour. Par la victoire des sciences et de la technique, le
christianisme acquit la réputation d’étre la religion du Dieu de la victoire. La
civilisation occidentale victorieuse appela le XIX® siécle «le siécle chrétien».
Une revue portant ce nom — The Christian Century — existe toujours!

Quels étaient donc les espoirs motivant les découvertes européennes
modernes? Il s’agissait de la vision dite du Nouveau Monde.

Colomb chercha apparemment aussi bien le jardin divin d’Eden que la cité
d’or, I’Eldorado'. Dieu et I’or furent les forces les plus puissantes de la
conquista''. La cité d’or que Colomb chercha a I'instar d’autres ne dut pas
seulement servir & I’enrichissement personnel. Colomb 1égitima aussi sa quéte
de l’or par la reconquéte de Jérusalem et s’appuya sur la prophétie de Joachim
de Flore, assurant que «de I’Espagne viendra celui qui restituera I’arche a Sion».
Jérusalem devait en effet étre la capitale du Régne des mille ans. Plus fermement
que d’autres, Colomb crut aussi au paradis terrestre. Lorsqu’il vit ces collines
arrondies qui se trouvent au Venezuela, il s’effraya et écrivit en 1498 «que la
se trouve le paradis terrestre auquel personne ne parvient sinon par la volonté
de Dieu». Il comprit sa mission de maniére aussi messianique et apocalyptique
que le firent les nombreux conquérants et colons en Amérique aprés lui: «le
nouveau ciel et 1a nouvelle terre», ou comme on aimait dire aux Etats-Unis, «le
nouveau monde»: Novus ordo seclorum, comme on peut le lire sur le sceau des
Etats-Unis. L’ Amérique, voila qui a excité profondément I’imagination utopique
de I’Europe. Les exemples les plus connus sont 1’ Utopia de Thomas More (1516),
exploitant les récits de voyage d’Amerigo Vespucci, ainsi que la Civitas Solis
de Thomas Campanella (1623), prenant pour modeéle I’Etat solaire des Incas.

10 E. BLocH, Le principe espérance, Paris, Gallimard, 1976-1993, vol. 2 (1982),
p. 361 sq.: «L’Eldorado et I'Eden, les utopies géographiques», en particulier p. 392 sq.
Cf. B. DIETscHY, op. cit., p. 238 sq., qui décrit ces représentations comme «l’escha-
tologie intramondaine de la modernité».

'l G. GUTIERREZ, Dieu ou I'or des Indes occidentales 1492-1992. Las Casas et la
conscience chrétienne, Paris, Cerf, 1992,



54 JURGEN MOLTMANN

Par quelle espérance la civilisation moderne était-elle motivée? Il s’agit
la de la grande idée des Temps modernes.

Le cadre mobilisateur et organisateur, interprétant la prise de pouvoir
répétée de I'Europe sur le monde, réside dans 1’attente millénariste que les
saints, lorsque le Christ viendra, régneront avec lui pour une période de mille
ans, qu’ils jugeront avec lui les peuples et que cet empire du Christ sera I’dge
ultime et doré de I’humanité avant la fin du monde'2. Il n’est pas besoin de
souligner combien les péres pélerins et les colons pieux s’établissant au Nord
de I’Amérique et exterminant les Indiens (assimilés aux Amalécites) furent
marqués par ce millénarisme'®. Par leur immigration, des peuples européens,
puis asiatiques, ont créé les Etats-Unis; ils ont marqué de leur empreinte la
culture de ce pays, le propulsant au premier rang des pays du monde. Les Afro-
Américains y ont contribué par 1’esclavage et la libération dont ils furent
I’objet. Le pays des Indo-Américains, des Euro-Américains, des Afro-Améri-
cains, des Hispano-Américains et des Asio-américains est habité d’une nation
composée d’une multitude de peuples: e pluribus unum. Les Etats-Unis sont
cette tentative unique et moderne d’une représentation universelle de I’humanité,
et pour cette raison méme, ils représentent aussi un danger unique ', Aujourd’hui
encore, tout président américain invoque dans son discours inaugural «la foi
messianique de nos péres»; le role eschatologique de I’ Amérique (the millenial
role of America) est reconnaissable dans la philosophie politique des Etats-Unis
puisqu’ils sont considérés comme la nation innocente, la nation rédemptrice.

Avec le commencement de la modernité, une vague d’espérance messia-
nique déferla sur toute I’Europe. Nous la trouvons dans le messianisme juif
du Sabbatai Zwi, dans 1’apocalypse puritaine, dans la «théologie prophétique»
du XVII® siécle ainsi que dans le piétisme allemand (Comenius, Spener,
Bengel, (")tinger)‘S. Des espoirs eschatologiques de type millénariste ont tou-

12 J. MovLt™maNN, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, chap. 111,
«Geschichtliche Eschatologie», Miinchen/Giitersloh, Kaiser, 1995.

I3 E. L. Tuveson, Redeemer Nation. The Idea of America’ s Millenial Role, Chicago,
University of Chicago Press, 1968; M. D. Bryant , D. W. Dayton (éds), The Coming
Kingdom. Essays in American Millenialism and Eschatology, New York, 1983.

14 Le revers du millénarisme américain, 1’apocalyptique moderne de la littérature
du dernier jour (doomsday), le montre a I’évidence. A titre d’exemple le bestseller de
HaL Linpsay, L’agonie de notre vieille planéte, Braine-L’Alleud, 1976.

15 Voir J. Tausgs, Abendlindische Eschatologie (1947), Miinchen, Matthes &
Seitz, 1991; R. Bauckuam, Tudor Apocalypse. Sixteenth Century Apocalyptism,
Millennarism and the English Reformation : From John Bale to John Foxe and Thomas
Brightman, Oxford, 1975. Le livre du rabbin supérieur d’Amsterdam MANASSEH BEN
IsrAEL (1604-1657), Spes Israelis (1650), eut un effet considérable; celui-ci, dédié au
Lord protecteur du Commonwealth britannique, eut pour résultat la réadmission des
Juifs en Angleterre. Marjorie Reeves, Joachim of Fiore and the Prophetic Future,
London, 1976, montre a quel point le protestantisme anglais et I’ Aufkldrung anglaise
¢taient influencés par 1’esprit joachimite.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 55

jours existé dans le christianisme. Mais avec le début de la modernité, un
nouveau mode d’énoncer le temps surgit: maintenant le temps de 1’accom-
plissement est arrivé. Aujourd hui cet espoir est réalisable. Sécularisation ne
signifie pas mondanisation, mais au contraire réalisation du religieux. C’est
pourquoi I’époque moderne fut appelée en Allemagne, selon Joachim de Flore,
le «temps nouveau» (Neu-zeit). Apres I’ Antiquité et le Moyen Age, ce temps
nouveau est I'époque finale (End-zeif) de I'histoire et le troisiéme 4ge de
I’Esprit immédiatement divin. Maintenant ’histoire du monde s’achéve,
maintenant 1’humanité sera parfaite, maintenant commence le progrés dans
tous les domaines. S’il n’y a plus d’option a cette civilisation humanitaire
modeme, alors elle représente de fait la fin de I'histoire, un paradis post-
historique et anhistorique, la post-histoire!S.

Maintenant la domination des saints sur les peuples est réalisée, maintenant
la domination des hommes sur la terre est rétablie. Les sciences de la nature
et la technique restituent aux hommes ce qu’ils avaient perdu a cause du péché
originel, & savoir le dominium terrae (Francis Bacon). Enfin les hommes
parviennent a I’age adulte, car les Lumiéres sont «la sortie de ’homme de sa
minorité, dont il est lui-méme responsable [...] puisque la cause en réside non
dans un défaut de 'entendement, mais dans un manque de décision et de
courage de s’en servir sans la direction d’autrui» (I. Kant). L humain est bon
et peut s’améliorer toujours plus. Cet optimisme humanitaire de 1’époque des
Lumiéres a un fondement millénariste: «dans cette époque finale, Satan est
mis en chaines pour mille ans» afin que le bien puisse se répandre sans
obstacle.

Le texte de Lessing de 1777 sur L’ éducation du genre humain devint 1’ écrit
fondateur de 1’ Aufklirung allemande. Il est messianique de bout en bout!”.
Lessing n’a rien fait de moins que proclamer le troisieme age de I’Esprit et
I’achévement de I’histoire promis par Joachim de Flore. Il commence avec le
passage de tous les hommes raisonnables d’une foi ecclésiastique uniquement
historique a la foi raisonnable généralisée. C’est en elle que tout homme
reconnait la vérité et fait le bien par lui-méme, sans qu’il ait besoin de conseils
ecclésiastiques, précisément parce qu’il s’agit du bien. Du religieux dessein
salutaire de Dieu, on est passé au progrés de I'histoire. La Révolution frangaise,
avec son pathos humanitaire — «tous les hommes sont créés libres et égaux»
— et avec sa démocratie, devint pour Immanuel Kant le signe de I’histoire
annongant le développement des hommes pour le meilleur. «On voit, déclara-
t-il, que les philosophes peuvent également avoir leur utopie messianique

16 1,. NIETHAMMER, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende ?, Hamburg, Rowohlt,
1989; F. FukuYaMa, La fin de I’ histoire et le dernier homme, Paris, Flammarion, 1992.

' Fr. GeruicH, Der Kommunismus als Lehre vom Tausendjihrigen Reich,
Miinchen, 1921, montre que Lessing a été influencé par le chiliasme piétiste du phi-
losophe Chr. A. Crusius.



56 JURGEN MOLTMANN

(chiliasme)»'8. Ce qui, pour Kant, voulait dire «I’union parfaite et civile du
genre humain» en une «société des nations» (foedus amphictyonum) garantis-
sant la «paix perpétuelle». C’est une idée qui, aujourd’hui, est devenue incon-
tournable dans les déclarations des droits de I’homme et dans la politique des
Nations Unies en vue de la survie de 1’humanité.

Lorsqu’on saisit ce messianisme de la modernité, on comprend pourquoi
pour Kant la question religieuse n’est plus: «qu’est-ce qui nous relie a 1’ori-
gine 7» ou bien «qu’est-ce qui va me donner la certitude pour 1’éternité 7», mais
plutdt: «que puis-je espérer?»'%. Seul un avenir que 1’on peut espérer donne
sens a la vie dans I’histoire et a toutes les expériences et activités historiques.
L’avenir espéré, voila qui est pour I’époque moderne un nouveau paradigme,
paradigme de la transcendance pour la transfiguration de I’histoire.

I. La contradiction entre modernité et sub-modernité,
ou les temps finaux du monde moderne

Avant de nous précipiter dans la post-modernité, nous qui sommes tant
attirés par la croyance au progres, il faut nous arréter un instant et nous rendre
compte des victimes que la modernité fait dans la sub-modemité. La belle
surface messianique de 1’histoire a son laid revers apocalyptique, le progrés
victorieux des peuples européens ayant provoqué, au prix de pertes élevées,
la régression d’autres peuples; la mise en place de la culture de la raison
entraina la soumission des corps, des sentiments et des sens des hommes
modernes. Jamais I’histoire de la réussite du Premier Monde n’a existé sans
I’histoire de la souffrance du Tiers Monde. Il suffit de comparer des dates et
d’établir des synchronies pour s’en rendre compte. Lorsqu’en 1517 Luther
afficha ses théses réformatrices a 1’église du chiteau de Wittenberg et inaugura
ainsi la Réforme en Allemagne, Hernan Cortés s’embarquait pour Tenochtitlan
au Mexique; il conquit la cité des Aztéques en 1521, au moment méme ou
Luther s’écriait devant la diéte de Worms: «Me voici. Je ne puis faire autre-
ment.» Tandis que Lessing et Kant publiaient leurs écrits sur les Lumiéres,
plus de deux millions d’esclaves noirs €taient vendus annuellement en Afrique
en direction de I’Amérique. La mise en place du monde moderne industriel
s’est toujours faite au détriment de la terre en voie de destruction, comme le
montrent les paysages ravagés dans la région de la Ruhr, en Angleterre cen-

18 1. Kant, «Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolite», 8¢ pro-
position, in I. Kant, Qeuvres philosophiques, Paris, Gallimard, Pléiade, vol. 2, 1985.

19 1. Kanr, «Critique de la raison pure», (Euvres philosophiques, vol. 1, Paris,
Gallimard, Pléiade, 1980, p. 1365 (A 804): «Tout intérét de ma raison (tant spéculatif
que pratique) se concentre dans les trois questions suivantes: Que puis-je savoir? Que
dois-je faire? Que m’est-il permis d’espérer?»



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 57

trale, en Pennsylvanie et en Sibérie. Par conséquent, le progrés du monde
modeme s’est toujours effectué aux dépens d’autres peuples, aux dépens de
la nature et, aujourd’hui, aux dépens aussi des générations futures. Si nous
avions dii payer nous-mémes les coiits réels, il n’y aurait pas eu de progrés
substantiels.

Le monde moderne n’est composé que pour un tiers par le Premier Monde
modeme, les deux autres tiers représentant le Tiers Monde moderne. Les
Temps nouveaux ont produit les deux: la modernité et la sub-modernité. Mais
parce que les uns existent dans la lumiére et les autres dans I’ombre (B. Brecht),
les premiers ne peuvent voir les seconds, a savoir ceux qui vivent dans
I’obscurité. La mémoire des acteurs est toujours courte alors que les souvenirs
des victimes durent longtemps. Pour les peuples opprimés dans les pays du
Tiers Monde, pour la terre exploitée et condamnée au silence, le messianisme
de I’époque moderne n’a jamais été que I’apocalypse de leur destruction. Mais,
parce que les mondes humains divisés sont inséparablement liés et parce
qu’aucune culture humaine ne peut se délier des écosystemes de la terre
commune, le déclin du Tiers Monde entraine aussi le déclin du Premier Monde
et la destruction de la terre conduit aussi a la disparition du genre humain.

1. La fin des temps sous I'angle économique

L’existence du Tiers Monde coincide avec le début du monde moderne.
En effet, c’est I’esclavage en masse des Africains et I’exploitation des richesses
du sol en Amérique qui ont mis a disposition la main-d’ceuvre et les capitaux
pour la construction et le progrés du Premier Monde?®. Du XVII® au
XIX¢ siecle, le commerce triangulaire transcontinental fit la fortune de I’Eu-
rope: des esclaves africains amenés en Amérique, de I’or et de I’argent, puis
du sucre, du coton, du café et du caoutchouc ramenés d’ Amérique en Europe,
enfin des produits industriels et des armes exportés en Afrique, et ainsi de suite.
Le capital d’investissement permettant 1’industrialisation de I’Europe occiden-
tale émanait de ce commerce transatlantique de grande envergure. Celui-ci
détruisit les cultures et les empires de 1’ Afrique occidentale par le commerce
des hommes, puis, par les monocultures, les économies indigénes de subsis-
tance en Amérique centrale et en Amérique du Sud, sacrifiant ainsi des peuples
entiers sur 1’autel du développement européen. Nous en connaissons les con-
séquences. Il n’y a pas trés longtemps que 1’exploitation directe de la force
de travail et des ressources naturelles a été remplacée par le service de la dette.

20 A ce sujet, I’ouvrage de E. GALEANO, Les veines ouvertes de I’ Amérique Latine :
une contre-histoire (Paris, Plon, 1981) demeure fondamental; a propos de I’esclavage,
voir D. P. Mannix et M. CowLEY, Black Cargoes. A History of the Atlantic Slave Trade,
New York, 1974.



58 JURGEN MOLTMANN

Encore aujourd’hui, les intéréts qui reviennent dans les pays industrialisés
dépassent les investissements dans les pays en voie de développement.
Aujourd’ hui cependant, I’automatisation de la production rend 1’industrie pro-
gressivement dépendante des salaires et de la main-d’ceuvre bon marché
des pays pauvres. Le désintérét de la part des pays industrialisés pour les pays
d’Afrique et d’Amérique latine va croissant. Le nombre des humains et des
marchés qui ne servent plus a rien augmente. Le Tiers Monde, jadis exploité,
est transformé en arriere-monde superflu et en personnes de trop (surplus
people). Nous voyons les premiers signes de ce chemin menant a I’extermi-
nation dans 1’«anarchie en train de venir» (coming anarchy) en Afrique, que
Robert D. Kaplan a décrite de fagon si prenante dans un article du Atlantic
Monthly®'. Des Etats d’ Afrique occidentale se dissolvent et deviennent ingou-
vernables. Le monopole policier de I’Etat ne peut €tre maintenu, la destruction
écologique du pays pousse les gens dans les bidonvilles des grands centres,
la malaria et le sida augmentent le nombre des parias. Une masse énorme de
pauvres va surgir, et se déversera dans les pays riches qui, a leur tour, s’éri-
geront en forteresses se protégeant de telles masses par de nouveaux rideaux
de fer: la forteresse Europe, la forteresse Japon, la forteresse Etats-Unis, etc.
Je ne vois pas venir le choc des cultures que Samuel Huntingdon a pronostiqué,
mais plutot les croisades des pauvres contre les pays riches et la décimation
des personnes en surnombre par la faim et les maladies.

2. La fin des temps écologique

Le début du monde moderne est également le début de «la fin de la
nature»?2. Le monde moderne est le résultat de la découverte scientifique
et de la maitrise technique de la nature; il en vit plus que jamais aujour-
d’hui.

L’expansion de la civilisation scientifico-technique, telle que nous la
connaissons, conduit a I’extermination de toujours plus d’espéces de plantes
et d’animaux. Lourd de conséquences, I'effet de serre, produit par le gaz
carbonique et le méthane, transformera le climat de la terre dans les décennies
a venir. Le sol est empoisonné par des engrais chimiques et divers pesticides.
Les foréts tropicales sont déboisées, les prairies surexploitées, et les déserts
croissent. La population humaine a quadruplé pendant les 60 derniéres années
et comptera au début du troisieme millénaire de 8 a 10 milliards d’étres

2l R. D. KarLaN, «The Coming Anarchy», The Atlantic Monthly, vol. 273, n°® 2,
février 1994, p. 44-76.

22 W. Leiss, The Domination of Nature, New York, 1972; B. MAcKIBBEN, La nature
assassinée, Paris, Presses Pocket, 1992.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 59

humains. Les besoins en ravitaillement et la quantité de déchets augmenteront
proportionnellement. Le taux des citadins augmentera et s’élévera a 46,6% en
I’an 2000, alors qu’en 1950 il était de 29%. L’écosystéme humain s’est
déséquilibré, ce qui, a long terme, conduit 4 la destruction de la terre et a
I’autodestruction de I’homme. On appelle cette crise lente la «pollution de
I’environnement» et on lui cherche des solutions techniques. Mais a vrai dire
il s’agit d’une crise du grand projet de la civilisation moderne. La destruction
de la nature par les humains est enracinée dans un rapport perturbé de
I’homme a la nature. Si aucune orientation nouvelle des valeurs fondamen-
tales de cette société ne se dessine, ni un nouveau comportement par rapport
a la nature, ni une nouvelle compréhension de soi de I’étre humain, ni encore
un autre systéme économique, alors 1I’implosion écologique de la terre peut
facilement étre extrapolée des faits et des tendances sous-jacents aux crises
actuelles®3.

Quels sont les intéréts et les valeurs qui régissent la civilisation moderne ?
Manifestement, c’est la volonté de puissance qui pousse les hommes mo-
dernes a prendre le pouvoir sur la nature de la terre ainsi que sur leur propre
corps. La croissance du pouvoir humain et la volonté d’assurer celui-ci
alimentent le progrés qui, économiquement, financiérement et militairement
parlant, est toujours et encore mesuré de fagon quantitative et dont le cofit
est payé par la nature. La civilisation moderne émanant d’Europe est une
culture de 1’expansion aussi bien par rapport a d’autres pays que par rapport
a la nature. Elle s’est perdue, la sagesse de 1’auto-limitation et du maintien
des équilibres entre culture et nature que d’autres sociétés anciennes,
prémodernes ou extra-européennes — appelées aujourd’hui «sous-dévelop-
pées» — ont observée. Elle se perd également dans les peuples qui se sont
fixé pour objectif de parvenir au niveau de vie occidental. Le développement
et I’expansion de cette culture de domination s’accélérent, et les catastrophes
écologiques augmentent proportionnellement dans tous les pays. A partir de
1, les questions décisives de I’époque actuelle surgissent: la société indus-
trielle signifie-t-elle nécessairement la «fin de la nature» ou la nature doit-
elle étre protégée contre cette société? La biosphére est-elle la base indis-
pensable de la technosphére humaine ou celle-ci peut-elle étre élargie de
maniére que la biosphére jusqu’ici connue, devienne superflue? Devons-
nous protéger la nature des interventions humaines au profit d’elle-méme ou
faut-il transformer la terre en un monde artificiel a 1’image d’un bateau
spatial, monde dans lequel pourraient exister des étres humains produits par
des manipulations génétiques?

23 Pour un pronostic totalement pessimiste, voir G. FULLER, Das Ende. Von d.er
heiteren Hoffnungslosigkeit im Angesicht der okologischen Katastrophe, Leipzig,
Ammann, 1993.



60 JURGEN MOLTMANN
3. La crise de Dieu

Il est compréhensible que face aux contradictions du monde moderne, les
hommes fassent I’expérience de crises profondes de la foi®4. La confiance dans
le temps présent se perd quand on ne sait plus si un avenir nous est réservé.
La confiance par rapport a la nature s’écroule lorsque la terre se transforme
en poubelle. La foi en I’homme est détruite par les meurtres collectifs dans
leurs formes actuelles. Je ne pense pas simplement aux désécurisations reli-
gieuses. Des offres de sécurisation religieuse existent en grand nombre. Je
pense plutdt et plus profondément a la perte de la certitude de Dieu et de soi.
Friedrich Nietzsche 1’avait déja exprimé en 1886 de fagon prophétique et
pathétique en disant: «L’événement récent le plus important: Dieu est mort.»
La génération de nos péres 1’a vécu dans la premiére guerre mondiale au cours
de laquelle les peuples européens les plus avancés ont passé a la boucherie.
Ma génération en a fait I’expérience par les atrocités indicibles et par la
responsabilité insupportable d’ Auschwitz ou des millions de juifs et d’autres
personnes ont été éliminés de fagon quasi industrielle dans les chambres a gaz.
Aujourd’hui, nous nous demandons si notre progrés vaut vraiment le nombre
des victimes dans les pays du Sud. Les fondateurs de la modemité pensaient
a une nouvelle ére glorieuse pour tout le genre humain, mais nous survivons
dans des forteresses au milieu d’un oc€an de misére massive. Ils croyaient que
tous les humains étaient créés libres et égaux, mais nous savons que notre style
de vie modeme n’est pas universalisable. A I’anarchie croissante dans le Tiers
Monde correspond 1’apathie croissante dans le Premier Monde. Notre indif-
férence vis-a-vis des plus défavorisés et humiliés est I’expression méme de
notre «froideur envers Dieu» (Gotteskdlte). Le cynisme des manipulateurs
modernes est 1’expression du mépris de Dieu. Nous avons perdu Dieu, Dieu
nous a quittés, et ¢’est pourquoi nous ne nous soucions ni de la douleur que
nous avons provoquée chez les autres, ni des dettes que nous léguons aux
générations futures. Bien entendu, nous réalisons cela, mais cela ne nous
touche pas. Nous sommes comme paralysés. Le savoir ne se manifeste plus
comme pouvoir, mais révéle notre impuissance. Puisque cette apathie crois-
sante ne se limite pas aux protestants ou aux catholiques, aux chrétiens ou aux
musulmans, aux Européens ou aux non-Européens, mais se généralise de plus
en plus, elle est probablement fondée dans un éloignement objectif de Dieu:
Dieu cache son visage et se tient loin de nous.

Les grands réves de I’humanité qui ont accompagné les découvertes et les
projets du monde moderne dés le début ont certes été des réves nécessaires,
mais néanmoins irréalistes. [Is ont dépassé les capacités des hommes. Mexico
n’a pas été I’Eldorado, et le paradis d’Eden ne se trouvait pas au Venezuela.

24 J. B. METz, «Die Gotteskrise», in Diagnosen zur Zeit, Diisseldorf, Patmos, 1994.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 61

Les Etats-Unis ne sont pas le nouveau monde au sens messianique et I’époque
moderne ne s’est en aucune maniére développée en époque nouvelle et mes-
sianique. La découverte scientifique et la maitrise technique de la nature n’ont
pas fait de I’homme 1’'image de Dieu. Les idées humanitaires de 1’ Aufkldrung
n’ont pas amélioré le genre humain du point de vue moral ni achevé ou
accompli I’histoire. Ces images du monde nouveau et merveilleux, suite i la
fin de I’histoire, n’ont fait qu’augmenter la misére de I’histoire et rapprocher
le genre humain de sa propre fin. Le messianisme du Premier Monde a
engendré des temps apocalyptiques dans le Tiers Monde et dans la nature.
Nous ne savons plus, en définitive, ou le projet du monde moderne nous
conduit. C’est la crise d’orientation dont on parle si souvent. Dans ce projet
modeme, nous ne savons plus si notre «pensée» et notre «travail» dans ce
projet modeme servent la vie ou la mort. C’est la crise du sens fréquemment
invoquée.

1. La régénération de la modernité par I'Esprit de vie

Les visions de la modernité sont des visions impossibles et néanmoins
nécessaires. Par rapport a I’idée humanitaire de la dignité humaine et des droits
de I’homme pour tous, il n’existe qu’une option, la barbarie. A 1'1déal de la
paix perpétuelle, il n’y a qu’une option, la guerre continuelle. En dehors de
la foi en un Dieu unique et de I’espérance de son Royaume, I’option n’est que
le polythéisme et le chaos. Que faut-il donc conserver du projet de la modernité
et que faut-il en rejeter? Que devons-nous réinventer afin que ce projet
n’échoue pas définitivement?

1. L’espoir en Dieu doit étre sans triomphalisme ni millénarisme: le Dieu
de I’époque moderne est «le Dieu qui vient». Le Dieu de la Bible selon le Livre
des promesses et selon le livre de I’Evangile est aussi le Dieu «qui est, qui
était et qui vient» (Apoc. 1,4). Il n’apparaitra dans toute sa divinité que dans
son Royaume. La différence ne git pas dans le contenu, mais dans le lieu: ou
au juste Dieu est-il présent dés maintenant? Ou sommes-nous certains de sa
présence de maniére que nous puissions vivre et agir avec confiance en Dieu
et en nous-mémes? Le messianisme de 1’époque modeme disait: avec Dieu,
nous allons dominer la terre et juger les peuples en compagnie de son Christ.
Ce réve messianique devint le cauchemar des peuples et conduisit 4 ce que
d’aucuns ont appelé le «complexe de Dieu»?’, a savoir I’aboutissement au pur
désespoir par un sentiment de non-maitrise. Ce n’est pas dans notre domina-
tion, mais dans notre espérance que le Dieu qui vient est présent par son esprit

25 H. E. RicHTER, Der Gotteskomplex: die Geburt und die Krise des Glaubens an
die Allmacht des Menschen, Hamburg, Rowohlt, 1980.



62 JURGEN MOLTMANN

vivifiant. Sa grice n’est pas puissante dans notre puissance, mais dans notre
faiblesse, et elle vivifie.

Selon la révélation de Jean, qu’est-ce qui précéde le régne des mille ans
du Christ? La résistance contre «la béte de I’abime» et le grand refus d’offrir
des sacrifices aux idoles et aux lois de «Babylone» ainsi que le refus de
s’enrichir, avec elle, chez les peuples. Avant le millénium, il y a le martyre?S.
Seuls ceux qui souffrent avec le Christ régneront avec lui (2 Tm 2, 12). Le
messianisme de 1’époque moderne a méconnu la présence de 1’avenir divin
dans la souffrance, dans la résistance, dans la persécution et dans le martyre.
D’ou I'image horrible qui déclare «Babylone» comme chrétienne et en fait le
Royaume de mille ans. Que pourrait entendre d’autre un Francis Fukuyama
lorsque, en 1989, aprés 1'écroulement du «réalisme socialiste», il fit de la
transformation de toute chose en marchandise, ainsi que de la démocratie
libérale, la «fin de I’histoire»? Théologiquement, nous devons retourner de
Harmagedon a Golgotha. Christ a remporté la victoire non dans 1’apocalyp-
tique Harmagedon, ainsi que le proclama Carl Schmitt, idéologue du rapport
ami-ennemi, mais sur le lieu historique de Golgotha. La, le Dieu qui vient est
déja présent dans I’histoire.

Ou est Dieu? Ou advient-il dans notre histoire? Avant que son régne
définitif ne commence, le Dieu qui vient est présent dans sa shekhina. Apres
que le premier temple fut détruit en 587 av. J.-C. et qu’Israél fut emmené dans
la captivité babylonienne, la présence de Dieu pouvait-elle continuer a se
manifester encore dans le temple? Une réponse fut: la shekhina du Seigneur
Dieu s’est rendue également en captivité, se solidarisant avec les souffrances
d’Israél. Dieu est le compagnon de route de son peuple, solidaire de ses
souffrances?’. Selon I’Evangile, le Verbe divin et sa sagesse éternelle «s’est
fait chair» en Jésus et «a habité parmi nous» (Jn 1,14). Voila la théologie de
la shekhina du Nouveau Testament. S’il habite parmi nous, il nous accompagne
aussi. S’il nous accompagne sur la route, il souffre également avec nous. S’il
souffre avec nous, il nous donne aussi la certitude de Dieu et de nous-mémes
dans le grand exil de ce monde?®,

Nous ne sommes enclins a reconnaitre Dieu, I’absolu, que dans ce qui nous
ressemble. Ce qui nous ressemble nous confirme; ce qui nous est étranger,
nous désécurise. C’est pourquoi nous aimons ce qui est pareil 4 nous et nous
avons peur de I’étranger. C’est la forme que prend I’autosatisfaction sociale.

%6 Nous devons 4 E. PeTERSON, Theologische Traktate, Miinchen, Késel, 1951,
pp. 165-224, la preuve que «la Révélation secréte» n’a rien a voir avec les spéculations
apocalyptiques effectuées par la théologie de I’histoire du salut, mais qu’elle est «le
livre des martyrs».

27 P. KunN, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen, Miinchen,
Kosel, 1968; A. M. GoLDBERG, Untersuchungen iiber die Vorstellung von der
Schekhinah in der friithen rabbinischen Literatur, Berlin, de Gruyter, 1969.

28 J, MOLTMANN, Jésus, le Messie de Dieu, Paris, Cerf, 1993.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 63

Celle-ci est de type millénariste: Dieu est comme nous — nous sommes comme
Dieu. Nous régnons avec Dieu et Dieu est de notre c6té, coté a qui appartient
la victoire. C’est ainsi que 1I’Amérique a été découverte.

Nous faisons un pas de plus si nous essayons de respecter et de connaitre
Dieu, le Tout-Autre (Karl Barth), dans celui qui est autre et qui nous est
étranger (Emmanuel Lévinas). Nous respectons et reconnaissons les autres et
les étrangers si nous cessons de nous les assimiler et si nous nous ouvrons a
ce qui leur est spécifique, si nous nous entrainons avec eux a former ensemble
la communauté des différents. L’accueil des autres hommes se mue alors en
une forme de justice sociale. Mais cela présuppose un rapport a Dieu, a savoir
que nous nous sachions acceptés et justifiés par Dieu et ce, en tant que ceux
qui sont différents de lui et qui lui sont étrangers.

Nous faisons encore un pas de plus si nous essayons de respecter Dieu
comme victime d’une humanité avide de la domination du monde; et de méme
si nous cherchons a le reconnaitre comme tel parmi les victimes de notre propre
violence. Dieu — la victime dans les victimes: c’est précisément le Dieu
crucifié qui nous regarde dans les yeux muets des enfants de la rue. Quand
I’archevéque Oscar Amulfo Romero a découvert cela, il a résisté — et il fut
assassiné?’.

Dieu est mort — nous 1’avons tué, prétendit Nietzsche. Malheureusement,
il n’a pas vu ol nous tuons Dieu. Nous le tuons lorsque nous faisons de sa
propre image la victime de notre violence. En effet, Dieu est présent dans celui
qui est image de Dieu. Nous tuons Dieu lorsque nous excluons 1’étranger en
le chassant, car Dieu est dans I’étranger. Nous tuons Dieu lorsque nous choi-
sissons la mort a la place de la vie et lorsque nous acceptons, pour sauver notre
vie, la mort de beaucoup d’autres €tres vivants. Dieu est un Dieu vivant. Qui
touche a la vie, touche a la sainteté de Dieu. Qui n’aime pas la vie, n’aime
pas Dieu. Dieu est le Dieu de toute la vie, de toute vie et de la vie commune
a tous™.

2. Le projet moderne pour 1’humanité commencga avec I’affirmation que
«tous les hommes sont égaux et libres» et que «liberté, égalité et fraternité»
vont de pair. Dans les démocraties libérales du monde occidental, nous avons
compris ce que la liberté individuelle signifie & 1’égard du pouvoir étatique.
Par contre, la liberté pour tous les humains, promesse a la fois des droits de
I’homme et du droit constitutionnel, n’est de loin pas réalisée. On aura besoin

2 0. A. RoMERo, Die notwendige Revolution. Mit einem Beitrag von Jon Sobrino
iiber Mirtyrer der Befreiung, Miinchen/Mainz, Kaiser/Griinewald, 1982. Cf. aussi
L’amour vainqueur. Textes de O. A. Romero selectionnés par J. R. Brockman, présen-
tation de Gustavo Gutiérrez, Paris, Cerf, 1990.

3 G. GuTiErrez, Le Dieu de la Vie, Paris, Cerf, 1986; J. MoLT™MANN, Der Geist
des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen, Kaiser, 1991 (trad. en pré-
paration).



64 JURGEN MOLTMANN

de bien des mouvements pour les droits civiques et de bien des mouvements
de libération pour que cette promesse se réalise. Cependant ce projet pour
I’humanité ne prévoit pas le contraire, a savoir que seuls certains humains sont
créés libres alors que les autres ne seraient pas destinés a la liberté. La société
des hommes libres et des non-libres existe encore bien entendu, mais elle n’a
plus de légitimité. Par contre, I’autre vérité est entiérement non réalisée, a
savoir que «tous les humains sont créés égaux». Parce que le socialisme s’était
approprié cette exigence de la modernité et qu’il 1’a si terriblement trahie dans
ses dictatures de parti, personne n’a plus envie aujourd’hui de discuter de
1’égalité de tous les humains, en tout cas pas de 1’égalité économique. Toujours
est-il que, pour I’homme individuel, aucune liberté universelle ne peut exister
sans 1’égalité fondamentale de tous les hommes. Sans égalité, la liberté n’est
pas universalisable. Et sans une certaine égalité, la liberté économique, la
démocratie ne sont pas viables. Mais de quelle égalité parlons-nous?

Le concept social de I'égalité est la justice. Sans conditions sociales et
politiques justes, il n’y a pas de paix entre les humains et les peuples. Le
concept €thique de I’égalité, c’est la solidarité, un amour entre fréres et sceurs
comme I’a expliqué I’humanisme de facon si chrétienne: philadelphia! Est-
ce de I'idéalisme pur? Non, je crois qu’il s’agit 1d d’un pur réalisme pour la
survie de ’humanité. Sans 1’établissement de conditions de vie comparables
dans tous les pays, nous ne serons pas en mesure de stopper les migrations
des réfugiés du XXI° siécle. L’ Allemagne unifiée n’est qu’'un petit exemple:
afin d’empécher des centaines de milliers d’Allemands de I’Est d’émigrer a
I’Ouest, il faut mettre en place les conditions de vie égales a I’Est comme a
I’Ouest. C’est assurément coiliteux, mais c’est possible. La méme chose vaut
pour I’Europe unifiée: afin de stopper les mouvements migratoires de 1’Est
vers 1’Ouest, I’Est doit étre rendu viable. Il n’en va pas autrement dans le
conflit Nord-Sud. Nous ne résisterons pas a la pression des millions de réfugiés
en nous protégeant par des nouveaux rideaux de fer, mais seulement par la
mise en place des conditions de vie analogues aux nétres dans leurs pays
d’origine. La tiche sociale de I’avenir sera 1’égalité. Ce n’est pas I’égalité selon
notre image, mais 1’égalité qui résulte de la reconnaissance de 1’autre et de
la réparation en faveur de nos victimes.

3. Enfin, une révolution écologique de notre société et une «réformation»
écologique de la religion de I’homme modeme nous attend. Pour cela, nous
avons besoin d’une nouvelle architecture théologique. Le monothéisme mo-
derne a désenchanté la nature et 1’a livrée a la mainmise des humains. L’idée
moderne d’humanité s’est en fin de compte développée au détriment des autres
étres vivants: seul I’homme est image de Dieu, car il est appelé a la domination
de la terre. Une nouvelle spiritualité chrétienne redécouvrira I’immanence de
Dieu cachée dans la nature. «Nulle créature n’est si éloignée de Dieu qu’elle
n’en contient pas une trace», disait Thomas d’Aquin. L’Esprit de Dieu main-
tient tout en vie et le Christ cosmique est dans toutes choses. «Enléve une pierre
et tu me trouveras» (Evangile de Thomas). Une doctrine trinitaire chrétienne



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITE 65

nouvelle joindra transcendance et immanence de Dieu, de telle maniére que
la réponse au monothéisme ne soit pas nécessairement le panthéisme. Une
nouvelle anthropologie ni androcentrique ni anthropocentrique libérera les
dimensions de la corporéité et de la sensualité de 1’existence humaine, dimen-
sions refoulées dans le monde moderne. Ainsi cette anthropologie préparera
un chemin a I’'intégration de la culture humaine dans la nature de cette terre,
de I’dme humaine dans le corps et de la raison moderne dans les contextes
plus larges de la sagesse (sophia et phronesis).

Le projet de la civilisation scientifico-technique modemne est devenu le
destin de I’humanité. Nous ne pouvons ni continuer comme jusqu’a maintenant
sans aboutir a la catastrophe universelle, ni nous retirer de ce projet afin que
le monde périsse sans nous. Il ne nous reste que la réformation profonde du
monde moderne avec le but d’opérer un retournement avant qu’il ne soit trop
tard. Inventons a nouveau le monde moderne! Libérons 1’avenir de la violence
qui émane de 1’histoire moderne! Délivrons 1’espérance en tant que catégorie
théologique des ruines de la raison historique modemne ! Des décombres d’un
millénium échoué et de ses dérives sécularisées, nous revisiterons alors 1’es-
chatologie théologique pour en découvrir les horizons transcendants.

(Traduit de I'allemand par Klauspeter Blaser et Nicolas Monnier)



	Le rôle du théologique dans le projet de la modernité

