
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Artikel: Le rôle du théologique dans le projet de la modernité

Autor: Moltmann, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 49-65

LE ROLE DU THEOLOGIQUE
DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ

Jürgen Moltmann1

Résumé

L'auteur donne la synthèse de certains passages de sa récente eschatologie
(voir infra note 12). Il analyse la genèse du monde moderne et relève la
profonde contradiction entre le messianisme de la modernité et ses effets

pervers et véritablement apocalyptiques pour le Tiers Monde, l'écologie et le

rapport à Dieu. Les visions de la modernité étant à la fois impossibles et
nécessaires, des révolutions profondes s'imposent à nos sociétés; il faut
qu'elles réinventent le monde moderne en s'inspirant de la vision du Royaume
de Dieu: reconnaissance de l'autre, égalité et solidarité, immanence cachée
de Dieu dans la nature.

C'est simple mais néanmoins vrai, la théologie n'a qu'un problème: Dieu.
Nous sommes des théologiens en raison de Dieu, sinon nous ne devrions pas
nous appeler ainsi. Dieu constitue notre dignité. Dieu est notre souffrance. Dieu
est notre espérance.

Mais où est Dieu Voici une première réponse : Dieu est le maître
souverain de sa propre existence. C'est pourquoi Dieu n'est pas dans notre
religion, notre culture ou notre Eglise. Dieu est lui-même dans sa présence,
dans sa shekhina (inhabitation terrestre) et dans son Royaume. Nos Eglises,
cultures et religions ne sont dans leur vérité que si elles se tiennent dans la

présence de Dieu. Fondée en Dieu, la théologie est toujours théologie du

Royaume de Dieu. «Toute théologie de la libération saine et féconde est

enracinée dans une théologie du Royaume de Dieu», remarque Gustavo
Gutierrez2, ce qui vaut également pour la théologie politique dans chacune de

ses formes.

1

Ce texte reprend la conférence donnée à l'Université de Lausanne le 13 novembre
1995. Il a paru en version allemande dans Evangelische Theologie 55 (1995), p. 402-
415. La traduction se contente des références données en note par l'auteur (à l'exception
de la note 3 ainsi que, partiellement, de la note 7 ci-dessous) tout en les remplaçant,
le cas échéant, par les titres français.

2 Voir G. Gutierrez, Théologie de la libération, Bruxelles, Lumen Vitae, 1974.

La citation se trouve dans la nouvelle édition allemande de 1992, p. 242.



50 JÜRGEN MOLTMANN

En tant que théologie du Royaume de Dieu, elle doit être théologie
publique, à savoir participation à la chose publique, plainte de Dieu et espérance
de Dieu à la fois publiques, critiques et prophétiques. En raison du Royaume
de Dieu, le caractère public est constitutif de la théologie. La théologie comme
discours public a besoin de la liberté institutionnelle vis-à-vis de l'Eglise ainsi

que d'une place dans la maison publique des sciences. Aujourd'hui, cette
liberté doit être défendue contre l'athéisme et le fondamentalisme3.

En vue d'entreprendre la tâche spécifiquement théologique, et en cela

universelle, du Royaume de Dieu dans le monde moderne, il est nécessaire
de comprendre la théologie qui sous-tend notre monde moderne et d'en saisir
la genèse même, permettant de reconnaître aussi bien sa vitalité que ses

malformations génétiques. En effet, le monde moderne est un enfant de

l'espérance juive et chrétienne. Ainsi, dans une première partie, je parlerai de la
genèse du monde moderne à partir de l'esprit de T espérance messianique.

3 Dans une version antérieure du présent texte, plus étendue et inédite, J. Moltmann
avait ajouté, entre autres, cette explication: «La dissolution de la théologie en sciences
de la religion d'une part, et la récupération ecclésiastique du théologique d'autre part,
expulse aujourd'hui les théologiens des universités. En s'attaquant à la liberté et au
caractère public de la théologie, athées et fondamentalistes ont conclu une alliance qui
est tout sauf sainte. Je me permets une remarque personnelle. La théologie est pour
moi, en effet, une souffrance de Dieu et une passion pour le Royaume divin. Elle est

pour moi une passion messianique parce qu'elle est saisie de la passion du Christ
crucifié. Pour moi, la théologie émane d'une passion divine: c'est la blessure ouverte
de Dieu dans ma vie propre et dans les torturés de ce monde; c'est la plainte de Dieu
de Job; c'est le cri du Christ abandonné sur la croix. Car nous ne sommes pas des

théologiens parce que nous serions particulièrement religieux, mais parce que nous
constatons l'absence de Dieu dans la figure du monde. Nous crions pour sa justice et
nous ne nous résignons pas à la mort en masse sur sa terre. Mais pour moi, la théologie
émane en même temps du désir divin de vivre dont nous faisons l'expérience dans la
présence de l'Esprit vivifiant, pour que nous refusions la résignation et commencions
à aimer la vie d'ici-bas. Ce sont pour moi les deux expériences de Dieu faites par le
Christ: le désir et la douleur de Dieu. De leur tension naît l'espérance du Royaume
dans lequel Dieu est entièrement dans le monde et le monde est entièrement en Dieu.
«Cherchez d'abord le Royaume de Dieu...» - à qui ce commandement s'adresse-t-il
sinon d'abord aux théologiens? - Qu'elle soit conçue comme doctrine de la foi ou

dogmatique ecclésiale, comme théologie de l'espérance ou de la libération, comme
noire ou féministe, la théologie est, par rapport à son horizon ultime et, partant, en sa

première passion, toujours théologie du Royaume de Dieu et donc théologie publique:
discours public en faveur de l'évangile public du Royaume de Dieu. En tant que
théologie du Royaume de Dieu, la théologie elle-même en est une fonction, et elle
forme, dans la communauté de l'Esprit de Dieu, un vis-à-vis indépendant de l'Eglise.
A côté des tâches ecclésiales, la théologie possède un mandat propre du Royaume de

Dieu. La connaissance théologique de Dieu dans l'exil de ce monde est anticipation
de la vision de Dieu dans la patrie du Royaume de Dieu. En tant que fonction du

Royaume à venir, la théologie figure parmi les autres mandats du Royaume: la
politique, la société, l'économie, la culture et la vie personnelle.»



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 51

Le problème du monde moderne ne gît pas dans son pluralisme uniquement,

mais plutôt dans la polarisation modernité - sub-modernité. C'est pourquoi,

dans la deuxième partie, je parlerai de la contradiction entre la modernité
et la sub-modernité ou, autrement dit, des temps finaux du monde moderne.

Enfin, dans une troisième partie, je tenterai de définir à nouveaux frais les
tâches d'une théologie du Royaume de Dieu. Je développerai dans ce cadre
la question de la renaissance du monde à partir de l'Esprit de la vie.

I. La genèse du monde moderne à partir de l'esprit de l'espérance messianique

Les «temps nouveaux» du monde moderne ont, avant l'Aufklärung, au
moins deux origines significatives: 1. la conquista, c'est-à-dire la découverte
et la conquête de l'Amérique dès 1492; 2. la prise de pouvoir scientifico-
technique par l'homme sur la nature.

1. En 1492 fut posé le fondement d'un nouvel ordre mondial, qui est encore
en vigueur aujourd'hui. A ce moment-là, l'Europe, jusque-là périphérique, fut
subitement placée au centre du monde. La date de 1492 symbolise le début
de la prise de pouvoir par les Européens sur les peuples et les continents,
inaugurant, selon Hegel, la naissance de la modernité4. Espagnols et Portugais,
puis Anglais, Hollandais, Français aux Amériques et Russes en Sibérie ont
«découvert», chacun pour soi, un monde nouveau. Que signifie donc «découvrir»?

«Découvrir» est plus que trouver quelque chose de caché; pour celui
qui découvre, il s'agit aussi de s'approprier ce qui est autre et étranger, raison

pour laquelle il revêt le nom de «découvreur». L'Amérique n'a pas été reconnue

comme telle, mais prise et façonnée selon la volonté des «découvreurs»5.

«Amérique» est «une invention de la pensée européenne», remarque l'historien
mexicain Edmundo O'Gorman. Les conquistadores ont trouvé ce qu'ils ont
cherché, car ils l'ont inventé. La vie propre et les cultures des Aztèques et des

Incas n'ont jamais été prises en compte, mais refoulées en tant qu'elles étaient
autres et étrangères, et sacrifiées sur l'autel de la propriété6. Car îles, mon-

4 G. W. F. Heoel, La raison dans l'histoire, Paris, Pion, Union générale d'édition,
1965, p. 242: «L'Amérique est donc le pays de l'avenir où dans les temps futurs se

manifestera [...] la gravité de l'histoire universelle.» L'insignifiance, en 1492, des

peuples européens en comparaison avec l'empire ottoman, l'empire mogol indien et
la Chine, est décrite d'une façon impressionnante par P. Kennedy, Naissance et déclin
des grandes puissances : transformations économiques et conflits militaires entre 1500

et 2000, Paris, Payot, 1991.
5 Je suis ici B. Dietschy, «Die Tücken des Entdeckens. Ernst Bloch, Kolumbus

und die Neue Welt», in: Jahrbuch der Ernst-Bloch-Gesellschaft 1992/93, p. 234-251.
6 A. W. Crosby, Die Früchte des weissen Mannes. Ökologischer Imperialismus

900-1900, Francfort/New York, 1991 (Ecological Imperialism: the Biological Expansion

ofEurope 900-1900, Cambridge, N.Y., 1994); E. Dussel, 1492: L'occultation de

l'autre, Paris, Ed. ouvrières, 1992 (Von der Erfindung Amerikas zur Entdeckung des

Anderen. Ein Projekt der Transmoderne, Düsseldorf, Patmos, 1993).



52 JÜRGEN MOLTMANN

tagnes et rivières avaient bien sûr leurs noms propres indigènes depuis
longtemps. Colomb les a cependant baptisées de noms espagnols et chrétiens.
Nomination signifie prise de possession. La même chose vaut pour l'interdiction

et l'oppression des langues des peuples «découverts». Les mythes du
«domaine sans maître», du «no man's land» et de la «jungle» sont venus
légitimer le vol et les colonisations. Avec la conquête de l'Amérique, le
christianisme européen s'est proposé, lui aussi, la domination du monde. Il n'a
pas conquis les âmes pour l'Evangile, mais pour l'empire chrétien. L'alternative

en matière de décision n'était pas «foi ou non-foi» mais «baptême ou
mort»7.

2. Par ailleurs, la prise de pouvoir de type scientifico-technique sur la
nature fonde elle aussi le nouvel ordre mondial. Durant le siècle qui sépare
Nicolas Copernic et Sir Isaac Newton, les nouveaux savoirs démystifièrent la
nature et lui ôtèrent le mystère divin qui, jusqu'alors, avait été nommé «âme
du monde»8. Ainsi, tous les tabous générant le respect à l'égard de la «Terre-
Mère» et de la Vie (das grosse Leben) tombèrent. Les sciences de la nature
amenèrent la «Terre-Mère avec ses filles» à l'homme, afin de l'installer,
comme le disent Francis Bacon et René Descartes dans leur vocabulaire sexiste

et masculin, comme leur «seigneur et propriétaire». Ici aussi, on fait des

«découvertes» couronnées de surcroît par des prix Nobel. Ce «découvrir» de

type scientifique ne supprime pas seulement notre ignorance, mais établit un

rapport entre les objets et nous-mêmes. Le Novum Organum scientiarum
représente une «ars inveniendi», comme disait Bacon. La raison scientifique est
la raison instrumentale, une raison dont l'intérêt directeur est le profit et la
domination9. Elle a mis à l'écart la raison réceptive, un organe d'écoute et de

7 Voir T. Todorov, La conquête de l'Amérique. La question de l'autre, Paris, Seuil,
1982, p. 69 sq. et 104 sq. ainsi que D. E. Standard, American Holocaust. The Conquest
of the New World, New York/Oxford, Oxford University Press, 1992.

La version étendue du présent texte contient cette précision intéressante:
«Etrangement, la culture européenne est la seule à avoir «découvert» toutes les autres cultures,
elle-même n'ayant été «découverte» par aucune Il n'existe pas d'ethnologie indienne,
chinoise ou africaine sur les tribus européennes. Des pays européens ont souvent été

conquis, mais jamais il n'y eut ces «découvertes» par lesquelles la domination
européenne du monde a commencé et s'est maintenue jusqu'à aujourd'hui. Todorov a décrit
cela très dramatiquement en racontant la rencontre entre Hernan Cortes et Moctecuma :

d'un côté, la raison dominatrice qui se met à la place de l'autre pour se le soumettre
entièrement; de l'autre côté, une raison quasi écologique qui s'interroge sur les
constellations des astres et leur influence sur l'histoire humaine.»

8 Pour cette représentation d'une «âme du monde» voir H. R. Schlette, Weltseele,
Geschichte und Hermeneutik, Frankfurt, 1993; C. Merchant, The Death of Nature.
Women, Ecology and the Scientific Revolution, San Francisco, Harper & Row, 1983.

9 M. Horkheimer/Th. W. Adorno, La dialectique de la raison (1944), Paris,
Gallimard, 1983; M. Horkheimer, Théorie critique: essais, Paris, Payot, 1978;
J.Habermas, Connaissance et intérêt, Paris, Gallimard, 1986.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 53

compréhension, ainsi que la phronesis, plus ancienne, qui définissait la raison
comme sagesse. Selon la Critique de la raison pure de Kant, la raison moderne
n'est capable de comprendre que «ce qu'elle produit d'après son propre
projet», en contraignant la nature de répondre à ses questions (Préface à la 2e éd.).
Cette «contrainte» exercée sur la nature s'appelle «expérimentation»; au
XVIIIe siècle, elle a souvent été comparée à l'Inquisition procédant par la
torture. Jusqu'à aujourd'hui, la devise de Bacon reste en vigueur: «savoir
signifie pouvoir», le savoir scientifique étant pouvoir sur la nature et la vie.
Au moyen des sciences de la nature et de la technique, l'Europe gagna cette
maîtrise savante qui lui permit, grâce aux ressources des mondes colonisés,
de construire sa civilisation mondiale dont l'origine n'est plus reconnaissable

aujourd'hui, puisque le monde est pareil, que l'on se trouve à Francfort,
Chicago ou Singapour. Par la victoire des sciences et de la technique, le
christianisme acquit la réputation d'être la religion du Dieu de la victoire. La
civilisation occidentale victorieuse appela le XIXe siècle «le siècle chrétien».
Une revue portant ce nom - The Christian Century - existe toujours

Quels étaient donc les espoirs motivant les découvertes européennes
modernes? Il s'agissait de la vision dite du Nouveau Monde.

Colomb chercha apparemment aussi bien le jardin divin d'Eden que la cité

d'or, l'Eldorado10. Dieu et l'or furent les forces les plus puissantes de la
conquista11. La cité d'or que Colomb chercha à l'instar d'autres ne dut pas
seulement servir à l'enrichissement personnel. Colomb légitima aussi sa quête
de l'or par la reconquête de Jérusalem et s'appuya sur la prophétie de Joachim
de Flore, assurant que «de l'Espagne viendra celui qui restituera l'arche à Sion».

Jérusalem devait en effet être la capitale du Règne des mille ans. Plus fermement

que d'autres, Colomb crut aussi au paradis terrestre. Lorsqu'il vit ces collines
arrondies qui se trouvent au Venezuela, il s'effraya et écrivit en 1498 «que là

se trouve le paradis terrestre auquel personne ne parvient sinon par la volonté
de Dieu». Il comprit sa mission de manière aussi messianique et apocalyptique

que le firent les nombreux conquérants et colons en Amérique après lui: «le

nouveau ciel et la nouvelle terre», ou comme on aimait dire aux Etats-Unis, «le

nouveau monde»: Novus ordo seclorum, comme on peut le lire sur le sceau des

Etats-Unis. L'Amérique, voilà qui a excité profondément l'imagination utopique
de l'Europe. Les exemples les plus connus sont l'Utopia de Thomas More (1516),

exploitant les récits de voyage d'Amerigo Vespucci, ainsi que la Civitas Solis

de Thomas Campanella (1623), prenant pour modèle l'Etat solaire des Incas.

10 E. Bloch, Le principe espérance, Paris, Gallimard, 1976-1993, vol. 2 (1982),
p. 361 sq. : «L'Eldorado et l'Eden, les utopies géographiques», en particulier p. 392 sq.
Cf. B. Dietschy, op. cit., p. 238 sq., qui décrit ces représentations comme «l'eschatologie

intramondaine de la modernité».
11 G. Gutierrez, Dieu ou l'or des Indes occidentales 1492-1992. Las Casas et la

conscience chrétienne, Paris, Cerf, 1992.



54 JÜRGEN MOLTMANN

Par quelle espérance la civilisation moderne était-elle motivée? Il s'agit
là de la grande idée des Temps modernes.

Le cadre mobilisateur et organisateur, interprétant la prise de pouvoir
répétée de l'Europe sur le monde, réside dans l'attente millénariste que les

saints, lorsque le Christ viendra, régneront avec lui pour une période de mille
ans, qu'ils jugeront avec lui les peuples et que cet empire du Christ sera l'âge
ultime et doré de l'humanité avant la fin du monde12. Il n'est pas besoin de

souligner combien les pères pèlerins et les colons pieux s'établissant au Nord
de l'Amérique et exterminant les Indiens (assimilés aux Amalécites) furent
marqués par ce millénarisme13. Par leur immigration, des peuples européens,

puis asiatiques, ont créé les Etats-Unis; ils ont marqué de leur empreinte la

culture de ce pays, le propulsant au premier rang des pays du monde. Les Afro-
Américains y ont contribué par l'esclavage et la libération dont ils furent
l'objet. Le pays des Indo-Américains, des Euro-Américains, des Afro-Américains,

des Hispano-Américains et des Asio-américains est habité d'une nation

composée d'une multitude de peuples: e pluribus unum. Les Etats-Unis sont
cette tentative unique et moderne d'une représentation universelle de l'humanité,
et pour cette raison même, ils représentent aussi un danger unique14. Aujourd'hui
encore, tout président américain invoque dans son discours inaugural «la foi
messianique de nos pères»; le rôle eschatologique de l'Amérique (the millenial
role ofAmerica) est reconnaissable dans la philosophie politique des Etats-Unis

puisqu'ils sont considérés comme la nation innocente, la nation rédemptrice.
Avec le commencement de la modernité, une vague d'espérance messianique

déferla sur toute l'Europe. Nous la trouvons dans le messianisme juif
du Sabbatai Zwi, dans l'apocalypse puritaine, dans la «théologie prophétique»
du XVIIe siècle ainsi que dans le piétisme allemand (Comenius, Spener,

Bengel, Otinger)15. Des espoirs eschatologiques de type millénariste ont tou-

12 J. Moltmann, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, chap. Ill,
«Geschichtliche Eschatologie», München/Gütersloh, Kaiser, 1995.

13 E. L. TuvESON, Redeemer Nation. The Idea ofAmerica's Millenial Role, Chicago,
University of Chicago Press, 1968; M. D. Bryant D. W. Dayton (éds), The Coming
Kingdom. Essays in American Millenialism and Eschatology, New York, 1983.

14 Le revers du millénarisme américain, l'apocalyptique moderne de la littérature
du dernier jour (doomsday), le montre à l'évidence. A titre d'exemple le bestseller de

Hal Lindsay, L'agonie de notre vieille planète, Braine-L'Alleud, 1976.
15 Voir J. Taubes, Abendländische Eschatologie (1947), München, Matthes &

Seitz, 1991; R. Bauckham, Tudor Apocalypse. Sixteenth Century Apocalyptism,
Millennarism and the English Reformation : From John Bale to John Foxe and Thomas

Brightman, Oxford, 1975. Le livre du rabbin supérieur d'Amsterdam Manasseh ben

Israel (1604-1657), Spes Israelis (1650), eut un effet considérable; celui-ci, dédié au
Lord protecteur du Commonwealth britannique, eut pour résultat la réadmission des

Juifs en Angleterre. Marjorie Reeves, Joachim of Fiore and the Prophetic Future,
London, 1976, montre à quel point le protestantisme anglais et l'Aufklärung anglaise
étaient influencés par l'esprit joachimite.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 55

jours existé dans le christianisme. Mais avec le début de la modernité, un
nouveau mode d'énoncer le temps surgit: maintenant le temps de
l'accomplissement est arrivé. Aujourd?hui cet espoir est réalisable. Sécularisation ne

signifie pas mondanisation, mais au contraire réalisation du religieux. C'est
pourquoi l'époque moderne fut appelée en Allemagne, selon Joachim de Flore,
le «temps nouveau» (Neu-zeii). Après l'Antiquité et le Moyen Age, ce temps
nouveau est l'époque finale (End-zeii) de l'histoire et le troisième âge de

l'Esprit immédiatement divin. Maintenant l'histoire du monde s'achève,
maintenant l'humanité sera parfaite, maintenant commence le progrès dans

tous les domaines. S'il n'y a plus d'option à cette civilisation humanitaire
moderne, alors elle représente de fait la fin de l'histoire, un paradis
posthistorique et anhistorique, la post-histoire16.

Maintenant la domination des saints sur les peuples est réalisée, maintenant
la domination des hommes sur la terre est rétablie. Les sciences de la nature
et la technique restituent aux hommes ce qu'ils avaient perdu à cause du péché

originel, à savoir le dominium terrae (Francis Bacon). Enfin les hommes

parviennent à l'âge adulte, car les Lumières sont «la sortie de l'homme de sa

minorité, dont il est lui-même responsable [...] puisque la cause en réside non
dans un défaut de l'entendement, mais dans un manque de décision et de

courage de s'en servir sans la direction d'autrui» (I. Kant). L'humain est bon
et peut s'améliorer toujours plus. Cet optimisme humanitaire de l'époque des

Lumières a un fondement millénariste: «dans cette époque finale, Satan est

mis en chaînes pour mille ans» afin que le bien puisse se répandre sans

obstacle.
Le texte de Lessing de 1777 sur L'éducation du genre humain devint l'écrit

fondateur de l'Aufklärung allemande. Il est messianique de bout en bout17.

Lessing n'a rien fait de moins que proclamer le troisième âge de l'Esprit et

l'achèvement de l'histoire promis par Joachim de Flore. Il commence avec le

passage de tous les hommes raisonnables d'une foi ecclésiastique uniquement
historique à la foi raisonnable généralisée. C'est en elle que tout homme
reconnaît la vérité et fait le bien par lui-même, sans qu'il ait besoin de conseils

ecclésiastiques, précisément parce qu'il s'agit du bien. Du religieux dessein

salutaire de Dieu, on est passé au progrès de l'histoire. La Révolution française,

avec son pathos humanitaire - «tous les hommes sont créés libres et égaux»

- et avec sa démocratie, devint pour Immanuel Kant le signe de l'histoire

annonçant le développement des hommes pour le meilleur. «On voit, déclara-

t-il, que les philosophes peuvent également avoir leur utopie messianique

16 L. Niethammer, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende Hamburg, Rowohlt,
1989; F. Fukuyama, La fin de l'histoire et le dernier homme, Paris, Flammarion, 1992.

17 Fr. Gerlich, Der Kommunismus als Lehre vom Tausendjährigen Reich,

München, 1921, montre que Lessing a été influencé par le chiliasme pietiste du

philosophe Chr. A. Crusius.



56 JÜRGEN MOLTMANN

(chiliasme)»18. Ce qui, pour Kant, voulait dire «l'union parfaite et civile du

genre humain» en une «société des nations» (foedus amphictyonum) garantissant

la «paix perpétuelle». C'est une idée qui, aujourd'hui, est devenue
incontournable dans les déclarations des droits de l'homme et dans la politique des

Nations Unies en vue de la survie de l'humanité.
Lorsqu'on saisit ce messianisme de la modernité, on comprend pourquoi

pour Kant la question religieuse n'est plus: «qu'est-ce qui nous relie à

l'origine?» ou bien «qu'est-ce qui va me donner la certitude pour l'éternité?», mais

plutôt: «que puis-je espérer?»19. Seul un avenir que l'on peut espérer donne

sens à la vie dans l'histoire et à toutes les expériences et activités historiques.
L'avenir espéré, voilà qui est pour l'époque moderne un nouveau paradigme,
paradigme de la transcendance pour la transfiguration de l'histoire.

II. La contradiction entre modernité et sub-modernité,
ou les temps finaux du monde moderne

Avant de nous précipiter dans la post-modernité, nous qui sommes tant
attirés par la croyance au progrès, il faut nous arrêter un instant et nous rendre

compte des victimes que la modernité fait dans la sub-modernité. La belle
surface messianique de l'histoire a son laid revers apocalyptique, le progrès
victorieux des peuples européens ayant provoqué, au prix de pertes élevées,
la régression d'autres peuples; la mise en place de la culture de la raison
entraîna la soumission des corps, des sentiments et des sens des hommes
modernes. Jamais l'histoire de la réussite du Premier Monde n'a existé sans
l'histoire de la souffrance du Tiers Monde. Il suffit de comparer des dates et
d'établir des synchronies pour s'en rendre compte. Lorsqu'en 1517 Luther
afficha ses thèses réformatrices à l'église du château de Wittenberg et inaugura
ainsi la Réforme en Allemagne, Heman Cortes s'embarquait pour Tenochtitlan
au Mexique; il conquit la cité des Aztèques en 1521, au moment même où

Luther s'écriait devant la diète de Worms: «Me voici. Je ne puis faire
autrement.» Tandis que Lessing et Kant publiaient leurs écrits sur les Lumières,
plus de deux millions d'esclaves noirs étaient vendus annuellement en Afrique
en direction de l'Amérique. La mise en place du monde moderne industriel
s'est toujours faite au détriment de la terre en voie de destruction, comme le

montrent les paysages ravagés dans la région de la Ruhr, en Angleterre cen-

18 I. Kant, «Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolite», 8e

proposition, in I. Kant, Oeuvres philosophiques, Paris, Gallimard, Pléiade, vol. 2, 1985.
19 I. Kant, «Critique de la raison pure», Œuvres philosophiques, vol. 1, Paris,

Gallimard, Pléiade, 1980, p. 1365 (A 804): «Tout intérêt de ma raison (tant spéculatif
que pratique) se concentre dans les trois questions suivantes: Que puis-je savoir? Que
dois-je faire? Que m'est-il permis d'espérer?»



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 57

traie, en Pennsylvanie et en Sibérie. Par conséquent, le progrès du monde
moderne s'est toujours effectué aux dépens d'autres peuples, aux dépens de

la nature et, aujourd'hui, aux dépens aussi des générations futures. Si nous
avions dû payer nous-mêmes les coûts réels, il n'y aurait pas eu de progrès
substantiels.

Le monde moderne n'est composé que pour un tiers par le Premier Monde
moderne, les deux autres tiers représentant le Tiers Monde moderne. Les
Temps nouveaux ont produit les deux : la modernité et la sub-modernité. Mais
parce que les uns existent dans la lumière et les autres dans l'ombre (B. Brecht),
les premiers ne peuvent voir les seconds, à savoir ceux qui vivent dans

l'obscurité. La mémoire des acteurs est toujours courte alors que les souvenirs
des victimes durent longtemps. Pour les peuples opprimés dans les pays du

Tiers Monde, pour la terre exploitée et condamnée au silence, le messianisme
de l'époque moderne n'a jamais été que l'apocalypse de leur destruction. Mais,
parce que les mondes humains divisés sont inséparablement liés et parce
qu'aucune culture humaine ne peut se délier des écosystèmes de la terre

commune, le déclin du Tiers Monde entraîne aussi le déclin du Premier Monde
et la destruction de la terre conduit aussi à la disparition du geme humain.

1. La fin des temps sous l'angle économique

L'existence du Tiers Monde coïncide avec le début du monde moderne.
En effet, c'est l'esclavage en masse des Africains et l'exploitation des richesses
du sol en Amérique qui ont mis à disposition la main-d'œuvre et les capitaux

pour la construction et le progrès du Premier Monde20. Du XVIIe au

XIXe siècle, le commerce triangulaire transcontinental fit la fortune de

l'Europe: des esclaves africains amenés en Amérique, de l'or et de l'argent, puis
du sucre, du coton, du café et du caoutchouc ramenés d'Amérique en Europe,
enfin des produits industriels et des armes exportés en Afrique, et ainsi de suite.

Le capital d'investissement permettant l'industrialisation de l'Europe occidentale

émanait de ce commerce transatlantique de grande envergure. Celui-ci
détruisit les cultures et les empires de l'Afrique occidentale par le commerce
des hommes, puis, par les monocultures, les économies indigènes de subsistance

en Amérique centrale et en Amérique du Sud, sacrifiant ainsi des peuples
entiers sur l'autel du développement européen. Nous en connaissons les

conséquences. D n'y a pas très longtemps que l'exploitation directe de la force

de travail et des ressources naturelles a été remplacée par le service de la dette.

20 A ce sujet, l'ouvrage de E. Galeano, Les veines ouvertes de l'Amérique Latine:
une contre-histoire (Paris, Pion, 1981) demeure fondamental; à propos de l'esclavage,
voir D. P. Mannix et M. Cowley, Black Cargoes. A History of the Atlantic Slave Trade,
New York, 1974.



58 JÜRGEN MOLTMANN

Encore aujourd'hui, les intérêts qui reviennent dans les pays industrialisés
dépassent les investissements dans les pays en voie de développement.
Aujourd'hui cependant, l'automatisation de la production rend l'industrie
progressivement dépendante des salaires et de la main-d'œuvre bon marché
des pays pauvres. Le désintérêt de la part des pays industrialisés pour les pays
d'Afrique et d'Amérique latine va croissant. Le nombre des humains et des

marchés qui ne servent plus à rien augmente. Le Tiers Monde, jadis exploité,
est transformé en arrière-monde superflu et en personnes de trop (surplus
people). Nous voyons les premiers signes de ce chemin menant à l'extermination

dans I'«anarchie en train de venir» (coming anarchy) en Afrique, que
Robert D. Kaplan a décrite de façon si prenante dans un article du Atlantic
Monthly21. Des Etats d'Afrique occidentale se dissolvent et deviennent
ingouvernables. Le monopole policier de l'Etat ne peut être maintenu, la destruction

écologique du pays pousse les gens dans les bidonvilles des grands centres,
la malaria et le sida augmentent le nombre des parias. Une masse énorme de

pauvres va surgir, et se déversera dans les pays riches qui, à leur tour,
s'érigeront en forteresses se protégeant de telles masses par de nouveaux rideaux
de fer: la forteresse Europe, la forteresse Japon, la forteresse Etats-Unis, etc.
Je ne vois pas venir le choc des cultures que Samuel Huntingdon a pronostiqué,
mais plutôt les croisades des pauvres contre les pays riches et la decimation
des personnes en surnombre par la faim et les maladies.

2. La fin des temps écologique

Le début du monde moderne est également le début de «la fin de la
nature»22. Le monde moderne est le résultat de la découverte scientifique
et de la maîtrise technique de la nature; il en vit plus que jamais aujourd'hui.

L'expansion de la civilisation scientifico-technique, telle que nous la
connaissons, conduit à l'extermination de toujours plus d'espèces de plantes
et d'animaux. Lourd de conséquences, l'effet de serre, produit par le gaz
carbonique et le méthane, transformera le climat de la terre dans les décennies
à venir. Le sol est empoisonné par des engrais chimiques et divers pesticides.
Les forêts tropicales sont déboisées, les prairies surexploitées, et les déserts

croissent. La population humaine a quadruplé pendant les 60 dernières années

et comptera au début du troisième millénaire de 8 à 10 milliards d'êtres

21 R. D. Kaplan, «The Coming Anarchy», The Atlantic Monthly, vol. 273, n° 2,
février 1994, p. 44-76.

22 W. Leiss, The Domination ofNature, New York, 1972 ; B. MacKibben, La nature
assassinée, Paris, Presses Pocket, 1992.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 59

humains. Les besoins en ravitaillement et la quantité de déchets augmenteront
proportionnellement. Le taux des citadins augmentera et s'élèvera à 46,6% en
l'an 2000, alors qu'en 1950 il était de 29%. L'écosystème humain s'est
déséquilibré, ce qui, à long terme, conduit à la destruction de la terre et à

l'autodestruction de l'homme. On appelle cette crise lente la «pollution de

l'environnement» et on lui cherche des solutions techniques. Mais à vrai dire
il s'agit d'une crise du grand projet de la civilisation moderne. La destruction
de la nature par les humains est enracinée dans un rapport perturbé de

l'homme à la nature. Si aucune orientation nouvelle des valeurs fondamentales

de cette société ne se dessine, ni un nouveau comportement par rapport
à la nature, ni une nouvelle compréhension de soi de l'être humain, ni encore
un autre système économique, alors l'implosion écologique de la terre peut
facilement être extrapolée des faits et des tendances sous-jacents aux crises
actuelles23.

Quels sont les intérêts et les valeurs qui régissent la civilisation moderne

Manifestement, c'est la volonté de puissance qui pousse les hommes
modernes à prendre le pouvoir sur la nature de la terre ainsi que sur leur propre
corps. La croissance du pouvoir humain et la volonté d'assurer celui-ci
alimentent le progrès qui, économiquement, financièrement et militairement
parlant, est toujours et encore mesuré de façon quantitative et dont le coût
est payé par la nature. La civilisation moderne émanant d'Europe est une
culture de l'expansion aussi bien par rapport à d'autres pays que par rapport
à la nature. Elle s'est perdue, la sagesse de l'auto-limitation et du maintien
des équilibres entre culture et nature que d'autres sociétés anciennes,

prémodernes ou extra-européennes - appelées aujourd'hui «sous-développées»

- ont observée. Elle se perd également dans les peuples qui se sont
fixé pour objectif de parvenir au niveau de vie occidental. Le développement
et l'expansion de cette culture de domination s'accélèrent, et les catastrophes
écologiques augmentent proportionnellement dans tous les pays. A partir de

là, les questions décisives de l'époque actuelle surgissent: la société industrielle

signifie-t-elle nécessairement la «fin de la nature» ou la nature doit-
elle être protégée contre cette société? La biosphère est-elle la base

indispensable de la technosphère humaine ou celle-ci peut-elle être élargie de

manière que la biosphère jusqu'ici connue, devienne superflue? Devons-

nous protéger la nature des interventions humaines au profit d'elle-même ou

faut-il transformer la terre en un monde artificiel à l'image d'un bateau

spatial, monde dans lequel pourraient exister des êtres humains produits par
des manipulations génétiques?

23 Pour un pronostic totalement pessimiste, voir G. Fuller, Das Ende. Von der

heiteren Hoffnungslosigkeit im Angesicht der ökologischen Katastrophe, Leipzig,
Ammann, 1993.



60 JÜRGEN MOLTMANN

3. La crise de Dieu

Il est compréhensible que face aux contradictions du monde moderne, les

hommes fassent l'expérience de crises profondes de la foi24. La confiance dans
le temps présent se perd quand on ne sait plus si un avenir nous est réservé.
La confiance par rapport à la nature s'écroule lorsque la terre se transforme
en poubelle. La foi en l'homme est détruite par les meurtres collectifs dans
leurs formes actuelles. Je ne pense pas simplement aux désécurisations
religieuses. Des offres de sécurisation religieuse existent en grand nombre. Je

pense plutôt et plus profondément à la perte de la certitude de Dieu et de soi.

Friedrich Nietzsche l'avait déjà exprimé en 1886 de façon prophétique et
pathétique en disant: «L'événement récent le plus important: Dieu est mort.»
La génération de nos pères l'a vécu dans la première guerre mondiale au cours
de laquelle les peuples européens les plus avancés ont passé à la boucherie.
Ma génération en a fait l'expérience par les atrocités indicibles et par la

responsabilité insupportable d'Auschwitz où des millions de juifs et d'autres

personnes ont été éliminés de façon quasi industrielle dans les chambres à gaz.
Aujourd'hui, nous nous demandons si notre progrès vaut vraiment le nombre
des victimes dans les pays du Sud. Les fondateurs de la modernité pensaient
à une nouvelle ère glorieuse pour tout le genre humain, mais nous survivons
dans des forteresses au milieu d'un océan de misère massive. Ils croyaient que
tous les humains étaient créés libres et égaux, mais nous savons que notre style
de vie moderne n'est pas universalisable. A l'anarchie croissante dans le Tiers
Monde correspond l'apathie croissante dans le Premier Monde. Notre
indifférence vis-à-vis des plus défavorisés et humiliés est l'expression même de

notre «froideur envers Dieu» (Gotteskälte). Le cynisme des manipulateurs
modernes est l'expression du mépris de Dieu. Nous avons perdu Dieu, Dieu
nous a quittés, et c'est pourquoi nous ne nous soucions ni de la douleur que
nous avons provoquée chez les autres, ni des dettes que nous léguons aux
générations futures. Bien entendu, nous réalisons cela, mais cela ne nous
touche pas. Nous sommes comme paralysés. Le savoir ne se manifeste plus
comme pouvoir, mais révèle notre impuissance. Puisque cette apathie croissante

ne se limite pas aux protestants ou aux catholiques, aux chrétiens ou aux
musulmans, aux Européens ou aux non-Européens, mais se généralise de plus
en plus, elle est probablement fondée dans un éloignement objectif de Dieu :

Dieu cache son visage et se tient loin de nous.
Les grands rêves de l'humanité qui ont accompagné les découvertes et les

projets du monde moderne dès le début ont certes été des rêves nécessaires,
mais néanmoins irréalistes. Ils ont dépassé les capacités des hommes. Mexico
n'a pas été l'Eldorado, et le paradis d'Eden ne se trouvait pas au Venezuela.

J. B. Metz, «Die Gotteskrise», in Diagnosen zur Zeit, Düsseldorf, Patmos, 1994.



LE ROLE DU THÉOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNTTÉ 61

Les Etats-Unis ne sont pas le nouveau monde au sens messianique et l'époque
moderne ne s'est en aucune manière développée en époque nouvelle et
messianique. La découverte scientifique et la maîtrise technique de la nature n'ont
pas fait de l'homme l'image de Dieu. Les idées humanitaires de l'Aufklärung
n'ont pas amélioré le genre humain du point de vue moral ni achevé ou
accompli l'histoire. Ces images du monde nouveau et merveilleux, suite à la
fin de l'histoire, n'ont fait qu'augmenter la misère de l'histoire et rapprocher
le genre humain de sa propre fin. Le messianisme du Premier Monde a

engendré des temps apocalyptiques dans le Tiers Monde et dans la nature.
Nous ne savons plus, en définitive, où le projet du monde moderne nous
conduit. C'est la crise d'orientation dont on parle si souvent. Dans ce projet
moderne, nous ne savons plus si notre «pensée» et notre «travail» dans ce

projet moderne servent la vie ou la mort. C'est la crise du sens fréquemment
invoquée.

HI. La régénération de la modernité par l'Esprit de vie

Les visions de la modernité sont des visions impossibles et néanmoins
nécessaires. Par rapport à l'idée humanitaire de la dignité humaine et des droits
de l'homme pour tous, il n'existe qu'une option, la barbarie. A l'idéal de la

paix perpétuelle, il n'y a qu'une option, la guerre continuelle. En dehors de

la foi en un Dieu unique et de l'espérance de son Royaume, l'option n'est que
le polythéisme et le chaos. Que faut-il donc conserver du projet de la modernité
et que faut-il en rejeter? Que devons-nous réinventer afin que ce projet
n'échoue pas définitivement?

1. L'espoir en Dieu doit être sans triomphalisme ni millénarisme: le Dieu
de l'époque moderne est «le Dieu qui vient». Le Dieu de la Bible selon le Livre
des promesses et selon le livre de l'Evangile est aussi le Dieu «qui est, qui
était et qui vient» (Apoc. 1,4). Il n'apparaîtra dans toute sa divinité que dans

son Royaume. La différence ne gît pas dans le contenu, mais dans le lieu : où

au juste Dieu est-il présent dès maintenant? Où sommes-nous certains de sa

présence de manière que nous puissions vivre et agir avec confiance en Dieu

et en nous-mêmes? Le messianisme de l'époque moderne disait: avec Dieu,

nous allons dominer la terre et juger les peuples en compagnie de son Christ.
Ce rêve messianique devint le cauchemar des peuples et conduisit à ce que
d'aucuns ont appelé le «complexe de Dieu»25, à savoir l'aboutissement au pur
désespoir par un sentiment de non-maîtrise. Ce n'est pas dans notre domination,

mais dans notre espérance que le Dieu qui vient est présent par son esprit

25 H. E. Richter, Der Gotteskomplex: die Geburt und die Krise des Glaubens an
die Allmacht des Menschen, Hamburg, Rowohlt, 1980.



62 JÜRGEN MOLTMANN

vivifiant. Sa grâce n'est pas puissante dans notre puissance, mais dans notre
faiblesse, et elle vivifie.

Selon la révélation de Jean, qu'est-ce qui précède le règne des mille ans
du Christ? La résistance contre «la bête de l'abîme» et le grand refus d'offrir
des sacrifices aux idoles et aux lois de «Babylone» ainsi que le refus de

s'enrichir, avec elle, chez les peuples. Avant le millénium, il y a le martyre25.
Seuls ceux qui souffrent avec le Christ régneront avec lui (2 Tm 2, 12). Le
messianisme de l'époque moderne a méconnu la présence de l'avenir divin
dans la souffrance, dans la résistance, dans la persécution et dans le martyre.
D'où l'image horrible qui déclare «Babylone» comme chrétienne et en fait le

Royaume de mille ans. Que pourrait entendre d'autre un Francis Fukuyama
lorsque, en 1989, après l'écroulement du «réalisme socialiste», il fit de la
transformation de toute chose en marchandise, ainsi que de la démocratie

libérale, la «fin de l'histoire»? Théologiquement, nous devons retourner de

Harmagedon à Golgotha. Christ a remporté la victoire non dans l'apocalyptique

Harmagedon, ainsi que le proclama Carl Schmitt, idéologue du rapport
ami-ennemi, mais sur le lieu historique de Golgotha. Là, le Dieu qui vient est

déjà présent dans l'histoire.
Où est Dieu? Où advient-il dans notre histoire? Avant que son règne

définitif ne commence, le Dieu qui vient est présent dans sa shekhina. Après

que le premier temple fut détruit en 587 av. J.-C. et qu'Israël fut emmené dans

la captivité babylonienne, la présence de Dieu pouvait-elle continuer à se

manifester encore dans le temple? Une réponse fut: la shekhina du Seigneur
Dieu s'est rendue également en captivité, se solidarisant avec les souffrances
d'Israël. Dieu est le compagnon de route de son peuple, solidaire de ses

souffrances27. Selon l'Evangile, le Verbe divin et sa sagesse éternelle «s'est
fait chair» en Jésus et «a habité parmi nous» (Jn 1,14). Voilà la théologie de

la shekhina du Nouveau Testament. S'il habite parmi nous, il nous accompagne
aussi. S'il nous accompagne sur la route, il souffre également avec nous. S'il
souffre avec nous, il nous donne aussi la certitude de Dieu et de nous-mêmes
dans le grand exil de ce monde28.

Nous ne sommes enclins à reconnaître Dieu, l'absolu, que dans ce qui nous
ressemble. Ce qui nous ressemble nous confirme; ce qui nous est étranger,

nous désécurise. C'est pourquoi nous aimons ce qui est pareil à nous et nous

avons peur de l'étranger. C'est la forme que prend l'autosatisfaction sociale.

26 Nous devons à E. Peterson, Theologische Traktate, München, Kösel, 1951,

pp. 165-224, la preuve que «la Révélation secrète» n'a rien à voir avec les spéculations
apocalyptiques effectuées par la théologie de l'histoire du salut, mais qu'elle est «le
livre des martyrs».

27 P. Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen, München,
Kösel, 1968; A. M. Goldberg, Untersuchungen über die Vorstellung von der
Schekhinah in der frühen rabbinischen Literatur, Berlin, de Gruyter, 1969.

28 J. Moltmann, Jésus, le Messie de Dieu, Paris, Cerf, 1993.



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 63

Celle-ci est de type millénariste: Dieu est comme nous - nous sommes comme
Dieu. Nous régnons avec Dieu et Dieu est de notre côté, côté à qui appartient
la victoire. C'est ainsi que l'Amérique a été découverte.

Nous faisons un pas de plus si nous essayons de respecter et de connaître
Dieu, le Tout-Autre (Karl Barth), dans celui qui est autre et qui nous est
étranger (Emmanuel Lévinas). Nous respectons et reconnaissons les autres et
les étrangers si nous cessons de nous les assimiler et si nous nous ouvrons à

ce qui leur est spécifique, si nous nous entraînons avec eux à former ensemble
la communauté des différents. L'accueil des autres hommes se mue alors en
une forme de justice sociale. Mais cela présuppose un rapport à Dieu, à savoir

que nous nous sachions acceptés et justifiés par Dieu et ce, en tant que ceux
qui sont différents de lui et qui lui sont étrangers.

Nous faisons encore un pas de plus si nous essayons de respecter Dieu
comme victime d'une humanité avide de la domination du monde; et de même
si nous cherchons à le reconnaître comme tel parmi les victimes de notre propre
violence. Dieu - la victime dans les victimes: c'est précisément le Dieu
crucifié qui nous regarde dans les yeux muets des enfants de la rue. Quand
l'archevêque Oscar Arnulfo Romero a découvert cela, il a résisté - et il fut
assassiné29.

Dieu est mort - nous l'avons tué, prétendit Nietzsche. Malheureusement,
il n'a pas vu où nous tuons Dieu. Nous le tuons lorsque nous faisons de sa

propre image la victime de notre violence. En effet, Dieu est présent dans celui
qui est image de Dieu. Nous tuons Dieu lorsque nous excluons l'étranger en
le chassant, car Dieu est dans l'étranger. Nous tuons Dieu lorsque nous
choisissons la mort à la place de la vie et lorsque nous acceptons, pour sauver notre
vie, la mort de beaucoup d'autres êtres vivants. Dieu est un Dieu vivant. Qui
touche à la vie, touche à la sainteté de Dieu. Qui n'aime pas la vie, n'aime

pas Dieu. Dieu est le Dieu de toute la vie, de toute vie et de la vie commune
à tous30.

2. Le projet moderne pour l'humanité commença avec l'affirmation que
«tous les hommes sont égaux et libres» et que «liberté, égalité et fraternité»

vont de pair. Dans les démocraties libérales du monde occidental, nous avons

compris ce que la liberté individuelle signifie à l'égard du pouvoir étatique.
Par contre, la liberté pour tous les humains, promesse à la fois des droits de

l'homme et du droit constitutionnel, n'est de loin pas réalisée. On aura besoin

29 O. A. Romero, Die notwendige Revolution. Mit einem Beitrag von Jon Sobrino
über Märtyrer der Befreiung, München/Mainz, Kaiser/Grünewald, 1982. Cf. aussi

L'amour vainqueur. Textes de O. A. Romero sélectionnés par J. R. Brockman, présentation

de Gustavo Gutierrez, Paris, Cerf, 1990.

30 G. Gutierrez, Le Dieu de la Vie, Paris, Cerf, 1986; J. Moltmann, Der Geist
des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München, Kaiser, 1991 (trad, en

préparation).



64 JÜRGEN MOLTMANN

de bien des mouvements pour les droits civiques et de bien des mouvements
de libération pour que cette promesse se réalise. Cependant ce projet pour
l'humanité ne prévoit pas le contraire, à savoir que seuls certains humains sont
créés libres alors que les autres ne seraient pas destinés à la liberté. La société
des hommes libres et des non-libres existe encore bien entendu, mais elle n'a
plus de légitimité. Par contre, l'autre vérité est entièrement non réalisée, à

savoir que «tous les humains sont créés égaux». Parce que le socialisme s'était
approprié cette exigence de la modernité et qu'il l'a si terriblement trahie dans

ses dictatures de parti, personne n'a plus envie aujourd'hui de discuter de

l'égalité de tous les humains, en tout cas pas de l'égalité économique. Toujours
est-il que, pour l'homme individuel, aucune liberté universelle ne peut exister
sans l'égalité fondamentale de tous les hommes. Sans égalité, la liberté n'est
pas universalisable. Et sans une certaine égalité, la liberté économique, la
démocratie ne sont pas viables. Mais de quelle égalité parlons-nous?

Le concept social de l'égalité est la justice. Sans conditions sociales et

politiques justes, il n'y a pas de paix entre les humains et les peuples. Le
concept éthique de l'égalité, c'est la solidarité, un amour entre frères et sœurs

comme l'a expliqué l'humanisme de façon si chrétienne: Philadelphia! Est-

ce de l'idéalisme pur? Non, je crois qu'il s'agit là d'un pur réalisme pour la
survie de l'humanité. Sans l'établissement de conditions de vie comparables
dans tous les pays, nous ne serons pas en mesure de stopper les migrations
des réfugiés du XXIe siècle. L'Allemagne unifiée n'est qu'un petit exemple:
afin d'empêcher des centaines de milliers d'Allemands de l'Est d'émigrer à

l'Ouest, il faut mettre en place les conditions de vie égales à l'Est comme à

l'Ouest. C'est assurément coûteux, mais c'est possible. La même chose vaut

pour l'Europe unifiée: afin de stopper les mouvements migratoires de l'Est
vers l'Ouest, l'Est doit être rendu viable. Il n'en va pas autrement dans le
conflit Nord-Sud. Nous ne résisterons pas à la pression des millions de réfugiés
en nous protégeant par des nouveaux rideaux de fer, mais seulement par la
mise en place des conditions de vie analogues aux nôtres dans leurs pays
d'origine. La tâche sociale de l'avenir sera l'égalité. Ce n'est pas l'égalité selon

notre image, mais l'égalité qui résulte de la reconnaissance de l'autre et de

la réparation en faveur de nos victimes.

3. Enfin, une révolution écologique de notre société et une «reformation»
écologique de la religion de l'homme moderne nous attend. Pour cela, nous
avons besoin d'une nouvelle architecture théologique. Le monothéisme
moderne a désenchanté la nature et l'a livrée à la mainmise des humains. L'idée
moderne d'humanité s'est en fin de compte développée au détriment des autres
êtres vivants: seul l'homme est image de Dieu, car il est appelé à la domination
de la terre. Une nouvelle spiritualité chrétienne redécouvrira l'immanence de

Dieu cachée dans la nature. «Nulle créature n'est si éloignée de Dieu qu'elle
n'en contient pas une trace», disait Thomas d'Aquin. L'Esprit de Dieu maintient

tout en vie et le Christ cosmique est dans toutes choses. «Enlève une pierre
et tu me trouveras» (Evangile de Thomas). Une doctrine trinitaire chrétienne



LE ROLE DU THEOLOGIQUE DANS LE PROJET DE LA MODERNITÉ 65

nouvelle joindra transcendance et immanence de Dieu, de telle manière que
la réponse au monothéisme ne soit pas nécessairement le panthéisme. Une
nouvelle anthropologie ni androcentrique ni anthropocentrique libérera les

dimensions de la corporéité et de la sensualité de l'existence humaine, dimensions

refoulées dans le monde moderne. Ainsi cette anthropologie préparera

un chemin à l'intégration de la culture humaine dans la nature de cette terre,
de l'âme humaine dans le corps et de la raison moderne dans les contextes

plus larges de la sagesse (sophia et phronesis).
Le projet de la civilisation scientifico-technique moderne est devenu le

destin de l'humanité. Nous ne pouvons ni continuer comme jusqu'à maintenant

sans aboutir à la catastrophe universelle, ni nous retirer de ce projet afin que
le monde périsse sans nous. U ne nous reste que la réformation profonde du

monde moderne avec le but d'opérer un retournement avant qu'il ne soit trop
tard. Inventons à nouveau le monde moderne Libérons l'avenir de la violence

qui émane de l'histoire moderne! Délivrons l'espérance en tant que catégorie

théologique des ruines de la raison historique moderne Des décombres d'un
millénium échoué et de ses dérives sécularisées, nous revisiterons alors

l'eschatologie théologique pour en découvrir les horizons transcendants.

(Traduit de l'allemand par Klauspeter Blaser et Nicolas Monnier)


	Le rôle du théologique dans le projet de la modernité

