Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 7 mai 1994 : suivre une
régle : Wittgenstein et les sciences cognitive

Autor: Pinkas, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 1-25

Société romande de philosophie

Séance du 7 mai 1994

SUIVRE UNE REGLE:
WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES

DANIEL PINKAS

Resumeée

Les sciences cognitives devraient-elles tenir compte des remarques de
Wittgenstein sur la notion de régle ? J"aborde cette question par le biais d un
examen du paradoxe sceptique que Kripke attribue a Wittgenstein. Les prin-
cipales solutions a ce paradoxe sont passées en revue et critiquées. Une
attention particuliére est accordée aux solutions de type téléologique et
computationnaliste que I on peut tirer de postulats en vigueur dans les sciences
cognitives. Aprés avoir contesté l'interprétation de Kripke, je m’efforce de
caractériser la conception de la «force de la régle» que Wittgenstein propose.
Cette conception a des conséquences antithéoriques.

Un des problemes centraux dont traitent les remarques de Wittgenstein sur
ce qu’est suivre une régle est celui que pose «l’asymétrie entre 1’enseignement
et ’apprentissage»': si ['apprentissage doit se faire nécessairement sur la base
d’exemples et d’exercices limités dans le temps et quant au nombre, la compré-
hension a laquelle aboutit I’enseignement s’étend ou parait s’étendre au-dela
de tout exemple et de tout exercice’. On pourrait s’attendre a ce qu’il existe
une meilleure explication de la capacité acquise par I’éleve lorsqu’il a compris
ce que le maitre attendait de lui et qu’il devient capable de prendre le relais
que celle qui se réduit a la constatation, métaphorique et peu informative, que
I’enseignement «donné» par 1'un, a été «recu» par I'autre. Ce probléme est
précisément celui que Chomsky a nommé «le probléme de la pauvreté du
stimulus» ou encore «le probléeme de Platon», dont la prise en considération
est ce qui caractérise, selon lui, au niveau le plus général, la «nouvelle ap-
proche» en grammaire, a savoir: comment rendre compte «de la richesse, de

U'S. CaviLL, The Claim of Reason, Oxford, Oxford University Press, 1979, p. 112.
Sauf mention contraire, les traductions ont été effectuées par mes soins.

2 Cf. L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 209.



2 DANIEL PINKAS

la complexité et de la spécificité des connaissances partagées, compte tenu du
fait que les données disponibles sont limitées» 7

Le probleme de I'asymétrie entre enseignement et apprentissage se pose
¢videmment de maniére particuliecrement aigué a propos de I’acquisition d’une
premicre langue par I'enfant, étant donné que la tache a accomplir parait, dans
ce cas, éminemment disproportionnée aux moyens dont celui-ci dispose. Ce
que I'enfant apprend est, en un certain sens, nécessairement quelque chose de
fini mais aussi, en un autre sens, quelque chose d’illimité (la capacité de
comprendre et de «générer» un nombre indéfini de phrases de la langue). Dés
lors, la forme générale de la solution proposée au «probleme de Platon» tel
qu’il se présente dans le domaine de I’acquisition du langage est que le locuteur
a acquis ou avait déja, une appréhension implicite de divers principes cons-
tructionnels ou regles récursives du langage dont la connaissance explique la
capacité problématique de créativité linguistique.

Une question que 1’on peut se poser est de savoir si ce genre de solution
au «probleme de Platon» ne coincide pas avec I'une ou l’autre des pseudo-
solutions que Wittgenstein a considérées comme intrinsequement incapables,
en raison de leur vacuité et de leur caractére parasitaire par rapport a une simple
description de faits incontestés, d’expliquer ou de justifier notre certitude et
notre confiance que nos pratiques (linguistiques, arithmétiques, sociales)
n’'iront pas a la dérive sur des points centraux et élémentaires. En cas de
réponse affirmative, il est vraisemblable que les notions de regle, de compé-
tence et de connaissance tacite employées dans le «mentalisme sophistiqué»
que I’on associe aux travaux de Chomsky et de Fodor devraient étre, comme
le pense Kripke, «sérieusement réexaminées»*.

Quant a I’'incidence des considérations de Wittgenstein au sujet des regles
sur d’autres domaines des sciences cognitives, I’hétérogénéité des théories que
ce terme recouvre suffit a rendre tout verdict général dangereux et, a 1’heure
qu’il est, prématuré. Jusqu'a une date relativement récente, la plupart des
théoriciens de la signification, des linguistes et des psychologues se désintéres-
saient de ce que Wittgenstein pouvait éventuellement avoir a dire sur les
présuppositions conceptuelles de leurs disciplines respectives, sous prétexte
que ses réflexions avaient €té suscitées par des conceptions (behavioristes,
Gestaltistes) tenues aujourd’hui pour dépassées. La situation, notamment
depuis la publication du Wittgenstein on Rules and Private Language de
Kripke, semble avoir évolué’. Faut-il en conclure que les tenants de

3 N. Cuomsky, Knowledge of Language, New York, Praeger Publishers, 1986, p. 7.

4 S, Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, Cambridge, Mass.,
Harvard University Press, 1982, note 22, p. 30-31.

% Plusieurs indices, en tout cas, le suggérent. Chomsky, par exemple, a reconnu
I’'importance des «problemes wittgensteiniens», tout en soutenant que le paradoxe
sceptique relatif aux regles que Kripke attribue a Wittgenstein admet une «solution
directe» (cf. op. cit., p. 223). Par ailleurs, les chercheurs en Intelligence Artificielle se



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 3

I’«approche scientifique» ont désormais assimilé les arguments de Wittgen-
stein, mais n’ont pas €té convaincus (puisqu’ils persistent dans leurs efforts
pour résoudre empiriquement des problemes dont 1'existence méme aurait
vraisemblablement été considérée par Wittgenstein comme le fruit de confu-
sions conceptuelles)? Ou bien 1'étude des Recherches philosophigues recele-
t-elle, comme le suggere Crispin Wright, des «bombes philosophiques» qui
n’ont pas encore €té déclenchées, simplement en raison du caractére insuffi-
samment profond de nos excavations?°®

Il est certain, en tout cas, que lorsque l'on voit un cognitiviste de la
premiere heure comme George Miller avouer candidement qu’«en dépit de
notre recours de plus en plus fréquent a des regles en tant qu’explications de
la pensée et du comportement, [il] ne connait aucun compte rendu clair de ce
que sont les régles et de comment elles fonctionnent»’, on ne peut manquer
de se dire que la confrontation avec la pensée de Wittgenstein risque bien de
constituer, pour ces disciplines, une épreuve déterminante.

1. Le paradoxe de Kripke-Wittgenstein

Ce que Kripke a nommé le «paradoxe de Wittgenstein» constitue une
radicalisation et une extension du «probléme de Platon»: méme en supposant
un enseignement aussi explicite et pointilleux, et un objet d’enseignement
aussi ¢élémentaire qu’on voudra, la question de la conformité réelle de 1’ap-
plication singuliere d’une régle par rapport a «ce que la regle dit de faire»
parait toujours pouvoir se poser (théoriquement sinon en pratique). En effet,
différentes interprétations de ce que signifie «faire la méme chose» dans un
cas particulier sont toujours en principe compatibles avec différentes formu-
lations de la régle. Aucune formulation d’une régle n’exclut la possibilité
d’une mauvaise compréhension de celle-ci; et essayer d’exclure cette possi-
bilité en s’appuyant sur une régle pour I'interprétation de la régle nous entraine
dans une régression a I’infini, car ce qui est vrai de la régle a interpréter 1’est
aussi de la régle qui interpréte®. Comme I’écrit Wittgenstein dans sa Gram-
maire philosophique:

sont attelés a la résolution du «Probléme du Cadre» («frame problem») et les cons-
tructeurs de théories du contenu des représentations internes a celle du «Probleme de
la disjonction», qui sont des problémes présentant un «air de famille» frappant avec
le paradoxe sceptique de Kripke-Wittgenstein.

® C. WrigHT, «Critical Notice of C. McGinn’s “Wittgenstein on Meaning™», Mind,
vol. XCVIII, 1985, p. 298.

7 Cité par M.D. Roor, «Language, Rules and Complex Behavior» in Minnesota
Studies in the Philosophy of Science, VII, 1975, p. 322.

8 Cf. L. WITTGENSTEIN, op. cit., § 86.



4 DANIEL PINKAS

Et pourtant une interprétation est bien quelque chose qui est donné dans le
signe, c’est cette interprétation par opposition a une autre (qui est différente). Et
si on disait: toute proposition demande une interprétation, cela signifierait: sans
additif, une proposition ne peut étre comprise. Naturellement, il arrive que j'inter-
préte des signes [...] mais pas toutes les fois que je comprends un signe’.

Dans son exposé du «paradoxe», Kripke s appuie sur le début du paragra-
phe 201 des Recherches Philosophiques: «ceci était notre paradoxe: aucune
maniere de faire ne peut étre déterminée par une régle car toute maniere de
faire peut €tre mise en accord avec la regle». Comme Wittgenstein, il déve-
loppe le probleme, qui est un probleme général concernant toute signification
et toute formation de concept, a I’aide d’un exemple mathématique. Il part de
ce qu’on pourrait appeler la représentation standard de ce en quoi consiste le
fait de savoir additionner: il existe une fonction (1’addition) définie pour tout
couple d’entiers positifs et dénotée par le signe «+» ; savoir additionner, ¢’est
avoir compris, aprés un nombre fini d’applications, la régle qui détermine la
réponse a un nombre indéfini d’additions nouvelles. La compréhension qui
s’est mise en place a un moment du passé sur la base des cas rencontrés regle
un nombre indéfini de cas encore non rencontrés.

Puisque je n’ai effectué qu'un nombre fini d’additions, il en existe néces-
sairement que je n’ai encore jamais effectuées (Kripke choisit arbitrairement
I’exemple «68 + 57»). J'effectue donc cette addition et j’obtiens le résultat
correct («125»). Je soumets ce résultat a un sceptique qui suggere qu’étant
donné la maniere dont j’ai employé le signe «+» par le passé, j’aurais tout aussi
bien pu répondre «5». Qu’est-ce qui me rend si sir, demande-t-il, que le signe
«+» tel que je I'ai compris et employé par le passé dénote la fonction qui donne
la valeur 125 lorsqu’on I'applique aux arguments 68 et 577 Par hypothese,
je n’ai pu m’indiquer a moi-méme que 125 était le résultat de cette addition
particuliere. Peut-étre ai-je employ€ le signe «+» dans le passé avec I’intention
de dénoter non pas la fonction «plus», mais la fonction «quus» (la
«quaddition») symbolisée par @, et définie ainsi:

x @y=x+ysixyplus petit que 57
= 5, dans tous les autres cas.

Le sceptique concédera que son hypothese est parfaitement bizarre, tota-
lement dénuée de plausibilité, etc.; mais il nous met au défi de citer un fait
quelconque se rapportant a mon comportement, mes €tats mentaux ou mes
intentions passés, qui la réfute et justifie la réponse «125» pour «68 + 57».
Tous les faits de cette espece ne sont-ils pas compatibles avec I’hypothése que
j’ai toujours voulu dire la «quaddition» lorsque j'employais le signe «+» et

9 L. WITTGENSTEIN, Grammaire philosophique, tr. fr. M.-A. Lescourret, Paris, Galli-
mard, 1980, p. 55-56.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 5

que, lorsque j'ai répondu «125», j’ai brusquement et inexpliquablement
modifié mon usage antécédent ? Le probleme est que «quoi que je fasse, cela
est, sous quelque interprétation, en accord avec la régle»'?.

La stratégie argumentative générale que Kripke trouve — ou croit trouver
— chez Wittgenstein est la suivante: la conclusion, c’est qu’il n’existe pas de
faits (pas de ‘fact of the matter’) me concernant, qui distingue le cas ou, en
employant le signe «+», je veux dire une certaine fonction bien définie, du
cas ol je ne veux rien dire du tout. L argument en faveur de cette thése radicale
procede par élimination: tous les types de faits potentiellement pertinents pour
la détermination de ce en quoi consiste [’application correcte d’une regle sont
passés en revue et €cartés en faisant état de I’absence des caractéristiques qui
seraient nécessaires a cet effet. Il s’agit, pour I’essentiel, de faits relatifs a
I'usage passé de la régle, de faits relatifs aux expériences mentales qualitatives
accompagnant 1’application de la regle, et de faits relatifs aux dispositions qu’a
le sujet a appliquer la régle de telle ou telle facon.

Kripke releve qu’une réaction fréquente au paradoxe est de tenir son
surgissement pour une conséquence d’une conception inepte de ce en quoi
consiste la compréhension que j’ai acquise lorsque j’ai appris 2 additionner'!,
Celle-ci n’est pas adéquatement représentée par une liste finie d’exemples
suivie d’une clause d’extrapolation. En fait, on a envie de dire que j’ai appris
a additionner lorsque j’ai intériorisé une regle ou un algorithme pour I’addition
qui sont clairement incompatibles avec I’hypothese du sceptique (par exemple,
la procédure du dénombrement : pour additionner x et y, prenez un tas de billes;
comptez x billes et réservez-les ; comptez y billes et faites de méme; reunissez
les deux tas et comptez le nombre total de billes; le résultat est x + y).
Cependant, observe Kripke,

en dépit de la plausibilité initiale de cette objection, la réponse du sceptique n’est
que trop évidente. Certes, si mon usage du mot ‘compter’, dans le passé, se référait
a I'action de compter [...] alors “plus’ doit avoir dénoté 1'addition. Mais a I'instar
de ‘plus’, je n’ai appliqué ‘compter’ qu’a un nombre fini de cas par le pass€. Le
sceptique peut donc mettre en doute mon interprétation présente de mon usage passé
de ‘compter’, comme il I"avait fait pour ‘plus’. En particulier, il peut soutenir que
par ‘compter’ j’ai précédemment voulu dire ‘quompter’, ou quompter un tas est
la méme chose que le compter au sens ordinaire, & moins que le tas ait €ét¢ formé
en réunissant deux tas dont I'un comporte 57 billes ou davantage, auquel cas il faut
répondre automatiquement ‘5’ [...]. Le point est parfaitement général: si “plus’ est
expliqué en termes de ‘compter’, une interprétation non standard de ce dernier terme
donnera une interprétation non standard du premier!?.

Le paradoxe sceptique de Kripke-Wittgenstein ou, comme dit Putnam, de
«Kripkenstein», met en évidence une sorte de faiblesse de la régle. Il provoque

"9 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 198.
'S, KRripkg, op. cit., p. 15-16.
12 Thid, p. 7.



6 DANIEL PINKAS

un certain vertige intellectuel induit par I'impression que 1'uniformité des
pratiques devrait reposer sur quelque réalité plus tangible que la «congruence
des subjectivités»!? a laquelle parait se réduire la participation & une méme
«forme de vie».

Dans cette «faiblesse de la regle», on pourrait encore voir, avec Wright,
le reflet d’une caractéristique a la fois remarquable et troublante des concepts
psychologiques auxquels Wittgenstein s’intéresse prioritairement dans les
Recherches philosophigues et dans d’autres écrits tardifs sur la philosophie de
la psychologie!*. Wright observe que des concepts comme ceux de significa-
tion, compréhension, intention, attente, etc. semblent vaciller entre deux pa-
radigmes. D’un ¢6té, on trouve les épisodes ou processus conscients qui ont
une «épistémologie a la premiere personne»: une douleur, un chatouillement,
I’expérience perceptive d’une tache de couleur, etc., toutes choses qui ont un
début et une fin datables, une «durée authentique», et dont 1’occurrence puise
a peine ou pas du tout dans les ressources conceptuelles du sujet. De 1’autre
cOté, on trouve ce qu’on appelle des «qualités de caractere» (patience, courage,
vanité, etc.) a propos desquelles un compte rendu comportemental et dis-
positionnel] parait tout a fait adéquat: il ne semble pas y avoir de meilleure
facon d’établir la possession ou I’absence de ces qualités, chez autrui comme
chez soi-méme, que d’examiner ce que 1'on est enclin a faire et a dire.

La conception cartésienne du mental, explique Wright, tend a tout tirer vers
le pole des épisodes conscients; un Ryle, au contraire, et par surcompensation,
tend a ratisser le plus largement possible a partir des qualités dispositionnelles
de caractere. Et la difficulté soulevée par les concepts qui intéressent Wittgen-
stein est qu’ils semblent participer a la fois des deux: ils ne sont pas dénués
d’une forme d’épistémologie a la premiere personne car, a moins de trop
concéder, dés le départ, au sceptique, il est difficile de nier que le sujet possede
normalement une forme d’autorité épistémique a 1’égard de ses propres inten-
tions sémantiques. Mais, par ailleurs, aucune occurrence introspectivement
accessible ne semble posséder les caractéristiques qui nous autoriseraient a dire
que 'occurrence est telle ou telle intention sémantique. Cependant, si 1’on
essaie de concevoir ces concepts selon le paradigme des qualités disposition-
nelles de caractéere, on se heurte a une autre difficulté: un compte rendu
dispositionnaliste laisse entier le cceur du probléme, a savoir celui de la
normativité, sans €clairer non plus véritablement le phénomene de connais-
sance non inférentielle, a la premiere personne, des significations, régles, ou
intentions, présentes ou passées!’”.

13 J. McDoweLL, «Non-cognitivism and Rule-Following» in S.H. Hortzmann, C.M.
LeicH (eds), Wittgenstein, to Follow a Rule, London, Routledge and Kegan Paul, 1981,
p. 149,

4 C WriGnt, «Wittgenstein’s Rule-following Considerations and the Central
Project of Theoretical Linguistics», in A. George (ed.), Reflections on Chomsky, Oxford,
Blackwell, 1989, p. 237-239.

IS Cf. ibid., p. 236.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 7

2. Sur quelques pseudo-solutions

Lorsque, prenant conscience de la faiblesse possible de la regle, il nous
semble que le sol de ’objectivité se dérobe sous nos pieds, nous avons
tendance, selon McDowell, a nous rabattre sur 1’'une ou |’autre version de ce
qu’il appelle, suivant une suggestion de Wittgenstein'®, «I’image mythique des
regles comme rails»:

Ce qui compte comme consistant a faire la méme chose, a I'intérieur d’ [une]
pratique, est fixé par ses regles. Les regles tracent des rails suivant lesquels ’activité
correcte & 1'intérieur de la pratique doit se dérouler. Ces rails sont la de toute
maniere, indépendamment de la propension a avoir certaines réponses et réactions,
que I’on acquiert lorsqu’on apprend la pratique elle-méme [...]. Acquérir la maitrise
de la pratique est représenté comme une chose analogue a une opération consistant
A engager des rouages mentaux sur ces rails qui existent objectivement'’.

Cette image est, bien siir, beaucoup trop grossiere pour étre par elle-méme
vraiment séduisante; mais ce que McDowell suggere, ¢’est qu’en adoptant le
point de vue de Wittgenstein, on s’apercoit que des présentations beaucoup
plus sophistiquées et apparemment plus vraisemblables de ce en quoi consiste
la maitrise d’une pratique ne different pas essentiellement de cette image et
sont donc, en un sens, tout aussi primitives.

L’image des regles comme «rails» tend a s’imposer dans deux versions:
platonisante et computationnelle. Dans la veine platonisante, une tentation
particulierement tenace est de dire que dans ’obéissance a la régle, c’est la
signification de la régle qui, une fois appréhendée par celui qui doit la suivre,
dicte ou guide le comportement. La signification de la régle semble contenir
en germe et régler par avance les applications futures mais, demande Wittgen-
stein, «méme si quelque chose de ce genre €tait vraiment le cas, en quoi cela
m’aiderait-il» ?'* Car méme si, en appréhendant un universel, I'esprit avait
intériorisé les €éléments et les préconditions de toute application future, de sorte
qu’on pourrait dire qu’il a, d’une certaine maniere, franchi tous les pas par
anticipation'? et que dans I’application concréte il ne reste plus qu’a copier
cette succession de pas déja accomplis mentalement (ou «tacitement»), le
probléme resterait entier puisque non résolu pour I’application de I’instruction
«copiez X!» (il pourrait y avoir différentes facons de copier). S’il s’agit

16 Cf. L. WITTGENSTEIN, Remarques sur les fondements des mathématiques, 1, 116.

'7°J. McDoweLL, art. cit., p. 145-146. Une des cibles des paragraphes 143-242 des
Recherches philosophiques est précisement I'idée que tout énoncé décidable possede
par définition une valeur de vérité prédéterminée indépendamment de toute enquéte
possible. Crispin Wright nomme cette conception de la correction «investigation-
independence».

' L. WiTTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 258.

19 Ibhid., § 188.



8 DANIEL PINKAS

d’expliquer — et non simplement de reformuler — la capacité qu’ont les étres
humains d’utiliser les régles de facon concordante dans la pratique, la solution
envisagée parait effectivement dépourvue de mérites.

Si «appréhender une signification» ressemble & «imaginer une certaine
formule», le fait d’invoquer cette appréhension ne nous fera pas avancer d’un
pouce, car nous pouvons avoir une formule présente a ’esprit sans savoir ce
qu’elle signifie; dans un tel cas, par conséquent, il faudrait interpréter la regle
— mais alors nous retombons sur le «paradoxe»: toute réponse peut étre mise
en accord avec la régle sous une certaine interprétation. Pour que I'interpré-
tation me soit utile, il faut qu’elle soit correcte. Et 1l est pour le moins génant
d’avoir a invoquer a ce stade la notion de correction. Mais si ’on congoit la
signification non plus comme une formule interprétable que I’on convoquerait
dans I’imagination, mais comme un objet, une propri€été ou un processus non
interprété qui représente pourtant in extenso le contenu de la régle, on ne sera
guére plus avancé: dire que la signification (dans ce sens) détermine ses
applications reviendrait a peu prés a dire, tautologiquement, que c’est le
contenu de la régle qui en détermine le contenu.

La solution au «paradoxe» que l’on peut tirer du point de vue «compu-
tationnel» consiste a faire remarquer que la raison pour laquelle je ne suis pas
libre de donner une réponse comme «5» au probléme de savoir combien font
68 + 57, est que la regle de I’addition peut étre «réalis€ée» dans une machine
qui calcule la fonction correspondant a cette opération; la réponse que donne
ou donnerait la «réalisation» mécanique est alors la réponse correcte, c’est-
a-dire celle qui s’accorde a I’intention que j’ai lorsque j'emploie le signe «+».

Kripke considére cette solution comme une simple variante de la tentative
de répondre au défi du sceptique par unc analyse dispositionnelle du fait que
je veuille dire «plus» plutdt que «quus®’». Selon une telle analyse, ce qui
distingue le fait que dans le passé j'ai voulu dire 'addition plutét que la
quaddition, ce n’est certes pas un €tat mental occurrent ou un comportement
contemporain de cette intention sémantique. Vouloir dire «plus», ¢’est avoir
une certaine disposition a citer la somme de x et y quand on demande combien
font «x+y». Il y a donc bien un fait — mais un fait dispositionnel — qui est
constitutif de mes intentions sémantiques: dire que, dans le passé, lorsque
j’employais le signe «+», je faisais référence a 1’addition, revient a dire que
si on m’avait demandé alors combien font x+y (ot «x+y» est une addition
encore jamais rencontrée), j'aurais répondu en citant la somme correcte de
X+y.

Kripke explique que ce compte rendu dispositionnel est inadéquat. Il I’est,
en premier lieu, parce que si la perplexité porte sur ce qui justifie la réponse
«125» a la question «combien font 68+57?», c’est une condition minimale

208, KRripkE, op. cit., p. 32.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 9

pour toute solution possible qu’elle permette de sauvegarder la différence entre
performance et correction, entre la réponse que I’on donne et celle que 1’on
doit donner (sans quoi, comme le répéte inlassablement Wittgenstein «tout ce
qui paraitra correct le sera»?!'). Or dans le point de vue dispositionnaliste les
deux choses paraissent confondues. En effet, si I’on doit pouvoir dire, sur la
seule base de mes dispositions, quelle est la fonction a laquelle je faisais
référence lorsque j’employais le signe «+», on ne peut écarter sans circularité
des dispositions a commettre des erreurs, qui existent également.

Cette objection concerne, bien siir, la «normativité» des notions de signi-
fication et de regle. Que je veuille dire quelque chose de bien précis en
employant une expression ne garantit pas que j’appliquerai celle-ci correcte-
ment; cela garantit uniquement que la question de la correction de I’emploi
peut recevoir une réponse (plus ou moins) catégorique. On pourrait dire que
le probléeme que posent les dispositions dans ce contexte, c’est que la relation
entre une disposition et son exercice n’est pas de type «contractuel» (comme
le note McDowell: «une disposition n’est pas quelque chose a quoi son
exercice est fidele»??). La difficulté générale est donc qu’on imagine mal
comment un ensemble de faits convenablement circonscrits concernant la
maniere dont j'emploie ou j'emploierai une certaine expression pourrait con-
cerner la maniere dont je dois I’employer.

En second lieu, si le «paradoxe» est lié au caractere fini de mon expérience
passée, l'invocation de dispositions ne résoudra rien, car la totalité¢ de mes
dispositions est également entachée de finitude: pour des nombres suffisam-
ment grands, [’assertion du dispositionnaliste selon laquelle I’apprentissage a
mis en place une disposition a donner des réponses correctes a toute question
concernant la somme de deux nombres quelconques n’est plus vraie; et le
sceptique peut redéfinir la «quaddition» comme une fonction qui diverge de
I’addition ordinaire a partir de ces nombres suffisamment grands pour lesquels
Jje n’ai pas la disposition & donner des réponses correctes.

L’inadéquation des théories dispositionnalistes peut étre illustrée en exa-
minant une version tout a fait fruste et en 'appliquant au domaine de la
signification des termes lexicaux. Selon une telle théorie, le terme «corbeau»,
par exemple, désignerait purement et simplement la propriété a laquelle je suis
disposé a I'appliquer. A I’évidence, une telle «théorie» est vouée a I'échec car
clle est incapable de restituer I’extension de «corbeau»: dans certaines condi-
tions d’éclairage ou d’éloignement et/ou pour certaines pies offrant un aspect
plus ou moins corvidesque, j’ai la disposition a appliquer 1’expression a des
choses qui ne sont pas des corbeaux. L’identification de la propriété que
"expression désigne a la propriété que mes dispositions me font désigner

2L L. WITTGENSTEIN, op. cit., § 258.
22 J. McDowet L, «Wittgenstein on Following a Rule», Synthese, 58, 1984, p. 329.



10 DANIEL PINKAS

aboutit au résultat absurde que «corbeau» ne désigne pas la propriété CoRBEAU
mais la propriété disjonctive CORBEAU OU PIE.

Ne pourrait-on pas, cependant, tenter de sauver le compte rendu
dispositionnaliste au moyen d’une théorie dispositionnelle modifiée et moins
fruste qui en appellerait a des conditions idéalisées («s’il n’y avait des res-
trictions temporelles, cérébrales, mémorielles, etc., je répondrais correctement
a toute question de la forme «combien font x et y»), ¢’est-a-dire a des dis-
positions opérant ceteris paribus pour déterminer la réponse a tout probléme
d’addition quels qu’en soient les arguments numériques?

Kripke n’est pas de cet avis. Il écrit, assez expéditivement, que

le dispositionnaliste ne réussira que si 1’idéalisation inclut une spécification selon
laquelle je continuerai a répondre, sous ces conditions idéalisées, en accord avec
la table infinie de la fonction a laquelle je fais référence en réalité. Mais alors la
circularité de la procédure est évidente. Les dispositions idéalisées ne sont déter-
minées que parce que la question de savoir a quelle fonction je me référe a déja
été réglée®.

Dans la littérature récente, on trouve des propositions qui paraissent étre
des variations sur ce théme: il existerait un ensemble de circonstances, un
certain type de situation, ol les sujets se trouvent étre incapables de commettre
des erreurs de jugement. Dans ces circonstances qu’on peut appeler «condi-
tions d’optimalité», les propriétés auxquelles le sujet est disposé a appliquer
une expression ne sont autres que les propriétés auxquelles 1’expression s’ap-
plique effectivement.

Ces conditions d’optimalité peuvent étre concues de différentes facons.
Dretske par exemple pense que ce sont celles ou la signification de I’expression
a été acquise’®, alors que les tenants d’une approche «téléologique» en phi-
losophie de I'esprit (comme Papineau, Millikan, McGinn®®) diront que les
conditions d’optimalité sont les conditions, définies par la biologie évolution-
naire, dans lesquelles nos mécanismes cognitifs fonctionnent comme ils sont
censés fonctionner, la norme invoquée se rapportant aux avantages sélectifs
darwiniens ayant présidé a I’incorporation de ces mécanismes dans I’espece.
La proposition de ces auteurs (connus sous I’appellation barbare de «téléo-
sémanticiens») est, en gros, que le fait que nous soyons des «additionneurs»
et non des «quadditionneurs» peut étre expliqué en se référant aux «fonctions
biologiques normales» des mécanismes cognitifs qui sous-tendent notre capa-
cité a raisonner logiquement et qui résultent de la s¢lection naturelle. Dans

23S, KRIPKE, op. cit., p. 28.

2 Cf. F. Dretske, Knowledge and the Flow of Information, Oxford, Blackwell,
1981, p. 195 sq.

2 Voir D. PapiNeau, Reality and Representation, Oxford, Blackwell, 1987 ;
R. MiLLikaN, Language, Thought and Other Biological Categories, Cambridge, Mass.,
MIT Press, 1984 C. Mc Ginn, Mental Content, Oxtord, Blackwell, 1989.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 11

cette perspective, c¢’est la fonction biologique qui détermine le contenu des
mécanismes: par exemple, la grenouille possede un mécanisme interne qui
actionne les muscles de la langue en direction de la proie, lorsqu’un objet foncé
de petite taille — mouche ou balle de plomb — traverse son champ de vision.
Mais le dispositif est un attrape-mouche et non un attrape mouche-ou-balle
de plomb car sa fonction biologique normale est d’attraper des mouches.

Un examen adéquat de cette tentative de sauver la solution dis-
positionnaliste au paradoxe de Kripke-Wittgenstein demanderait de longs
développements. Aussi dois-je me contenter de signaler la principale difficulté
de principe, mais de taille, a laquelle cette tentative semble se heurter, et qui
n’est, sur le fond, pas tres différente de celle soulevée par Kripke.

Il n’est pas difficile de voir que I’approche téléologique promet en principe
de sauvegarder la distinction entre la réponse qu’un sujet donnerait idéalement
et celle qu’il donne ou est disposé a donner en fait. Cependant, quels que
puissent étre par ailleurs les mérites de 1’approche teléologique?®, la spécifi-
cation des conditions ou la possibilité d’une divergence de type «quaddition»
ou corbeau-pie soit exclue ne pourra donner satisfaction que pour autant que
cette spécification n’invoque pas des matériaux sémantiques ou intentionnels
faute de quoi la théorie prétera le flanc au reproche de présupposer les notions
mémes dont elle était censée rendre compte.

La difficulté fondamentale, comme 1’a bien vu P. Boghossian, peut étre
mise en rapport avec le caractére holistique des croyances :

Le probléme est que, dans des circonstances normales, la fixation de la croyance
est typiquement médiatisée par une théorie d’arriere-plan [...]. Etant donné un
ensemble adéquat de suppositions d’arriere-plan, a peu prés n’importe quel stimulus
peut causer & peu prés n’'importe quelle croyance?®’.

Le sujet X peut en arriver a croire qu’il est en train d’observer un corbeau
alors qu’il s’agit en fait d’une pie, si, parmi ses croyances d’arriere-plan, figure
la croyance que les corbeaux ont précisément 1’aspect que présente 1’oiseau
qu’il observe, ou la croyance que Y est un ornithologue compétent conjoin-
tement a la croyance que Y croit que 1'oiseau que X est en train d’observer
est un corbeau, et ainsi de suite, en un nombre potentiellement infini de fagons.

Cette observation a une incidence sur la viabilité d’une théorie disposi-
tionnelle de I’espece considérée: les conditions d’optimalité qu’une telle théo-
rie devrait spécifier sont celles ot le sujet aura la disposition a employer un
terme ou a appliquer une régle en respectant leurs conditions de correction,
¢’est-a-dire a employer «corbeau» ou «plus» seulement a propos de corbeaux

% Voir D. Dennert, The Intentional Stance, Cambridge, Mass., MIT Press, 1987,
tr. fr. P. Engel, La stratégie de I'interpréte, Paris, Gallimard, 1990.

27 P. A. BoGHossiaN, «The Rule-Following Considerations», Mind, vol. 98, 1989,
p. 539,



12 DANIEL PINKAS

ou d’additions en bonne et due forme. Mais les considérations sur
I’ «holisticité» montrent que pour spécifier ces conditions d’optimalité, il fau-
dra spécifier, sans recourir au mode de discours sémantique ou intentionnel,
une situation caractérisée par I'exclusion de toutes les croyances d’arriere-plan
pouvant éventuellement occasionner une divergence entre la croyance ou
I'emploi effectif et la croyance ou 'emploi correct.

Mais justement, comme le note encore Boghossian, «si nous avions cela,
nous serions déja en possession d’une théorie réductrice de la signification.
Nous n’aurions pas besoin d’une théorie dispositionnelle»?®.

Autrement dit: la notion d’optimalité étant elle-méme une notion norma-
tive, le probléme d’indétermination du contenu, pour la résolution duquel on
I’invoque, va se poser de nouveau a son sujet. Ces bréves remarques n’épuisent
pas le débat, naturellement, mais j'espere qu’elles indiquent au moins dans
les grandes lignes la nature des difficultés que le téléosémanticien rencontrera
pour construire une théorie authentique du contenu qui puisse résoudre de
maniere satisfaisante le «paradoxe» de Wittgenstein. Pascal Engel a illustré
récemment ces difficultés de la maniere suivante:

[Que les mécanismes sur lesquels reposent nos croyances et autres états inten-
tionnels soient le produit de la sélection naturelle] n'implique pas que 1’on puisse
déterminer le contenu des états mentaux a partir de leurs propriétés infor-
mationnelles, physiques ou fonctionnelles, pas plus que le fait que la main soit un
organe qui a une certaine fonction biologique n’implique que 1’on puisse expliquer
tous les actes de préhension de la main en termes de leurs fonctions. On peut en
dire autant de nos capacités cognitives supérieures>’.

3. La «solution» computationnaliste

Revenons a la question du computationnalisme. Selon Kripke, la position
dispositionnaliste ne considére pas le sujet autrement que comme une sorte
de machine, dont les actions potentielles réalisent une fonction telle que son
«output» coincide automatiquement avec la valeur correcte de la fonction
visée. Que ['on donne cependant au terme «machine», dans [’affirmation «la
machine réalise la fonction y», le sens de «programme» ou de «machine
physique», des objections paralleles a celles qui militent contre la théorie
dispositionnaliste «pure» peuvent étre adressées a sa variante mécanique ou
computationnelle.

Si ¢’est d’un programme qu’il s’agit, deux possibilités se présentent:
pense-t-on a un programme rédigé, a une liste d’instructions composée de

28 Ibid., p. 540.
2 P. EncEL, Etats d esprit, Aix-en-Provence, Alinéa, 1992, p. 142.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 13

signes, le raisonnement que le sceptique avait tenu a propos du signe «+» peut
évidemment €tre appliqué de nouveau au programme ; pense-t-on a un «objet
mathématique abstrait», on n’aura fait que reformuler la question originelle
du sceptique (celui-ci demandant a présent que I’on exhibe quelque fait qui
permette d’affirmer que le programme rédigé correspond a tel programme —
abstrait — plutdt qu’a tel autre) et I’objection reste entiére : les raisons que nous
pouvons avoir d’affirmer cette correspondance du programme rédigé a un
programme abstrait particulier (par exemple une certaine machine de Turing)
sont toujours compatibles avec la supposition que la liste d’instructions écrites
exemplifie un programme abstrait différent, qui détermine des valeurs coin-
cidant avec celles du premier sur une section seulement du parcours de
valeurs.

Si, d’autre part, on songe a une machine concréte, des problémes stricte-
ment analogues a ceux de la finitude des dispositions et de I'intrusion possible
de dispositions a commettre des erreurs se posent: la machine est un objet
physique fini a capacité limitée; quel que soit le comportement qu’elle ma-
nifeste, celui-ci est compatible avec un nombre indéfini de programmes qui
le prolongent de différentes facons. Choisir parmi ceux-ci /e programme
réalisé, en se référant aux intentions du programmeur ou du concepteur, nous
ramenerait simplement aux cas précédents. On ne manquera pas d’observer,
a ce propos, que nos calculatrices et ordinateurs implémentent toujours des
fonctions de type «quus», puisqu’ils affichent un message d’erreur, ou un
symbole arbitraire comme «1», a partir d’arguments suffisamment grands.
Cette remarque explique, incidemment, pourquoi une solution du paradoxe en
termes de simplicité n’est pas recevable. Cette notion €tant éminemment
épistémique et pragmatique, son contenu varie en fonction de nos buts. Pour
I'ingénieur, par exemple, il est «plus simple» de construire des quaddition-
neurs. Dire que «plus» est plus simple que «quus» se réduit dans ce contexte
a I’assertion que notre signe «+» dénote le concept d’addition et non celui de
quaddition. Ce que personne ne conteste.

Nous touchons ici a un des points sur lesquels la philosophie de la psy-
chologie wittgensteinienne parait devoir concerner directement les sciences
cognitives, ou du moins, le paradigme computationnel dont ses praticiens
s’inspirent le plus souvent, ou s’inspiraient jusqu’a une date récente. Le dif-
férend fondamental porte sur le statut de ce qu’on pourrait appeler les trois
«questions fondatrices» du paradigme computationnel:

1) Peut-on dire d’une chose qu’elle pense, qu’elle calcule, qu’elle comprend,
simplement en arguant du fait qu’elle manipule (mécaniquement) des
symboles, définis formellement, en conformité avec les regles d'un sys-
teme formel?

2) Les capacités cognitives humaines (ou des autres animaux) sont-elles en
fait des capacités d’effectuer des opérations computationnelles sur des
éléments spécifiés formellement?



14 DANIEL PINKAS

3) Nos descriptions ordinaires de la vie mentale des étres humains, a la
premiere ou a la troisieme personne, sont-elles des descriptions, certes a
un niveau d’abstraction élevé, des états et événements du cerveau?

Pour la psychologie computationnelle, ce sont la des questions qui ont une
chance raisonnable d’étre résolues expérimentalement alors que du point de
vue wittgensteinien, il s’agit avant tout de confusions conceptuelles qui ne
constituent qu’en apparence des perplexités devant les causes de phénomenes
naturels. Pour le dire tout a fait brutalement: la thése du mécanisme compu-
tationnel serait incohérente.

Une maniere de rendre cette affirmation plausible est d’attirer 1’attention
sur ce que Kenny appelle «le sophisme de I’homoncule»® résultant de la
pratique courante qui consiste a appliquer des descriptions réservées en prin-
cipe a I’étre humain pris dans son intégralité a des objets qui ne lui ressemblent
pas suffisamment ou plus du tout. Le paragraphe 281 des Recherches philo-
sophiques est réguliérement cité & ce propos:

C’est seulement de I’homme vivant et de ce qui lui est semblable (se comporte
de fagcon semblable a lui) que I’on peut dire qu’il a des sensations, qu’il voit; qu’il
est aveugle; qu’il entend; qu’il est sourd; qu’il est conscient ou inconscient.

Mais le philosophe wittgensteinien ne peut assurément se contenter d’ac-
cuser le tenant de la thése mécaniste d’avoir commis une version du «sophisme
de "’homoncule».

La solution computationnaliste au paradoxe de Kripke-Wittgenstein re-
vient a affirmer que la source de la normativité et la garantie du caractere
déterminé du résultat de I’application d’une régle sont a situer dans [’univocité
des symboles du programme et/ou dans la contrainte du mécanisme qui 1'im-
plémente. Une certaine conception de ce qu’est un algorithme sous-tend cette
tentative de résorption du normatif dans le mécanique. D. Knuth propose cette
définition typique:

Un algorithme est un ensemble de regles ou d’instructions pour 1’obtention
d’une certaine sortie pour une certaine entrée. Le trait distinctif d’un algorithme
est que toute indétermination doit étre ¢liminée. Les régles doivent décrire des
opérations si simples et si bien définies qu’elles peuvent étre exécutées par une
machine?!.

Du point de vue wittgensteinien, avant méme de discuter de la nature des
regles que la machine est censée pouvoir calculer, il convient de poser la
question du sens qu’il faut donner au terme «régle» dans le contexte de la
manipulation mécanique des symboles non interprétés. Autrement dit, de ce

0°Cf. A. Kenny, «The Homunculus Fallacy» in The Legacy of Wittgenstein,
Oxford, Blackwell, 1987.

D Knutn, «Algorithms», Scientific American, vol. 236, avril 1977, p. 63.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 15

que la phrase «la machine suit la régle» signifie (le wittgensteinien a stirement
raison de se méfier d’une vision naive de la compositionnalité sémantique :
ce n'est pas parce que nous savons ce que «machine» et «regle» veulent dire
en général que nous sommes au clair au sujet de ce que «la machine suit la
régle» veut dire).

Dans les Remarques sur la philosophie de la psychologie, Wittgenstein
¢crit, assez énigmatiquement

Les ‘machines de Turing’. Ces machines sont bel et bien des Aommes, qui
calculent™,

Tentons d’expliquer cette remarque. Compte tenu du fait qu'une des lecons
du célebre article de Turing de 1937 est que le domaine des fonctions récursives
est idoine pour I'implémentation mécanique, ou, pour le dire de fagcon encore
moins précise, que la manipulation de symboles spécifiés formellement confor-
mément a des regles peut étre mécanisée, que s’ensuit-il? Faut-il dire que la
machine suit mécaniquement les régles qui gouvernent la tiche a exécuter? Que,
littéralement, c’est elle qui calcule ? N'est-il pas plutdt préférable de dire — méme
si, de prime abord, cela peut paraitre paradoxal — que la machine a calculer
fournit le résultat d’un calcul sans calculer, un peu comme on préférerait dire
d’un piano mécanique qu’il peut produire de la musique sans en jouer, plutot
que de dire qu’il la produit en «se jouant lui-méme» ?

On peut localiser une des sources de la difficulté¢ dans 1'idée, suggérée par
I"exposé de Turing lui-méme, qu’il y aurait donné «une analyse logique convain-
cante €t complete de la notion de calcul’*» ou, comme I’explique Hao Wang que

ce que fit Turing, ce fut d’analyser I’acte humain de calcul pour arriver a un petit
nombre d’opérations simples dont la nature mécanique est évidente et dont on peut
cependant montrer qu’elles peuvent étre combinées pour exécuter des opérations

mécaniques arbitrairement complexes™.

32 L. WITTGENSTEIN, Remarques sur la philosophie de la psychologie, 1, § 1096.
Dans son célebre article de 1937 («On Computable Numbers with an Application to
the Entscheidungsproblem», Proceedings of the London Mathematical Society, Vol. 42,
1937) Turing établit un résultat analogue a celui du premier théoréme d’incomplétude
de Godel. Il procede en deux étapes. D’abord, il montre qu’un certain type de machine
abstraite (dont il définit la structure formelle) est capable d’exécuter n’importe quelle
procédure effective binairement codable. Cette premiere étape garantit que la validité
de toute conclusion ultérieure ne sera pas limitée par une conception trop étroite de
ce qu’est un mécanisme. Et il montre ensuite qu’il n’existe pas de machine de ce type
capable d’accepter comme entrée une proposition mathématique arbitraire et de fournir
en sortie la réponse correcte & une question qui peut &tre interprétée comme: «la
proposition est-elle démontrable 7»

3 M. Davies, «What is a Computation ?», in L.A. Steen (ed.), Mathematics Today,
New York, Springer Verlag, 1978, p. 241.

¥ H. WanG, From Mathematics to Philosophy, London, Routledge and Kegan
Paul, 1976, p. 91.



16 DANIEL PINKAS

Un wittgensteinien comme Stuart Shanker objecte cependant que

['analyse de Turing ne nous a pas fait passer d'un concept vague de calcul a un
concept précis, mais a plutdt construit un concept entiérement nouveau auquel
Turing a donné, de facon potentiellement trompeuse, le méme nom. [...] Le danger
réside dans la supposition que cette nouvelle version est, d’une certaine maniére,
plus fidele aux faits que notre ancien concept (normatif) de calcul. Notre tache,
par conséquent, est de distinguer ces deux concepts différents, dont la similitude
est uniquement d’homophonie™®.

Dans les Remarques sur les fondements des mathématiques, Wittgenstein
fait une suggestion (qui n’est pas sans rappeler la fameuse Chambre chinoise
de Searle) qui revient a imaginer que l'on ait entrainé un étre humain a
manipuler un systeme formel non interprété dont les théorémes se trouvent étre
isomorphes aux résultats correctement obtenus par application des regles de
I’arithmétique. On imaginera, par exemple, que cet individu ait mémorisé la
table d’une machine de Turing correspondant aux opérations €élémentaires de
I"arithmétique. Wittgenstein demande si un tel individu a acquis la méme
capacité mathématique que quelqu’un qui connaitrait 1’arithmétique pour
I’avoir apprise par la voie normale’.

La réponse sera vraisemblablement négative, mais qu’est-ce qui lui man-
que, au juste? (L’idée que ce qui lui manque n’est pas de I'ordre d’une
expérience psychologique ineffable représente un des themes les mieux assi-
milés de 'enseignement wittgensteinien.) Certes nous pouvons utiliser un tel
individu, qui serait de fait une sorte de machine a calculer humaine, pour
vérifier des calculs ou pour nous épargner des calculs fastidieux, mais 1l semble
évident qu’un tel «idiot savant» serait dépourvu des capacités les plus élé-
mentaires que nous associons normalement a une compréhension, méme
rudimentaire, de 1’arithmétique, comme de savoir compter, savoir ce qu’est
un nombre, ce qu’est une opération, étre capable d’appliquer ces savoirs pour
faire des inférences simples a propos d’objets observés, etc. Méme s’1l parvient
a des résultats arithmétiquement corrects, il lui manque, pour ainsi dire, la
saisie de l’inférence en tant qu’inférence.

On ne saurait cependant nier que cette machine a calculer humaine suive,
d’une certaine facon, des regles, méme si ce ne sont pas les regles de 1’arith-
métique. Pourquoi des lors refuser a la machine (ordinateur ou calculatrice)
cette faculté? J. Hyman propose a ce sujet une analogie assez €clairante:

Supposez que le directeur d’une école décrete que les €léves ne doivent pas
quitter le terrain de I’école pendant la pause de midi. Une maniére de faire respecter
cette régle serait de punir ceux qui la transgressent. Pourrait-on aussi la faire

35S, SHANKER, Introduction au vol. IV de S. SHANKER (ed.), Ludwig Wittgenstein.
A Critical Assessment, London, Croom Helm, 1986, p. 18.

36 1. WITTGENSTEIN, Remarques sur les fondements des mathématiques, § 258.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 17

respecter en fermant a clé le portail de 1’école pendant la pause de midi? Il est
tentant de dire que ce serait la meilleure fagon possible de faire respecter la regle,
mais ceci serait certainement une erreur. La fermeture a clé du portail de I’école
ne fait pas respecter la régle, elle rend la réegle superflue. [...] La mécanique a
remplacé les surveillants, mais une mécanique n’est pas un genre particulier de
surveillant®’,

La conclusion de cet exemple nous ramene a la question de la normativité
que les comptes rendus dispositionnels ne parviennent pas a restituer: si je suis
causalement empéché de transgresser une régle (ou, d’ailleurs, de lui obéir),
la question de mon obéissance ou de ma transgression est déplacée. On en
revient toujours a ceci que la simple conformité avec la régle assurée par un
mécanisme ne fournit pas en elle-méme un exemple représentatif de ce qu’est
suivre une regle; car, comme 1'écrivent Baker et Hacker:

Suivre une regle c’est I'employer pour guider la conduite (et non étre
causalement contraint de faire quelque chose). C’est la consulter pour évaluer la
correction ou la non-correction des opérations qui devraient lui étre conformes.
C’est justifier la conduite, lorsqu’on est sommé de le faire, en s’y référant, identifier
la conduite sous son aspect normatif approprié et expliquer les identifications et
descriptions normatives par référence a la régle. Aucun de ces actes, activités,
raisons et justifications n’entrent en compte dans les mécanismes que nous cons-
truisons pour nous épargner des tiches normatives ennuyeuses™®.

Pour résumer: le wittgensteinien insiste sur la différence, qu’il tient pour
fondamentale et indéracinable, entre I'idiot savant, aussi déshumanisé puisse-
t-il paraitre, et la machine programmée pour obtenir le résultat d’un calcul.
Et il insiste également sur le fait qu’il ne s’agit pas, en ['occurrence, d’une
différence «sentimentale». Ce qui est nié a priori, ce n’est pas la possibilité
de fabriquer des créatures capables de suivre des régles, mais la possibilité
d’en fabriquer sans fabriquer du méme coup des créatures capables d’employer
des régles d’une fagon qui coincide suffisamment avec le genre d’emploi (dans
Iexplication, la justification, I'instruction ou I’évaluation) auquel nous sou-
mettons les régles. En tout état de cause, aucun «résultat net» ne suffit a
I€gitimer 1’attribution d’une capacité aussi générale et ramifiée que celle qui
consiste a suivre des regles.

Une objection possible serait d’accuser Wittgenstein (ou les witt-
gensteiniens) de pétition de principe: le calculateur humain et la simulation
mécanique ne différeraient fondamentalement que si 1’on présuppose, comme
critere, la possession d’une série de capacités intentionnelles supplémentaires
qui ne soient pas a leur tour le produit causal de processus dont la nature est

37 J. Hyman, Introduction & J. Hyman (ed.) Investigating Psychology, London,
Routledge, 1991, p. 15.

® G. P. Baker, P. M. S. Hacker, Language, Sense and Nonsense. A Critical
Investigation into Modern Theories of Language, Oxford, Blackwell, 1984, p. 257.



18 DANIEL PINKAS

computationnelle. Je reviendrai sur cette importante objection a la fin de mon
texte.

Ayant passé€ en revue quelques-unes des principales solutions du «para-
doxe» dont on peut penser qu’elles sont des pseudo-solutions, nous aboutissons
a ce dilemme: ou bien la régle contraint, ou bien il n’y a pas de régle. Pour
“Bouveresse, «il semble que nous ne trouvions a notre disposition que des
formes d’action qui sont trop rigides, comme celle de la contrainte, ou trop
laches, comme celle qui suppose une interprétation ajoutée a chaque fois a la
regle»®”.

La lecture de Wittgenstein par Kripke admet que le refus d’une des bran-
ches du dilemme — celle des pseudo-solutions «hyper-rigides» ou causales —
constitue ipso facto un argument en faveur de 1'autre branche — celle de la
«faiblesse de la régle» révélée par le paradoxe sceptique.

Pourtant, le point visé par Wittgenstein semble étre plutot qu’un tel di-
lemme ne surgit que lorsque nous acceptons certaines présuppositions ou
adoptons certaines images de ce que sont des choses comme la compréhension,
Iintention, etc. Il ne cherche pas a nous convaincre de la supériorité d’un des
termes de 'alternative sur 'autre ; il cherche a nous persuader de rejeter le
dilemme en rejetant les présuppositions et les images qui en conditionnent le
surgissement.

4. Contre ['interprétation de Kripke

L’interprétation de Kripke est-elle fidele? C’est ce qu’il faut voir main-
tenant. Kripke ne s’est-il pas fourvoy¢ 1) au sujet de la nature du probleme
posé par le paradoxe sceptique et 2) au sujet de la solution (ou dissolution)
qu’il convient d’y apporter?

1) Pour la plupart des commentateurs, Wittgenstein ne cautionne pas en
tant que tel le «paradoxe» selon lequel «aucune facon de faire ne peut étre
déterminée par une régle, puisque n’importe quelle facon de faire peut étre
mise en accord avec la regle»*", étant donné qu’il déclare un peu plus loin
que ce paradoxe provient d’un malentendu.

Kripke identifie le paradoxe sceptique qu’il attribue a Wittgenstein avec
le paradoxe que Wittgenstein formule au début du paragraphe 201 des Recher-
ches philosophiques :

Ceci était notre paradoxe : aucune fagon de faire ne peut étre déterminée par
une régle, puisque n’importe quelle fagon de faire peut tre mise en accord avec
la regle. La réponse était: si n’importe quoi peut &tre mis en accord avec la regle,

3 J. Bouveresse, «Le ‘paradoxe de Wittgenstein’, ou comment peut-on suivre une
regle?» in Ludwig Wittgenstein, numéro spécial de la revue Sud, 1986, p. 22.

40 1. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 201.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 19

alors n’importe quoi peut étre mis en conflit avec elle. Et par conséquent il ne saurait
étre question ici ni d’accord, ni de conflit.

Mais la suite de cette remarque, dont Kripke ne semble pas tenir compte,
dit:

On peut voir qu’il s’agit ici d'un malentendu du simple fait qu’au cours de notre
argument nous donnons une interprétation aprés 1’autre ; comme si chacune nous
donnait satisfaction temporairement, jusqu'a ce qu’une autre, qui se tient derriére
elle, nous vienne a I'esprit. Ce que cela montre, ¢’est qu’il y a une maniére de saisir
une regle qui n’est pas une interprétation mais qui se manifeste dans 1’application
au cas par cas dans ce que nous appelons «suivre une régle» ou «aller a I’encontre
de la regle.

Le «paradoxe» a donc plutdt 1'allure d’une réduction a ’absurde d’une
certaine maniére de concevoir ce qu’est la compréhension d’une régle. La
conclusion inacceptable qui contraindrait a reconsidérer 1’'une des prémisses
qui y aboutissent est explicitement énoncée par Wittgenstein: la vérité de la
proposition paradoxale impliquerait d’une maniére générale qu’il n’y aurait
plus de sens a parler d’accord ou de désaccord ou, ce qui dans le présent
contexte revient a peu prés au méme, que «l’idée méme de signification part
en fumée*'». Et il désigne également, dans le méme paragraphe, la prémisse
a réexaminer, a savoir: la seule maniére de comprendre une régle consiste a
Vinterpréter. La maniere dont Wittgenstein est tenté de rectifier le mode
d’expression de I'interlocuteur imaginaire qui dit que I’accord de I’application
avec la regle se fait toujours par I’intermédiaire d’une interprétation en témoi-
gne: «Chaque interprétation est, en méme temps que ce qu’elle interprete,
suspendue en |’air; elle ne peut lui servir de support. Les seules interprétations
ne déterminent pas la signification.»*?

Kripke, confronté aux arguments de Wittgenstein montrant que la signifi-
cation ne peut faire ce qu’elle est censée faire (guider ’application du signe dans
tous les cas futurs) si I’on s’en tient aux interprétations, conceptions et images
traditionnelles de la signification, sans «contenir d’une mani¢ére mystérieuse la
totalité des pas futurs»*, n’en conclut pas simplement que la conception
philosophique qui s’élabore a partir de I'image du guidage est a rejeter. Il
conclut, en outre, que la démystification d’une notion de signification qui, a
I"examen, se révele impliquer des pouvoirs miraculeux ou magiques, compromet
toute notion de signification. Cependant la conclusion qu’on peut tirer n’est pas
que nul mot n’a de signification (& part celle que lui confere le consensus des
usagers compétents), mais que pour qu’on puisse dire qu’il en a une, il n’est
pas nécessaire qu’il existe quelque fait ou ¢état mental qui dirige 1’application
du mot.

S. KRripkE, op. cit., p. 22.
L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 198.
Y Ibid., § 188.



20 DANIEL PINKAS

Parler d’un paradoxe sceptique qui minerait la conception ordinaire de ce
qu’est suivre une regle, appliquer un mot, etc. induit en erreur car, comme
I’écrit McDowell,

le but [de I'argument de Wittgenstein] n’est pas de suggérer que nous devrions étre
remplis d’inquiétude face a I'éventualité que des possibilités du type «quaddition»
se réalisent [...]. En fait nous avons I'assurance qu’il n’en sera rien, et [’argument
vise non a saper cette confiance, mais a modifier notre conception de son fondement
et de sa nature*,

Selon Kripke, la «conclusion sceptique de Wittgenstein» est qu’il n’y a pas
de fait, pas de conditions de vérité qui correspondent a un énoncé tel que
«Dupond veut dire, par «+», I'addition». En réalité, il semble plus exact de
dire que la conclusion de Wittgenstein est, en un sens, qu’il n’y a pas de «fact
of the matter» qui détermine comment on comprend une régle; et pour ex-
pliquer en quel sens il n’y en a pas, on pourrait expliquer que si on part d’une
certaine préconception, sublimée et uniforme, de ce que I’on doit compter
comme un fait, alors on peut €tre certain qu’aucun fait de ce genre ne pourra
jouer le rdle escompté. Si, en niant que dans le cas d’une phrase comme
«Dupond suit la regle R» il y ait un «fact of the matter», on veut dire non
seulement qu’il est toujours concevable que des indices ultérieurs nous ame-
nent a considérer que Dupond est en train de suivre R’, mais que le doute a
ce propos est toujours justifié, la conclusion est clairement erronée. En tout
cas, la premiere chose a remarquer contre 'interprétation de Kripke est que
le texte de Wittgenstein ne cautionne ni la négation de la réalité des regles,
ni celle de la contrainte imposée par leur adoption, et qu’on n’est amené a
penser autrement qu’a la faveur d’une confusion entre le caractére réductible
d’une propriété et son caractére factuel.

2) S’il n’y a aucun état de choses qui soit constitutif du fait qu'un signe
ou une régle vise une signification bien précise, et si I’on récuse la référence
a la regle elle-méme dans ses applications «normales», on peut effectivement
¢tre tent€ de tirer les conclusions sceptiques les plus radicales au sujet du bien-
fondé de notre notion de correction objective d’une application. Selon Kripke,
Wittgenstein parvient a €viter ces cons€équences sans avoir a renoncer pour
autant a sa critique d’une notion de correction platonisante ou «indépendante
par rapport a toute recherche possible». Mais il n’y parvient qu’en faisant de
la communauté des usagers a laquelle appartient le sujet qui utilise une regle
donnée, le dépositaire et le pourvoyeur de |'objectivité nécessaire pour qu’il
y ait encore un sens a parler de correction ou d’erreur. La solution serait que
si le sujet en question donne, dans un nombre suffisant de cas, des réponses
qui concordent avec celles que donnent ou sont disposés a donner les membres
de la communauté, on peut Iégitimement attribuer a ce sujet la compréhension

4 J. McDowrLL, «Non-cognitivism and Rule-Following», p. 148.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 21

de la régle ou la maitrise du concept et qualifier ses réponses de correctes.
Il n’y aurait aucun autre fait que 1’on pourrait invoquer pour justifier qu’on
revienne sur ce verdict: la correction de la réponse dépend intégralement (et
trivialement) du commun accord, du consensus communautaire, puisque la
lecon qu’il y a lieu de tirer du «paradoxe» est précisément que quiconque
s’aventurerait a citer des considérations censées prévaloir contre le verdict
communautaire ne pourrait s’appuyer, en définitive, sur rien.

Kripke conteste que son interprétation de la «théorie» de Wittgenstein
infléchisse celle-ci vers la conception statistique selon laquelle la valeur d’une
fonction est correcte si et seulement si elle est celle que trouveraient (presque)
tous les membres de la communauté linguistique®. La différence cruciale entre
les deux «théories» serait que la seconde reste une théorie des conditions de
vérité d’énoncés comme «par ‘plus’ nous voulons dire telle fonction», alors
que selon le Wittgenstein de Kripke, de telles phrases n’ont pas a proprement
parler de conditions de vérité mais seulement des conditions d’«assertabilité»
ou de justification®®. Cela signifie, entre autres choses, que malgré 1"indéter-
mination présumée de toute imputation de régles ou de concepts, Wittgenstein
«trouve un role utile dans nos vies a un ‘jeu de langage’ qui autorise, sous
certaines conditions, a affirmer que quelqu’un ‘veut dire telle ou telle chose’
¢t que son application actuelle d’un mot ‘s’accorde’ avec ce qu’il voulait dire
dans le passé»*’. Que 1’on explique cependant ce qu’il y a de litigieux dans
"impression de Kripke que Wittgenstein a abandonné, dans sa deuxiéme
philosophie, le concept de condition de vérité au profit de celui de condition
d’assertabilité, et cette maniére de prendre ses distances d’avec la conception
statistique perdra beaucoup de sa vraisemblance.

Si le consensus communautaire ou majoritaire jouait réellement ce réle
d’arbitre ultime et de source premiére dont Kripke le revét, le contraste entre
la réponse consensuelle et la réponse correcte serait aboli. Ceci constituerait
un avatar de plus de I’abrogation de la distinction, dont Wittgenstein ne se lasse
pas de souligner qu’elle est essentielle au concept de regle, entre étre conforme
et le sembler seulement. Dans une théorie de ce genre tout se passe comme
st le verdict sur ce qu’est suivre une régle correctement ne pouvait s’appuyer
sur aucune considération autre que celle, d’ordre statistique et non pas nor-
matif, selon laquelle «il est en quelque sorte moins vraisemblable qu’un grand
nombre de gens soient dans I'erreur»®.

Mais pour Wittgenstein, il semble bien que la possibilit¢ de la divergence
collective généralisée est exclue en ce sens seulement qu’un fond d’accord,

4 Cf. S. Kripkg, op. cit., p. 11.
% Ibid., p. 74,
4T Ibid., p.- 79.

* C. WricHT, «Rule Following, Objectivity and the Theory of Meaning», in
S.H. Hortzmann, C.M. LEicH (eds), op. cit., p. 104.



) DANIEL PINKAS

permettant des désaccords exceptionnels, est présuppos¢ par le «jeu de lan-
gage» de "attribution de concepts ou de reégles. L’accord en question n’est pas
du tout de 'ordre d’une convention que 1’on pourrait instituer ou abroger
délibérément, par exemple pour des raisons de commodité ou d’étiquette.
Wittgenstein est parfaitement explicite sur ce point:

‘Vous étes donc en train de dire que 1’accord des hommes décide de ce qui
est vrai et de ce qui est faux?’ — c’est ce que les hommes disent qui est vrai ou

faux; et ils sont d’accord sur le langage qu’ils utilisent. Ce n’est point un accord

sur des opinions mais sur une forme de vie*’.

Il me semble que Wittgenstein entendrait I’expression «instituer (ou abro-
ger) une forme de vie» a peu prés comme «se défaire de sa condition humaine
et de ses propensions et réactions naturelles», c’est-a-dire comme désignant
un changement dont il ne nous est pas facile de nous faire une conception
cohérente.

Kripke s’exprime comme si I’identification wittgensteinienne de la si-
gnification a 1’usage et le remplacement de conditions de vérité par des
conditions d’assertabilité étaient les deux faces d’une méme médaille. Ce-
pendant, la référence a I’'usage implique seulement qu’il n’y a pas de sens
a chercher des conditions de vérité générales pour une séquence gramma-
ticale de mots en dehors d’un certain contexte (ou d’un certain type de
contexte) d’utilisation, mais en aucun cas que la distinction entre justification
et vérité ne peut étre maintenue quand on pose des questions concernant ce
que quelqu’un veut dire en employant un signe ou quelle régle il applique.
Le renvoi a I'usage est destiné, dans ce cas, a contrecarrer la tendance a
identifier les conditions de vérité de «X veut dire telle ou telle chose» a
I"occurrence d’un état ou événement mental, mais non pas a retrancher des
mots comme «vrai» ou «fait» du «jeu de langage» de [’attribution de
concepts, d’intentions ou de compréhension, ni a les revétir d’une signifi-
cation qui, au vu de I’'usage que nous faisons de phrases contenant de tels
vocables, ne saurait étre la leur. En somme, Wittgenstein n’est nullement
contraint de nier le truisme selon lequel «si un énoncé est vrai, il doit y avoir
quelque chose en vertu de quoi il est vrai»®?, sauf & prendre la locution
quelque chose dans le sens de une chose.

Par conséquent, renoncer a ’'idée que la régle fonctionne comme une sorte
d’étalon supra-empirique, ou qu’elle agit comme un déterminant empirique se
propageant dans la collectivité par une sorte de contagion, ce n’est pas encore
renoncer a 1’idée de normes objectives pour jauger la correction des applica-
tions de la regle.

49 1. WITTGENSTEIN, op. cit., § 241,
50 M. Dummert, Truth and Other Enigmas, London, Duckworth, 1978,



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 23

5. Sur I'abandon des «questions constitutives»

Voyons maintenant bricvement comment Wittgenstein caractérise positi-
vement la «force de la regle»:

1) L’accord constaté dans la pratique ne peut pas étre expligué en invo-
quant des notions comme celle de «suivre une régle», ou'de «comprendre la
signification de la regle», car elles présupposent ce que 1’on cherche a expli-
quer. Postuler des entités ou des processus pour rendre a la regle le degré de
détermination qui parait nécessaire pour expliquer ’accord de ceux qui la
suivent ne résoud rien car les mémes problemes d’indétermination ressurgi-
ront.

2) La perplexité philosophique qui s’exprime dans la question «comment
peut-on suivre une regle 7» ne saurait étre dissipée en empruntant des images,
des analogies ou des modeles a d’autres domaines, car la source de cette
perplexité réside moins dans I'inadéquation des solutions proposées que dans
I’incapacité ou I’on se trouve, en philosophant, de se contenter d’explications
qui, pour étre terre a terre, n’en sont pas moins vraies et peut-&tre les meilleures
possibles. Toutes les solutions envisagées s’averent étre des pseudo-solutions
parce qu’en cherchant un fondement ultime a la pratique, elles n’aboutissent
qu’a une réification de celle-ci. Wittgenstein exprime cela par un renversement
frappant :

En réalité, au lieu de dire que le sens de la reégle détermine I’application, nous
pourrions aussi bien dire que I’application réguliere détermine le sens de la regle.
Et cela signifie également que la régle n’entraine pas son application de fagon
causale, au sens ol un rouage en entraine un autre dans un mécanisme’’.

3) Le travail philosophique le plus utile sur le concept de «suivre une
regle» est essentiellement négatif, et 1’idée qu’il y ait un phénomene général
correspondant a ce concept doit étre rejetée. Qu’on n’apprenne pas ce qu’est
suivre une régle en apprenant a suivre une Régle qui régit 'emploi des regles
en général, mais qu’on le fasse en apprenant a suivre des régles déterminées,
n’est pas simplement un fait accidentel concernant cet apprentissage, mais un
de ces faits cruciaux dont la simplicité et la familiarité contribuent a occulter
I’importance’?.

L’impression que Wittgenstein esquive, en définitive, les «vraies ques-
tions» est fort répandue. Comme 1’écrit Malcolm:

[On] veut savoir ce que c¢’est, pour une personne, que de vouloir dire (se
représenter, penser, se souvenir, comprendre, etc.). Mais Wittgenstein parle seu-
lement de la maniére dont diverses expressions du langage sont employées. Il

31 L. WirrGensTEN, op. cit. § 190.
2 Ibid., § 129.



24 DANIEL PINKAS

n’aborde donc pas la question de la nature de ces choses — de ce qui arrive quand
on veut dire ou qu’on comprend quelque chose™.

Wittgenstein répond d’avance a cette critique en soutenant que les enquétes
qui portent sur des natures psychologiques ne peuvent pas (contrairement a
ce que ses contradicteurs semblent supposer) s’achever par un simple acte
d’ostension, interne ou externe: attirer [’attention sur 1’usage des mots

ne signifie pas que je veuille seulement parler des mots. Car |'interrogation sur la
nature de la représentation porte sur le mot «représentation» tout autant que ma
question. Et je dis seulement que cette question ne saurait étre décidée — ni par
la personne qui se représente quelque chose, ni pour qui que ce soit d’autre en
montrant («nicht durch ein Zeigen»); ni en décrivant quelque occurrence™.

L’erreur, écrit-il ailleurs, c’est de dire que la signification consiste en
quelque chose («Der Irrtum ist zu sagen, Meinen bestehe in etwas»’”).

Un tel abandon des questions constitutives comporte cependant des risques.
Il y a une maniére caricaturale et dogmatique de prétendre, en se réclamant
de Wittgenstein, que 1'«explication et la justification arrivent a leur terme plus
tot qu’on ne le pense» ; elle peut ressembler, a s’y méprendre, a de la paresse
intellectuelle, attitude que Dennett stigmatise ainsi:

Tout se passe comme si les philosophes [wittgensteiniens] se déclaraient ex-
perts dans D'art d’expliquer les méthodes d’un prestidigitateur puis, lorsque nous
leur demandons d’expliquer comment celui-ci s’y prend pour exécuter le tour de
la-femme-que-1’on-scie-en-deux, ils nous expliquent que cela est réellement assez
¢vident: le prestidigitateur ne scie pas vraiment la femme en deux; il fait simple-
ment en sorte que cela semble étre le cas. “Mais comment fait-il cela’, demandons-

nous. ‘Ce n’est pas notre rayon’, disent les philosophes — et certains d’ajouter, d’une
*56

voix sonore: ‘I’explication doit bien s’arréter quelque part™”.

Il veut dire que la Nature exécute, d’une maniere ou d’une autre, le «tour»
consistant a faire sortir le lapin de I’esprit du chapeau cérébral ; il doit donc
exister une tache conceptuellement cohérente qui consiste a essayer de dimi-
nuer notre ignorance des mécanismes responsables de ce «tour». Dans le cas
de la-femme-que-1’on-scie-en-deux, nous avons peu de chances d’identifier le
«truc» en restant assis a scruter la scene avec des yeux de lynx ; de méme,
il est peu probable que le sens commun nous fournisse les idées les plus
éclairantes sur 1’asymétrie entre I’enseignement et I’apprentissage.

3 M. Marcowm, Nothing is Hidden, Oxford, Blackwell, 1986, p. 168.
L. WITTGENSTEIN, op. cit., § 370.
33 L. WITTGENSTEIN, Zettel, § 16.

% D, Dennert, «Cognitive Wheels. The Frame Problem of Al» in C. Hookway
(ed.), Minds, Machines and Evolution, Cambridge, Mass., Cambridge University Press,
1984, p. 133.



SUIVRE UNE REGLE: WITTGENSTEIN ET LES SCIENCES COGNITIVES 25

Il existe donc quelques raisons d’accuser Wittgenstein de préjugés anti-
computationnalistes car, dira-t-on, il faut bien que la capacité humaine a suivre
et a inventer des regles puisse étre expliquée d’une maniére ou d’une autre;
mais la proposition inverse, selon laquelle la these du computationnalisme est
entachée d’une pétition de principe a ’encontre de I’approche wittgen-
steinienne, n’est pas non plus, me semble-t-il, dénuée de plausibilité. C’est,
du moins, ce que j’ai essayé de montrer.

Entre ces pétitions de principe mutuelles, on percoit tout de méme une
asymétrie. D’un c6té nous avons un programme de recherche qui ne semble
pas paralysé par le manque de clarté conceptuelle. Comme le dit Wittgenstein
dans un contexte quelque peu différent:

la clarté philosophique aura le méme effet sur la croissance des mathématiques que
la clarté¢ du jour sur celle des germes de pommes de terre ; dans 'obscurité de la
cave, elles atteignent des longueurs impressionnantes®’.

Or les chercheurs peuvent désirer la croissance des germes, en se prévalant
du role productif pour la recherche d’un certain désordre conceptuel. L’ image
de la «machine pensante», par exemple, a clairement joué un tel role, au début
du moins, dans le développement de I'Intelligence Artificielle et des sciences
cognitives. D’un autre c6té, Wittgenstein nous invite a décrire clairement
I’agencement de nos concepts, leurs ramifications dans la pratique, en nous
abstenant de chercher des explications plus «profondes», invitation que
d’aucuns considérent comme une forme de puritanisme intellectuel stérile,
anachronique et obscurantiste.

Il n’est pas exclu que le choix entre ces deux directions s adresse moins
a notre entendement qu’a notre volonté, ce qui n’est peut-&tre pas une con-
clusion treés satisfaisante.

Remerciements

Ce travail a été rédigé grice a une bourse de la Fondation Fyssen que je
remercie sincérement. Les Professeurs Marie-Jeanne Borel et Daniel
Schulthess ont bien voulu revoir mon texte et y apporter des améliorations.
Stefan Imhoof m’a aidé par ses remarques judicieuses et Michel Kuhne m’a
fait observer que les calculatrices «quadditionnent». Je les en remercie. Je suis
redevable a la Société Romande de Philosophie de m’avoir fait I’'honneur de
me confier sa conférence annuelle. Je remercie enfin les participants pour leurs
remarques.

37 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Grammatik, § 381.



	Société romande de philosophie : séance du 7 mai 1994 : suivre une règle : Wittgenstein et les sciences cognitive

