Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 45 (1995)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 377-422

BIBLIOGRAPHIE

ALEXANDER P. D. MoureLATOS, The Pre-Socratics. A Collection of Critical
Essays, Princeton, Princeton University Press, 19932 559 p.

Il faut saluer la réédition de cet ouvrage datant de 1974 qui était devenu introu-
vable & partir des années 80. Plutét que de présenter la pensée des Présocratiques
comme un objet d’intérét purement archéologique, on trouve dans ce recueil d’essais
critiques la volonté d’analyser cette pensée a partir des arguments philosophiques,
ce qui est une maniére de I’actualiser. Situant d’emblée la lecture des Présocratiques
dans le champ de ce qu’on appelle avec une nuance souvent péjorative la littérature
«secondaire», Mourelatos montre qu’il ne saurait exister, & proprement parler, de
version «originale» des textes présocratiques (Intr., p. 1). Cet aspect suffit a justifier
la nécessité de cette collection d’essais critigues, qui ncus invite a une traversée de
cette littérature «secondaire», concentrée ici sur les apports anglo-saxons enrichis de
la traduction de quelques articles ou d’extraits d’ouvrages allemands, considérés
comme des classiques. L’'éditeur souligne I'importance pédagogique de I'étude des
Présocratiques pour elle-méme et pour la compréhension des philosophies ultérieures.
[l montre qu’il n’existe guere «dans le corpus de la philosophie occidentale de lecture
plus rapprochée» (p. 3) que celle pratiquée par des générations d’érudits sur des textes
souvent décourageants par leur aspect composite et morcelé. C’est a une telle lecture
permettant également de suivre I'évolution des interprétations que nous invite ce
recueil. L ouvrage est divisé en huit parties: la premiére est consacrée a des études
conceptuelles (sur les notions de vovug et de voelv par K. v. Fritz et sur celle de
«changement qualitatif» par W. H. Heidel) et les sept autres couvrent chronologique-
ment le champ allant d’Anaximandre a Anaxagore et aux atomistes, en passant par
Xénophane, Pythagore et le pythagorisme, Héraclite, Parménide, Zénon et Empédo-
cle. Toutes les figures majeures de la philosophie présocratique sont ainsi représen-
t€es dans des études signées par C. H. Kahn, H. Friinkel, F. M. Cornford, G. S. Kirk,
W. K. C. Guthrie, U. Holscher, M. Furth, G. E. L. Owen, K. Reinhardt, A. Mourelatos,
D. Furley, F. Solmsen, A. Long, G. Vlastos et G. B. Kerferd, dont le contenu oscille
entre I'analyse des questions philologiques les plus précises et la présentation syn-
thétique d’un auteur. Dans un addendum spécialement rédigé pour cette nouvelle
¢dition, Mourelatos fait le point sur les recherches actuelles en signalant les éléments
nouveaux intervenus depuis vingt ans: 1) ’amélioration de la recherche bibliogra-
phique grice, notamment, a 1’édition par Paquet, Roussel et Lafrance d’une biblio-
graphie de prés de 1200 pages exclusivement consacrée aux Présocratriques; 2) la
mise a disposition du Thesaurus Lingae Graecae, une banque de données du corpus
grec antique dans sa totalité, indispensable pour toute recherche lexicale compléte;
3) de nouveaux ouvrages de synthése tels que les Presocratic Philosophers de
J. Barnes; 4) de nouvelles perspectives interprétatives portant essentiellement sur la
Quellenforschung; 5) un intérét accru pour la pensée des Sophistes (qui fait actuel-
lement I'objet d’une réévalution compléte) et pour celle des Atomistes (relativement
négligés jusqu’en 1970); 6) une évaluation critique des données fournies par la
cosmologie d’Alcman et le papyrus de Derveni. Signalons enfin qu’une actualisation

Histoire
la philos



378 BIBLIOGRAPHIE

de la bibliographie sélective (de 1973 a 1993) et trois index complets, contribuent
a faire de ce livre un outil de travail aussi utile que maniable.

STEFAN IMHOOF

JEAN SALEM, La mort n’est rien pour nous. Lucréce et [’ éthique, Paris, Vrin,
1990, 302 p.

Ce livre fait suite a Tel un dieu parmi les hommes. L’ éthique d’ Epicure (Paris, Vrin,
1989) et témoigne de I'intérét de I'A. pour I'épicurisme. II est constitué d’une analyse
¢rudite du poe¢me de Lucréce, citant largement 1'ensemble des travaux consacrés au
sujet, trés utilement groupés en fin de livre, dans une monumentale Bibliographie
comprenant 638 entrées. Il ne s’agit pas a proprement parler d’un commentaire ligne
a ligne du De rerum natura, mais d’une analyse a la fois textuelle et thématique des
principaux aspects de la pensée de Lucréce (vers 90-50 av. J.-C.). Dans le chap. I, I'A.
¢tudie I'Invocation a Vénus (chant I, vers 1-43) dont «on s’est demandé de longue date
pourquoi Lucréce [’avait placée au début d'un poeme consacré a ['exposé de la physique
épicurienne» (p. 23). Il énumeére les différentes réponses qu’on a apportées a cette
question et interprete le theme de la voluptas «qui est au centre de I’éthique épicurienne»
(A. Amory, cité p. 33). Cette partie se termine par I’analyse des vers 80 a 101 consacrés
au sacrifice d’Iphigénie écrits dans un «style proprement épique» (p. 43), et par celle
de la notion de religio, interprétée tantdt comme «religion» tantot comme «superstition»
(p. 48). Dans le chap. II, on trouvera des remarques sur le «pacifisme» épicurien. Le
chap. III est consacré a la question si problématique du clinamen (mentionné aux
vers 216 et 293 du chant II), cette capacité qu’ont les atomes «de pouvoir dévier
spontanément de leur trajectoire» (p. 67). Lucréce argumente ici, selon I’A., en faisant
«valoir que I'hypothése a démontrer n’est pas incompatible avec 1'évidence sensible
qui parait pourtant la démentir constamment» (p. 69). Le motif du clinamen s’articule
aux notions morales de liberté et de contingence, car «doter I'atome [...] d’un mou-
vement spontané, libre et imprévisible», ¢ était sauver «la liberté que nous expérimen-
tons en nous-mémes» (p. 75). Le chap. 1V, intitulé «La critique lucrétienne de la crainte
de la mort» est le plus étoffé de I'ouvrage. Il est consacré a ’analyse du chant I1I dans
lequel Lucréce «se donne pour but de ‘chasser et culbuter cette crainte de 1I’Achéron’
(II1, 37)» (p. 97) empéchant 'ataraxie et le plaisir, en «enseignant que le destin de 1’dme
[...] est en tout point comparable a celui des organes nobles qui, temporairement, nous
composent» (p. 104). La «querelle contre la crainte des Enfers» (p. 107) menée par
Lucrére s’inscrit dans le contexte de la fin de la République, marqué par la guerre civile
et les émeutes, une époque «d’anxiété et de troubles» (p. 109) ou I’on aurait vu le forum
jonché de 30 000 cadavres aprés un aprés-midi d’émeute (p. 110). Comme le rappelle
E.J. Kenney, Lucréce «vécut et écrivit dans et pour un temps d’anxiété [ou] les hommes
recherchérent le salut individuel dans toutes sortes de cultes ou de superstitions extra-
vagantes» (cité p. 1 11). Aprés avoir exposé les arguments épicuriens destin€s a conjurer
la crainte de la mort (4 savoir, la matérialité et donc la mortalité de ’ame), Lucréce
écrit a partir du vers 830 («la mort n’est pas [igitur] rien pour nous et ne nous trouble
en rien») une adhortatio «destinée a tirer des conclusions pratiques des passages
techniques qui précédent» (p. 117). Le passé lui apparait comme un «miroir de I’avenir
(vers 974)»: Lucréce nous invite & «considérer paisiblement I'immensité des temps qui
doit suivre notre décés» tout comme nous considérons «I’immensité du temps ou nous
n’étions pas né» (p. 121), une attitude que Cicéron a taxée d’«impolitisme» puisque
marquée, selon lui, par «une indifférence a 1’égard des descendants» (p. 124). La fin
du chant III décrit I’homme qui «s’apitoie sur sa propre personne (v. 881)» en s’'ima-
ginant cadavre et qui se forge «un étre de fiction» (p. 134) suscité par notre «mauvaise



BIBLIOGRAPHIE 379

foi» (p. 136). C’est dans le sommeil «pourvoyeur d’oubli (v. 1066)» que nous trouvons
une image de la mort, puisque le sommeil est «I’effet quotidien d’un trépas provisoire
et particl» (p. 140). «La claire évidence rationnelle de ce que la mort n’est rien pour
nous, nous ote le vain désir de I'immortalité» (p. 168), comme Epicure nous I’a déja
rappelé. Dans le chap. V, I'A. analyse la critique lucrétienne de I’amour, formulée dans
le chant IV du De rerum natura. C’est d’abord en physiologiste que Lucréce décrit
I"amour qui «est une maladie aux yeux du sage» (p. 169), «un dérangement mental [...]
une espece de folie» (p. 170). Le sage sera donc «celui qui évite I'amour» (IV, 1073),
car «la passion amoureuse est une aliénation» (p. 175), et 'amour «essentiellement
errance, inapaisement, irrémédiable irréplétion» (p. 177), s’oppose a I'ataraxie. Il est
simulacre, «comparable a une formation onirique» ou, comme le notait Guyau, «une
sorte de culte inconscient, de religion, de superstition qui doit disparaitre comme toutes
les autres» (cité p. 183). Dans le chap. VI, intitulé¢ «L. anthropologie lucrétienne», I’ A.
commente essentiellement le chant V du poeme, dominé comme 1'écrit J.-C. Fredouille
«par I'intention que Lucréce a de démontrer qu'il existe de I'histoire du monde et de
I’humanité une explication rationnelle, susceptible de libérer I’homme de la superstition
et de I’angoisse» (cit€é p. 187). Pour Lucréce c’est avec I'avénement d’Epicure dans
le monde» (p. 190) que cesse la préhistoire de "humanité. C’est lui seul qui a «indiqué
'unique voie qui permette a I’animal humain de recouvrer [...] la spontanéité» (p. 192)
de la nature, qui fut «en toutes circonstances, 'institution du genre humain» (ibid.).
Cet optimisme épicurien se double, pour Lucréce, d’une forme de pessimisme, «d une
angoisse toute spéciale» (p. 197) qui fait du chant V un texte ambigu, tout comme
["histoire est marquée par un «caractére ambivalent» (p. 202). Dans le dernier chapitre,
I’A. analyse le passage du chant VI (v. 1138 a 1280) consacré a la description de la
peste d’Athénes, adapté de Thucydide, mais noircissant son récit. Ce qui était «un
compte rendu purement factuel chez Thucydide devient un récit grevé de connotations
morales chez Lucréce» (p. 235). Dans sa bréve conclusion, 1'A. signale le travail
d’analyse qui reste a faire sur les nombreux écrits des «petits épicuriens», qui «nous
enseignent aussi, tout comme Epicure et Lucréce, a philosopher par gros temps»
(p- 249). Une remarque technique pour terminer: malgré une présentation trés soignée
de I'ensemble, la derniére phrase de la p. 238 reste inachevée et hors contexte et la
p. 241 ne se rattache ni & ce qui précéde ni a ce qui suit.

STEFAN IMHOOF

JouN Locke, Morale et loi naturelle. Textes sur la loi de la nature, la morale
et la religion, présentés et traduits par Jean-Fabien Spitz, Paris, Vrin, 1990,
222 p.

Comme I'éditeur s’en explique dans sa présentation (p. 9-63), ce choix de textes
tirés de manuscrits inédits de Locke ou de textes publiés considérés comme mineurs,
vise a corriger I'image d’Epinal d’un Locke champion de la modernité, empiriste sans
nuances ou philosophe politique débarrassé de toute la tradition métaphysique. Dans
ces pages, pour la plupart postérieures a L’ Essai sur I’ entendement humain, on retrou-
vera des questions tout a fait classiques, telles la définition de la loi naturelle ou le
rapport entre foi et raison. Le recueil comporte cing textes: 1) des extraits du Journal
(p. 66-83) datés de 1676 a 1682; 2) des extraits des Carnets (p. 86-103); des extraits
du Christianisme raisonnable de 1695 (p. 106-129) publiés dans la traduction de Coste
(Amsterdam, 1696) modernisée; 4) deux réponses a 1'évéque de Worcester (p. 132-
171) qui avait accusé Locke en 1697 «d’avoir nié I'existence de I’dme spirituelle en
nous» (p. 212); 5) une lettre & Tyrell du 4 aotit 1690 (p. 174-178). Dans I'extrait du



380 BIBLIOGRAPHIE

Journal du 8 février 1677, Locke affirme deux éléments essentiels: tout d’abord «le
bonheur et la misére dans cet état (i. e. aprés la mort) dépendent de la maniére dont
nous aurons ordonné notre conduite ici-bas (p. 71) et ensuite que 'existence de Dieu
se prouve d’elle-méme, car «il a laissé tant de traces de lui-méme, tant de preuves de
son existence dans toutes les créatures...» (ibid.). Le premier point est plus amplement
développé dans le Christianisme raisonnable et les Réponses a 1’évéque de Worcester:
«l'union de I'ame et du corps, la survie de I’ame apres la mort et la maniére dont elle
recevra de la main de Dieu les peines ou les récompenses qu’elle aura méritées au cours
de cette vie, la résurrection des corps, sont autant d’articles auxquels nous devons
adhérer par la foi seule sans que notre raison puisse en comprendre le pourquoi et le
comment; et pourtant Locke est désormais persuadé [...] que ces articles sont indis-
pensables a la pratique d’une vie morale conforme & la loi de la nature et de Dieu»
(Présentation, p. 59). Le second aspect évoqué dans le Journal est également central:
il s’agit pour Locke de parvenir a une explicitation de la raison qui soit & la fois
conforme a la loi naturelle et en accord avec I’existence de Dieu. Pour lui, Dieu est
«’auteur de la raison humaine» (Prés., p. 47) et «la raison humaine étant un don de
Dieu, il est évidemment impossible que la loi de nature soit contraire aux conclusions
de cette raison (ibid.). Ces convictions sous-tendent la réflexion sur la morale : puisque
I’homme ne s’est pas fait lui-méme, il ne peut par «nature posséder la capacité de donner
une loi a aucun autre» (Prés., p. 17). L obligation politique implique, selon Locke, «une
forme d’obligation pré-politique (ibid., p. 36), qui n’est autre qu’une loi de nature
assignée par la volonté de Dieu aux actions des hommes (ibid.).

STEFAN IMHOOF

JosepH HousTON, Reported Miracles. A critique of Hume, Cambridge,
Cambridge University Press, 1994, XII + 264 p.

La tache, ambitieuse, a laquelle se livre I’A., dans cet ouvrage a la fois trés
informatif et stimulant, est une défense de la valeur apologétique des récits de miracles
(reported miracles); cette défense conduit a une (ré)évaluation de la relation qu’en-
tretient la foi chrétienne avec I’histoire via une évaluation de la méthode dite historico-
critique (p. 256-257). — Les figures auxquelles I’A. confronte sa pensée, tant dans le
champ de la philosophie que dans celui de la théologie, montrent déja le caractére
ambitieux du propos: Augustin, Thomas d’Aquin, Locke, Hume, Bradley, Troeltsch,
Barth, Pannenberg, Cupitt, etc. Son ambition revét méme [’allure du défi, lorsqu’il
déclare vouloir lever le dilemme suivant — qui recueille un large consensus depuis Hume
et défendu récemment par John Hick et John Mackie notamment: ou bien I'on adopte
un scepticisme religieux sur la base duquel on dénie une valeur historique aux récits
de miracles, ou bien I’on admet des prémisses qui autorisent la valeur historique de
certains récits de miracles. Mais sous le régime de cette alternative, aucune enquéte
rationnelle ne permettra de passer du scepticisme a la foi et la foi ne saura se justifier
par un appel aux miracles (p. 2). Lever le dilemme en question, c’est montrer que les
suffrages en sa faveur, majoritaires, ne sont pas fondés. — L’A. s’oppose a ce dilemme
par une critique des objections que Hume dirige contre la prétention de I’apologéte a
faire servir les récits de miracles a la fondation épistémique de la foi chrétienne. Hume
congoit un miracle comme un événement inhabituel violant une ou plusieurs lois de
la nature. Le role de l'expérience dans I’acquisition et ’évaluation des croyances
constitue la piéce maitresse de son argumentation. Il objecte essentiellement a
I’apologéte que sa démarche est incohérente (p. 53): arguer des témoignages de mi-
racles présumés présuppose le recours a I’expérience commune comme critére rationnel
qui dictera si oui ou non les témoignages en question sont fiables — la probabilité qu’ils



BIBLIOGRAPHIE 381

ont d’€tre vrais mesurant leur fiabilité; or I’expérience commune des lois de la nature
atteste que des événements miraculeux sont hautement improbables; d’ou il suit que
["appel aux témoignages d’événements miraculeux présumés détermine via sa présup-
position la trés haute probabilité qu’ils ont d’étre faux. L’argumentation humienne
dépend de deux theses que I'A. entend réfuter (p. 133, cf. ch. 9-10): a) I’évidence
(evidence) en faveur des lois de la nature que les miracles présumés violent est
pertinente pour évaluer la probabilité de la vérité des récits des miracles en question;
b) I'improbabilité¢ d’un événement présumé, telle par la nature méme de 1’événement,
détermine a elle seule la probabilité que les récits de cet événement soient vrais (sans
€gards, par exemple, 4 I’évidence qu’ils peuvent fournir en tant que tels ou sous 1’un
ou I'autre de leurs aspects). Contre (b), I’A. souligne notamment qu’il est fallacieux
d’inférer d’une proposition (claim) se rapportant a un événement E la méme proposition
mais se rapportant cette fois-ci a E en tant qu’il est relaté par un témoignage, ou cru
simplement (p. 154). En déjouant la critique humienne, il vise d’abord un résultat
minimal (p. 168): montrer que Hume n’a pas démontré que les récits de miracles sont
dénués de force apologétique — il s’agit du versant négatif de la défense. Ensuite, il
entend montrer la possibilité de passer du scepticisme (ou d’une position neutre) a la
foi s’agissant de la question de I’historicité¢ de certains miracles (p. 150) — ¢’est le
versant positif de la défense. Un enquéteur travaillant a rendre compte d’une masse
de données peut étre amené a tester la valeur explicative d’une hypothése sans pour
autant adhérer a ses présuppositions (le contexte est heuristique); il se peut néanmoins
qu’il en vienne a le faire, parce que I’hypothése s’est avérée plus fructueuse que ses
rivales et qu’elle s’étend méme a certains éléments demeurés réfractaires jusqu’alors.
Cette démarche vaut aussi pour 'évaluation d’une hypothése théiste qui postule a
I'origine des témoignages d’un miracle présumé un événement miraculeux qu’un dieu
aurait opéré dans le contexte d’une histoire religieuse qui rend 1’événement intelligible.
L’A. soutient ainsi que ce qui confere une force apologétique & un récit de miracle est
la vertu d’une hypothése de ce type d’étre la meilleure explication d’un corps d’évidence
incluant le récit lui-méme. — Il explore ensuite (ch. 11) les réquisits de la justification
de nos connaissances et de nos systémes de croyances dans un sens modérément
cohérentiste (cf. p. 185, n. 6) et décrit en quoi va consister le caractére probant d’une
explication théiste du type considéré et de I'argument qu’elle sous-tend. — En appliquant
la méthode historico-critique a I’exégése des textes bibliques, une majorité de théolo-
giens (a prédominance protestante) souscrit aux conclusions humiennes. Pour ne pas
¢vacuer purement et simplement la notion de miracle, une interprétation non humienne
(de veine existentialiste) a ¢&t¢ défendue par nombre d’entre eux (Bultmann,
MacQuarrie, etc.) ~ I'A. la rejette, parce qu’elle présuppose la validité des objections
de Hume et parce qu’elle s’ajuste mal a la diversité et & la complexité des donnés
néotestamentaires (voir ch. 6). Il montre finalement (contre Barth, Bultmann, Cupitt,
Mackey) comment, dans le cas des récits de la résurrection de Jésus, I'événement
miraculeux présumé est accessible (au sens épistémique) par la méthode historique
(ch. 12); ces récits font I’objet d’une discussion qui illustre son projet. Il suggére qu’une
révision de la relation de la foi a I'histoire dans le sens de son propos — et dans le fil
de certains travaux de Pannenberg — préviendrait heureusement bon nombre d’exégéses
par trop fantaisistes avancées par ceux qui souhaitent valider I'axiome de la non-
historicité des événements proprement miraculeux (p. 255-256). — Une remarque
personnelle pour conclure: Houston exploite des intuitions familiéres & beaucoup de
croyants (notamment parmi ceux affublés de I’étiquette de «chrétiens évangéliques»)
qui pensent leur foi en marge des enceintes académiques et des débats philosophico-
théologiques qui s’y tiennent. Son livre, aussi peu technique que possible, les intéres-
sera.

DAVID STAUFFER



382 BIBLIOGRAPHIE

Craupio MILANESL, Mort apparente, mort imparfaite. Médecine et mentalités
au XVIII¢ siecle (Bibliothéque scientifique), Paris, Payot, 1991, 268 p.

Avec ce livre, Cl. Milanesi ouvre le dossier, tout a la fois sérieux et prétant a sourire,
du statut de la mort au X VIII® si¢cle. Tout commence avec la popularisation par Bruhier,
en 1740, d’une thése de Winslow. Ce dernier mettait en cause la certitude des diagnos-
tics du déces. Bruhier ira plus loin, non sans avoir étay¢ la thése de nombreux exemples
collectés a travers diverses traditions: il combattra pour une réforme des usages fu-
néraires, afin de mettre un terme aux inhumations précipitées. Par 1a, il contribuera a
I’¢laboration d’une nouvelle mythologie funéraire. — L incertitude quant aux signes de
la mort, et la méfiance qui en découle a I’égard de la Médecine, remonte a la plus haute
antiquité. Avec le recul social du christianisme, de tels sentiments ressurgissent, cette
fois cautionnés par les travaux des médecins. Ces derniers compilent des recueils de
récits plus ou moins légendaires, puisant dans les traditions orales, les ceuvres théatrales
ou romanesques, les vies des saints chrétiens, etc. Au chevet des mourants, le médecin
remplace le prétre. Dans certains récits de miracle, imperceptiblement transformés, il
prend parfois jusqu’d la place de la Sainte Vierge. On assiste ainsi a un singulier
phénoméne d’aller retour entre tradition «populaire» et publications scientifiques; la
médecine entre dans les légendes, dans le méme temps ou les récits populaires nour-
rissent la réflexion des juristes et des médecins. — C’est précisément la mise en lumiére
de ce point de contact entre diverses formes de culture qui fait toute la finesse de
I’analyse de Milanesi. Certes, la médecine imposera peu a peu une nouvelle image de
la mort, graduelle et définissable en terme d’irréversibilité. Les conceptions populaires
en seront largement remaniées. Mais la rationalisation médicale n’ira pas sans susciter,
simultanément, des effets pervers fort intéressants: a titre d’exemple, les premiers
sauvetages de noyés seront contemporains d’un retour en force de la fascination pour
le macabre. — De cet ouvrage se dégage donc une image paradoxale des mouvements
socio-culturels. En premier lieu, on constate une forte communication entre les diffé-
rentes strates de la culture; en deuxiéme lieu, il apparait que les effets produits par les
agents culturels s’averent souvent & I'oppos¢ de ceux qu’ils auraient souhaités; enfin,
en troisi¢me lieu, les différences culturelles entre les divers milieux sociaux s’estompent
largement derri¢re 1’atmosphére générale produite par les mentalités. L’ouvrage ne va
pas sans modifier quelque peu I’image que nous pouvons nous faire du XVIIE siecle.
Celui-ci, a lire ce livre, parait bien plus lointain que nous pourrions le croire. L’étude
des mentalités aide a mieux comprendre le fil conducteur conduisant de I'époque
médiévale a I’dge moderne. A qui s’en €tonnerait, il suffit sans doute de rappeler le
peu de résultats obtenus par la médecine au début du XVIII® siécle. — Pour conclure,
il faut dire que ce livre se lit comme un roman, et que la documentation est a la fois
riche et finement exploitée par Cl. Milanesi. On obtient ainsi un ouvrage divertissant
et d’un trés bon niveau historique.

PIERRE-Y VES RUFF

GeorG WiLHELM FriepricH HEGEL, Concept préliminaire de la philosophie.
Traduction, introduction, notes et commentaire de Bernard Bourgeois
(Bibliothéque des textes philosophiques), Paris, Vrin, 1994, 286 p.

Entrer du bon pied dans le syst¢éme hégélien est un probléme en soi. Hegel lui-
méme en était conscient, d’ot la présence de ce Vorbegriff en prologue a la Science
de la Logique, premiére partie de I'Encyclopédie des Sciences philosophiques. Bernard
Bourgeois, ayant traduit I’Encyclopédie de 1830 dans son entier (Vrin, 1970), en extrait



BIBLIOGRAPHIE 283

le «Concept préliminaire» (§ 19-83) et présente ce texte en édition bilingue, augmentée
d’un important appareil critique. C’est dire que les pages de Hegel sont portées par
un éminent savant contemporain ¢t que le livre, dans son édition de poche, a toutes
les qualités d’un instrument de travail sir et efficace. Dans sa présentation, 1'A. fait
le tour de ce «motif essentiel du hégélianisme»: I'introduction de la philosophie a elle-
méme. Il en attribue le développement «a la personnalité de Hegel, au contexte dans
lequel 1l a élabor€ sa pensée, et a 'originalité de celle-ci», c’est-a-dire respectivement
aux exigences réalistes du pédagogue de la conscience commune, au criticisme de Kant
et a I'advenir a soi de la raison spéculative. B. Bourgeois décortique de maniére
objective et contrastée les parentés formelles et les ruptures épistémologiques qui
caractérisent le décrochement de Hegel par rapport @ Kant. En outre, une fois de plus,
la Phénoménologie de I'Esprit sert de pivot a I’explication d’un critique hégélien. En
mati¢re d’introduction a la raison philosophique, c’est elle qui marque la voie propre
— et complexe — du hégélianisme mais c’est elle aussi qui pose implicitement le
probléme de 1’acces au systéme par le biais d’un texte introductif. Le «Concept pré-
liminaire» est une maniére de solution & ce probléme et B. Bourgeois montre dans le
détail comment se justifient I’allure historisante du texte et le caractére «infra-rationnel»
(il s’agit de la Raison hégélienne) de I'initiation qui, finalement, servent & mettre en
évidence 1’absoluité de |’acte philosophique, lequel excede tout acheminement ou toute
incitation par la pure liberté de sa décision. Le texte de Hegel est littéralement appelé
par cette présentation; il est liveé dans une traduction trés technique, avec le confort
du texte allemand toujours présent. Le présupposé majeur de la pensée spéculative —
«I’étre pur [...] est aussi bien pensée pure» (Sc. de la L., éd. 1830, § 86, trad. B.B.,
cité p. 7.) — est au cceur de tous les développements qui, en gros, exposent diverses
positions philosophiques (pensée «naive», empirisme, philosophie critique, savoir
immédiat) quant au rapport entre objet et pensée et s'efforce de les réduire a I'insuf-
fisance ou a I'erreur au nom de leur «propre principe» (p. 274). Le lecteur, assisté par
les notes substantielles du traducteur, voit comme sous la loupe se dessiner en creux
la nécessité de la démarche spéculative. La critique des preuves de I’existence de Dieu
est déterminante pour saisir & quel point Hegel cherche I'infini véritable et le remplis-
sement effectivement réel du savoir. Dans son «commentaire organique», B. Bourgeois
reprend tout le texte. Il en délimite une architectonique, il en souligne les articulations
et précise tout le contenu par de nombreuses références aux textes, aussi bien de Hegel
que d’autres philosophes concernés. Le commentaire n’est pas a proprement parler
critique: les «déplacements» (p. 266) qu’opére Hegel sur le texte de Kant, par exemple,
y sont diment signalés mais versés sans autre discussion au compte des exigences de
la construction hégélienne. L’A. vise résolument la meilleure compréhension possible
de ce Vorbegriff dans la perspective méme de son auteur.

ELiaNE MULLER

JEAN-MARIE PAuL, Dieu est mort en Allemagne. Des Lumiéres a Nietzsche
(Bibliothéque scientifique Payot), Paris, Payot, 1994, 320 p.

Une double perspective commande a ce livre. Selon la premiére, rationalisation et
déchristianisation vont de pair, selon un processus repérable sur deux siecles. Ce
mouvement d’idée, «processus interne au discours sur Dieu et son Eglise», qu’il soit
«compromis négocié avec le siécle» ou «alibi d’une conscience qui n’ose encore
s’avouer sa défection», produit un effet dissolvant infiniment plus grand que les attaques
frontales des adversaires déclarés: Dieu, 4 terme, meurt «quand il ne remplit plus
aucune fonction, quand il est devenu superflu pour la conscience individuelle ou
collective, quel que soit le statut officiel qui lui est réservé». Cette mort de Dieu,



384 BIBLIOGRAPHIE

secondement, annonce et prépare celle de I'homme, éminemment pensée par Nietzsche
et opérée par I’histoire allemande de la premiére moitié du XX¢ siecle... La
sécularisation débute tot: I’A. la fait remonter au XVII® siécle, avec la prévalence
accordée par Grotius puis Pufendorf au droit humain, naturel et universel, porteur de
I’espoir d’une paix raisonnée fondée sur la tolérance, au détriment du droit divin, réduit
a n’étre que canonique et ne valoir que pour les Eglises et leurs fideles. Ainsi Dieu
fut d’abord victime de la volonté de concorde. Avant d’étre victime, selon une tendance
majeure de I'Aufklirung, de la morale; soit que l'on ait tenté d’en établir une qui,
naturelle, se passat de lui (ainsi Wolff) — soit qu’il ait lui-méme été déterminé comme
moral (quitte a ce que soit mise en danger la médiation du Christ, comme c’est le cas
avec Kant), quand encore Dieu et son Fils ne furent pas considérés comme de simples
figures substitutives ou exemplaires de I'homme moral par raison (Lessing). A 1'opposé¢,
le refus leibnizien de réduire le christianisme a une religion naturelle constitue «une
exception dans le siécle», et les anathémes adressés a I’ Aufkidrung par Hamann et, dans
son sillage, Herder, reconduisent, sous leur forme excentrique, le canon le plus tradi-
tionnel. Cette situation survivra aux Lumiéres proprement dites: I'A. s’emploie &
montrer, dans des pages souvent fines, que de Fichte a Hegel, Dieu (et, avant lui le
christianisme) n’aurait pu étre plus siirement exilé qu’en étant ainsi confondu avec le
propre moi de I'homme, identifi€¢ a la nature ou intégré au devenir de 1'Esprit, quand
ses défenseurs n’ont prévu pour sa survie qu’'une société traditionnelle a la morale
conservatrice et définitivement fixée (Schlegel), qui serait d’ailleurs plutét une victoire
du politique... Mais c’est par contre, en un deuxiéme temps, dés aprés Hegel, sous les
coups de ses ennemis directs que Dieu agonisera: Feuerbach, Marx, Stirner y dénon-
ceront, chacun a sa maniére, une aliénation. Mais ils ne sont pas, selon I’A., en mesure
de restituer un réel projet a 'humanité (I’homme de Marx, par exemple, pur étre
générique, n’existe pas en tant qu’individu...): Dieu est mort, et ’homme, ne pouvant
le remplacer, meurt avec lui. Schopenhauer (par ailleurs assez légérement traité) en tire
la conséquence et les enterre tous deux, et avec eux tout sens. Nietzsche, réfutant pour
sa part ce pessimisme, préférera clore «I’humanisme et ’aventure humaine» par la voie
du dépassement vers le surhumain et exhorter I’humanité a se «mettre aux pieds de
ses nouveaux maitres»... De la rationalisation a la mort de I’homme via celle de Dieu,
la conséquence est bonne... Mais que faire alors de 1'analyse de ce méme Nietzsche
qui avait au contraire associé christianisme et rationalisation? Et peut-on dire a son
propos que Dieu, méme mort, «ne remplit plus aucune fonction», «est devenu superflu
pour la conscience individuelle»? Est-il possible, comme le suggére I’A. dans un
épilogue ou il esquisse la possibilité¢ d’'un humanisme postchrétien fondé sur le caractére
sacré de la personne humaine (et ou n’est pas exclu que l'on puisse se «ressaisir de
Dieu»), que I'humanité fasse «demi-tour»? Si la mort de Dieu a été le fruit d’un
processus de rationalisation, apparait-il que la mise en question de la raison ait reconduit
au christianisme?

Francors FELIX

FRIEDRICH NIETZSCHE, Sur Démocrite (fragments inédits). Traduction frangaise
Ph. Ducat, postface de Jean-Luc Nancy, Paris, Métailié, 1990, 150 p.

Nietzsche philologue, travaillant sur des textes grecs, Nietzsche rédigeant des notes
hatives sur Démocrite, inscrivant dans quelques fragments sa conception de la philo-
logie, tels sont les thémes qui apparaissent dans ce petit livre. Or, les réflexions de
Nietzsche ont quelque chose de singuliérement moderne. Quelques phrases, relevées
¢a et la: «Le temps vient, petit 4 petit, ol il ne s’agira plus de sécher sur des voyelles.
Ce a quoi doivent s’efforcer les philologues a venir, c’est d’en finir avec cela pour



BIBLIOGRAPHIE 385

s’ouvrir a I'héritage majeur du passé» (p. 49). Et encore: «Ce que |'étude de I’antiquité
met au jour n’est a proprement parler qu’un bardas inutile. Ce n’est pas parce que
quelque chose est passé qu’on est en droit d’entreprendre des recherches, mais parce
que ce passé €tait meilleur que le présent et fait donc 'effet d’'un modéle... A chaque
fois, c’est simplement la position par rapport au présent qui nous intéresse» (p. 71).
Et Nietzsche met en pratique cette démarche, reconstruisant la figure du penseur grec,
cherchant a redécouvrir la pensée philosophique avant qu’elle ne se transforme en
machinerie rationnelle. Un philosophe, qui a nom Démocrite, apparait ainsi. Démocrite,
ce ne fut sans doute pas le Christ. Mais Démocrite, chez Nietzsche, n’en devient pas
moins une figure christique: c’est celui dont Platon, et tant d’autres aprés lui, ont
délibérément cherché a effacer le nom. Mais c’est aussi I'un des plus grands penseurs
de I'antiquité grecque, de surcroit I'un de ses plus éminents scientifiques. Aujourd’hui
ce nom est cependant mieux connu. Nul doute que Nietzsche, et son retour sur ’ato-
misme philosophique, y soient pour quelque chose. Qu’en est-il toutefois du philosophe
décrit par Nietzsche? A-t-il jamais existé? S’agit-il vraiment de Démocrite? Ou de
Nietzsche? Ou de I'ellipse entre les deux? Peu importe, car le résultat est fascinant.
Et cela aurait pu étre. Comme |’écrit Jean-Luc Nancy dans la Postface: «Notre origine,
nous pouvons seuls nous la donner — et encore, ¢’est le don d’une tache, et non celui
d’une racine, d’une essence ou d’un ancrage» (p. 147). Car, dans la pensée de Nietzsche,
comme dans celle de Nancy (et de tant d’autres!), la décision est un concept décisif.
Décision d’ceuvrer pour la vérité et pour la vie, parti pris d’aller a la rencontre du passé
pour mieux se diriger dans le présent, pour y rencontrer 1’inédit du logos. Pour découvrir
une pensée qui, comme le dit si bien Nancy, «ne se contente pas de gérer les affaires,
mais qui expose la vérité et qui s’expose a elle» (p. 149). Difficile, lorsque 1’on se remet
a lire un texte ancien, grec, hébreu ou autre, de ne pas garder en mémoire de telles
phrases.

PierrRE-Y VES RUEF

[BN ‘ARABI, Le dévoilement des effets du voyage. Texte arabe établi, traduit
et présenté par Denis Gril (Philosophie imaginaire — XXIII), Combas,
L’Eclat, 1994, XXXIII + 92 p.

Ce n’est nullement d’un déplacement local qu’il s’agit dans le voyage qu’lbn *Arabi
décrit ici, mais d’un changement sans fin d’états intéricurs par lesquels ’dme de
I"homme passe lorsqu’elle réalise les différentes phases de son abolition en Dieu et les
degrés de sa subsistance par Dieu. Dans cette progressive réintégration de I’ame a son
Principe, la Parole incréée de Dieu, ¢’est-a-dire le Coran, est nécessaire. Elle est
["'unique viatique possible de I’homme. En cffet, puisque ¢’est par Sa parole que Dieu
a «voyagé» le premier pour rejoindre I’homme en créant le monde, ¢’est par la méme
Parole que 1’homme peut rejoindre Dieu. Mais ce n’est pas encore suffisant. Ibn *Arabi
sait trés bien qu’un effort est requis, dont le succés dépend de conditions autres que
["habileté humaine ou la bonne volonté. Cet effort dépend d’une régénération, d’une
nouvelle naissance qui est naissance au monde spirituel et prophétique. A ce nouveau
modus essendi, correspond en conséquence un nouveau modus intelligendi, qui s’ac-
tualise dans la mise en ceuvre rigoureuse d’une herméneutique ésotérique du Coran ou
ta’wfl, par la reconduction de chaque mot et de chaque lettre du texte sacré a son origine
et a son sens vrai. L’exégése des textes ne va pas sans I'exégése de I'ame. Comme
le style et la pensée du Sheikh al-Akbar demeurent trés difficiles a traduire, il est
heureux de pouvoir se référer au texte original arabe que Denis Gril a établi avec soin.
Il n’est peut-étre pas inutile de rappeler en conclusion que /'épectase de Grégoire de



386 BIBLIOGRAPHIE

Nysse est I'une des expressions intéressantes de ce voyage intérieur qui n’a pas de fin,
et que les gnostiques I’ont eux aussi bien compris, lorsqu’ils affirmaient que «le signe
en eux de la présence du Pére est un mouvement et un repos» (Evangile selon Thomas,
Logion 50 in fine).

JEAN BOREL

Guy Bucaurt, L’Inde pense-t-elle ? (Sciences, modernités, philosophies),
Paris, P.U.F., 1994, 351 p.

Cet ouvrage au titre un brin provocateur regroupe plusieurs publications parues dans
les vingt dernicres années. En général, les textes sont proches de leur premiére teneur,
sauf une retouche imposante dans les analyses sur le tiers exclu (p. 280-287). La
référence a un état antérieur du texte n’est donnée que dans un seul cas (p. 107). On
peut le regretter, mais on se félicitera de ce que des articles assez dispersés se trouvent
ainsi commodément réunis sous un théme général. Dans une bréve introduction (p. 11-
15), ’A. définit son propos et dessine les grandes lignes de son ouvrage. Le chap. |
précise la portée du titre: «en quelle mesure et en quel sens peut-on parler de ‘phi-
losophie indienne’ 7» (p. 19). Il s’agit donc de savoir si I'Inde pense «philosophique-
ment». Aprés un tour d’horizon ou sont évoqués notamment la question d’une définition
de la philosophie (p. 20) et les secteurs trés divers de la pensée indienne, I’A. donne
ses conclusions (p. 50). Le chapitre ou apparait le plus nettement un aspect de la
question posée est le chap. 9 (p. 237-324), «Logique et dialectique chez Aristote et chez
Nagarjuna», le plus long du livre. Aprés avoir présenté Nagarjuna (ch. 8), I’A. examine
si les principes logiques du philosophe grec (principe de contradiction, principe du tiers
exclu) ainsi que le principe de raison suffisante fonctionnent chez le docteur bouddhiste.
D’une grande difficulté technique, I'exposé aboutit 4 des conclusions nuancées et
complexes (p. 313 sq.) qu'on peut schématiser, plus ou moins abusivement, comme
suit: Le principe directeur de la dialectique nagarjunienne est celui des deux vérités
(p- 318). Les principes aristotéliciens et le principe de raison suffisante y fonctionnent
en vérité d’enveloppement (vérité de surface, vérité transactionnelle, vérité convention-
nelle), mais non en vérité absolue (ou vérité du sens ultime). L autre piéce maitresse
du livre est le chap. 5, «Mystique et rationalité¢ dans le bouddhisme indien» (p. 107-
183). Sautons aux conclusions: «Concernant 1'importance respective des éléments
rationnels et des ¢léments mystiques dans le bouddhisme indien, on se trouve conduit
et contraint a des conclusions contrastées, selon que ’attention se porte sur trois
moments du chemin bouddhique: la motivation initiale, 1'itinéraire, la visée finale»
(p. 177). Schématisons derechef: La motivation initiale est de 1’ordre rationnel, non
mystique. L.’ itinéraire est complexe: éthique, psychosomatique, intellectuel, et «ponctué
d’expériences mystiques» (p. 178), si I’on pense qu’il y a expérience mystique dés que
s’opére un phénoméne de submersion de 1’ego par ce qu’il contemple (d’aprés p. 178).
La visée est de I’ordre du raisonnable dans le bouddhisme ancien (nirvana); elle «excede
presque ce qu’il est convenu d’appeler mystique» (p. 179) dans le Grand V¢hicule
(bodhi); le «presque», a notre sens, est de trop. Pour aboutir a ces conclusions, I'A.
parcourt un chemin singuliérement intéressant, tant dans la présentation de certains
«exercices et stations du yoga bouddhique» (p. 127-151) ou éclate son talent d’exposer
des techniques typiquement indiennes en une langue occidentale qui ne s’y préte guére,
que dans le résumé de I’évolution du bouddhisme indien (p. 151-177). Des chapitres
plus brefs touchent divers aspects de la pensée indienne: 'approche de la souffrance,
la relation de maitre a disciple, la maya, I’anthropologie bouddhiste face a la philosophie
moderne, a la neurophysiologie contemporaine, 4 la psychanalyse. Comme on le voit,
le bouddhisme se taille la part du lion, pour des raisons dites p. 12. Plusieurs chapitres



BIBLIOGRAPHIE 387

¢taient des conférences: le ton de I'exposé oral et de la discussion courtoise y constitue
un des charmes du livre. Partout les ressources d’expression et de clarification excep-
tionnelles de I'A. trouvent pleine carriére, mises au service de sa double compétence
de sanscritiste et de philosophe formé a 1’occidentale.

JACQUES May

Micner HuLiN, Qu’est-ce que I'ignorance métaphysique (dans la pensée hin-
doue)? Sankara (Pré-textes — 7), Paris, Vrin, 1994, 126 p.

Dans cet ouvrage, Michel Hulin, professeur de philosophie indienne a la Sorbonne,
introduit d’abord le lecteur a la signification de 1’«ignorance métaphysique» et a sa
portéc dans la pensée indienne: il s’agit du terme sanskrit avidya — qui signific
littéralement «non-savoir» ou «absence de savoir». L’école du vedanta cristallise son
sens comme la personnalisation de I"«illusion cosmique» (maya), ¢’est-a-dire le pouvoir
de I"Absolu (brahman) par lequel il se cache derriére les apparences ¢vanescentes de
I'univers sensible. «L.'avidya se présente ainsi tout d’abord comme une sorte de “doxa
originaire” ou de préjugé fondamental aux termes duquel le moi individuel, isolé dans
sa singularité, se place littéralement au centre du monde et se considére lui-méme
comme la fons et origo de toute signification comme de toute valeur» (p. 16), attitude
systématiquement combattue par toutes les écoles de la spiritualité indienne. L'A.
présente ensuite sa traduction des versets 45 a 108 de I'Upadesasahasri ou «Traité des
Mille Enseignements» du célébre philosophe indien Sankara (actif vers 750 de notre
¢re) accompagnée de notes et commentaires qui apportent beaucoup de lumiére sur la
question ct la complete. — Ce livre, malgré son apparence simple et sa bri¢veté, est un
ouvrage de grande portée et valeur, une mise au point importante pour l'intérét que
porte la discussion contemporaine a la pensée indienne. Il nous introduit au ceeur d'une
problématique commune a la quasi totalité¢ des philosophics indiennes classiques, tant
brahmaniques que bouddhiques, des traditions et des pratiques ascétiques, religicuscs,
spirituelles et mystiques. Les thémes, de la méditation et de la réincarnation par
excmple, pour lesquels de plus en plus d’occidentaux contemporains manifestent un
intérét tout particulier, ne seront pas compréhensibles dans leur spécificité indienne sans
une notion claire de "avidya. Se lisant facilement et trés agréablement, cet opuscule
vient de la plume d'un grand maitre indianiste contemporain qui d’une manicre puis-
sante, mais critique, sait exposer a l'occident la grandeur d’une tradition orientale.

ANAND NAYAK

Rosert Brisart, Rarnaée Cevis (éds), L’évidence du monde. Méthode et
empirie de la phénoménologie (Publications des Facultés Universitaires
Saint Louis — 61), Bruxelles, Facultés Universitaires Saint Louis, 1994,
251 p.

Les essais réunis dans ce recucil visent a montrer comment la phénoménologie
assure la véritable empirie philosophique; la réduction qui donne acces a celle-ct est
un théme privilégié: ainsi, Rudolf Bernet («Husserl et Heidegger sur la réduction
phénoménologique ¢t la double vie du sujet») montre, fondamentalement sur ce point,
la différence des conceptions de ces deux philosophes: chez Husserl, la réduction,
voulue et instituée méthodiquement, fait apparaitre le sujet comme conscience trans-
cendantale corrélat du monde et, d’autre part, comme spectateur désintéresseé; chez

Philosophie
contemporaine



388 BIBLIOGRAPHIE

Heidegger, ¢’est dans I'angoisse que se révele 1'étre du Dasein, double, dans 1’inauthen-
tique de sa «préoccupation» et dans sa résolution d’existence authentique. Robert
Brisart («l.a réduction et I'irréductible phénoménologiques, Husserl critique de Hei-
degger») estime que seule cette différence permet d’¢lucider le rapport entre les deux
philosophes. La temporalité est un autre theme majeur chez Klaus Held («Disposition
affective fondamentale et critique du temps chez Heidegger») de méme que chez
Raphaél Célis et Michéle Gennart («Temps fini temps infini et éternité, une
Auseinandersetzung  entre M. Heidegger et L. Binswanger»): «La temporalit¢ de
I'amour, au contraire de toutes les formes de préoccupation, n’a pas son origine dans
la finitude du Dasein en tant que toujours mien, mais dans 1'éternité du Dasein en tant
que notre, dans le ‘Nous éternel’). (L. Binswanger, Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins, p. 37). Ni temps fini, ni temps infini, I'¢ternit¢ de la «rencontre
aimante» est encore «une certaine forme de temps». (La différence entre le «Nous»
du couple, dont il s’agit dans cette remarquable ¢étude, ct les équivoques du nous
cnveloppant excluant semble aller de soi). Raphaél Célis aussi («L."Urdoxa dans la vie
intentionnelle») examine de pres le corps-sol et la synthése passive, laquelle assure la
cohérence de tout ce qui est donné dans le «corps-sol» ¢t permet ainsi de comprendre
la fonction de ['Urdoxa dans les trois dimensions intentionnelles du «recouvrement»,
du remplissement et de l'attente anticipative. Antonio Aguirre («Possibilité modale et
possibilit¢ pratique» réfléchit aux problemes de la possibilit¢ pratique («je peux») et de
la possibilité comme modification de I'effectivité telle que la perception qui, joignant
toujours a 'effectivité «ce qui peut étre», est «fonciérement anticipative» (Husserl). Le
propos de Marc Maesschalck, enfin («Monde et conscience chez Fichte. Pour une lecture
husserlienne») peut se résumer a partir de la question: en quel sens la conscience a-t-
elle besoin du monde? L. incompréhensible est-il I'étre du monde ou 'action du moi?
La lecture qui ainsi cherche a approfondir la compréhension de la doctrine — pratique
et juridique surtout — de Fichte se poursuit presque sans rétérence a Husserl une fois la
question posée. — Dans I'ensemble, on appréciera, outre la richesse de bien des analyses,
les progres accomplis dans I'expression frangaise aussi — de la pensée phénoménologique.
L’intérét des auteurs va le plus souvent a Husserl, mais divers efforts cherchent mani-
festement & convertir en un sens «positif» certaines analyses de Heidegger. De plus, les
¢diteurs marquent intention  d’entretenir «le combat pour la rationalité phéno-
ménologique» face au «relativisme» et au «formalisme» contemporains.

DanierL CHRISTOFF

Rovr Konn, Studien zum Lebens- und Phédnomenbegriff, Cuxhaven, Junghans
Verlag, 1994, 488 p.

Qu’est-ce que la vie? Que veut dire «ftre vivant»? Clest cette question, qui
traditionnellement ne sc recouvre pas tout & fait avec celle de la problématique de 1'étre
en tant qu’étre, que I'A. a mise a son programme dans ces Etudes sur les concepts de
vie et de phénoméne. Or, ¢’est précisément sous la forme d’une question qui reléve
de I'ontologie et qui conduit au plus profond du mystére de la réalité que I'A., a
I"encontre d’une tradition philosophique dominante en Occident, interroge 1'essence de
la vie. Ce faisant il reprend le probléme fondamental posé et, peut-on dire, inauguré
par Michel Henry dans son maitre ouvrage, L' Essence de la manifestation, auquel il
emprunte une thése centrale, a savoir qu'un mode de révélation authentique, radica-
lement distinct du savoir objectif, appartient & la vie, et qu’il est I'objet propre, en vérité
I’objet ultime de la phénoménologie. La tiche de la phénoménologie, en effet, revient
a reconnaitre dans la structure radicalement immanente ct 'essence auto-affective de
la vie, I’étre méme de I’absolu. L’identité de I'Etre et de la Vie guide la réflexion de



BIBLIOGRAPHIE 389

I’A. et I'oriente dans deux directions complémentaires. Il s’agit tout d’abord de mettre
au jour cette Essence premiére qui est la vie dans son ceuvre de détermination des
spheres particuli¢res de I'existence (dans I'ordre éthique, psychologique, religieux,
sociotechnique ou biologique, etc.), considérées non plus seulement comme domaines
spécifiques relevant de telle ou telle phénoménologie régionale, mais comprises désor-
mais comme des modalités internes de la Lebenswelt originaire. La tiche de I’A. ne
se limite pas a un simple travail de clarification conceptuelle (quelle que soit I'utilité
d’un tel travail en un temps ot le concept de vie, celui du savant, du philosophe ou
du théologien, partage trop souvent les malentendus et les confusions propres a la doxa
commune). C’est qu’il ne suffit pas ici de définir le genre et I'espéce, il faut démontrer
comment les différents domaines de 1’existence s’enracinent dans la vie et recoivent
d’elle leur statut onto-phénoménologique, leur logos, pour constituer des formes d’étre
et de connaissance a part entiére. On demandera ainsi, par exemple, comment la vie
se phénoménalise sous la forme de I”ethos en général ; comment, conformément a celui-
ci, elle manifeste sa «bonté»; ou encore, comment la religion mérite un statut
ontophénoménologique et reléve de la sphére vitale originaire en assumant les mémes
propriétés affectives que son Principe. Sur ce point I’A. ouvre une discussion intéres-
sante autour du concept de la Parole de Dieu. Parole irréductible au langage comme
monde de significations et de représentations — comme monde irréel, Parole qui
participe exclusivement de la Lebenswelt ou plutot du Leben comme tel, auquel elle
apparait, dans la réflexion de I’A., purement et simplement assimilée. L analyse par-
ticulierement approfondie ici ne semble pas, cependant, clore le débat. Demeure par-
tiellement en suspens la question du rapport de cette Parole-Praxis avec les différentes
formes de langage religieux (scripturaire, théologique, mystique, artistique — mémoire
ou «mémorial» de I'immémorial, répond 1'A., concept qui n’épuise peut-étre pas leur
statut et leur signification ontologique). De méme le concept de 'unité radicale de la
Vie — la Vie divine appellerait une interprétation plus précise du rapport de Dieu et
de I’homme (analogue a la procession plotinienne? a 'union identificatrice de Maitre
Eckhart? Genése ou création?, etc.) — La seconde tiche que s’impose I'A. consiste a
montrer 1'émergence du concept de la vie dans la philosophie moderne (de Fichte a
Hegel, de Husserl a Dilthey, de Heidegger a Scheler), en méme temps que sa chute
et sa dissolution dans I'espace transcendant de la représentation. Pourquoi, demande
ici ’A., I'intuition de la dimension ontologique de la vie n’a-t-elle jamais pu aboutir?
C’est que la primauté ontologique de la vie met en cause la domination du «concept».
Les philosophes ont choisi, la plupart inconscients de leur choix. C’est & renverser ce
choix — celui d’une science abstraite contre le savoir de la vie — et a montrer sa
signification et ses enjeux a la fois métaphysiques et existentiels que s’emploie I'A.
Ecrit et médité dans la lumiére de la philosophie de Michel Henry, I’ouvrage de Rolf
Kiihn, associé i ses travaux antérieurs, dessine un penser nouveau, qui substitue peu
a peu, en pays germanophone comme dans la France voisine, I'un et I'autre encore
fortement marqués par Heidegger (dont on recouvre d’un voile pudique les options
politiques conservées jusqu’en 19451) une philosophie de I'immanence qui ne doit plus
rien au systéme du Nichts originaire et de ['Etre-pour-la-mort, fondés sur la transcen-
dance et 1’objectivité, c’est-a-dire sur ['irréalité.

GABRIELLE DUFOUR-DUWALSKA

Rour KUnN, Existenz und Selbstaffektion in Therapie und Phidnomenologie,
Wien, Passagen, 1994, 126 p.

«Subjectum est pati, recipere. Subjekt ist leiden, empfangen». (p. 89) Cette belle
définition nous conduit au cceur de la réflexion de I’A. dans cet essai qui s’efforce de



390 BIBLIOGRAPHIE

lier dans une visée commune la démarche du philosophe et celle du psychologue.
L’ouvrage apparait singulierement novateur puisqu’il propose une révision sévére des
perspectives ouvertes par la psychologie phénoménologique et les courants qu’elle a
inspirés en Allemagne (Frankl, Blankenburg, Boss, etc.). Quels que soient ses mérites,
la phénoménologie (essentiellement d’origine heideggérienne) qui inspire une psycho-
logie du sujet, visé dans son existence et ses déterminations (le manque, la faute,
'angoisse, 1’étre-pour-la-mort), demeure précisément une phénoménologie existen-
tielle. Elle est tributaire de la structure ekstatique propre au sujet transcendantal, c’est-
a-dire a la conscience, 1’étre intentionnel relatif a I'objet, qui se déploie dans I’exté-
riorit€ d’un monde. Il faut aller beaucoup plus loin, demande 1’A., dans la prise au
sérieux du sujet et procéder a I'élucidation des structures eidétiques ultimes qui dé-
terminent la subjectivité comme telle, dans son Erscheinen propre, dans son mode de
révélation immanent, pré-conscient, dépouillé de toute forme objectale. Dans leur
radicalité, I’épocheé phénoménologique comme la réduction eidétique réclamées par I’A.
entrainent une modification remarquable de la physionomie générale de ce qu’on entend
en général par psychothérapie. Elles mettent en cause la pertinence des catégories
psychologiques comme principes directeurs d’explication et de cure (en toute rigueur
les codes d’interprétation psychanalytiques se trouvent implicitement condamnés, bien
que I’A. se borne en la matiere a des critiques ponctuelles). La tiche du thérapeute
(comme les concepts qui le guident) repose sur un «laisser étre la vie», elle consiste
a reconduire celle-ci & son bien-étre (Gutsein) essentiel, a ce que R. Kiihn, rompant
avec toute considération biographique de nature existentielle (et comme telle contin-
gente), appelle I’«enfance transcendantale» du sujet, terme qui ne signifie rien d’autre
que la vie dans son leiden et son empfangen premiers, la vie qui souffre et se recoit
dans la pureté naive du don qui la donne a elle-méme.

GABRIELLE DUFOUR-DUWALSKA

BERNARD SEVE, La question philosophique de I’ existence de Dieu (Les grandes
questions de la philosophie), Paris, P.U.F., 1994, 330 p.

Avec ce titre, ¢’est un intéressant parcours a travers 1’histoire de la philosophie que
nous propose I'auteur. Il s’agit pour lui de poser philosophiquement la question de
I’existence de Dieu, hors de tout postulat de foi, mais non sans prendre au sérieux les
implications de toute affirmation concernant une telle existence. Pour mener a bien ce
projet, I’auteur commence donc par délimiter le champ de ses investigations. Plutdt que
d’effectuer un plaidoyer pour ou contre I'existence de Dieu, il s’agira pour lui de
déterminer comment s’articule la décision d’une place accordée a Dieu avec I’ensemble
des philosophémes de tel ou tel systtme de pensée. Cet angle d’approche conduit
logiquement a secondariser 1'idée qu’une expérience de rencontre directe avec Dieu soit
possible (pensable). L’auteur, en effet, oppose trés vite expérience mystique et expé-
rience religieuse, pour ne considérer comme recevable que la seconde. La difficulté
réside alors en ceci qu’il n’est pour lui d’expérience religieuse que balisée par le rituel,
la tradition et I’ autorité ecclésiastique. C’est ainsi que, trés vite, I’auteur nous en avertit:
I’«expérience religieuse [...] trouve son lieu dans le culte rituel et collectif, la priére
d’aprés les textes traditionnels orientant et soutenant la subjectivité du croyant, etc.»
(p. 12). On ne s’étonnera pas, dés lors, que ’ensemble des exemples d’approches non
directement rationnelles de I'existence de Dieu soit issu, du moins dés que ['auteur
s’éloigne de la liste quasi canonique des philosophes, d’un contexte catholique. Et cela
pourrait préter-a sourire, tant il est vrai que les grands noms de la philosophie allemande
s’inscrivirent souvent dans la filiation de la Réforme (ce qui, sans doute, ne permet
guére d’opposer simplement raison et attitude croyante). Toutefois, cette fragilité ne



BIBLIOGRAPHIE 391

suffit pas a ruiner I'intérét de la recherche. Car, si I’auteur se débat réguliérement avec
la question d’une approche rationnelle de la question de 1’existence de Dieu, 4 I’'image
d’un croyant ayant peur de croire (ou, ce qui revient presque au méme, d’un non-croyant
intimidé a I'idée de ne pas croire), I’exposé historique n’en est pas moins d’une
excellente facture. On parcourt sans peine les fagons successives dont, de Platon a nos
jours, la question de Dieu s’est posée aux grands noms de la philosophie. Seul regret:
I'exposé est aussi pédagogique qu’extrémement scolaire, & un point tel qu’on a parfois
I'impression de se retrouver plongé dans quelque dictionnaire. Mais 'ouvrage demeu-
rera une bonne introduction, pour quiconque veut savoir ce qu’il en est de cet étrange
et peut-étre mythique «Dieu des philosophes».

PIERRE-YVES RUFF

GEORGES COTTIER, 0. p., Histoire et connaissance de Dieu (Studia Friburgensia,
nouvelle série — 79), Fribourg, Editions Universitaires, 1993, 255 p.

Dans ce beau livre, G. Cottier, théologien de la Maison pontificale, pose la question
de la philosophie de I'histoire sur le fond d’une tension entre Hegel puis Marx d’une
part, et Kierkegaard, Maritain et Pascal d’autre part. Aprés avoir rappelé les positions
de Dilthey, Marrou, Aron, I’A. consacre une premiere partie a passer de Hegel a Marx
et Engels, puis a Jaspers et Maritain, tandis qu’en une deuxié¢me il examine les théses
de Maritain et de Pascal. Dés le début, il nous rappelle que le fait historique implique
la réalit¢ humaine et son agir libre, tandis que paradoxalement on recherche les lois
de I’histoire (p. 10). Hegel a ’ambition de montrer «la raison dans I’histoire», «devenir
de DI'esprit a travers un processus dialectiquement alterné» (p. 19); progrés de cons-
cience et d’autonomie (p. 25), mais en éliminant les faits uniques imprévisibles (p. 32).
Pour Hegel, la contingence n’est qu’apparente, et chercher la raison est une fagon
d’avoir la foi (p. 47); seulement, entre la Raison et sa mise en pratique humaine dans
I’histoire, quelle distance! Il s’agit donc d’étre modeste. Marx, a la fois fasciné par
Hegel et désireux de le rejeter, remplace I'Esprit par le matérialisme historique incar-
nant la raison (p. 61), dialectiquement démystifiée, qu'Engels reprend en «un systéme
de la nature» (p. 71), intégrant 1’évolutionnisme et faisant prendre conscience aux
hommes de leur organisation en société (p. 81). La philosophie marxienne, «bouture
de I’hégélianisme», aboutit a I’'impasse de faire de la Providence la nécessité du devenir
(p. 83). Jaspers, dans sa conception de I’histoire, pose la libert¢ appelant la Transcen-
dance, mais ne pense la métaphysique qu’en termes de «chiffres» (p. 85), alors que
Maritain propose une philosophie chrétienne de I'histoire dans la foi et 'engagement
(p. 102). — Dans la deuxiéme partie, G. Cottier rappelle que la connaissance sous-entend
I"histoire des sciences (p. 115). Et il s’agit de faire revivre tout document avec le souci
de montrer I'intentionnalité qui I'anime (p. 125). Cette démarche, confiante en un
humanisme responsable (p. 134), critique et auto-critique, distingue le certain du
probable (p. 147), observe la liberté en acte (p. 152) et analyse la notion de progres
dont le critére doit étre le respect des droits de 'homme (p. 174). Ainsi, Maritain forge
le concept d’idéal historique concret, combinant utopie raisonnable et réalisme en un
christianisme épanouissant (p. 179) dans lequel amour fraternel et souci de la justice
vont jusqu’a I’héroisme (p. 185). Certes, I’économie est importante, mais doit rester
subordonnée au spirituel et envisagée dans un pluralisme démocratique (p. 209). Il faut
«repenser, dans une vision a la fois contemplative et éthique, le sens de la technique»
de fagon planétaire (p. 214). — Pascal insistait sur 1’opposition fondamentale entre
cupidité et charité et sur le fait que le Dieu caché ne se révéle qu’au «caeur» (p. 225),
comme «Royaume en nous», si 1’on évite le souci du mérite qui meéne aux guerres civilgs
(p. 241). Et Pascal valorise I'attention & I’essentiel comme une vertu premiere, espoir



392 BIBLIOGRAPHIE

de I'histoire (p. 238), précédant Kierkegaard (p. 250). Conclusion: la philosophie de
I’histoire n’est pas une théodicée a la Hegel mais doit tenir compte de I’existence de
chaque individu, s’inspirant de Kierkegaard qui mettait au sommet le stade religieux,
et elle doit surtout rester modeste.

CrLaupe Droz

PIERRE-MARIE EMONET, 0. p., L’ dme humaine expliquée aux simples, Chambray,
C.L.D., 1994, 150 p.

Aprés Une métaphysique pour les simples, le Pére Emonet recueille le fruit de sa
longue expérience de professeur de philosophie et de théologien dans ce petit volume,
véritable condensé de la pensée aristotélicienne sur I'dme. Avec simplicité, il montre
I’essentiel et permet a chacun de percevoir le génial mystére de 1’ame humaine. Se
référant constamment aux commentaires de Thomas et de Jacques Maritain, I’ A. passe
de la description de la vie sensitive, affective, a celle de I'intelligence et a la nécessité
pour celle-ci de dépasser I'immédiat, le donné sensible, concret, voué au temps et a
I’espace, donc a la disparition. L’dme humaine a vocation immortelle. La partie qui
retient plus particuliérement I’attention est la derniére, consacrée a la personne humaine.
Débutant malheureusement par une réflexion sur la «personnalité», un dérivé de la
personne, cette partie tend & montrer la place irremplacable de la personne dans une
métaphysique réaliste. Nous nous demandons cependant ou est, dans cette optique,
I’oubli de soi, le don de soi. Il nous semble que le probléme des liens entre la Parole
de I'Evangile, qui esi don de soi, et I'affirmation indéfinie de soi, ne trouve pas de
réponse dans le livre du Pére Emonet. L’aspiration a [’étre I’emporte sur la réalité
quotidienne, mais, simultanément, 1’étre n’y trouve pas son compte. Etre, conscience,
liberté, conditionnement physiologique et psychologique font partie d’un tout avec
lequel I’A. se démene pour dire I’essentiel, pour amener plus qu’une «explication» de
ce que la sacro-sainte tradition thomiste, dans le climat universitaire fribourgeois, a
véhiculé depuis un siécle. Le mérite de cet ouvrage consiste dans la clarté du langage
utilisé pour présenter les questions et les réponses de la tradition thomiste au probléme
de I’homme.

JACQUES SCHOUWEY

DoMiNiQUE BOURG, ANTOINE LION (éd.), La Bible en philosophie, Paris, Cerf,
1993, 163 p.

Cet ouvrage collectif réunit des contributions présentées lors d’un colloque or-
ganisé au printemps 1990 par le Centre Thomas More. La 1™ partie s’intitule «Bible
et exégese». Stanislas Breton expose les présupposés de ’exégése biblique et récuse
I’assimilation du noyau textuel le plus ancien au principe essentiel ou originel. Paul
Ricceur confronte I’exégese savante et ’exégese confessante dans une perspective
herméneutique. La 2¢ partie traite du rapport entre la Bible et la philosophie du
langage. Francis Jacques met en relation la vie propre du texte et son pouvoir
d’interpellation pour la vie du lecteur (la lettre et ’esprit). Jacques Poulain propose
une analogie entre la pragmatique chrétienne et la pragmatique transcendantale du
langage, a partir de leur fondement anthropologique commun. Henri Meschonnic parle
du rythme dans le langage biblique, irréductible a la conception binaire du signe. Dans
la 3¢ partie, consacrée aux enjeux philosophiques de la Bible, Bertrand Vergely met



BIBLIOGRAPHIE 393

I"accent sur Uintercritique de la théologie et de la philosophie. Enfin, Alain Cugno
se demande si les philosophies contemporaines sont aptes a recevoir ce que le Nouveau
Testament dit du corps. — Ces textes sont trop divers pour en donner une appréciation
d’ensemble, mais ils reflétent assurément 1’éventail des questions qui surgissent a
I'interface entre la théologie et la philosophie.

CLAIRETTE KARAKASH

LubwiG WITTGENSTEIN, Wiener Ausgabe. Herausgegeben von M. Nedo, Wien-
New York, Springer: Introduction (allemand-anglais), 1994, 148 p.; Vol. L,
Philosophische Bemerkungen, 1994, 196 p. (15 volumes en tout sont
annoncés)

De son vivant, Wittgenstein n’a publié que deux textes: le Tractatus logico-
philosophicus, paru en 1921 dans les Annalen der Naturphilosophie, et un article intitulé
Some Remarks on Logical Form, paru en 1929 dans les Proceedings of the Aristotelian
Society, qu’il a aussitot renié, le jugeant mauvais et inutilisable (Introduction, p. 27).
L’essentiel de I'ceuvre est posthume, contenu dans 177 manuscrits conservés pour la
grande partie dans les archives Wittgenstein de Cambridge. Dés la mort du philosophe
en 1951, ses premiers éditeurs, G. E. M. Anscombe, G. H. von Wright et R. Rhees,
ont puisé dans les manuscrits et édité une partie importante des textes, & commencer
par les Philosophische Bemerkungen parues chez Blackwell en 1953. L’entreprise de
M. Nedo s’inscrit dans une perspective autre que celle de ces premiers éditeurs, disciples
du philosophe. Remarquant que des 30 000 pages manuscrites que compte le Nachlass,
seul un 20% a ét¢ publié jusqu’ici (/ntr., p. 51), Nedo se propose d’éditer les textes
dans leur présentation originale sans prendre la responsabilité d’effectuer des coupes
ou des choix au sein des différentes versions d'un méme passage. La «Wiener Ausgabe»
(qui, pour I'instant, ne comportera que les textes allant de 1929 & 1933) tente donc de
restituer «a la manieére d’une partition» (/ntr., p. 75) un texte peu raturé mais abon-
damment fourni en versions divergentes, entre lesquelles Wittgenstein lui-méme aurait
refusé de trancher autrement qu’en tirant a pile ou face (cité Intr., p. 75). Nedo justitie
son travail éditorial en montrant que les différentes versions ne sont pas des ébauches
destinées a étre remplacées un jour par une version définitive, mais une fagon propre
4 Wittgenstein de «lutter contre les frontiéres du langage». Nedo est donc persuadé que
tout choix éditorial reléve de arbitraire et que «la restitution compléte des manuscrits,
telle que I'offre I’édition viennoise, permettra de transformer et d’améliorer la com-
préhension de I'ceuvre de Wittgenstein» (/nr., p. 58). Les manuscrits principaux se
présentent sous la forme de gros livres de comptes toilés (d’environ 300 pages) et ils
sont accompagnés de nombreux cahiers et carnets de notes souvent transcrits dans des
collections de fiches dactylographiées. Nedo remarque a ce propos que le passage de
I’écriture manuscrite a la dactylographie s’avére souvent mutilant pour la version
d’origine: en effet, orthographe et ponctuation sont normalisées et, plus grave, la
succession des fragments n’est pas toujours respectée et les notations mathématiques,
dessins, croquis et diagrammes sont souvent méconnaissables, lorsqu’ils ne sont pas
purement supprimés (Intr., p. 84-85). Ce sont tous ces aspects que Nedo espere restituer
substantiellement grice a son édition qui veille a suivre «au plus prés la structure des
manuscrits» (Intr., p. 96). Le premier volume, intitulé Philosophische Bemerkungen
reproduit le texte de deux cahiers datant de 1929-1930. Le premier (p. 3 a 34 d? la
présente édition correspond au manuscrit 105 de la liste établie par G. H. von Wn.gh.t
en 1969) alors que le second (p. 37-196) porte le numéro 106. Ces deux textes ainsi
que deux autres cahiers (édités dans le volume 11) aboutissent a deux textes dactylo-



394 BIBLIOGRAPHIE

graphiés qui serviront, avec une collection de fiches, a I'établissement de 1’édition des
Philosophische Bemerkungen de 1964 par R. Rhees. Si la personnalité¢ de M. Nedo est
controversée, il faut reconnaitre que «l’édition viennoise» de Wittgenstein est une
réussite esthétique et philologique. Bien que destinée essentiellement a 1’amateur
fortuné, elle présente d’une fagon tres lisible grice notamment au grand format une
ceuvre qu'on a le plaisir de saisir dans son jaillissement.

STEFAN IMHOOF

CrLaupe LEvVI-STrAUSS, Regarder écouter lire, Paris, Plon, 1993, 192 p.

Regarder écouter lire est peut-¢tre I’ouvrage le plus déconcertant de Lévi-Strauss,
a tel point qu’une lecture peu attentive pourrait conduire a considérer comme un écrit
mineur ou une fantaisie d’auteur ce que Lévi-Strauss lui-méme a pu qualifier de
«caprice». Il est vrai que I’on ne trouvera pas, ici, les grands développements sys-
tématiques de I’Anthropologie structurale, ni les accents, parfois rousseauistes, de
Tristes tropiques. Mais avant de secondariser trop hdtivement un ouvrage comme
celui-ci, il est bon de se demander s’il ne nous renseigne pas sur I’ensemble d’une
ceuvre, s’il n’est pas, précisément, un lieu — le lieu — privilégié d’ou contempler un
itinéraire. De fait, ce livre aurait pu étre le recueil de points de vue multiples, aidant
a retrouver, grace a la diversité des inscriptions temporelles des écrits, 1’itinéraire
d’un auteur. Cependant, les dates sont ici rares, trop peut-étre pour aider a comprendre
la fagon dont s’affina une pensée. On notera I’exemple du débat avec Breton, dont
un texte, daté et situé (sur un vaisseau, en mars 1941), est pris en exemple d’une
approche encore «bien naive». Toutefois, cette intrusion de 1’histoire et du regard
rétrospectif est une anomalie au monde des structures, et rares sont les textes datés.
C’est peut-étre le trait invisible qui parle le plus, au royaume des invariants: 1’histoire
n’apparait qu’a I’occasion, par accident, par excuse.Ce recueil ne sera donc pas celui
d’un itinéraire retracé. Qu’est-il donc? Peut-étre, en premier lieu, I’occasion d’une
certaine réflexivité de la pensée. Les réseaux de correspondances que 'auteur parait
établir entre les ceuvres abordées sont décrits, non pas en tant qu’ils seraient inhérents
aux ceuvres elles-mémes (a supposer qu’il y en ait), mais au cheminement de la pensée
de celui (appelons-le Lévi-Strauss) qui les aborde. On assiste ainsi — et c’est le charme
de I'ouvrage - a une pensée se faisant, au cheminement de la pensée s’ observant elle-
méme. Plus qu’ailleurs il nous est donné de comprendre les ressorts de 1’approche
structurale, telle qu’elle fut fagonnée par Lévi-Strauss: approche transcendantale de
celui qui sut, micux que d’autres, donner & penser la fin de la transcendance. Le livre,
au fond, pourrait étre qualifié de mineur, si I’on pouvait par la désigner, a la fagon
des musicologues, le ton de 1’ouvrage, 1’aspect presque hasardeux d’une démarche
qui, soudain, semble revenir sur elle-méme, prenant conscience d’elle-méme pour
s’affirmer dans la facticit¢ d’une errance. Seule reste I'invariance d’une approche,
la forme renouvelée d’un cogito dont on ne sait plus, au bout du compte, s’il est
produit par le langage ou s’il est le langage, un langage en tout cas, dont les exemples
produits ne seraient guére que des spectres. Un trés intéressant passage du livre aborde
cette question, qui travaille I’ensemble de I'ouvrage. Il s’agit de la conclusion de «Des
sons et des couleurs». On y voit comment un mot «refoulé» (orbe) produit en un autre
texte le terme «abrogé», en reprenant les phonémes o, r, b. Un mot, donc, aura guidé
la pensée sans méme que celle-ci le reconnaisse. «Une impropriété cesse d’étre telle
quand elle a sa propre logique, différente de celle du discours dans lequel elle s’est
introduite», affirme 'auteur (p. 148). Ce qui est dit du mot pourrait I’étre du livre



BIBLIOGRAPHIE 395

entier: Regarder écouter lire, par ses consonnes initiales, serait alors une autre
approche du réel.

PiERRE-Y VES RUFF

SUSANNE DaMieNs, De [laction a la contemplation. Préface de Jean-Marc
Gabaude (Philosophie), Toulouse, Eds universitaires du Sud, 1995, 211 p.

Deux ans aprés «Philosophes de 'acte et de 'action aux XIX® et XX* siécles» et
«sous 1'égide des penseurs spiritualistes» auxquels 1'ouvrage était consacré, Suzanne
Damiens signe ici une réflexion thématique qu’elle dit avoir ressentie comme un
complément nécessaire de I’ceuvre précédente. Les écrits de 1’A. sont toujours marqués
par I'intention pédagogique mais, cette fois-ci, nous avons affaire & un véritable livre
de vie ol — notons-le dés 1'abord — I'action, pourvu qu’elle dépasse ’action techni-
cienne, conserve une certaine préséance sur la contemplation. S. Damiens, chrétienne
convaincue, n’a rien d’une mystique. Elle puise la substance de sa philosophie person-
nelle dans I’histoire de la philosophie, lieu de perennis philosophia a laquelle elle dédie
sa recherche de la vérité et un effort soutenu de conciliation proche de I'éclectisme
leibnizien. Le texte, divisé en chapitres généralement courts, comprend une premiére
partie en deux volets dans lesquels les thémes sont approchés séparément «d’un point
de vue psychologique et phénoménologique» (p. 26). Si «agir, ¢’est exister» (p. 31),
il est naturel que I’A. consacre le premier volet & un inventaire des diverses formes
d’action telles qu’elles se présentent «dans leur incidence mondaine» (p. 26), du simple
réflexe a I’action intentionnelle dont la forme la plus haute est I’action morale. Dans
le deuxieéme volet, c’est la contemplation qui est inventoriée selon le méme critere, de
la «contemplation perceptive» qui est un simple regarder a la contemplation esthétique
et mystique. Il nous semble cependant que dans cette présentation, I’A. ne se départit
pas complétement du point de vue métaphysique et axiologique qui lui est propre et
auquel est vouée expressément la deuxiéme partic. Le lecteur est d’ailleurs amené
de maniére pour le moins originale a cette nouvelle section par la passerelle de trois
textes poétiques évoquant I'infini et le sublime. Il s’agit 1a de rien moins qu’une
invitation pratique a une expérience intérieure. La discussion quitte alors I’extériorité
descriptive pour le climat de la conscience réfléchie. «Agir est d’abord concevoir»
(p. 115): I'action humaine trouve son fondement spirituel dans 1’acte primordial de
penser, lequel ouvre sur 1’éclaircie intime de I'étre qui constitue I’homme «a la fois
comme finitude et comme totalité» (p. 103) et le met sur la voie de la pleine réalisation
de son essence. La contemplation, dans cette perspective, devient assomption de la
pensée vers la méditation et s obtient au terme d’un parcours de nature philosophique.
L’A. parle de la «contemplation active» des philosophes. Action et contemplation,
loin de rester étrangéres 1'unc a I’autre, se fécondent réciproquement pour engendrer
existence humaine la plus éminente possible. La reconnaissance de la finitude
humaine et de son incapacité fonciére a égaler la Transcendance divine ne décourage
en rien I’effort vers un mode éthique d’exister. Dans la philosophie de I'A., la maitrise
de la vertu, la jouissance de I'esprit et la reconnaissance du divin nourrissent une
praxis jamais récusée. L’itinéraire ne se résume pas; il est ponctué de gestes phi-
losophiques importants, telle par exemple la conciliation des approches ontologique
et axiologique. La pensée reste marquée par le dualisme cartésien et le dynamisme
de I’ensemble ne doit rien a un quelconque évolutionnisme. La volonté y joue un
role de premier plan et la «conversion» (selon le concept de Bastide) releve elle-méme
de la volonté et non de la grice. Plus que dans son précédent ouvrage, S. Damiens
forge ici ses propres d4finitions, au-dela des références aux maitres qui I'ont formee.



396 BIBLIOGRAPHIE

Ainsi voit-elle a la base de ses aspirations personnelles un existentialisme de nature
théologale (p. 27).

ELiaNe MULLER

Tnomas pE KoNINCK, De la dignité humaine, Paris, P.U.F., 1995, 244 p.

L’A. entend montrer que tout étre humain, «surtout quand il est diminué», a une
dignité propre (p. 226). Pour ce faire, il utilise largement I'histoire de la philosophie
(Aristote est a I’honneur), tout en se rattachant explicitement au De Dignitate hominis
de Pic de la Mirandole et a la tradition bien connue qui fait de la défense des plus faibles
un point essentiel de toute morale, parce que c’est en eux que réside une «noblesse
particuliere» (p. 7). Ces préoccupations sont défendues a partir d’une critique de la
pertinence de la distinction entre une personne actuelle et une personne potentielle
(p. 113). LA. défend une version dualiste de la personne, et il soutient que I'ame est
toujours présente a tout humain dans la mesure ou c’est elle «qui rend possible tout
exercice éventuel des diverses potentialités qu’elle unifie: marcher, voir, entendre, penser
et le reste». Tout étre humain, méme le plus «handicapé», en tant qu’il pourrait exercer
toutes les capacités des €tres humains (cette potentialité est actuelle, selon ses termes),
est donc une personne a part entiere. L’A. n’examine malheureusement pas la thése
aristotélicienne de la présence de I’ame a tous les vivants, et cela affaiblit sa démarche.
«L.’ame, voire 'intelligence humaine» se découvre dans le concret par I’examen du sens
du toucher et des capacités de la main (p. 100). Ces pages, qui forment une des parties
les plus intéressantes de I’ouvrage, ne convainquent pourtant pas enticrement. L’A. y
commet une erreur de raisonnement qui invalide sa conclusion en prétendant que «par
le toucher je ne puis €tre présent a l'autre sans I'étre & moi-méme» (p. 109), il est
évidemment possible qu’un dormeur touche un éveillé. Le dormeur est alors présent a
["autre sans étre présent a lui-méme. — Cette conception traditionnelle de la personne pose
des problémes dont la bioéthique s’est faite le porte-parole. Est-il toujours moralement
juste d’essayer de faire vivre a tout prix? Ce livre ne répond pas explicitement a ces
questions, mais il apparait naturellement que 1I’A. est oppos¢ a I’avortement, a 1’ cuthanasic
ainsi qu’a toute pratique qui met en balance la vie et la souffrance ou la douleur, ou méme
des droits. La dissymétrie incontestable entre des humains capables d’agir moralement et
des humains incapables d’un tel comportement a beau étre niée avec vigueur sous le prétexte
que cette distinction peut servir d’excuse a des pratiques immorales, il n’en reste pas moins
que cette dissymétrie existe. Ne faudrait-il pas, au lieu de se fonder sur des états de choses
désirables qui n’existent pas (le potentiel serait toujours développé), €laborer une morale
et une politique qui fixent des normes a partir d’une vision qui accepte d’intégrer les
différences qui existent entre les étres humains ? Malgré ce désaccord fondamental, il faut
reconnaitre a cet ouvrage le mérite de s’intéresser 4 un probléme essentiel, et de le faire
de fagon aussi argumentée que I’hypothése de base de I’ A. le permet. L’A. cite énormément
(plus de huit cents noms dans I'index!) et le lecteur ne peut étre qu’impressionné par tout
le travail qu’impliquent ces illustrations et mises en rapport d’auteurs philosophiques trés
divers. On ne peut donc qu’en recommander la lecture.

CATHERINE LOETSCHER

[ris MurpocH, La souveraineté du Bien. Trad. C. Pichevin, Combas, L’Eclat,
1994, 127 p.
Cet ouvrage réunit trois essais publiés indépendamment dans les années soixante

et regroupés en un volume en 1970. I. Murdoch, ancienne éléve de Wittgenstein, a
enseigné la philosophie a Oxford de 1948 et 1963, mais c’est surtout son ceuvre littéraire



BIBLIOGRAPHIE 397

qui I’a rendue célebre. Elle nous livre ici sa conception de I’éthique, dans des textes
d’une grande intensité articulés autour d'une méme thématique, mais avec des accents
différents dans chacun, comme autant de variations. Dans L’idée de perfection (p. 13-
61), I'A. commence par exposer puis critiquer les vues de S. Hampshire sur 1'éthique
telles qu'exposces dans Thought and Action et Disposition and Memory. Les concep-
tions de ce philosophe se situent au carrefour du behaviourisme, de 'existentialisme
(dont Murdoch pense qu’il «n’est qu’une forme d’affirmation romantique de soi», p. 91)
et de I'utilitarisme. Pour Hampshire la «responsabilité est fonction de ma connaissance
[...] et de ma volonté» (p. 20); or, selon Murdoch, cette conception de la moralité
implique que I'on sache clairement ce qu’on pense et que les actions morales sont
essentiellement des «transactions publiques avec autrui» (ibid.). Pour elle, cette
conception assimile «la moralité a la visite d’un magasin», (ibid.) ol on entrerait pour
choisir en toute objectivité, les valeurs que 'on désire suivre, présentées et diment
étiquetées sur des rayons accessibles a tous. Pour Murdoch, ce portrait de I"’homme est
celul «d’un étre étranger a notre condition» et «manque totalement de plausibilité»
(p. 22). En effet, elle pense que I'image d’un ceil intérieur infaillible, susceptible de
réifier les ¢tats mentaux, est trompeuse et qu’il ne saurait y avoir d’activité morale
qu’externe (p. 35): voila pourquoi ce sont «les métaphores du mouvement et de 1’action
et non celles de la vision qui sont appropriées» pour parler de cette activité (p. 29).
Ce n’est pas parce que la morale reléve de I’action et qu’elle est visible, qu’elle est,
pour autant, susceptible de faire ’objet d’une description scientifique (p. 41), parce
qu’elle ne se fonde que sur I'individu agissant et ne saurait, comme telle, faire 1’objet
d’une description généralisatrice. C’est a ce point qu’intervient I’amour comme
«connaissance de I'individu» (p. 42) que I’A. définit également comme une faculté qui
nous mene au bien» (p. 83). Cest I'amour qui permet d’établir le lien entre la pensée
et la volonté. L'étre humain n’est pas la combinaison d’un penseur rationnel imper-
sonnel et d’une volonté personnelle. Il est un étre unifi¢ qui voit et qui désire en accord
avec ce qu’il voit, et qui dispose d’un certain contréle, limité mais continuel, sur le
champ et ['orientation de sa vision (p. 55). L’essai se conclut par des remarques sur
la proximité du bien et du beau «qui participent de la méme structure» (p. 56). Dans
le second essai, intitulé «De ‘Dieu’ et du ‘bien’» (p. 62-94), I'A. examine ce qu’elle
considére comme «l'un des principaux problémes de la philosophie morale»: «existe-
t-il des techniques de purification et de réorientation d’une énergie naturellement
¢gocentrique, telles qu’elles nous permettent, quand des choix se présentent, d’agir
correctement?» (p. 71). Murdoch répond qu’une de ces techniques n’est autre que la
priére, qui est une forme d’«attention» (elle emprunte ce théme a Simone Weil) visant
a retrouver I'unité de I'intellect dans 1’amour. L’A. évoque ensuite le lien entre le
réalisme et la transcendance que constitue, pour elle, 'idée de beauté (p. 76) et
développe sa conception de 1'art qui est «vision du réel» (p. 81) consistant & «regarder
et aimer les choses réelles sans nous en emparer, ni nous en servir, sans les assimiler
al’organisme vorace du moi» qui est donc avant tout «exercice de détachement» (p. 82).
Cet article se conclut par une profession de foi: «pour ce qui est du salut collectif ou
individuel de I’espéce humaine, I'art est sans nul doute plus important que la philo-
sophie, et la littérature plus importante que tous les arts» (p. 94). Dans son dernier essai
(«La souveraineté du bien sur les autres concepts», p. 95-125), I'A. part de deux
prémisses fondamentales pour la discussion: 1° I’homme est égoiste; 2° la vie humaine
n’est soumise 4 aucun felos extérieur i elle-méme (p. 96). Pour Murdoch, il s’agit de
répondre a la question «comment pouvons-nous nous rendre meilleurs que nous som-
mes?» (p. 111) étant entendu que nous ne pouvons puiser qu’en nous-mémes (peut-
étre dans notre volonté «créatrice de valeurs») les raisons d’agir moralement. La encore,
elle fait appel au beau, tel qu'il se manifeste dans 1'art, «domaine au sein duquel la
nature méme de la moralité est proprement visible» (p. 107). L’art nous permet de
trouver 'unité de notre vie qui, en tant que telle, n’en présente aucune (p. 114); il est



398 BIBLIOGRAPHIE

fondamentalement «révélation de la réalité» (p. 117) et remplit la tiche essentielle de
la philosophie morale (et peut-étre de la philosophie tout court), qui consiste a «réussir
a voir le monde tel qu’il est» (p. 111).

STEFAN IMHOOF

MARK JOHNSON, Moral Imagination. Implications of Cognitive Science for
Ethics, Chicago, University of Chicago Press, 1993, 287 p.

Cet ouvrage est intéressant a plus d’un titre. D’abord par son projet d'une réfutation
globale du style dominant de réflexion morale dans la philosophie anglo-américaine
pour lui substituer une compréhension de la morale comme activité fondamentalement
imaginative entée sur une tradition et ensuite parce qu’il témoigne du rapprochement
opér¢ par un courant de philosophes anglo-américains en direction de la philosophie
dite «continentale». Dans le sillage entre autres de C. Taylor, de B. Williams, de
A. Maclntyre et de M. Nussbaum, 1I’A. cherche son inspiration aussi bien aupres des
grands autcurs de la tradition qu’aupres de quelques-uns des plus grands représentants
de la phénoménologie du XX* s., M. Merleau-Ponty, H.-G. Gadamer et P. Ricceur en
particulier. Sa thése générale est que la théorie morale doit tirer les conséquences de
I’enseignement des sciences cognitives. Résumé a 1’essentiel, celui-ci se rameéne a la
proposition que 1’homme est une créature fondamentalement imaginative et que 1’ima-
gination joue un réle central dans toutes les opérations de connaissance. L’A montre
que, cette thése, comprise dans toute sa portée, entraine la récusation de toutes les
théories qui identifient I’agir moral a la volonté d’agir conformément a des régles
morales fondamentales dont on aurait une vision claire. Et ce pour deux séries de raisons
¢troitement li€es: d’une part ces théories, que I’auteur appelle «absolutistes» (parce que
pour toute situation, elles prétendent étre en mesure de déterminer ’action juste, the
right thing to do), reposent sur une conception des facultés humaines ou la raison
représente une instance quasi séparée et une force déterminante de I’agir cependant que
I’imagination est négligée (ch. 1); ou encore, ces théories reposent sur une conception
objectiviste du moi, celui-ci €tant identifié a un noyau immuable, anhistorique de la
personnalité, vision qui néglige que le moi se constitue dans le temps, a travers une
saisie narrative de I'unité synthétique de sa propre vie (ch. 6 et 7; les emprunts a Ricceur
sont explicites). D autre part, parce que leur prétention a avoir mis au jour des concepts
purs et univogues est intenable: une analyse minutieuse des concepts fondamentaux de
I’éthique de Kant - la pens€e qui, a juste titre, passe pour emblématique d’une
conception absolutiste de la morale — montre en effet qu’ils ont une dimension
métaphorique in¢liminable et qu’ils ont leur source dans la tradition judéo-chrétienne
(ch. 3) — une tradition morale n’étant au fond rien d’autre qu’un systéme interconnecté
de concepts structurés métaphoriquement. Dans sa partie constructive, [’ouvrage pro-
pose une analyse des concepts moraux destinée @ montrer que les plus fondamentaux
d’entre eux résultent de constructions métaphoriques dont la condition de possibilité
réside dans la capacité imaginative de I’homme (ch. 2), loin de pouvoir se définir par
des conditions nécessaires et suffisantes, ils constituent plutdt des prototypes forgés a
partir de cas exemplaires; ils sont ensuite appliqués a des cas périphériques par le jeu
de ressemblances «découvertes» métaphoriquement. Il en résulte nécessairement une
insurmontable indétermination en ce qui concerne les cas périphériques (ch. 4). L’A.
offre encore une analyse du moi comme unité narrative d’expérience (ch. 7) et atteint
son point culminant dans le déploiement d’une théorie morale (ch. 8) qui, fondée sur
la reconnaissance du caractére fondamentalement imaginatif de la compréhension
humaine, propose de substituer a une morale des régles une morale orientée vers
I’exploration imaginative des possibilités, I’affinement de notre capacité de nous mettre



BIBLIOGRAPHIE 399

a la place d’autrui par empathie, en un mot vers le développement d’une rationalité
imaginative (p. 200). Les deux derniers chapitres de I’ouvrage s’attachent a défendre
cette approche contre le double reproche de relativisme et de destruction de I’héritage
le plus précieux des Lumiéres.

Hucues PoLTIER

BERNARD FORTHOMME, IAD HATEM, La charité de [I'infinitésimal, Paris,
Cariscript, 1994, 95 p.

Infiniment se présente le temps d’entrer dans la vérité. On sait depuis saint Augustin
(Contra Faustum XXXII,18) que 1'acces en est la charité. La voie qui est empruntée
ici se prolonge dans le labyrinthe des mathématiques. Depuis Platon, dit Whitehead
dans Mathematics and the Good, les questions du Bien et des mathématiques ont
bifurqué. Platon n’aurait pas réussi a rendre évidente pour les générations qui lui ont
succédé la pertinence de son intuition des mathématiques comme élucidation de la
notion du Bien. Whitehead se propose, a la lumiére de la connaissance moderne, de
repenser ce rapport. Outre que d’emblée les mathématiques et les idéaux du Bien
constituent un certain type d’abstraction par quoi se caractérisent la pensée et I’expé-
rience humaines se hissant par-dessus la futilité de I'indéfinitude, une étroite corrélation
s’observe entre leurs objets: celui des mathématiques est I’étude des modeles finis. Or,
la réalisation du Bien dépend de I’«infusion» des modéles dans les ¢vénements naturels,
de leur stabilité et de leur modification. Cette conception du Bien repose enti¢rement
sur I’esthétique. L’objet du présent livre est de repenser le rapport des mathématiques
et du bien sous le rapport non seulement de l'esthétique, mais de I’éthique et du
religieux. L ouvrage examine un type trés particulier du rapport des mathématiques et
de la charité. En ce qu’il a d’évident, ce rapport est inessentiel: quand bien méme
I'amour se laisserait traduire en chiffres et que les associations caritatives seraient
percues en termes de collectes et de budget, il dépasse tout nombre et méme 1'aumédne
matérielle. Cela, qui repose sur lui, ne le qualifie pas. En vérité, il ne calcule pas. Son
mouvement est absolu, car plus que sollicitude, la charité se congoit comme passion
de l'autre diminué, privé d’une raison de vivre, d’espérer et d’aimer — mais déja
augmenté de par sa diminution, car diminué pour accroitre son héritage chez d’autres.
Admettons avec Leibniz que «la morale est plus importante que I’arithmétique» pour
préciser qu’en son ordre, la charité est incommensurable avec tout exercice de I'en-
tendement, fit-ce en sa métempirique visée: «La distance infinie des corps aux esprits
figure la distance infiniment plus infinie des esprits a la charité, car elle est surnaturelle»
(Pascal, fr. 793). C’est dans un sens second, mais non moins vital, que la charité se
lie aux mathématiques, comme la sagesse, selon saint Augustin, est unie au nombre.
Sans étre elle-méme nombrée, la charité s’adonne au calcul des miettes. Il lui arrive
de donner un presque-rien qui est tout, comme la veuve prenant sur sa misére (Mc 12,42-
44) ou celle & qui il ne reste plus qu’a mourir (IR 17,12). Elle prend garde a ne pas
briser un roseau froissé (Is 42,3). Et toujours surnuméraire, elle calcuie I'infinitésimal
en vue d’octroyer I'infini, en sa grice inamissible, ignorant I’intérét autant que la
parcimonie puisque c’est la grice qui, selon Bernanos, ne doit étre épargnée «sou par
sou». Mieux que les étoiles, I'infiniment petit voudrait célébrer la gloire de Dieu! Le
chemin qui conduit au ceeur de I’affaire (section III) passe par la circonscription de
'un en sa jalousie recréatrice ou mortifére (section I) et par la colére qui tour & tolur
désindividue et identific (section ID). 11 traverse 1’ontologie définie ici par la générosité
de I'infiniment petit (section IV) et se recueille dans 'examen de la genése des
mathématiques (section V).

Rorr KUHN



400 BIBLIOGRAPHIE

JEAN-Y'VES GOFFL, Le philosophe et ses animaux: du statut éthiqgue de I'animal.
Appendice de Lynn White Jr: Les racines historiques de notre crise
écologique (Rayon Philo), Nimes, Jacqueline Chambon, 1994, 335 p.

Comme le suggere le titre de I'appendice, I'ouvrage pourrait étre intitulé Le philo-
sophe & environnement. Ainsi que I'indique le sous-titre, ¢’est un livre d’éthique. Mais
I'¢thique — et la méta-éthique — dont le chapitre 4 a lui seul est une sorte de condensé
se trouve pour ainsi dire affrontée ou exposée ici a ses propres extrémités: les problémes
qui guettent le sujet moral quand il n'est plus P'objet (I'intéress€) de sa propre moralité,
mals que cet objet se trouve étre, au licu d'une personne, un animal, voire une plante
ou meme un paysage (cf. p. 201-202). La prise en considération de ces divers objets, quelle
que soit la réponse aux problémes qu’ils posent, force a une radicalisation des problémes,
qui engage I'éthique tout enticre. Clest ce qui fait 'importance et 'intérét du livre de
J.-Y. Gofti, sorte de coin enfoncé dans une série de couches aporétiques ou le regard,
d’ordinaire, se garde bien de pénétrer. En méme temps, c¢’est un livre d’une actualité
pressante. Supposons entériné, en effet, le récent consensus au sujet des Droits de
I"Homme. Celui-ci est venu croiser le mouvement de lutte contre les discriminations:
raciales, sexuelles, etc. Mais n’est-il pas ¢vident qu’il est enfermé dans son propre
humanisme (p. 221)7 Dés lors (p. 19), apres les droits de I'Homme, ne faut-il pas défendre
les droits de I'Animal et, plus généralement, de la Nature? — Sur toutes ces questions,
'originalit¢ de I'ouvrage est de nous convier au débat philosophigue, mené en répondant
de surcroit aux exigences de la philosophie analytique. Aussi offre-t-il entre autres
Iavantage dc présenter au public francophone une multitude de contributions qui
n’avaient pas encore travers€ I’Atlantique ni méme la Manche. — Gofti commence par
clarifier le probléme en consacrant son chapitre 1 a une division du concept de «droit»
due a W. N. Hofeld (et qu’ont retravaillée en particulier S. & M. Kanger ainsi que F. B.
Fitch). Selon Hofeld (p. 41), un droit peut étre un titre, une liberté, un pouvoir, ou une
immunité. — Le chapitre 2 est un historique se tournant respectivement vers les deux
grandes sommes éthigues disponibles: la «Somme théologique» de saint Thomas d”Aquin
et la «M¢étaphysique des Meeurs» de Kant. Que 1'on consulte le catholique ou le protestant,
on n’aboutit qu'a des obligations indirectes envers 'animal. — D’ou la question du
chapitre 3: cst-il possible de parler d’obligations directes qui répondraient a un droit
dérivant d'intéréts propres a 'animal? — Les derniers chapitres (5, 6 et 7) forment un tout
dont I'unité¢ tient @ I'expansion progressive du domaine assigné a la responsabilité morale.
— Le chapitre 5 considere la libération animale réclamée par Peter Singer (dont le livre
de 1975 portant ce titre a €té traduit chez Grasset en 1993), qui demeure dans les limites
de I'utilitarisme classique: le calcul benthamien des plaisirs et des peines, puisqu’il ne
fait pas acception des personnes, conduit naturellement a exclure aussi une ségrégation
entre les sujers (humains ou animaux) du plaisir ou de la peine. — Le chapitre 6 est consacré
a la these de Tom Regan dans The Case for Animal Rights (1983), qui introduit le concept
de valeur inhérente (p. 209) attribuée au sujet d'une vie (p. 210), ce qui ameéne tout
naturellement (p. 230) une confrontation avec I’éthique du respect de la vie d’Albert
Schweitzer (p. 223). — Au chapitre 7, un nouveau seuil est franchi avec I'«écologie
profonde» d’Ame Naess (p. 234) et I'éthique de la Terre (p. 235) dont le pionnier a €€
A. Leopold (p. 253), puisque cette fois-ci ¢’est 'environnement lui-méme qui devient
objet de respect moral. Et p. 267, les extraterrestres font leur entrée comme postulants
a la place X dans 'expression «Droits des X». Il devient dés lors évident que I'éthique
n’est plus décidable hors d’une cosmologie, dont la pyramide biotique d’A. Leopold
(p. 256) fournit un paradigme. Cette derniére est marquée d’un holisme (p. 257) qui
"apparente i la République de Platon (p. 258). Mais que vaut ce holisme ? Pour en décider,
il faut une méraphysique. La méthodologie philosophique mise en ceuvre au chapitre 4,
celle d’'un R. M. Hare, méme si celui-ci est ’auteur d’un petit Platon, cst-elle capable
d’une telle entreprise ? Des deux principaux auteurs évoqués au chapitre 7, P. Taylor



BIBLIOGRAPHIE 401

et C. Callicott, le premier se révele kantien (p. 244). Le second se réclame d’une
tradition Hume-Darwin-Leopold (p. 260). Mais comment Hume et Kant, les deux
grands sabordeurs de la méraphysique, pourraient-ils fournir les fondements ontologi-
ques indispensables ici? Le holisme qui empreint I'écologie semble avoir ironiquement
reconduit la philosophie analytique & son repoussoir bradleyen ou hégélien. Russell
cependant distinguait déja deux possibilités pour la doctrine des relations internes : elle
peut prendre la forme moniste qu’elle a chez Bradley ou Hegel, mais aussi la forme
monadologique — et par conséquent compatible avec un individualisme — qu’elle avait
chez Leibniz et qui a été renouvelée par A. N. Whitehead et la Process philosophy.
Or I'un des plus grands disciples de Whitehead, Charles Hartshorne, a pu consacrer
tout un livre au chant des oiseaux: ¢’est son Born to sing. Et ce lignage converge vers
un autre. La différence entre les animaux sauvages et domestiques, dont J. B. Callicott
fait une de ses trois théses principales (p. 255), montre qu’il aurait sans doute pu inscrire
A. Comte parmi les auteurs dont il se réclame, si I’'on se souvient de la doctrine du
Grand-Etre que J.-Y. Goffi rappelle p. 187. Mais c’est précisément a une telle thése
que s’oppose frontalement Bergson lorsqu’il introduit le concept de société ouverte.
Or la sociologie des Deux sources s’adosse a la cosmologie de I'Evolution créatrice.
Et quand Bergson décrit une évolution qui substitue a la création d’espéces I'invention
d’individus, il répond a I'avance aux difficultés signalées (p. 216 ss) chez nos auteurs.
Le livre de J.-Y. Goffi, en faisant connaitre ici, avec une remarquable sobriété, le débat
tel qu’il a été mené jusqu’a présent, devrait ainsi contribuer — par une maniére de feed-
back — a 1'¢élargir et a 'enrichir.

JeanN-CLAUDE DUMONCEL

JoserH F. KELLY, Dictionnaire du christianisme ancien. Traduit par Jean-Denis
Berger (Les Petits Dictionnaires Bleus), Turnhout, Brepols, 1994, 277 p.

L’A. a congu ce dictionnaire maniable et volontairement concis en pensant par-
ticulierement aux étudiants et a tous ceux qui s'intéressent au christianisme ancien, sans
en faire leur spécialité. En effet, J. Kelly s’est volontairement limité aux mouvements
et aux termes religieux les plus caractéristiques, aux figures masculines et féminines
les plus marquantes, dont la connaissance est absolument indispensable a la compré-
hension des textes et des ouvrages plus spécialisés. Ce dictionnaire traite donc du
christianisme du I au VI¢ siécle, celui d'Orient comme celui d’Occident, incluant
Ihistoire des papes et des empereurs romains ainsi que les nombreuses et diverses
interactions entre chrétiens, juifs et paiens dont témoigne [’'histoire détaillée des six
premiers siécles. Il fait une part aussi aux saints de Grande-Bretagne et d’Irlande qui
vécurent a cette époque. Un excellent systéme de renvois stimule la curiosité et invite
au voyage i I'intéricur de ce dictionnaire, dont 1'unité apparait bien au fur et a mesure
que nous recevons les précieuses informations qu’il contient.

JEAN BOREL

ApaLeert DE VOGUE, Histoire littéraire du mouvement monastique dans
I’ Antiquité. Premiére partie: le monachisme latin? De I'itinéraire d’Egérie
a I'éloge funébre de Népotien (384-396) (Patrimoines), Paris, Cerf, 1993,
448 p.

C’est avec la plus grande sagacité que le Pére Adalbert de Vogiié poursuit ses
recherches sur Ihistoire littéraire du mouvement monastique dans I'Antiquite. Ce

Histoire de
la théologie



402 BIBLIOGRAPHIE

deuxiéme volume, qui fait suite au premier que nous avons déja recensé (cf. RThPh 1993/
[, p. 87), s’ouvre sur une période historique non seulement riche en événements de la
vie spirituelle, mais aussi féconde par la rédaction d’écrits trés divers et complémentaires
entre eux. Comme nous I’'avions précisé, cette histoire littéraire, telle que la congoit
I"auteur, regarde donc les reflets de la vie dans les écrits, et son objet propre est I'image
des étres et des choses que présente la littérature. Egérie, Jérome, Augustin, Ambroise
ct les prétres-moines Paulin de Nole et Népotien sont les artisans passionnés de I’apologie
de la vie monastique, considérée comme la fleur de la vie chrétienne et son sommet. Apres
les déserts, c’est dans les villes que viennent essaimer les communautés pour y insuffler
le goiit de la priére et de la méditation, et le sens du travail parfait, quel qu’en soit le
domaine, accompli tout en demeurant dans la communion fraternelle et I'union avec Diecu.
Par des lettres, des récits, des éloges de tous genres, que I’A. analyse et replace
minitieusement dans leur contextes intellectuels et spirituels propres, une image trés forte
se dégage qui est celle de vouloir vraiment donner I’exemple, et I'exemple d’une vie
ordonnée jusqu’en ses moindres détails aux exigences de I’Evangile du Christ.

JEaN BOREL

JEAN-CLAUDE LARCHET, Thérapeutique des maladies spirituelles. Une introduc-
tion a la tradition ascétique de I'Eglise orthodoxe, Suresnes, L’Ancre,
19932, 946 p.

La deuxieme édition de cet ouvrage est identique a la premiére, a la seule différence
que nous n’avons qu un seul gros volume entre les mains, et non plus deux. Ce sont
d’originales et inédites recherches qu’a poursuivies I'A. sur les méthodes de thérapeutique
des maladies spirituelles que les Peres de I’Eglise et les ascetes des premiers siécles ont
développées et pratiquées. Dans une époque comme la nétre, qui voit proliférer les
théories les plus bizarres sur la notion de corps ou sur les rapports que le corps entretient
avec I’ame et 'esprit, ces réflexions viennent a temps, car elles nous replacent dans la
perspective d’'une tradition spécifique, compléte et vivante, qui identifie la guérison de
I'homme avec sa déification. La finalité du christianisme, selon les Péres, c’est la
déification de la nature humaine. L’ensemble du corpus liturgique et les formules sacra-
mentelles insistent constamment sur la reconnaissance du Christ comme médecin des
ames et des corps. Toute thérapeutique chrétienne, en tant qu’elle vise au rétablissement
ou a I'acquisition de la santé, suppose bien que cette dernicre soit clairement définie. La
vision essentielle que 'anthropologie orthodoxe se fait de I’homme est indissociable de
celle d’une nature humaine idéale possédée par I’ Adam originel qui doit, dans la synergie
de sa libre volonté et de la grace divine, la parachever encore pour lui faire atteindre I’état
de ressemblance avec Dieu. C’est cela que les Péres appellent la theosis. L’ A. a ordonné
la matiére de ses recherches en six parties. La doctrine de la santé primordiale et la
pathologie de I'homme déchu constituent les prémisses anthropologiques exposées dans
la premiére partie. La nosologie et sémiologie des maladies spirituelles qu’on appelle les
passions (philautie, gastrimargie, luxure, cupidité, tristesse, acédie, colére, crainte, vanité
et orgueil) sont analysées dans une seconde partic. Les trois parties suivantes examinent
avec précision les conditions et les formes générales de la thérapeutique traditionnelle
(puissance du Christ médecin, sacrements et remédes subjectifs de la guérison, role du
peére spirituel, combat contre les pensées et acquisition progressive des vertus correspon-
dant aux passions susmentionnées). Enfin, fermant la boucle, I’A. dégage avec force la
santé retrouvée et le rayonnement de ses manifestations que sont I’impassibilité, la charité
et la connaissance parfaite de Dieu.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 403

JEAN-CLAUDE LARCHET, Thérapeutique des maladies mentales. L' expérience de
['Orient chrétien des premiers siécles (Théologies), Paris, Cerf, 1992,
180 p.

Aprés avoir consacré un volume aux maladies spirituelles, puis a la maladie en
général, 'auteur, philosophe, nous propose son enquéte sur la maladie mentale, sa
compréhension et ses thérapies telles qu’elles apparaissent dans les ceuvres des Péres
d’Orient. Apres avoir posé les bases de I’anthropologie qui guide leur appréhension du
phénomene, il nous invite a distinguer avec eux trois types de folie: somatique,
démoniaque et spirituelle. Les anciens paraissent ainsi beaucoup plus fins qu’on ne
I'imagine généralement. Notons toutefois que la différence faite entre les deux derniéres
catégories parait bien ténue. Son dernier chapitre s’occupe de la «folie pour le Christ»
et s’efforce de la distinguer d’autres manifestations proches mais distinctes qu’on a
souvent confondues avec elle. Le tout est fort intéressant, en particulier par le grand
nombre de citations qui étayent le propos. Cependant on peut regretter qu’il serve
souvent a amoindrir a la fois la distance qui nous sépare, qu’on le veuille ou non, de
nos ancétres et les conquétes de la psychiatrie scientifique. Le refus implicite de la
modemité s’accompagne d’une sorte d’idéalisation de la vie monastique, du renonce-
ment au monde et d’une aspiration vers I’au-dela.

PierrE-Luict DUBIED

CHARLES MOPSIK, Lettre sur la sainteté. La relation de I’ homme avec sa femme
(Igueret HaQodech) (Les dix paroles), Lagrasse, Verdier, 1993, 96 p.

Aprés Les grands textes de la Cabale, ouvrage de Charles Mopsik qui longtemps
devrait rester un livre clef pour toute approche de I'efficacité du rite sur le monde
divin (ce que I’A. a trés justement désigné du nom de «mystagogie»), les Eds Verdier
viennent de publier une édition bilingue de la fameuse Lettre sur la sainteté, traduite
et présentée par le méme A. Cet opuscule du X1II° siecle expose tous les secrets devant
permettre au lecteur de donner naissance a des fils justes et parfaits. Ces recomman-
dations préteraient a sourire, si toutefois elles ne visaient, compte tenu des connais-
sances médicales de 1’époque, a participer a I’accomplissement supréme qui était le
réve de tout Juif: que de sa descendance vienne au monde le Messie. La relation
conjugale n’est nullement frappée d’interdit ou de culpabilité, mais de nombreuses
considérations I’insérent dans un cadre temporel déterminé, limité aux moments
propices a I’accomplissement du réve. Tout le secret réside, au fond, dans 1'équilibre
observé entre une sensualité affable et une pensée priante. Pour celui qui s’intéresse
de plus prés aux traditions ésotériques anciennes, nombre de remarques, disséminées
dans le volume, devraient s’avérer stimulantes. Mais ce que I’on retiendra surtout,
et que Mopsik nous montre mieux que quiconque, ¢’est I'étrangeté de ce qui s’appelle
ici «secret». Celui-ci réside davantage dans 1’affirmation de son existence qu’en un
quelconque «contenu». L’affirmation d’un arriére-plan ésotérique enracine le dire
dans la véracité d’une confidence. La n’est pas I'unique intérét de I'ouvrage. Car le
travail d’édition est remarquable. Par ailleurs, le texte hébreu est disponible, présente
a la suite de la traduction frangaise. Quant a I’introduction, on pourrait sereinement
affirmer qu’elle approche cet idéal de perfection qui est le projet de tout l’ouvragel.
L'A. s’y distingue tant par sa maitrise du sujet, pourtant difficile, que par la clarté
de son exposition.

PIERRE-Y VES RUFF



404 BIBLIOGRAPHIE

MAHARAL DE PRAGUE, Les hauts faits de I’Eternel [Gevourot ha-Schem]. Tra-
duction par E. Gourevitch, Paris, Cerf, 1994, 814 p.

L’ceuvre du Maharal de Prague (1512-1609) est de celles, rares dans I’histoire de
la pensce, dont la réalisation a suivi systématiquement le plan précis que son A. avait
congu initialement. Trés tot, parmi les Juifs, cette ceuvre imposante connut un large
rayonnement et jouit, depuis lors, d’une autorité exceptionnelle. Des quinze volumes
qui la constituent, tous publiés du vivant du Maharal, le traité¢ Gevourot ha-Schem, dont
E. Gourevitch nous offre ici la premiére traduction en langue frangaise, est le second.
On y trouve examinés et développés les plus importants commentaires rabbiniques de
la Geneése et de I’Exode concernant les causes et les conséquences des exils d’Israél.
Tout a fait remarquables sont, a cet égard, les analyses du processus des premiéres
rédemptions d’lsraél, préfigurations exemplaires et prophétiques de la rédemption
messianique finale, laquelle est aussi nécessaire, aux yeux du Maharal, que le sont les
lois de la nature. Il va méme jusqu’a affirmer que cette rédemption fait partie de la
structure intégrale de I'univers. Comme dans chacun de ses autres ouvrages, le Maharal
de Prague réhabilite avec force, contre la casuistique et les commentaires juridiques,
les genres de la Haggadah et du Midrash, qui forment plus de la moitié des talmuds
de Babylone et de Jérusalem, et dans le foisonnement desquels il se trouve étre 1'un
des premiers a déceler les principes directeurs de la réflexion philosophique et anthro-
pologique juive.

JEAN BOREL

MosHE IDEL, Messianisme et mystique. Traduction de ’hébreu par Catherine
Chalier, Paris, Cerf, 1994, 121 p.

MosHE IDEL, Le Golem. Traduit de 'anglais par Cyrille Aslanoff, Paris, Cerf,
1993, 426 p.

Alors que la plupart des savants ont consacré jusqu’ici leurs travaux a 'analyse
des relations entre le messianisme et |'histoire juive, ainsi qu’a celle des influences
que I’histoire a pu avoir sur les mouvements messianiques, Moshe Idel dirige ses
recherches vers la spiritualité propre au phénomeéne messianique, et tente de mettre
en lumiére avec le maximum de précision la signification des phénoménes de révé-
lation qui accompagnent souvent, ou parfois précedent, le messianisme collectif.
Dans Messianisme et mystique, il dresse donc un premier bilan des expériences
mystiques qu’ont connues les spirituels juifs d’avant I’expulsion (Abraham Aboulafia
et Zohar) et d’aprés l'expulsion d’Espagne (Ecole de Safed, Kabbale d’Ari,
sabbataisme et hassidisme).

Le second ouvrage est le résultat d’une vaste enquéte historique et théosophique
sur le théme du Golem, qui hante depuis des siécles les spéculations du judaisme
ésotérique. Héritier de son maitre et prédécesseur Gershom Scholem, qui fut le
premier a avoir reconstitué le cheminement de I’'idée du Golem et la place qu’elle
occupe dans le mysticisme juif, Moshe Idel, grace a I'apport d’un corpus de plusieurs
centaines de manuscrits encore inédits, apporte des compléments et des nuances du
plus grand intérét. Premiérement, I’A. peut confirmer I’hypothése selon laquelle le
Sepher Yetsirah doit étre replacé dans le cadre des discussions sur la création de
I’lhomme par Dieu au moyen de la combinaison des lettres, alors que Gershom
Scholem considérait comme tardive 1’interprétation magique de ce texte. Deuxiéme-
ment, il envisage les spéculations et la pratique du Golem comme un produit du



BIBLIOGRAPHIE 405

contact fécond entre les traditions magico-mystiques du judaisme et certaines con-
ceptions issues de I'aristotélisme et du néoplatonisme antiques, dont les influences
sont venues compléter le legs de l'astrologie magique, alors que Scholem avait
exagéré la spécificité de la pratique du Golem en I’opposant aux pratiques paiennes.
Enfin, I’A. explore le monde secret des pratiques juives elles-mémes, d’ordre magique
et mystique, employées par les plus célebres maitres kabbalistes, que G. Scholem
n’avait fait qu’effleurer. Mettant 'accent sur les dimensions proprement techniques
de ses expériences, il a raison, a notre avis, d’affirmer que, dans les milieux d’élite
ou elles avaient lieu, I’opposition courante entre magie et mystique n’avait pas de
sens et, surtout, ne cadrait pas avec les catégories mentales qui étaient les leurs. Loin
d’étre une tentative visant a défier la divinité par I’acquisition d’un pouvoir
démiurgique autonome, la quéte du Golem ne cherche qu’a parvenir a I'expérience
ultime de Dieu lui-méme, lorsqu’il créa I'homme a son image. C’en est assez pour
féliciter Moshe Idel de I’art avec lequel il nous fait suivre ce parcours périlleux de
I’ésotérisme juif.

JEAN BOREL

ALAIN LANDURANT, Symboles des manuscrits médiévaux du Mont-Saint-Michel
(La mémoire normande), Luneray, Bertout, 1993, 130 p.

S’il est un intérét qui est plus ou moins, autre chose en tout cas, qu’un simple signe
des temps, c’est bien celui que suscite, aujourd’hui, I'art de I’époque romane. Et s’il
est un livre qui mérite, a ce sujet, d’étre lu — outre 'Initiation a la symbolique romane
de Marie-Madeleine Davy — c¢’est bien celui que vient de nous offrir Alain Landurant,
sous le titre Symboles des manuscrits médiévaux du Mont-Saint-Michel. L’ ouvrage a
la beauté — rare — des livres d’art. Mais surtout, il a de quoi faire réver, quant a ce
que fut I’art du livre, a I’époque romane, cet art du livre qui fut aussi un art de vivre,
a la rencontre de l'invisible. Aprés une préface due précisément a Marie-Madeleine
Davy, la premiére moitié de I’ouvrage retrace ['historique de la «Cité du livre» (autre
nom du Mont-Saint-Michel), et nous conduit aux portes du symbole. Car I'histoire, ici,
n’est pas seulement racontée. Elle est accompagnée par I’A., qui nous propose un
itinéraire proche de la méditation. A lire Landurant, on pergoit mieux que 1’époque
romane n’est pas seulement un moment lointain de I'histoire, mais qu’il s’agit d’un
espace de mémoire que nous pouvons, aujourd hui encore, habiter. — Une fois situé I"art
roman de 1’enluminure, la premiére partie de I’ouvrage est consacrée au Sacramentaire
du Mont. C’est sans doute, des ceuvres commentées, celle ou I'art du symbole s’affirme
avec le plus de netteté. Nous sommes alors, probablement, au milieu du XI¢ siécle, et
le livre a pour rdle d’accompagner un regard de foi, dans la quéte de I'invisible. Cette
fonction de 1'image, I'A. la déploie devant nous, nous conviant a y poursuivre, a notre
tour, quelque infini pélerinage. — La seconde partie est consacrée aux «grandes heures
de Robert de Thorigny». Nous sommes alors au milieu du XII* siécle. Le symbole a
laissé place au tableau narratif («image historiée», dit Landurant); la c;ouleur_ céde peu
a peu le pas a la monochromie. Seules les lettrines, ornant les manuscrits, maintiennent
le foisonnement des symboles végétaux et minéraux s’animant de la pr_ésence d’etrgs
fantastiques, tout droit sortis d’anciens bestiaires. Transversale aux périodes de I'his-
toire se retrouve la méme quéte d’un absolu, la méme volonté de donner a penser
I'invisible, la méme soif de rédemption, la méme louange, enfin. L’ouvrage de
Landurant médite aussi cette quéte et cette louange, nous rendant soqdam_ trés pro_che,
trés familier 1'univers scriptural des moines, du temps ou I'art du-l.wre inaugurait le
livre d’art. En un temps o, trop souvent, les lieux d’une mémoire spirituelle se trouvent



406 BIBLIOGRAPHIE

seulement livrés a 'avidité dévoreuse du tourisme, on pourra toujours prendre le temps
de lire cet ouvrage. On pourra mieux, alors, participer au mystere de 1’époque romane,
et peut-étre choisir ensuite le moment plus propice a un vrai parcours dans le Mont-
Saint-Michel. Ce livre est splendide. Seule ombre au tableau: une relecture eit été
nécessaire, permettant d’éviter une syntaxe parfois déconcertante, ainsi qu’un usage
pour le moins saugrenu de la ponctuation. Cependant, on ne se lassera pas de lire et
relire le parcours de Landurant. L histoire du Mont-Saint-Michel appartient au patri-
moine culturel et spirituel de ’humanité. Mieux que d’autres, Landurant nous I’aura
montré.

PierrRE-Y VES RUFF

DominiQuE Ponnau, Caravage. Une lecture (La voie esthétique), Paris, Cerf,
1993, 158 p.

C’est une remarquable collection que viennent de lancer les Editions du Cerf, sous
la direction de Frangois Boespflug et Philippe Charru. L’ceuvre comme telle, en tant que
lieu d’expérience et de pensée devient I'enjeu possible d’une relecture rigoureuse. Bien
au-dela de la miévre catégorie d’‘art sacré’, I'ceuvre interroge le champ théologique
qu’elle traverse de part en part, et dont elle se nourrit. En cela, elle devient I’occasion
d’une nouvelle approche de la théologie, donnant a penser et accompagnant le dialogue,
déja présent dans le Livre, du livre et de I'image. Le projet, déja, s’av€rait prometteur.
Et, pour lancer la collection, les directeurs ont fait un choix des plus judicieux: Caravage,
I'un des peintres les pius brillants et les plus profonds du début du XVII¢ siécle, remar-
quablement accompagné d’un texte de Dominique Ponnau, directeur de I'Ecole du Louvre
et président de la Commission pour la sauvegarde et I'enrichissement du patrimoine
culturel. De Caravage, Ponnau sut se faire le contemporain. L’A. I’avoue, il a ressenti
dans le regard de Caravage, peint par Ottavio Leoni, celui «d’un frére, son ainé». La
distance objectivante n’est pas ici de mise. Le Prologue nous en prévient: «Ce livre n’est
pas un livre d’histoire. C’est un livre de sympathie. De retentissement» (p. 9). 1l fallait
peut-étre cette «sympathie» pour pénétrer I’ceuvre sans rien déchirer de son mystére. Entre
I’ceuvre du peintre et celle de I’A. régne le secret de quelque hymen. Et si les sujets de
Caravage furent théologiques (La Céne a Emmaiis, la mise au tombeau, ou encore diverses
madones), c’est surtout dans la composition, dans I'infinie précision des agencements,
ainsi que dans le parti pris des ombres et de la lumiére, que I’A. montre la dimension
théologique de I'ceuvre. Ainsi de cette affirmation: «il n’est de réalité que corporelle;
il n’est de corps que mystique» (p. 12). Ce qui surprend, a lire Ponnau, c’est 'infinie
proximité des acteurs, rassemblés par Caravage jusque dans leurs oppositions, comme
si, de leur rencontre, devait naitre quelque espérance. Et ce qui surprend encore, toujours
a le lire, ¢’est cette proximité qui semble le lier, soudain, a ces tableaux avec lesquels
il dialogue, tout en y étant toujours déja inclus. Comme si, pour bien rendre la scéne,
il fallait encore ajouter aux toiles de Caravage un autre acteur, I’invisible présence d’une
voix. Cette voix, celle de la voie esthétique, manifeste peut-€tre la redécouverte d’une
lecture a méme 1'image, a méme le corps. Une lecture qui, sous la plume de Dominique
Ponnau, devient une lente et fluide méditation du langage des toiles, du «murmure de
IEsprit» (p. 71). Une chronologie de la vie du peintre, des notices présentant les toiles
et une «bibliographie sélective», fruits du travail de Sylvaine Olive, complétent la tra-
versée de |'ceuvre de celui qui, un temps chevalier de Malte, finit par se peindre sous
les traits d’un Goliath décapité. Un livre, donc, d’une grande qualité, tant technique
qu’artistique, et qui laisse présager de ce que la nouvelle collection apportera a cette forme
d’écriture que fut toujours I'image, a son décryptage comme au nouveau cryptage que
peut lui apporter une pensée de notre temps. Un livre qui donne & penser, qui amene a



BIBLIOGRAPHIE 407

esperer que les ouvrages ultérieurs de la collection seront aussi marqués d’une telle finesse
stylistique et d’une si profonde appropriation de I'image et de la foi.

PiERRE-Y VES RUFF

ANNE-LAURE ANGOULVENT, L’ esprit baroque (Que sais-je ?), Paris, P.U.F., 1994,
128 p.

Ce nouvel opuscule de la célebre collection s’ouvre par trois citations de J. Rousset
dont la derniére situe bien la difficulté de I'entreprise: «Le Baroque est multiforme;
il est dans son génie de s’évanouir sous la prise et de réapparaitre, tel Protée, sous une
forme nouvelle; sa définition veut qu’il soit rebelle & la définition». Alors comment
en cerner «l'esprit» en aussi peu de pages? L’A. a tenté de le faire sans porter atteinte
au foisonnement du phénomeéne, ce qui se traduit jusque dans son écriture, parfois
curieusement alambiquée. Le lecteur qui connait déja le sujet la lit avec plaisir. Je ne
suis pas certain que le néophyte déconcerté par la multiformité de ce style et de cette
époque y trouve de quoi mieux en apprécier les enjeux.

BERNARD REYMOND

INGOLF U. DALFERTH, Der auferweckte Gekreuzigte. Zur Grammatik der Chris- Théologie
tologie, J.C.B. Mohr, Tubingen, 1994, 366 p. contemporaine

S’inscrivant dans la proximité d’E. Jingel, I’A. se propose dans cet ouvrage de
mettre en évidence la structure qui préside a I’élaboration d’une dogmatique chrétienne.
Derriére les images et les expériences de la foi, derriére les efforts conceptuels, il existe
une rationalité propre au christianisme et il veut en établir la grammaire de maniére
systématique et conséquente. Partant du thé¢me fondamental de la foi — la résurrection
du crucifié —, il parcourt donc une série de champs caractérisant la théologie chrétienne
pour relever et affirmer le rdle régulateur de 1'idée trinitaire. — Dans le premier chapitre,
reprenant le débat qui s’est développé dans le monde anglo-saxon autour de la foi en
I'incarnation et de son appartenance ou non a ’essence du christianisme, il établit que
le théme de la confession de foi chrétienne réside bien plutét dans la résurrection de
Jésus par Dieu; toutes les affirmations christologiques sont a comprendre comme des
interprétations de ce théme. A partir de 14, le deuxiéme chapitre s’attache a clarifier
ce qu’entend exprimer le théme de la confession de foi; il examine la parole de la croix
et la proclamation de la résurrection du point de vue de leur rapport, de leur expérience
fondatrice ou de leur teneur linguistique. Le troisi¢éme chapitre est christologique: il
explicite la signification que donne a la personne et & la juste compréhension de Jésus
sa résurrection par Dieu. Le pas suivant, effectué par le quatriéme chapitre nous fait
entrer dans la doctrine de Dieu: il développe la signification que la croix et la résur-
rection font rejaillir sur Dieu et sur la compréhension du Dieu annoncé par Jésus; sa
dimension trinitaire s’y trouve méticuleusement décrite et située par rapport aux for-
mulations de quelques théologiens qui ont récemment renoué avec la réflexion sur lq
Trinité (Jiingel, Moltmann, Pannenberg, Wagner). Enfin, avec le dernier pas, acco_mp_h
par le cinquiéme chapitre, nous aboutissons en pneumatologie: I'A. y expose la signi-
fication que prend I’agir de Dieu dans la croix et la résurrection de Jésus pour nous
et pour notre monde ; en étroite discussion avec les «Antithéses de Tiibingen» restaurant
la pertinence de la catégorie de sacrifice pour 1’appréhension du sens salutaire de la
mort de Jésus, il met en lumiére les renversements et les dépassements que recéle son
application & Jésus-Christ. — Il est certain que cette «grammaire» conduite de maniére



408 BIBLIOGRAPHIE

trés rigoureuse est en mesure de recentrer le discours théologique et de lui offrir
d’importants critéres de protection contre les dérives. On peut regretter cependant une
atrophie de sa dimension sotériologique (peu d’attention accordée au péché!), due a
une construction qui se développe a partir de 1’énoncé d'une confession de foi et qui
laisse de coté son enracinement conflictuel dans I'existence humaine.

MARC-ANDRE FREUDIGER

CHARLES E. WiNQuisT, Desiring Theology, Chicago, The Chicago of University
Press, 1994, 166 p.

L’A. s’essaie dans la pensée de la déconstruction, mouvance qui, inspirée de
Derrida, Deleuze, Lyotard, etc., se répand aux Etats-Unis et y trouve des échos nom-
breux, aussi parmi les théologiens se situant dans la généalogie de «la mort de Dieu».
L’accés aux theories et au langage des déconstructionnistes n’est pas facile; le lecteur
que je suis hésite souvent entre une ouverture a 1’intérét du courant et une appréciation
qui taxerait les résultats de banalités. Le texte de I’A. me parait participer d’une telle
perplexité. Par moments incompréhensible et par moments réductible a des choses
€lémentaires, il s’engage dans des débats sophistiqués principalement avec Nietzsche,
Tillich, Scharlemann ainsi que Mark C. Taylor. Faisant I’économie de toutes les
discussions théoriques et stratégiques quant a la construction d’un texte, notons néan-
moins trois moments du parcours de 1’A.: a) Son interrogation de départ est la suivante:
«St le penser posseéde une infrastructure hétérologique et qu’aucun point de référence
absolu n’existe, que signifie alors penser théologiquement? Qu’est-ce que produire un
texte théologique ? [...] Comment le nom de Dieu, la parole de Dieu ou la mort de Dieu
transforment-ils le penser et son oppression discursive? La théologie peut-elle nous
aider a penser au-dela de la domination exercée par la subjectivité 7» (p. xi). b) La
découverte est la suivante: «L’altérité nécessairement non pensée du mot Dieu nie la
cloture de tout événement» (p. 83). ¢) Les réponses aux questions initiales ont alors
la teneur suivante: «La théologie ouvre les espaces pour une altérité dans le discours
et pour une altérité du discours, simplement par I'inscription du nom de Dieu, d’autres
formulations ‘extrémes’ ou méme par la mention de la mort de Dieu» (p. 143). En ce
sens, les textes ne sont jamais d I’abri; le soi, la communauté et la société sont au
contraire toujours exposés au risque. Ils ne sont jamais finis, toujours en devenir. La
théologie comme littérature marginale est donc un texte social libérateur. En marquant
«I’autre» du discours, elle subvertit le langage et ses qualités oppressantes (p. 136).
— En zone d’influence francaise, cette thése ne sonne pas tellement déconstructive...

KLAUSPETER BLASER

JeaN-DENIS KRAEGE, Les piéges de la foi. Lettre ouverte aux «évangéliques»
(Entrée Libre — 29), Genéve, Labor et Fides, 1993, 91 p.

L’A. souhaite relancer les grands débats théologiques. Perspective enthousias-
mante, d’autant plus que la forme de la lettre ouverte suscite la curiosité. Nous sommes
trés vite conduits au cceur de la question débattue: la grace et la foi. Alors que les
«évangéliques» (I’A. explique les guillemets en début d’ouvrage) ont la foi, I'A. la
regoit; s’ils se convertissent, il est converti par Dieu. A une théologie de la gloire, il
préfére une théologie de la croix. Le reproche se résume a deux sous-titres: la grdce
ratatinée, et plus loin hypertrophie de la foi (p. 23 et 25); la foi, telle que les «évan-
géliques» la comprennent, est une ceuvre et elle s’oppose a la grace. Les «évangéliques»



BIBLIOGRAPHIE 409

confondent I’Eglise visible et I’Eglise invisible, la réduisant a leurs communautés. Le
baptéme met [’accent exclusivement sur le mouvement de I’homme vers Dieu et I'entrée
dans la communauté, autorisant ainsi la pratique inacceptable du rebaptéme. Quant a la
Céne, elle est signe de la communion des «évangéliques» entre eux et avec Dieu, et non
plus, tout comme le baptéme, signe de la grice offerte par Dieu. L’engagement social
et politique des «Evangéliques» est aussi le fruit d’une hypertrophie de la foi comprise
comme un engagement et qui déborde de I'Eglise. Il s’agit d’assurer la cohésion du
mouvement «évangélique» par une stricte morale, de la vie privée jusque dans la vie
sociale et politique, ceci «a cause d’une mauvaise distinction des deux régnes de Dieu,
une image moralisatrice de Dieu, de I'évangile et des Eglises» (p. 67). L’A. termine son
ouvrage en passant en revue les béquilles que les «évangéliques» se donnent pour s’assurer
qu’ils sont bien dans la vérité: I'attachement a de chaudes communautés, une stricte
morale personnelle dictée par la communauté, d’indiscutables points de doctrine et
'identification des Ecritures avec la parole de Dieu. — Malheureusement, tout dans le ton
arrogant utilisé (en particulier les innombrables je sais, je connais, je discerne, j ai
compris, etc.) ferme par avance le débat souhaité. L’A. donne I'impression que les
«évangéliques» n’ont pas de lieu de réflexion théologique. Le vocabulaire employé frole
parfois la méchanceté. De plus, les impasses d’une théologie de la griace sont occultées:
les risques de la tolérance qui, poussée a son extréme par une théologie de la grace, méne
droit a I'indifférence et permet toutes les éthiques. En fait, sous la plume de I'A., la gréice
devient presque une idole a laquelle il nous faut sacrifier notre humanité incarnée. Pour
ces raisons de fond et de style, on finit par se demander ce que cet ouvrage fait dans
une collection «grand public». Son intention (le débat théologique) tourne court. Son ton
et sa partialité (la bibliographie est pauvre, I'image de la couverture ridiculise) ne peuvent
que troubler ceux qui veulent se documenter sereinement sur le mouvement évangélique.

THIERRY JUVET

HERVE CARRIER, 8. j., Evangelizing the Culture of Modernity, Maryknoll, N.Y .,
Orbis Books, 1993, 168 p.

Traduction de chapitres choisis de Evangélisation et développement des cultures
(Rome, Gregoriana, 1990), ce livre offre une vue synthétique a la fois des problémes
que rencontre 1’évangélisation dans la culture moderne et de la question de
I"inculturation. Cette vue s élabore principalement sur la base de documents pontificaux
officiels. On regrette de ne jamais rencontrer dans des domaines comme ceux-ci les
noms par exemple de L. Newbegin ou de W. Hollenweger.

K1LAUSPETER BLASER

FeLix WILFRED (ed.), Leave the Temple. Indian Paths to Human Liberation
(Faith Meets Faith Series), Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1992, 197 p.

Ce livre a été réalisé conjointement par quelques-uns des meilleurs théologiens
indiens actuels. Leurs onze contributions traitent du probléme de la libération face aux
réalités poignantes de 1'Inde d’aujourd’hui: I'oppression des castes et l’oppres_snor}
socio-religieuse des hors-castes dalit, la pensée et la spiritualité hindoues et le rdle joué
par I’Eglise. En commengant par la pédagogie libératrice de Jésus, les auteurs défendent
avec force une authentique théologie de la libération. Cet ouvrage constitue une vaste
source d’information sur le débat social et théologique dans I'Eglise catholique en Inde
aujourd’hui. I1 indique aussi clairement les tendances théologiques de l’[n_de. Face'aux
réalités concrétes de la vie de presque 900 millions d'Indiens, la théologie catholique



Sciences
bibliques

410 BIBLIOGRAPHIE

semble insister non pas tant sur les traditions spirituelles de I'Inde et sur ce que les
théologiens suggéraient il y a une vingtaine d’années: 1'approche monastique. L."accent
est maintenant clairement mis sur 'approche sociale: Leave the Temple, ¢’est-a-dire
‘sors du temple’ pour partager 'insulte (cf. He 13,13).

ANAND NAYAK

FrRANCE QUERE, L amour, le couple, Paris, Centurion, 1992, 106 p.

Les écrits de France Quéré sont toujours stimulants, souvent inattendus. Les pré-
sentes réflexions sur I'amour, le couple et la famille s’inscrivent dans une collection
de vulgarisation «formation chrétienne». La théologienne et écrivaine protestante réaf-
firme un certain nombre de valeurs et de normes trop oubliées, qui devraient permettre
de réancrer plus solidement les sentiments et institutions qui cadrent et supportent le
couple. La famille est d’abord une politique, un fait socio-culturel invariant. L."A. en
décrit la dimension historique évolutive. La conjugalité est ensuite un fait naturel qu’on
ne peut simplement évaluer au critére de la liberté et du seul bonheur individuel. L"A.
présente ici une bonne critique des couples qui refusent I'institution du mariage.
L’institution sauve le sentiment (Alain). L’amour et le couple sont enfin mystére de
gratuité et de communion qui ouvre a I'universel et a la responsabilité éthique.

RoBERT GRIMM

ALBERT DE Pury, Big Bang, Genéve, Labor et Fides, 1994, 71 p.

Les caricatures d” Albert de Pury rappellent avec finesse que I’humour et la théologie
gagneraient I'un et |’autre a faire plus souvent bon ménage. Apres le succes de Bonjour!
(méme éditeur, 1992), le professeur d”Ancien Testament de I'Université de Genéve nous
livre un second recueil de dessins et de croquis. Le regard porté sur la Bible, le monde,
la vie y est tendre, parfois acide mais toujours lucide. On ressort de la dégustation de
cet ouvrage comme d’un bon repas: satisfait, heureux et un peu ivre.

Jean-DaniEL MaccHl

ArLAIN DESREUMAUX, Francis ScumipT (éds), Moise géographe. Recherches sur
les représentations juives et chrétiennes de I'espace (Etudes de psycho-
logie et de philosophie — Vol. XXIV), Paris, Vrin, 1988, 262 p.

Le théme qui unit les onze études savantes mais disparates qui forment ce livre
est celui de 'organisation de 'espace et de ses représentations. On commence par
I'analyse des premiéres cartes de la terre établies sur la base des chapitres 8 et 9 du
Livre des Jubilées. On passe a I'étude de I'ordre de I'espace céleste tel qu’il est percu
lors des ascensions mystiques. On étudie ensuite la géographie d’un pelerinage histo-
rique au Sinai, et la carte de Cosmas Indicopleustés ot le savoir géographique des
érudits d’Alexandrie est combiné avec les données des traditions bibliques. — Brusque-
ment, on est transporté aux XVII¢ et XVIII® siécles et 1'on est familiarisé avec des
traductions de la Bible en langue frangaise, traductions assorties de commentaires: ces
commentaires sont judicicusement regroupés autour du texte latin et de sa version -
un autre exemple d’organisation d’un espace, celui d’une page de livre. Suivent encore



BIBLIOGRAPHIE 411

trois €tudes sur I'utilisation du savoir chrétien en vue de la mise en ordre d’espaces
concrets: I’Amérique du XVI° siécle; la région ol doit se trouver le paradis terrestre;
le site de la montagne de Sion. Le projet initial est exécuté a la satisfaction de tous:
on apprend diverses maniéres d’organiser un espace. Fort bien. Pourtant, dans I’ensem-
ble ¢’est un livre un peu biscornu, en dépit de I'impressionnante érudition des auteurs.
Et passons sur le titre...

CarL-A. KELLER

RENE PETER-CONTESSE, Lévitique 1-16 (Commentaire de I'AT Illa), Genéve,
Labor et Fides, 1993, 267 p.

Il faut saluer la parution de cet ouvrage, puisqu’il s’agit du premier commentaire
en langue francaise du Lv, ou plus précisément des chap. 1-16 du Lv. A ce titre, il
comble une grosse lacune. L’A. commence son étude en voulant chasser un préjugé.
Il estime que le Lv n’est pas cette ceuvre «rébarbative» que négligent trop souvent les
lecteurs chrétiens. Non, le Lv dissimule des trésors de spiritualité, trésors auxquels il
est possible de parvenir au prix d’un effort de lecture constant. L’ouvrage est divisé
en quatre parties, respectivement une législation sur le systéme sacrificiel (Lv 1-7), un
développement sur le sacerdoce (8-10), des instructions sur les impuretés (11-15) et
enfin un chapitre sur le jour du grand pardon (16). Chaque partie fait I'objet d’une
introduction et d’un «coup d’eeil rétrospectif» encadrant le commentaire proprement
dit. Celui-ci suit un schéma invariable: préliminaire, traduction du chapitre, imposante
critique textuelle, analyse verset par verset. Ce dernier point constitue en fait I’essentiel
du commentaire. Aussi faut-il remarquer que cette analyse est rigoureuse et bien faite,
quoique assez technique. Ce commentaire a I’avantage d’étre accessible a tout lecteur
soucieux de découvrir la Bible sans étre pour autant un spécialiste de science biblique,
pourvu cependant qu’il sache I'hébreu. Il est précédé d’une petite introduction dans
laquelle I’ A. expose briévement la structure, le style et le message théologique du Lv.
Cette introduction fait voir la complexité des questions impliquées dans ce livre,
notamment celle, classique, de I'histoire du texte. Mais I’ A. passe peut-€tre un peu trop
vite sur ces données fondamentales de 1'exégése, du moins a notre goat. Par exemple,
il reconnait a quelques signes de rupture diachronique que le Lv, jusqu’au texte
massorétique, sa forme finale, subit un processus rédactionnel; mais il ne précise pas
le systéme chronologique qui pourrait expliquer cette évolution du texte. Par ailleurs,
le chapitre sur le style du Lv nous est obscur: on ne comprend pas ce que I'A. veut
dire lorsqu’il estime que la langue du Lv n’est point «décadente» pour cette raison
qu’elle contient peu d’«aramaismes» ; I’on ne saisit pas non plus le parallele qu’il établi_t
entre ce fait linguistique et la notion de «pureté du peuple élu» (p. 26). Un regret aussi
quant a la rareté des réflexions sur les concepts sacerdotaux (deux pages seulement sur
la notion de «sacrifice» (35s.), et aucune qui traite spécifiquement de la «sainteté» (de
Dieu), autre concept-clé du Lv). Toujours est-il que ce commentaire sera trés utile a
beaucoup de lecteurs et servira agréablement leur propre démarche exégétique.

ALAIN BUHLMANN

ANDRE LELIEVRE, ALPHONSE MAaIlLLoT, Commentaire des Proverbes. Chapi-
tres 11-29. Les Proverbes de Salomon, Paris, Cerf, 1993, 300 p.

C’est un singulier ouvrage auquel se sont attelés deux des plus renommés exégetes
des Proverbes, Maillot et Lelidvre : relire, verset aprés verset, les neuf premiers chapitres



412 BIBLIOGRAPHIE

des proverbes dits de Salomon (correspondant aux chapitres 10 a 18 du livre biblique
des Proverbes). Nous sommes, ici, loin des sentiers battus de 1’exégése. Ni narration,
ni discours, mais ces «sentences» propres a laisser perplexe le prédicateur le plus
chevronné comme l'amateur de récits édifiants. Avec ces sentences, nous approchons
bien plutdt cet univers de la sagesse, souvent caustique, ancré sur terre et relevant de
I’expérience humaine, et qui fut le patrimoine commun des civilisations du Proche-
Orient ancien, que les auteurs connaissent par des années de lecture et de méditation.
Les sentences de Salomon composent donc les chapitres 10 a 22,16 du livre des
Proverbes (et non les ch. 11-29 comme une coquille en couverture le donne a penser).
Par «manque de place» (sic), ce volume s’en tient aux chapitres 10 a 18. Mais on aurait
tort de s’en offusquer. Car, a la traduction toujours trés proche du texte hébraique, les
auteurs ont ajouté, ligne apres ligne, des notes qui permettent de suivre a merveille leur
travail de traduction, ainsi qu’un commentaire, toujours précieux, toujours respectueux
du texte, et qui parvient a bien rendre compte des difficultés comme des subtilités de
ces proverbes. A lire ces notes et commentaires, on remarquera tout ce que les auteurs
partagent avec ces scribes qui rédigeérent ou compilérent les sentences, a commencer
par une bonne dose d’humour! Le commentaire du dernier verset du ch. 18 («Il y a
les compagnons pour €tre en compagnie, mais 1l est tel ami plus attaché qu’un frére»)
ne nous dit-il pas, en une derni¢re adresse: «Un seul ami fidéle vaut mieux que cent
copains pleins de bonne volonté mais trop légers. De la méme maniére, beaucoup de
sens possibles a un proverbe 1’enrichissent, mais ne finissent-ils pas par en détruire tout
sens 7» (p. 280). N’est-ce pas la comme la signature d’un livre écrit a deux mains? Mais
I’humour ne nuit pas a ’extréme rigueur. Et nous avons la un ouvrage qui s’avérera
des plus utiles a tous ceux qui tentent de mieux comprendre ces sentences, que ce soit
pour un usage personnel ou pour des recherches approfondies. Tout lecteur, ainsi, pourra
s’y retrouver. Et si d’aucuns estiment que «¢a ne vole pas haut» (référence a la préface),
on ne pourra nier qu’il s’agit la... d’un travail de haut vol!

PiErRrRE-Y VES RUFF

ANDRE LELIEVRE, La sagesse des Proverbes. Une legon de tolérance (Essais
bibliques — n°® 23), Genéve, Labor et Fides, 1993, 182 p.

Plus encore qu'un commentaire, ¢’est presque une méthode d’approche du livre
des Proverbes que nous offre ici I’A. Le travail exégétique y remplit pleinement le role
pédagogique auquel nul exégéte ne devrait renoncer: aider I’intelligence du texte,
rendre compte de 'univers de pensée inscrit dans la matérialité de la lettre. La premiére
partic de ’ouvrage présente bri¢vement les «courants de sagesse» (p. 13-57). L’A.
resitue la sagesse israélite dans le contexte des sagesses égyptiennes, mésopotamiennes
et de Syrie. Tres vite, il aborde cet univers de scribes, dont des écoles devaient exister
en Israél dés I’époque de Salomon. L’approche devient ensuite plus théologique qu’his-
torique, et la singularité du livre des Proverbes est mise en évidence, qu’il s’agisse des
«grands absents théologiques» (le salut, I’histoire sainte, la Parole de Dieu) ou des
«mots piégés» (la Tora, le péché). La seconde partie est consacrée a ’étude de la
théologie du livre des Proverbes. Et ce que s’attache a montrer I’A., ce qu’il montre
fort bien, c’est ce parti pris d’ouverture, cet «humanisme international» qui caractérise
les milieux sapientiaux. On notera que cette seconde partie s’ouvre et se ferme sur le
méme constat de ’'emploi réitéré du nom propre de YHWH dans le livre des Proverbes.
Une belle inclusion, en laquelle I'A. résume sa thése: «S’il est vrai qu’il y a des fossés
entre les grandes vérités propres aux religions révélées et les autres, il y a aussi des
vérités plus humbles, communes i «tous» les hommes, que les croyants d’aujourd’hui
ne doivent pas mépriser, puisque le Seigneur les a acceptées. L’humanisme



BIBLIOGRAPHIE 413

international des gens généreux a regu son «nihil obstat» dans le livre des Proverbes,
ou YHWH a sa place, méme si cela continue a faire grincer les dents des Jonas
contemporains» (p. 150). Ce qui intéresse I’A., c’est I'existence, a cété des théologies
de la révélation, de cet «humanisme», en lequel YHWH préfére se taire, laissant la
parole a sa «fille», la Sagesse. Un tel a cdté n’est-il pas le meilleur moyen d’éviter
une transformation de la «révélation» en idole ? Car les Proverbes, I’A. le montre fort
bien, empécheront toujours le nivellement des Ecritures, leur transformation en sim-
ple discours. Ils resteront un tiers, mais un tiers non exclu. Et c’est cela qui intéresse
PA. Il 'y va de ce que I'on appelle d’un mot un peu galvaudé: la «tolérance». De
ce mot, I’A. donne cette définition si juste et si fine: «Dans la Bible, le livre des
Proverbes affirme clairement le principe de tolérance, c’est-a-dire la possibilité
d’exprimer c6te a cote deux opinions différentes» (p. 9). A coté des grandes affir-
mations théologiques, 11 y a place, dans la Bible, pour ce qui pourrait bien €tre une
théologie de I'a céré. Et si celle-ci prend la forme d’une anthropologie, ¢’est peut-
¢tre que notre humanitude pourrait étre un lieu d’ou repenser l'ensemble de la
théologie. Cela, I'A. I’induit, sans cependant en faire son projet immédiat. Ce pourrait
étre ’essentiel, ce a quoi ce livre pourrait nous aider.

PIERRE-Y VES RUFF

JEAN BURNIER-GENTON, Le réve subversif d'un sage. Daniel 7 (Le Monde de
la Bible — 27), Genéve, Labor et Fides, 1993, 354 p.

Le «Fils de I'homme» ne nous laisse pas tranquilles. Nombreuses sont les tentatives
effectuées pour percer son secret, mais I’expérience montre qu’il faut toujours recom-
mencer. Jean Burnier-Genton a d’abord analysé l'utilisation de cette expression dans
le livre d’Ezéchiel (Ezéchiel fils d’ homme, Genéve, 1983), pour continuer maintenant
avec une seconde étude qui s’approche de «Celui qui vient comme un fils d’homme»
(Daniel 7,13). L’A. n’y trouve pas une figure individuelle (comme c’est le cas dans
les «Paraboles» du livre d’Hénoch, le 4¢livre d’Esdras et le Nouveau Testament), mais
une représentation symbolique qui, par contraste avec celle des quatre grandes bétes,
annonce la réalisation de I"'humanité véritable telle qu’elle est voulue par le Créateur
(Gen 1,26-28) et personnalisée, selon 1'auteur du livre de Daniel, par la seule commu-
nauté des «saints» (Daniel 7,27; cf. Ex 19,4-6). Si cette compréhension collective n’est
pas nouvelle (cf., p. ex., S. Mowinckel, 1951), I’A. a pourtant le mérite de la développer
d’une maniére soigneuse, cohérente et authentique. Tout son ouvrage se veut un
«accompagnement» pour la lecture du livre de Daniel (p. 7), et I'A. s’efforce d’y ouvrir
un accés méme a ceux qui ne sont pas familiers des langues originales de ce livre
biblique. Le présent ouvrage est un complément trés appréciable et éclairant a la bréve
présentation du livre de Daniel dans la TOB (édition intégrale, 1988, p. 1695-1743;
cf. surtout p. 1723 notes et p. 1725 note u); il montre bien la complexité¢ de la
préhistoire du titre messianique. Il reste maintenant 4 tracer le chemin qui méne de
Daniel au Nouveau Testament.

MARTIN ROSE

BERNARD RENAUD, La théophanie du Sinai Ex 19-24. Exégése et théologie
(Cahier de la Revue biblique — 30), Paris, Gabalda, 1991, 219 p.

Cet ouvrage présente une analyse de la formation littéraire d’Ex 19-24, puis une
€tude de la théologie des diverses strates. L'A. en distingue cing: quelques retouches



414 BIBLIOGRAPHIE

sacerdotales, dues a Pg et au rédacteur du Pentateuque, deux rédactions deuté-
ronomistes (dtr), qui constituent le récit dans sa configuration actuelle, et des sources
anciennes, reconstituables seulement en Ex 19-20. Le Décalogue et le Code de
I’alliance ne sont pas analysés en entier. Une forme bréve du premier pourrait avoir
appartenu aux sources primitives et le second aurait été¢ ajouté par la seconde rédac-
tion dtr. Les sources insistent sur la théophanie et la crainte de Dieu, les rédactions
dtr sur I'alliance entre Yahvé et son peuple et P sur la grace et la sainteté¢ du Dieu
de I’alliance et de la loi.

Guy LASSERRE

PauL HorrmanN, Tradition und Situation. Studien zur Jesusiiberlieferung in der
Logienquelle und den synoptischen Evangelien  (Neutestamentliche
Abhandlungen. Neue Folge — 28), Miinster, Aschendorff, 1995, 390 p.

L’ouvrage est la compilation de douze articles parus dans diverses publications,
le premier en 1973 (!), puis entre 1984 et 1994. Ils sont ordonnés en trois parties: la
premiére porte sur les ftraditions Q et leur réception dans les synoptiques (ch. 1-6);
la seconde s’intéresse au théme du fils de I’homme (ch. 7-9); la troisiéme aux traditions
pascales (ch. 10-12).

NicoLas COCHAND

CHRISTIAN GRAPPE, Images de Pierre aux deux premiers siécles (Etudes d’his-
toire et de philosophie religieuses — 75), Paris, P.U.F., 1995, 349 p.

Version adaptée d’une thése d’habilitation soutenue a Strasbourg en 1992,
'ouvrage se veut la poursuite de D’un Temple a ['autre (méme éditeur, méme
collection — 71, 1992), consacré a I’Eglise primitive et a Pierre. Le présent travail
s’attache non plus a la personne historique, mais aux trajectoires variées des images
de I'apétre durant les deux premiers siécles, telles que les sources 'attestent. La
démarche s’annonce diachronique, étudiant I’évolution de thémes contrastés au cours
des cinq phases que sont le cercle des disciples, le temps de la fraternité, les phases
apostolique et sub-apostolique, ainsi que le second siécle. .”A. met en perspectives
divers champs dans lesquels la figure de Pierre apparait de plus en plus incontour-
nable. Neuf chapitres passent tour 4 tour, par contrastes, du disciple au continuateur
des ceuvres du Maitre, du témoin timoré au martyr, du pécheur repentant au défenseur
de la pénitence, du pécheur d’hommes au pasteur, du porte-parole a 1’écrivain, du
bénéficiaire de révélations au garant d’une tradition, de la foi imparfaite a la défense
contre I’hérésie, du fondement au fondateur, et enfin, du premier disciple a la réfé-
rence obligée. Sept excursus traitent en outre de thémes connexes faisant également
appel a cette figure (I'ascése, I'argent, la Loi, les femmes, les origines sociales de
I’apdtre, la liturgie et les interprétations de son nom). L’image de I’ap6tre est ainsi
un reflet particuli¢rement riche de I'évolution controversée des communautés chré-
tiennes durant les deux premiers siécles. Au terme de son parcours, I’A. conclut en
relevant un certain nombre de raisons qui ont fait de la figure de Pierre une référence
centrale des communautés chrétiennes, toutes tendances confondues. Bibliographie
et index completent le tout.

NicoLas COCHAND



BIBLIOGRAPHIE 415

DANIEL MARGUERAT, Le jugement dans I'Evangile de Matthieu, 2¢ édition
augmentée (Le Monde de la Bible — 6), Genéve, Labor et Fides, 1995,
624 p.

L’ouvrage reprend sans changement le contenu de I'édition de 1981, qui représente
la thése de doctorat de I'A., augmenté d’un chapitre conclusif et d’'un complément
bibliographique sur les parutions récentes. Dans une synthése rapide ct de qualité, I'A.
souligne les conditions d’émergence de la symbolique apocalyptique et les fonctions
qu’elle remplit pour la communauté. Si cette derniére revét le statut sociologique de secte,
la théologie matthéenne ne relaie pas ce fait, s’effor¢ant au contraire au décloisonnement
du judéo-christianisme, en direction des pagano-chrétiens. La reprise de 'Evangile par
la «Grande Eglise», puis sa canonisation, couperont la polémique matthéenne anti-juive
de son contexte d’origine interne au judaisme, avec les conséquences que 1'on sait.

Nicoras COCHAND

Virrorio Fusco, Poverta e sequela. La pericope sinottica della chiamata
del ricco: Mc 10,17-31 parr. (Studi biblici — 94), Brescia, Paideia, 1991,
147 p.

Mc 10,17-31 est un texte trés difficile et Fusco commence en mentionnant les
différentes interprétations: une interprétation littérale dans la direction d’un rigorisme
eschatologique et ascétique, ou bien éthique et social; une interprétation éthique et
sociale qui ne nait pas du rigorisme (elle est représentée par les Alexandrins Clément
et Origéne et insiste sur une attitude intérieure de détachement par rapport aux richesses
et d’aide concrete aux indigents);une interprétation (contestée par Luther) qui voit dans
le texte I'exigence d’une vocation particuliére; enfin I'interprétation christologique
(I'évangile comme dépassement de la loi) ou sotériologique (au centre il y aurait la
question de la possibilité ou de I'impossibilité) — pour les hommes — du salut, et non
des richesses). Aprés cette partie historique, Fusco examine directement le texte de
Marc, ensuite, plus brievement ceux de Mt et de Lc. L’analyse est trés attentive a la
délimitation du contexte, au texte et a sa structure interne, aux scenes qui le composent,
au lexique, a la collocation des mots dans la phrase et au contexte immédiat des
différentes phrases. Enfin, un dernier chapitre nous livre une hypothése de reconstruc-
tion de la tradition antérieure & Mc. Fusco est trés sensible a des «indizi di connessione
artificiosa» (p. 116) du texte, surtout au changement des centres d’intérét; en effet, le
fil conducteur est celui des richesses; mais en Mc 10,17-22, elles empéchent de suivre
Jésus, tandis qu’en 10,23-27, elles sont un obstacle au salut. Enfin, en 10,28-31, il s’agit
4 nouveau de suivre Jésus, mais cette fois I'obstacle n’est plus représenté par les
richesses, mais par les liens familiaux. Ces faits et d’autres encore poussent Fusco d
supposer trois noyaux fondamentaux: a) Un épisode concret, historique (non une scéne
idéale), d’un homme qui refusa ’appel que Jésus lui avait adressé, aprés un dialogue
sur la vie éternelle et sur les commandements. b) Une affirmation sur la difficulté (pour
les riches) d’entrer dans le royaume; cette conviction est exprimée soit directement en
23b, soit grice a I'image du chameau; il s’agit d’affirmations forgées par la commu-
nauté postpascale face a la surdité des riches et dans la ligne de I’enseignement de Jésus
sur le danger des richesses. ¢) La promesse, pour ceux qui ont coupé les liens familiaux,
de les retrouver dans la communauté ecclésiale; cette promesse nait elle aussi' de
I'expérience postpascale des missionnaires, mais elle se situe dans la ligne de certaines
intuitions de Jésus. Dans une phase suivante, I'épisode et I'affirmation auraient éte llf":S,
le premier comme illustration de la seconde. Enfin, le texte aurait connu un élarglg—
sement ultérieur grice a I'adjonction de la promesse. Ce dernier €largissement pourrait
étre attribué a la communauté hellénistique ou @ Mc lui-méme, tandis que la mise en



416 BIBLIOGRAPHIE

relation de 1’épisode et de I’affirmation concernant les richesses comme obstacle devrait
étre due a une communauté judéo-chrétienne palestinienne trés soucieuse du partage
des biens (cf. Ac 2-5). En conclusion: un auteur bien a [’aise avec la littérature
exégétique contemporaine nous donne, dans un petit livre, I'idée de la complexité d’un
texte s1 «simple» (a premiere vue) que Mc 10.

RENZO PETRAGLIO

BERNADETTE NEIPP, Marie-Madeleine femme et apotre: la curieuse histoire
d'un malentendu. Aubonne, Moulin, 1991, 86 p.

A l'origine de I'Eglise chrétienne se trouvent plusieurs figures féminines présentées
par le Nouveau Testament. L’ A. en offre un tableau choisi et commenté. Voici Anne,
Marthe et Marie, Lydie et Phoebé. Et surtout, figure lumineuse, voici Marie de Magdala,
disciple et premier témoin du Ressuscité, femme et apbtre. Que dit d’elle le Nouveau
Testament? Quelle importance a-t-elle selon les textes apocryphes? Quelle place a-
t-elle occupée dans la piété médiévale? L’exposé est bref, il retient |'essentiel. L’exé-
gése s’attache particulierement aux récits néotestamentaires de la Passion et de Paques.
Voila un texte bien venu qui offre un jalon a la recherche théologique féminine.

MARIE-CLAUDE BOREL CHARPILLOZ

Mavrcowm Lowe (ed.), The New Testament and Christian-Jewish Dialogue.
Studies in Honor of David Flusser, Jérusalem, Ecumenical Theological
Research Fraternity, 1990, 317 p.

Dix-sept ami(e)s et collaborateurs/collaboratrices du septuagénaire I’honorent pour
son engagement dans le dialogue scientifique et non missionnaire entre juifs et chré-
tiens. Les matiéres sont tirées, pour la plupart, des Evangiles (avec une distance sensible
a I’égard de I'hypothese des deux sources) et du judaisme rabbinique. Les principaux
textes traités sont Mt 12, 11; 20, 1-16; 23; Mc 2, 23-28 par.; 8, 34 par,; Jn 1, 1-18.
— Un seul article traite un sujet paulinien: Ch. Brown, «The Peace-Offerings and
Pauline Soteriology». — O. SKARSAUNE résume ses recherches sur la connaissance des
Ecritures juives chez les chrétiens du II° siécle: les premiers pagano-chrétiens, tel Justin,
dépendaient des collections de testimonia. — Autres sujets traités: la Galilée au I* siécle
(important article de Sh. Sarrar), les disciples de Jésus et les disciples des sages juifs,
["herméneutique du peshat et du derash, la date de I'introduction du Targoum dans la
liturgie de la synagogue, les inscriptions concernant les pros€lytes et les «craignant
Dieu» (avec les textes originaux), Métatron/Enoch/Adam Qadmon, les prises de po-
sition de Thomas d’Aquin a I’égard du judaisme ainsi que celles des Eglises récentes,
surtout en Allemagne. Une bibliographie du jubilaire (p. 293-305) accompagne ce
témoignage de reconnaissance et d’admiration.

FOLKER SIEGERT

MaurIiCe CARREZ, Dictionnaire de culture biblique, Paris, Desclée de Brouwer,
1993, 366 p.

C’est un intéressant ouvrage que vient de nous livrer Maurice Carrez, avec ce
dictionnaire qui pourrait répondre aux questions que nombre d’entre nous se posent,
que ce soit a propos des noms de lieux ou de personnes qui apparaissent dans la Bible,



BIBLIOGRAPHIE 417

ou encore de ces termes parfois barbares dont les théologiens usent souvent, au grand
désarroi de leur public laic. Ce dictionnaire pourrait aussi faire la joie de ceux qui aiment
repérer, dans un €crit, les différents moments de la rédaction. En un premier temps,
Claude Wiéner (dont le nom ne figure pas sur la couverture) a rédigé un nombre
important de notes, la plupart relatives aux noms propres de I’Ancien Testament;
Maurice Carrez, de son coté, s’est occupé du Nouveau. Ce dernier a ensuite revu et
corrigé I’ensemble. Si ’on se donne la peine de lire patiemment le volume, on verra
que nombre de notes présentent une rigueur et une clarté remarquables. On en apprend
beaucoup sur ces personnages dont le nom nous est (encore un peu) familier : Coré,
Cyrus, Xerxes, etc., ou encore sur ces lieux dont nous avons conservé la mémoire
comme €tant ceux ou se déroula ce que I'on appelle I'histoire sainte. Au-dela de ces
quelque 1200 noms, d’autres passages sont relatifs aux idées. Le probléme est alors
que I’on passe, insensiblement, de I’exposition a la dogmatique. Ainsi, au mot Trinité,
on pourra lire ceci: «En dépit de 1'absence du mot dans le Nouveau Testament, il est
souhaitable que la réalité des trois personnes divines soit relevée avant la formulation
succincte de son expression dogmatique» (p. 283). Souhaitable, peut-étre... Mais pour-
quoi? Par qui? Ces questions restent sans réponse. Dictionnaire ou trait€ de dogmatique,
il aurait fallu choisir. Un autre exemple d’exposition orientée pourrait étre donné avec
la présentation des différentes traductions de la Bible. Plus d’une-demi page est attri-
buée a la TOB. Simultanément, la traduction Dhormes — la meilleure selon nous — est
reléguée dans les «autres traductions» de la Bible, comme la version Segond, a laquelle
"auteur n’accorde que deux lignes... Le mélange des genres est ainsi le grand défaut
de ce volume. Wiéner, sans doute, ne l'aurait pas souhaité. Cependant, les tables
chronologiques et synoptiques, les cartes multiples en font un livre utile. Que penser,
pour finir, de ce dictionnaire ? Qu’il pourra autant aider celui qui veut approcher la Bible
qu’induire au lecteur des idées précongues. C’est souvent le cas, avec la théologie. Plus
encore ici. A consommer, donc, avec modération.

PiErrRE-Y VES RUFF

MauriCE COCAGNAC, Les symboles bibliques. Lexique théologique, Paris, Cerf,
1993, 454 p.

C’est un étonnant travail que nous livre ici Maurice Cocagnac, sous un titre qui
en dit déja long sur I'entreprise: Les symboles bibliques. Lexique théologique. Les
symboles bibliques. On aurait pu croire — ¢’est d’ailleurs ce que suggére D. Barthélémy
en une bréve préface (p. 5-6) — que le terme «symbole» désignerait ici ces inimaginables
images qui, dans 1I’Apocalypse de Jean, textualisent un univers pictural, dont toute
représentation visuelle, au demeurant impossible, transgresserait I'interdit pesant sur
I'image. Mais le symbole n’est pas ici, pas seulement du moins, quelque élément préleve
sur une fresque indessinée. Le symbole, affirme Cocagnac citant Ricceur, «donne }i
penser». Qu’est-ce qu'un symbole? La question n’est pas posée. Toute réponse serait
peut-étre métaphysique. Et, nous dit Cocagnac, «cet ouvrage ne reléve pas djune
philosophie particuliére et ne propose pas davantage une méthode pédagogique dete{—
minée. 11 s’efforce de regrouper les principaux symboles pour leur permettre de s’¢clai-
rer mutuellement par affinité ou par contraste» (p. 7). C’est déja, on Iaura compris,
le parti pris d'une certaine approche du symbole, comme un choix pédagogique net-
tement déterminé, et du reste fort opératoire. Si 1'on devait caractériser cette philoso-
phie, si I’on devait tenter de trouver les «antécédents» de cette méthode pédagogique,
nul doute qu’il faudrait se tourner du coté de quelque lectio médiévale, ou encore
chercher en direction des Péres grecs. Le texte cité jouxte d’autres textes, la relecture
minuticuse et les rapprochements intertextuels fournissent I'éclairage d’un incessant jeu



418 BIBLIOGRAPHIE

de renvois. Il y a des principes remontant a Origéne dans la lecture de Cocagnac. De
tout cela ressort une approche «canonique», fort rigoureuse au demeurant. Et une
«définition» que I'on pourrait risquer du symbole: est symbole ce qui, en un texte, fait
symbole, ce qui fonctionne comme tel. Par exemple: le feu et I’eau, thémes des
chapitres 2 et 3, mais encore «I’amour de Dieu pour son peuple» (ch. 11) ou «le travail
des hommes» (ch. 13). Ce qui fait I'intérét de ’ouvrage, c’est que tout fait I’objet d’une
exposition, ou le commentaire ne se risque jamais loin du texte biblique, ne fait qu’en
suivre les contours. Un index analytique des plus minutieux guidera utilement le lecteur,
sans que jamais |’exposition ne soit confuse, ou par trop technique, ou séche. D’aucuns
regretteront peut-étre que ce ne soit pas 1a un véritable dictionnaire, destiné a un public
de professionnels du Livre. Il y va d'une lecture confessante, d'une méditation
appropriante du texte biblique. Mais un lexique de ce genre sera des plus utiles a toutes
celles et tous ceux — ils sont nombreux — qui éprouvent du mal a aborder 1'immensité
et la complexité du texte biblique. En cela, ce «lexique» a pleinement place dans la
bibliothéque de tous ceux qui cherchent a trouver ou fournir des voies d’acces a ces
Ecritures, devenues si opaques pour tant de nos contemporains.

PierrE-YVES RUFF

Conformément aux régles de droit, le comité de rédaction de la Revue de
théologie et de philosophie accorde a M. Fabrizio Frigerio le droit de répondre
au communiqué publié dans le N° 1995/111.

Droit de réponse

La Revue de théologie et de philosophie a publié, dans le vol. 127, 1995/

IT (p. 204), ma recension du livre de Jean-Frangois MAYER, Les nouvelles voies

spirituelles. Elle a fait ensuite paraitre dans le numéro suivant (vol. 127, 1995/

I11, p. 316) un communiqué par lequel la rédaction a pris ses distances de cette

recension et a regretté sa parution dans la Revue, au motif que ma recension

comporterait «des allusions déplacées au passé de ['auteur et a ses engagements
professionnels actuels» et que «par des amalgames et sans se fonder sur une
information sérieuse», elle laisserait entendre «que des institutions nourrissent

I’intention de porter atteinte aux libertés individuelles».

Je considére que ces griefs me touchent dans ma personnalité, aussi bien
sur le plan professionnel que sur le plan de mon éthique.
Jentends donc rétablir les faits comme suit:

1. Avant sa parution, ma recension avait ¢té lue et approuvée par le comité
de rédaction, qui n’a pas jugé nécessaire de me demander de la revoir ou
de la modifier.

2. Toute recension doit comporter une présentation de I’auteur, qui ne saurait
étre distingué de son ceuvre. Il était donc justifié de rappeler le passé de
M. Mayer et ses engagements présents, aprés avoir vérifié I’exactitude des
faits cités.

3. C’est le droit légitime du critique de s’interroger sur la pertinence et le sens
de la publication d’un ouvrage, le lecteur étant bien str libre d’apporter
sa propre réponse aux questions posées.

FABRIZIO FRIGERIO




	Bibliographie

