Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 4

Artikel: Etudes critiques : du mal, du pardon et de Dieu
Autor: Jacques, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 369-376

DU MAL, DU PARDON ET DE DIEU

ROBERT JACQUES

Résumé

Dans un premier temps, cette étude présente le parcours de L. Basset dans
son volumineux ouvrage Le pardon originel! ; ce parcours inclut la décons-
fruction des articulations traditionnelles entre mal et pardon et leur refor-
mulation dans une attention a I’expérience subjective des étres souffrants.
Dans un second temps, certaines questions concernant les options méthodo-
logiques et théologiques de I'A. seront formulées.

«Comprendre le mal dans sa totalité», relever le défi qu’est le mal pour
la pensée, tel est ’enjeu du Pardon originel. Parce que la plupart des philo-
sophes et des théologiens n’ont réfléchi sur le mal qu’en le réduisant a la faute,
Lytta Basset nous propose de le penser a partir du mal subi. Contre I’ambition
d’une adéquation parfaite de la réflexion et du mal, elle opte pour la fidélité
au t€moignage de ’expérience du mal pati; aussi porte-t-elle toute son atten-
tion vers les subjectivités engagées dans la communication de cette expérience,
espérant démanteler ainsi la prétention a une connaissance objective et défi-
nitive de ce que sont le bien et le mal. Elle abandonne donc la question de
Uorigine du mal (d’ou vient-il?) pour s’attacher a la fonction du mal subi
révélée dans ’expérience subjective (cf. p. 42). L. Basset escompte éviter les
impasses d’une réflexion centrée sur le mal commis et dégager la voie vers
le pardon en tant qu’expérience de relation en laquelle le mal sera compris
«au sein d’une totalité on il s’inscrit» (p. 14). L’ouvrage déploie cette double
interrogation du mal et du pardon en cing sections, chacune comportant deux
chapitres: le premier présente ’exégése d’un texte biblique que le second
prolonge par une réflexion théologique. Notre présentation €pousera cette
architecture en exposant briévement ces cinq parties; nous esquisserons en-
suite quelques questions et critiques, & nos yeux, essentielles a une juste mise
en perspective d’une telle interrogation dans une réflexion théologique chreé-
tienne.

! Lytta BASSET, Le pardon originel. De I'abime du mal au pouvoir de pardonner
(Lieux théologiques n° 24), Genéve, Labor et Fides, 1994, 500 p.



370 ROBERT JACQUES

I. Présentation de IPouvrage
1. Le mal subi au fondement de [’existence

C’est par une exégese de Job 3 que L. Basset amorce sa réflexion sur le
mal. Job est tenu pour un témoin vrai d’'un mal en exces, c’est-a-dire une
subjectivité communiquant son expérience de la souffrance (cf. p. 52). Dans
le monologue de Job 3, L. Basset distingue deux parties: la premiére décrit,
a ses yeux, le mécanisme d’auto-destruction ou d’identification au mal auquel
conduit I'expérience douloureuse. Par ce mécanisme, Job tente d’échapper a
une souffrance insupportable, toujours en exceés par rapport a quelque mal
commis. La méditation de ce mal démesuré conduit L. Basset a formuler un
premier élément de sa thése sur I’expérience du mal: le mal subi est un mal
originel ni€, occulté, précédant sans cesse le mal commis, celui-ci €tant la
reproduction de celui-la; I’étre humain expérimente ce mal originel dans et
des la naissance. La seconde partie du monologue traduit le tourment de Job
devant cette antériorité du mal. Celle-ci suggere une puissance ambivalente
au sein de la création qui annonce un deuxieéme élément de la thése mise en
ceuvre dans Le pardon originel: le mal est toujours déja la, deés son origine
contenu en Dieu. Cette thése a double volet vise a la déconstruction de la
culpabilité en tant qu’explication rationnelle du mal: dire que le mal est
originel (c’est-a-dire antécédent au mal commis) et indissociable du mystére
de Dieu, c’est le dire hors de ma responsabilité. Le second chapitre tire deux
conséquences de cette thése: premiérement, la reconnaissance d’un mal déja
la exige le renoncement au fantasme de la création bonne et a la doctrine du
péché originel; deuxiémement, cette reconnaissance implique que le mal
souffert est au «fondement méme de I’existence» (p. 86)°.

2. Les impasses de la culpabilité

C’est par un long commentaire de Job 10 que L. Basset poursuit sa
déconstruction de la culpabilité. Celle-ci, liée a un mal originel, n’est d’aucun
secours devant le mal subi. Elle prend, au sein de la doctrine de la rétribution,
diverses figures: ou 1’auto-justification qui invoque une innocence originaire,

2 Ce fantasme de la création bonne qui sera approfondi dans la troisiéme partie
de 'ouvrage est issu, selon L. Basset, de I'idéalisation de la bonne origine, de la «bonne
maman» ; il est la traduction de I'incapacité chez I'enfant d’avouer «un mal a la racine
de son étre» (p. 115), une blessure liée a sa propre naissance ; ¢’est en liant I’évocation
de la naissance en Job 3,3 et des éléments de psychanalyse empruntés a Anne Miller
que I’A. formule cette hypothése (cf. p. 97-100): la naissance est un ftraumatisme
(p. 109) refoulé par le sujet; ce refoulement conduit a la prétention d’une connaissance
du bien et du mal et 4 la volonté de maitriser celui-ci dans le concept du péché originel.



DU MAL, DU PARDON ET DE DIEU 371

ou l'auto-accusation par laquelle le sujet souffrant se prétend accusé par Dieu
(ct. p. 138). Dans I'une et I’autre forme, la culpabilité rompt la relation avec
Dieu, enfermant celui-ci dans la responsabilit¢ du mal ou de I’accusation.
L’€tre humain se trouve ainsi confronté a I’hypothése du Dieu méchant. Cette
hypothése conduit, aux yeux de L. Basset, a la prise au sérieux «d’un Dieu
qui aurait partie li€e avec le mal» (p. 143). Cette affirmation est de taille et
ce n’est pas sans une certaine ambiguité que I’A. la formule: Dieu est a la
fois «maitre du mal et de la culpabilité» (p. 148) et affecté par le mal (cf.
p. 175)%. Le chapitre 4 alliant exégése biblique et lecture psychanalytique
développe, sous le titre Résonances de Job 10, une analyse de la fonction de
la culpabilité. Issue du mal subi dés la naissance, la culpabilité est la prise sur
so1 de ce mal pour ne pas mettre en cause autrui et risquer ainsi de perdre son
amour. Cette culpabilité est originelle: elle est I’intériorisation d’une blessure
originelle liée a I’échec a faire le bonheur de ses parents (cf. p. 167). Au
fondement de l’existence, il n’y a donc pas une «innocence originaire»
(Riceeur), mais un mal initial que la culpabilité «ré-active» en retournant contre
soi le mal subi. En se tenant pour coupable, le sujet est prisonnier de lui-méme
etexclut ainsi Dieu; la culpabilité est alors paradoxalement péché, rupture avec
Dieu puisque 1'étre humain se prive de cet «Autre sur qui s’appuyer pour faire
face au mal» (p. 181). Elle interdit la manifestation de la liberté¢ de Dieu; la
doctrine de la rétribution avec ses catégories de récompense et de punition est
tentative de contrdle exercé sur celui-ci. Quelle est cette liberté divine selon
L. Basset? Est-elle ce dont témoigne le passage suivant: «L’étre créé, voulu
de Dieu, est innocent du mal qu’il endure ; parler d’innocence infinie signifie
ici que le mystére du mal est en Dieu.» (p. 186)?

3. Le fantasme de la connaissance du bien et du mal

La troisiéme partie, moment-charniére de I’ouvrage, inclut une exégese de
Genese 2-3 (ch. 5) et esquisse une relecture de la passion du Christ (ch. 6).
Le récit vétérotestamentaire est lu ici dans une perspective dite trans-histori-
que; L. Basset espére ainsi éviter les déformations imposées a ce texte par
les lectures traditionnelles juives et chrétiennes. Selon elle, le présupposé de
auteur de Genése 2-3 est celui d’'un monde ou le mal est déja la; ainsi le
terme jardin évoque davantage la protection au sein d’un monde marqué dé€ja
par le mal qu’une situation paradisiaque (cf. p. 204s). Ce mal est aussi signifie
dans le texte par la création blessante de la femme prise d’une céte de
I’homme, de la femme donnée comme secours a I’homme, de la prédominance

3 Entre la maitrise du mal et I’affectation par le mal, il y a, nous semble-t-il, une
différence majeure que I’A. n’explicitera jamais.



372 ROBERT JACQUES

de celui-ci sur celle-1a%, de la confusion entre I’arbre de la vie et I'arbre de
la connaissance du bien et du mal. «Le mal régne déja dans ce jardin» (p. 211).
Au sein de ce monde protégé ou vie et mal sont liés, la vocation des humains
est, selon la formule énigmatique de L. Basset, «de ‘servir’ I’adamah animée
du souffle inconnaissable de Dieu» (p. 233). La tentation présentée par le
serpent est alors la domination de cet inconnaissable (en lequel réside le
mystére du mal déja la) dans lé fantasme d’un savoir maitrisant le bien et le
mal: «quand la connaissance intégre le mal dans le monde qu’elle connait,
il n’y a plus lieu de désirer I'irruption d’un Autre qui seul pourrait prendre
en compte et en charge un mal en excés par rapport au monde» (p. 237). Ce
mal excessif est connu de Dieu seul; I’étre humain, dans la quéte d’un premier
coupable ou dans l'identification de Dieu au bien supréme, cherche a s’ap-
proprier ce savoir. L’étre humain est appelé a renoncer a ces efforts
d’objectivation et de maitrise du mal en €coutant le t€émoignage subjectif de
I’autre souffrant. La priére de Jésus sur la croix («Pére, pardonne-leur, car ils
ne savent pas ce qu'ils font», Lc 23,34) manifeste un tel renoncement: ici,
Jésus se tient dans le non-savoir du bien et du mal (cf. p. 265), laissant a Dieu
le sens ultime de ceux-ci®. Cette critique du «péché des origines», en tant que
volonté de connaitre le bien et le mal, est ici le prélude a une réinterprétation
radicale des figures du Serviteur souffrant et du Christ.

4. La solidarité dans le mal

Les interprétations traditionnelles proposées par le judaisme et par le
christianisme de ces deux figures souffrantes® sont écartées par L. Basset. Ces
lectures manifestent selon elle une résistance a la prise de conscience et a
’acceptation du mal subi. Le Serviteur d’Esaie 52-53 et le Crucifié de 1’évan-
gile lucanien témoignent avant tout d’une solidarité avec ceux qui les violen-
tent et les détruisent. Leur vocation est d’accepter leur moi souffrant et de
reconnaitre dans leurs persécuteurs une souffrance déja la. Cette reconnais-
sance du mal subi de I’autre conduit a refuser tout sens a leur souffrance dans
une perspective de rétribution ou de substitution: leur souffrance est solidarité
avec ceux qui leur font mal. L. Basset traduit Es 53, 9 ainsi: «Et il a établi

4 L. Basset parle ici d’un «sexisme intemporel» & 1’ceuvre & «1’insu de Iauteur lui-
méme» (p. 209 et 211), auteur qui pourtant aura €té le seul a comprendre «la coupure,
la déchirure, la brisure qui président a I’existence» (p. 234).

5 II nous semble ici que L. Basset tente de traduire le message de ces textes
bibliques en continuité avec le «par-dela le Bien et le Mal» de F. Nietzsche; par
exemple, a la page 263, «par-dela le bien et le mal Dieu veille sur un Sens qui demeure
hors d’atteinte de la connaissance».

6 C’est-a-dire I'interprétation messianique et la théorie de la souffrance substitu-
tive.



DU MAL, DU PARDON ET DE DIEU 373

son s€pulcre avec-les méchants et avec-les riches dans leur mort parce qu'’il
a fait non-violence et qu’(il y avait) non-fraude dans sa bouche»; le «sépulcre
avec» signifie a ses yeux cette solidarité avec les persécuteurs; ¢’est dans ce
méme «esprit» que Luc aurait écrit son évangile (cf. p. 339) ot le «compté
avec les criminels» exprimerait cette méme solidarité de Jésus. Celle-ci est
encore affirmée dans la demande de pardon adressée au Pére: le sens de cette
priere est: «Ne dissocie plus jamais le mal qu’ils m’ont fait du mal qu’ils
avaient subi auparavant» (p. 315). «La matrice commune de cette solidarité
est ['acceptation inconditionnelle de son propre moi souffrant» (p. 350). Cette
acceptation est tenue par L. Basset pour I'acte de foi fondamental «sans
laquelle aucune foi en Dieu n’est solide» (p. 313). Le Serviteur souffrant et
le Christ ont dés lors pour les lecteurs valeur d’exemples (cf. p. 317 et 355);
ils ne souffrent pas «par altruisme» mais agissent ainsi afin de «dépasser le
mal subi pour que chacun en fasse autant» (p. 309). Aussi est-ce |’acceptation
du mal subi par le croyant, a la maniére de Jésus, «qui seule donne & la mort
du Christ toute la valeur d’une offrande de vie» (p. 370). Jésus est ainsi le
témoin d’une vocation accessible a tout humain: prendre conscience de son
mal subi, reconnaitre aussi ce mal dans ceux qui I’accomplissent, refuser la
reproduction du mal: tel est le sens du pardon.

5. Le pouvoir de pardonner

C’est une lecture théologique plutét qu’historique que L. Basset propose
de Matthieu 18; par cette approche, elle veut faire concorder les séquences
de ce chapitre et les thémes développés au long de l'ouvrage. Les huit
péricopes de Mt 18 dessinent un cheminement personnel allant de I’ acceptation
du mal subi et de I'impuissance au pouvoir de pardonner. Les passages de
I’enfant placé au milieu des disciples, de I’'amputation demandée pour entrer
dans la vie, de la brebis égarée, convergent dans cette lecture vers 1’accueil
du moi souffrant’. Dans cette foulée, le pardon accordé vise avant tout &
réintégrer ’offensé dans la relation en favorisant chez I’offenseur la prise de
conscience de la blessure de I’autre et de sa propre blessure; le pardon rétablit
la relation dans la mesure ot il est la perception, par I’offensé, de la souffrance
de I’offenseur; celui-ci n’est pas responsable du mal commis puisqu’il ne fait
que reproduire un mal subi. C’est un renversement total de la compréhension
du pardon que propose ainsi L. Basset: tout le poids de la relation repose sur
I’offensé, Dieu se laissant rencontrer dans celui qui a fait mal®.

7 Dans Mt 18, 12-14, L. Basset interpréte la démarche du berger comme «recherche
de soi-méme» (p.405) et la brebis symbolise le «moi souffrant» (p. 407).

# L. Basset commente ainsi la parabole du débiteur impitoyable : «Il semble qu’en
I'offenseur, Dieu se ‘prosterne’ et ‘supplie’ cet humain qu’il a créé a son image, de
ne pas rendre le mal pour le mal et de lui ressembler jusqu’a exercer son pouvoir divin
de pardonner» (p. 435).



374 ROBERT JACQUES

L’€tre humain, engagé dans ’exercice du pardon, découvre au fondement
de son existence le pouvoir divin de pardonner dont il est a la fois bénéficiaire
et dépositaire (cf. p. 449 et 460). Paradoxalement, c’est en acceptant le mal
origine] au fondement de son existence qu’il découvre ce pardon originel (cf.
p. 451). Ce pardon divin n’est pas li€ a un repentir, il n’est pas davantage un
préalable nécessaire a la mise en ceuvre du pardon humain. Celui-ci manifeste
une liberté absolue que les disciples ont reconnue en Jésus (cf. p. 457-460)
et qui atteste, selon une formule énigmatique de L. Basset, notre étre-semblable
avec Dieu qui nous prodigue son pardon tout-inclusif®.

II. Questions et critiques

Dans le court espace dont nous disposons, nous ne pourrons qu’esquisser
quelques commentaires critiques. Le courage que demande I’exploration de
nouvelles avenues dans des questions aussi difficiles que celles du mal et du
pardon peut parfois devenir témérité. Le choix initial de se mettre a 1’écoute
de I’expression du mal subi est d’un intérét certain, essentiel méme; il peut
et doit permettre d’éviter le silence imposé aux victimes par mainte réflexion
philosophique et théologique sur le mal. Mais L. Basset réussit-elle pour autant
a faire entendre leurs voix 7 En soulignant fortement et presque unilatéralement
que tout offenseur est déja victime d’un mal antérieur, L. Basset n’interdit-
elle pas a I'offensé I’expression de sa propre souffrance et de I’injustice
éprouvée ?'° La parole donnée a 1’étre souffrant n’est-elle pas aussitot étouf-
fée? Cette premiére remarque globale traduit le malaise que nous avons
éprouvé au fil de notre lecture. D’autres éléments du parcours de I’A. renfor-
cent celui-ci.

Au plan méthodologique, le lecteur que nous sommes aurait eu besoin
d’étre renseigné deés I'introduction sur la démarche théologique utilisée. L ar-
ticulation des méthodes exégétiques et de la lecture psychanalytique n’est
jamais clairement présentée ou justifiée dans I'ouvrage. Il aurait été important
d’indiquer comment des expériences traumatisantes, sordides méme, telles la
violence faite aux enfants, peuvent devenir matériel d’argumentation théolo-
gique. Privé de ces indications, le lecteur en vient a soupconner derriére
I’expression «traumatisme de la naissance» une mythologie modeme se subs-
tituant au mythe antique.

? De méme que I’offensé, dans le pardon qu’il accorde, percoit la souffrance de
I’offenseur et reconnait ainsi en lui un étre-semblable, de méme Dieu, dans son pardon,
voit «en nous son semblable» (p. 467 et 473).

19 Tl est remarquable a cet égard que I’A. ignore totalement la question de la justice,

celle-ci suggérant probablement a ses yeux une volonté de connaitre le bien et le mal;
mais 1'idée d’un «mal antérieur» n’implique-t-elle pas déja cette connaissance ?



DU MAL, DU PARDON ET DE DIEU )

Une seconde difficulté de la lecture du Pardon originel réside dans 1'usage
de sources extra-canoniques: ainsi le Talmud, la Mishna, le Zohar, les textes
pré-socratiques ou des traductions ou fragments bibliques non retenus voisi-
nent les textes vétéro- et néotestamentaires et servent a les interpréter. La
fonction de ces recours n’est jamais précisée. L’interaction de ces diverses
sources offre une fécondité certaine pour I'intelligence des textes recus par les
communautés croyantes; mais leur utilisation ici par I’A. sert davantage son
propos que la compréhension de la tradition biblique. Faisant fléche de tout
bois, la démarche de ’ouvrage ne devient-elle pas incontestable puisqu’il est
possible de rapprocher, d’annexer n’importe quel texte?

La thése d’un mal «dont I’origine est en Dieu» impose un silence total a
la théologie paulinienne dans cet ouvrage. Est-il possible de faire I'économie,
dans une réflexion chrétienne sur le mal et le pardon, de la pensée de Paul?
Ne sommes-nous pas ici devant une ceuvre apparentée a la théologie libérale
du XIX¢ siecle tentant de libérer Jésus de Paul? Il en va de méme de toute
la tradition chrétienne que I'A. rejette globalement. II est certes impérieux de
mettre en question les doctrines du péché originel, de la souffrance substitutive,
de la rétribution, etc. Mais le défi de la théologie est de repenser ce que des
Paul, des Augustin, des Thomas et des Luther ont tenté de dire dans des
catégories aujourd’hui désuétes ou inutilisables. Tout en procédant & une
profonde critique de leurs discours, la théologie n’a peut-€tre pas épuisé leur
vouloir-dire, leur potentiel de sens.

La thése initiale d’un mal subi dés I’origine instaure une relation entre Dieu
et le mal dont la teneur n’est pas explicitée. Est-ce que Dieu est responsable
du mal? Le prend-il en charge? Le subit-il ? L’ambiguité au sujet de cette
relation demeure tout au long de I’ouvrage. Et ce mal originel prend méme
a I’occasion une tonalité presque gnostique et manichéenne; par exemple, il
est question de I’existence comme chute dans le multiple, celui-ci étant le
détachement «de soi des parties blessées par un mal que ['on a déja subi et
que I'on refuse, ce qui est le meilleur moyen de perdre son unité profonde»
(p. 171).

Dans les perspectives de 1’ A., Jésus devient un modéle a imiter. Cela rend-
il compte de la confession de foi affirmant que Jésus est le Christ? La réflexion
christologique n’est-elle pas I’effort constant de dire qu’en Jésus nous est fait
un don qui surpasse nos possibilités les plus propres tout en les accomplissant?
Enfin, L. Basset rappelle la thése qu’en Dieu seul réside la connaissance du
Bien et du Mal, thése assez classique qu’elle ne remet pas en question. Mais
cette thése n’est-elle pas elle-méme a interroger? La personne qui crie «J’ai
mal» n’ébauche-t-elle pas un savoir sur le mal et sur le bien que la réflexion
ne peut faire taire ? Cette thése réintroduit une objectivation du mal béillonnant
ceux et celles qui crient leur douleur insensée, 1'injustice de leur mal. La loi
de la rétribution est insoutenable, mais elle n’est pas détruite par le refus de
penser I'injustice en la projetant dans le mystére de Dieu. Une phénoménologie
de I’expérience du mal, a D'instar de celle qu'esquisse Ricceur dans Le mal.



376 ROBERT JACQUES

!, indique la voie d’une écoute

Un défi a la philosophie et a la théologie'
profonde du témoignage du mal subi.
Malgreé la sévérité de ces critiques, il faut souligner que Le pardon originel
témoigne avec force de 1’exigence actuelle d’'un questionnement de maintes
perspectives chrétiennes concernant le mal, la souffrance, le pardon. C’est avec
raison aussi que 1’A. s’engage dans une critique apre de la culpabilité souvent
néfaste générée par ces perspectives, critique dans laquelle 1’apport des scien-
ces humaines est nécessaire. La quéte de chemins nouveaux, menée par
L. Basset, en vue d’une compréhension libératrice de I’existence humaine

demande du courage. Mais le courage peut devenir parfois témérité...

I Genéve, Labor et Fides, 1986.



	Études critiques : du mal, du pardon et de Dieu

