Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 4

Artikel: Etudes critiques : de la possibilité d'une herméneutique philosophique
de la religion : a propos d'un ouvrage de Paul Ricceur

Autor: Schouwey, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 357-367

ETUDES CRITIQUES

DE LA POSSIBILITE D’UNE HERMENEUTIQUE
PHILOSOPHIQUE DE LA RELIGION

A propos d’un ouvrage de Paul Ricceur!

JACQUES SCHOUWEY

Résumé

Aprés avoir présenté la structure de I'ouvrage et signalé les principales
problématiques soulevées, cet article tente de montrer la place exceptionnelle
de la réflexion religieuse dans la pensée philosophique de Ricceur.

En marge de ses grands écrits philosophiques, Ricceur ne cesse de publier
des articles dans des revues. Ce sont ces derniers qui sont réunis sous le titre
de Lectures. Aprés Lectures 1. Autour du politique* et Lectures 2. La contrée
des Philosophes®, le troisiéme volume réunit des écrits échelonnés sur plus de
quarante ans et consacrés a l’approche philosophique de la religion, a la
possibilité d’un discours herméneutique sur la religion ainsi qu’a I’apport de
la tradition religicuse au questionnement philosophique.

Interrogeant continuellement les textes religieux, Ricceur a parfois été
accusé d’étre un «crypto-philosophe». (cf. p. 10) Souvent lue et reprise par
une intelligentsia chrétienne soucieuse de sécurité sur le double plan de la foi
et de la philosophie, I’ceuvre de Ricceur parait hors lieu, et sa compréhension
en a été desservie. Les articles du présent volume explicitent la place des
registres de pensée que 1’auteur n’a jamais voulu confondre. Aux frontiéres
de la philosophie : sous-titre évocateur qui démarque bien la philosophie de
son autre, la coupure du domaine du logos de celui de la foi, et pourtant leur
«juxtaposition conflictuelle». (p. 11)

' P. Ricaur, Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994,
? P. Ric®R, Lectures 1. Autour du politique, Paris, Seuil, 1991.
» B Ric@ur, Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris, Seuil, 1992,



[V}

58 JACQUES SCHOUWEY

1. Problématiques soulevées par ces études

Avec la finesse qui lui est coutumiére, Ricceur met son lecteur devant un
questionnement dense et inévitable. Nous distinguerons quatre grands thémes
qui dirigent notre lecture:

a. Pourquot le discours philosophique ne peut-il venir a bout de la question
de I'origine et de celle des fins ultimes? Autrement formulé: en quoi la
philosophie laisse-t-elle dans 1'indigence une pensée en quéte d’absolu?

b. Un discours philosophique sur Dieu est-il seulement possible ? Ou: pour-
quoi le philosophe se préoccupe-t-il de Dieu? Peut-il y avoir un discours
cohérent et philosophiquement fondé a propos de ce que la religion nomme
Dieu?

c. Les traditions religicuses peuvent-elles apporter quelque chose a la ré-
flexion philosophique? Les exégéses bibliques, talmudiques, coraniques,
ont-elles un sens pour le discours philosophique?

d. Le grand écueil qui guette toute pensée, philosophique ou religieuse, est
bien celui du mal. Comment aborder philosophiquement la question du
mal, sans tenir compte des traditions religieuses, et en méme temps com-
ment faire pour tenter une approche qui ne soit pas uniquement religieuse,
mais rationnelle? En parlant de défi que le mal constitue pour la philo-
sophie et la théologie, Ricceur indique une limite de notre capacité de
savoir, ainst que la nécessité pour la pensée de se confronter a cette
problématique.

Puisées dans une lecture érudite de la tradition philosophique occidentale
et de la tradition judéo-chrétienne, les démarches de Ricceur nous permettent
d’ouvrir des champs de réflexion et d’entrevoir le malaise du philosophe
occupé de ses sources, de ce qui est pré- (ou para-) philosophique, ainsi que
le mal-étre de 1’exégete cherchant a situer son discours et a le justifier comme
herméneutique philosophique.

2. La structure de I'ouvrage

A elle seule, I’analyse de la structure de I’ouvrage est révélatrice de la
problématique soulevée. Partant de 1’analyse des conceptions philosophiques de
la religion chez Kant et Hegel, I’auteur délimite ce qui est philosophie et ce qui
ne 'est pas. Il fait appel au témoignage de penseurs (Rosenzweig, Lévinas,
Nabert, Breton) pour qui la délimitation entre philosophie et religion fait ques-
tion. Les lectures proposées tentent de dégager une affinité entre le concept et
la foi, entre le logos et la représentation ou le témoignage. Simultanément, par
’ordre des articles, la pensée passe du monde de la philosophie a celui de la



DE LA POSSIBILITE D'UNE HERMENEUTIQUE PHILOSOPHIQUE... 359

conviction, de la foi; il y a comme un glissement du pole argumentatif vers le
pole de I’origine, du non-dicible ou du non simplement montrable.

Dans un deuxiéme temps, ce sont les «sources non philosophiques de la
philosophie» qui sont mises en évidence. Le prophétisme juif, le mysticisme
philosophique qui précéde le romantisme chez Pascal, Rousseau, Novalis, le
tragique chez les Grecs, le mal comme défi a la fois a la philosophie et a la
théologie sont les grands moments de cet itinéraire dans ce qui n’est pas encore
philosophie et qui pourtant est en attente de philosophie. En chemin se pose la
question de la possibilité d’une philosophie chrétienne, et méme s’affirme la
possibilité d’une philosophie protestante avec I’hommage rendu a Pierre Thévenaz.

La troisieme partie, I’apothéose, est constituée d’«Essais d’herméneutique
biblique». C’est le chemin de [’homme qui cherche a comprendre, qui cherche
a dire ce qui peut étre dit sur Dieu, a propos de Dieu. C’est aussi la voie de
la foi en quéte de certitude.

Nous pouvons donc constater que le chemin de pensée proposé nous méne
de la philosophie a son autre, de la spéculation philosophique a I’herméneu-
tique biblique et ainsi a une percée en amont du discours philosophique.

Nous nous proposons ici de retracer quelques grands moments des trois
€tapes et d’indiquer quelques questions.

3. «Philosophie et non-philosophie»

3.1. Philosophie et religion

La premiére partie nous montre qu’a l'intérieur méme du discours philo-
sophique, Ricceur décéle ce qui échappe a un traitement purement philosophi-
que, indiquant ainsi la nécessité d’une parole autre que celle du logos de la
tradition métaphysique occidentale. L’analyse des thémes de la représentation
et du concept, du mal, du témoignage autorise Ricceur a:

I. constater une affinité des discours philosophique et religieux.

2. affirmer leur claire distinction. Discours philosophique et religieux sont,
comme pour Heidegger, pensée et poésie: voisins et pourtant séparés par
un abime.

L’analyse de La Religion dans les limites de la raison de Kant conduit
Riceeur & affirmer la nécessité, pour la philosophie, d’une herméneutique de
la religion. C’est la question de 1’origine du mal, qui est en dehors du domaine
de la raison, qui exige cette herméneutique rendue possible grace a I’affinité
découverte entre les requétes de la philosophie et les contenus réinterprétés
de la foi & propos du mal. Une subtile lecture du texte de Kant permet a Ricceur
de déceler une «intelligence de 1’espérance réplique d’un genre unique a I’aveu
du mal radical.»



360 JACQUES SCHOUWEY

Cette réflexion semble hanter la pensée de Riceeur; elle revient, en effet,
au cours de la deuxiéme partie avec le texte «LLe mal: un défi a la philosophie
et a la théologie». Ici, Ricceur montre le mal comme probléme non simplement
réductible a la spéculation; «il exige la convergence entre la pensée, 1’action
(au sens moral et politique) et la transformation spirituelle de nos sentiments.»
(p. 229) Comme défi, le mal provoque a penser plus et autrement, a ne pas
s’enfermer dans les clichés ou idées recues: «avant d’accuser Dieu ou de
spéculer sur une origine démoniaque du mal en Dieu méme, agissons éthique-
ment et politiquement contre le mal.» (p. 230)

Avec cette réflexion sur le mal, nous sommes au ceeur de ['ouvrage et de
la pensée de Ricceur: aux frontiéres de la philosophie. Inexplicable, injusti-
fiable, inacceptable, le mal défie la raison, déstabilise la foi. La pensée du mal
marque les limites du savoir et exige un engagement plus qu’un savoir, un
savoir-faire qui est lutte quotidienne contre le mal. La question du mal est bien
I’embiiche de toute philosophie et de toute théologie; c¢’est bien I’écharde dans
la chair dont se plaignait Kierkegaard. Mais ce mal qui fait mal oblige a penser,
suscite un renouveau de la réflexion, ne peut laisser quiet, tant il est présent.

Dans la pensée religieuse de Hegel, Ricceur s’attache a désigner la place de
la «Vorstellung», faisant remarquer que si pour Kant la religion appartient a la
sphére pratique, pour Hegel «elle préfigure la spéculation plutét qu’elle ne
couronne la pratique.»(p. 243) En ce sens, «comprendre philosophiquement la
religion, c’est montrer jusqu’a quel point elle est déja spéculative tout en restant
figurative.» (p. 43) L herméneutique hégélienne de la religion consiste dans la
description du dynamisme interne des processus que sont les représentations
religieuses. Aux yeux de Ricceur, la position de Hegel est frappée d’ambiva-
lence: faut-il y voir une reconnaissance ou une dissolution de la spécificité du
discours religieux ? Une comparaison de la Phénoménologie de I’ Esprit et des
Lecons de Berlin laisse apparaitre d’une part une impatience de Hegel, d’autre
part une grande patience quant a I’impuissance de la représentation religieuse
a transgresser les frontiéres du mode figuratif. Cette situation autorise Ricceur
a déduire que: a) les modes de pensée figuratif et spéculatif ont des contenus
identiques; b) la pensée spéculative n’abolit pas la pensée imagée; c) le savoir
absolu peut s’interpréter comme «le processus grace auquel toutes les figures
et toutes les formes et tous les degrés deviennent des pensées. Le savoir absolu,
en conséquence, désigne le caractére pensable et pensé de la représentation.»
(p. 60) L’herméneutique du discours religieux selon Hegel est le processus
circulaire de I'immédiateté de la religion a la pensée conceptuelle en passant
par les symboles d’une communauté confessante.

3.2. Le témoignage au carrefour de la philosophie et de la religion

Particulierement intéressantes sont les études consacrées a Rosenzweig,
Lévinas et Nabert qui, toutes, parlent du témoignage comme acte philosophique.



DE LA POSSIBILITE D'UNE HERMENEUTIQUE PHILOSOPHIQUE... 361

L’¢tude consacrée a Franz Rosenzweig pose le probléme de la temporalité
en fonction de la Rédemption. Selon Ricceur, I'idée originale de Rosenzweig
est d’avoir suggéré que les deux maniéres d’éterniser I’expérience concréte —
a savoir la maniére juive figurée par la vie qui se perpétue de génération en
génération, et la maniére chrétienne figurée par la voie, par le devenir chrétien
— sont des approches incomplétes, concourant a viser la Vérité. Les deux
révelent cependant, dans leurs limites, «l’éternel avenir» qui ne peut qu’étre
au-dela de la métaphysique.

En qualifiant Emmanuel Lévinas de penseur du témoignage, Ricceur situe
cette pensée en opposition aux philosophies de la conscience et aux ontologies.
Dans Autrement qu’étre, la notion de témoignage échappe au champ de la
manifestation pour appartenir & ’ordre de 1’assignation. «L’oubli de 'autre
prend la place de ['oubli de I'étre, au point ot la désoccultation de I’étre
engendre 1’oubli de 'autre.» (p. 97)

L’approche des pensées de Rosenzweig et Lévinas explicite déja le projet
qu’a Ricceur de remonter aux sources de la philosophie, de ne pas laisser le
premier — ou le dernier — mot au discours philosophique.

C’est chez Jean Nabert que Ricceur détecte une pensée dont le témoignage
est le theme central. Ricceur énonce trois présupposés permettant d’entrer dans
une herméneutique du témoignage:

a. Seule une philosophie pour laquelle la question de I'absolu est une question
sensée peut orienter vers le témoignage.

b. Cette philosophie demande a joindre a I'idée de 1’absolu une expérience
de 1’absolu.

¢. Cette philosophie ne trouve ni dans I’exemple ni dans le symbole la densité
de cette expérience.

Une étude sémantique permet a Ricceur de nous proposer deux acceptions
du témoignage:

1. une acception quasi empirique : ’action de témoigner consiste a rapporter
ce qu’on a vu ou entendu, en vue d’un jugement. «Le témoignage est cela
sur quoi on s’appuie pour penser que ..., pour estimer que ..., bref pour
juger. Le témoignage veut justifie prouver le bien-fondé d’une assertion
qui, par-dela les faits, prétend atteindre son sens.» (p. 11)

2. une acception quasi juridique: c’est le cas du proceés qui suppose un
différend entre des parties en cause, une attestation visant une décision en
faveur de I'une des parties, et un témoignage servant de preuve qui vient
s’inscrire entre le différend et la décision de justice.

Mais au principe de ces formes de témoignage, Ricceur place le ttmoignage
véridique, qui suppose I’engagement personnel du témoin dont le modele par



362 JACQUES SCHOUWEY

excellence est le témoignage religieux. Cette acception fonde toutes les autres.
L Ancien Testament, Isaie en particulier, montre que le t¢émoignage proceéde
d’une initiative absolue quant a son origine et a son contenu: le témoignage,
en effet, n’appartient pas au témoin.

La conception prophétique du témoignage prépare le sens néotestamentaire
que 'auteur scrute chez Luc et Jean. Chez le premier, le témoignage reléve
essentiellement de la narration, alors que chez Jean, il est plutét du co6té de
la confession, de la manifestation elle-méme a qui il est rendu témoignage.
Mais tout théologique qu’il soit, «le témoignage-confession ne saurait se
détacher du t€moignage-narration sous peine de virer a la gnose.» (p. 125)

Une philosophie du témoignage ne peut étre qu’une herméneutique,
c’est-a-dire une philosophie de I'interprétation (cf. p. 129). Dés lors, qu’est-
ce qu’interpréter un témoignage? C’est la convergence de deux démarches:
d’abord I’acte de la conscience de soi sur elle-méme et ’acte de la compré-
hension historique sur les signes que 1’Absolu donne de lui-méme. Dans le
cas du divin, le t¢émoignage révele la finitude de la conscience a qui le savoir
absolu est refusé (p. 135). Ricceur peut alors affirmer que ’herméneutique
du témoignage est absolue-relative: «Absolue comme ’affirmation origi-
naire a la recherche d’un signe, absolue comme la manifestation dans le
signe. Relative comme la critériologie du divin pour la conscience philoso-
phique, relative comme le procés des idoles pour la conscience historique».
(p- 136).

4. «Les sources non philosophiques de la philosophie»
4.1. La littérature comme source de la philosophie

«Qui n’a pas d’abord de sources n’a pas ensuite d’autonomie.» (p. 154)
La recherche des sources de la philosophie doit permettre a celle-ci d’accéder
a son autonomie. Tentant de délimiter philosophie et non- philosophie, Ricceur
nous donne ce critére, fondé sur la lecture de Platon d’une part, et de Novalis
et Blake d’autre part: Platon est philosophe car la philosophie est chez lui
«l’intervalle critique entre deux immédiatetés, entre une naiveté primordiale
[...] et une intuition finale qui reste la limite de la pensée raisonnante» (p. 161-
162). Novalis et Blake ne sont pas philosophes parce que la doctrine n’est pas
pour eux «l’intervalle critique et méthodologique entre une vision initiale
muette et une vision finale instruite; la doctrine reste une zone de culture
anonyme que traverse leur vision singuliére pour se ‘charger’ de sens et de
parole.» (p. 162)

Au rang de ces non-philosophes, Riceeur classe les «visionnaires» Pascal
et Rousseau. «Génie juvénile» (p. 163.), «Pascal, c’est d’abord 1’adhérence
d’une écriture a la vivacité d’'une humeur qui est aussi la soudaineté d’une prise
intellectuelle». (p. 163) En raison de I'immédiateté de 1’énonciation signi-



DE LA POSSIBILITE D'UNE HERMENEUTIQUE PHILOSOPHIQUE... 363

fiante, Pascal se trouve au cceur de la philosophie moderne, tout en n’étant
pas philosophe.

Rousseau passe, lui, avant tout pour un auteur de romans, que ce soit le
roman de 1’éducation dans I’ Emile, le roman de [’histoire dans le Discours sur
Uinégalité ou le roman de la société dans le Contrat social. 1l a su débarrasser
la philosophie de sa «crofite de culture livresque»:

Du moins Rousseau a-t-il, a la faveur de son ressentiment contre les
philosophes — ressentiment nourri de paresse et d’impuissance logique —, réussi
a briser la croite de culture livresque en philosophie: comme Socrate et
Nietzsche! (p. 168)

4.2. Sources religieuses du discours philosophique

Le monde poétique et littéraire constitue ainsi une des importantes sources
de la pensée philosophique, en ce qu’il apporte les intuitions que la philosophie
devra conceptualiser. Mais un autre élément joue également un réle décisif
dans la constitution des sources de laphilosophie: la religion avec ses mythes
et traditions. A la lecture du livre de Neher sur Amos®, Ricceur se demande
si la philosophie eiit été possible sans I’appel d’un au-dela:

La Bible dit Dicu; la philosophie dit I'Etre. Pour la philosophie, Dieu n’est
qu’un existant, un étant, et la question reste encore de I'étre de cet étant; cette
question englobe la religion dans la philosophie. Mais y aurait-il eu philosophie
si I’étre n’avait toujours interpellé ’homme a travers la poésie fondamentale des
mythes et des religions, avant la prose philosophique? (p. 184)

Se pose alors la difficile question de la possibilit¢ d’une philosophie
religieuse ou plus exactement de la possibilité pour un croyant d’étre philo-
sophe sans renier sa foi ni céder a I'autorité. En guise de réponse, Ricoeur
présente les points de vue de deux philosophes soucieux de respecter les
domaines de la foi et de la philosophie.

«La condition du philosophe chrétien» (1948) expose la conception que
se fait Roger Mehl des relations entre philosophie et foi. Dans un premier
temps, Mehl laisse voir I'impossibilité de réunir les affirmations de la foi et
celles de la philosophie en un ensemble unique. Quatre éléments semblent
décisifs pour cette dissociation:

1. L’idée de vérité, telle qu’elle est présentée par la philosophie, n’est pas
comparable a la Vérité qui est Christ.

2. La métaphysique ne peut servir de prolégomeénes a la dogmatique chré-
tienne; il y a une sorte de confrontation entre 1'existence de Dieu selon
la métaphysique et la présence de Dieu selon la foi.

* A. Neuer, Amos. Contribution a I'étude du prophétisme, Paris, Vrin, 1950.



364 JACQUES SCHOUWEY

3. Lacompréhension du dogme (credo ut intelligam) ne saurait par définition
relever de I’ordre de la philosophie.

4. Le renouvellement de 'intelligence, I'arrivée de [’homme nouveau, n’ap-
partient pas a la sphére psychologique ou sociologique: «I’homme nou-
veau, réalité présente, ne peut étre affirmé que dans I'attente du Retour.»
(p. 239)

En ce sens, 'homme nouveau ne saurait étre cherché dans la philosophie
qui reste ce qu’elle est, ne contenant aucun fragment chrétien, aucune con-
cession a ['autorité.

Mais, dans un deuxi¢me temps, refusant de subordonner la philosophie a
la fo1, Mehl laisse apparaitre la possibilité pour la philosophie d’€tre «marquée
par la Joie du Royaume qui vient». (p. 243). Deés lors, s’il n’est pas possible
de parler de philosophie chrétienne, les démarches de la foi et de la philosophie
étant radicalement autres, il est toutefois possible de parler de philosophe
chrétien, entendant par la le penseur qui, tout en se soumettant a la seule raison,
recoit de la foi la «Joie du Royaume qui vient» (p. 243).

L’article d’hommage consacré a Pierre Thévenaz nous indique les
linéaments d’une philosophie protestante, ¢’est-a-dire d’une pensée ou le
philosophe se sent responsable devant Dieu, ot Dieu est impliqué a titre de
péle d’appel et de réponse de I’acte philosophique lui-méme (cf. p. 246). Le
réle de I'intelligence est de lutter pour une réponse libre a I’annonce de sa
perdition et de sa rédemption. La pensée de Thévenaz se présente, par sa
référence constante a Descartes, comme une relativisation de la raison, une
mise en évidence de ses limites face 4 I'Infini:

Cogito ergo sum, sum ergo Deus est: la démarche des Méditations est moins
une découverte de I'existence de Dieu ou une preuve de I’existence de Dieu qu’une
désabsolutisation de la raison et la reconnaissance de sa finitude humaine devant
I’Infini.» (p. 258)

Les lectures effectuées ici mettent I’€tre humain face a lui-méme: doué
de raison, il n’est pas le maitre de la raison, il n’en est que le dépositaire. Sa
tache d’homme consistera a faire bon usage de sa raison en sachant ses limites.
Tout savoir objectif ne saurait étre absolu. Dénégation de la toute-puissance
de la raison humaine, la pensée ricceurienne sonde les possibilités pour celle-
ci de s’approcher de sa raison d’étre.

S. «Essais d’herméneutique biblique»

Cette derniére partie, tournée vers la dimension religieuse de la pensée
humaine, propose des réflexions sur I’Infini, I'Innommable et notre capacité
d’en prendre un tant soit peu connaissance ou COnscience.



DE LA POSSIBILITE D'UNE HERMENEUTIQUE PHILOSOPHIQUE... 365

«Phénoménologie de la religion» (1993) montre que I’intentionnalité ren-
contre une grande difficulté a se tourner vers I’ Autre, le Tout Autre; mais cette
difficulté n’est pas insurmontable, si I’on comprend ce qu’est la priere. Le rdle
de I’herméneutique consiste a décrire cette structure de 'appel et de la réponse
qu’est la priere. Si la dialectique de la question-réponse suppose, comme 1’a bien
décrit Gadamer, un terrain préalable d’entente, la relation appel-réponse engen-
dre un terrain d’entente par |'obéissance au plan du sentiment affecté et par
I’invocation au plan de I’attitude de priére. Une phénoménologie des sentiments
et attitudes religieux est donc possible, qui ne saurait toutefois prétendre recou-
vrir I'universalité du phénomeéne religieux en raison de la médiation langagiére
qui s’ajoute a la médiation culturelle et historique et présuppose ainsi une
herméneutique textuelle ou scripturaire. Le caractére universel de la structure
appel-réponse est ainsi difficile a attester. Une phénoménologie de la religion
aura, par conséquent, pour modestes, mais réelles, tiches:

1. de tracer les grandes lignes herméneutiques d’une seule religion;

2. de tenter de prendre un point de vue extérieur, tout en sachant que ce
dernier ne saurait jamais étre absolument neutre;

3. d’établir une hospitalité interconfessionnelle comparable a 1’hospitalité
interlangagiére qui préside a tout travail de traduction.

Par cette analyse, I’auteur fait preuve de modestie quant aux buts et moyens
d’une phénoménologie de la religion, mais dévoile aussi la noblesse d’une tache
de trés longue haleine, dont la réflexion éthique ne joue pas le moindre réle. Ainsi,
la mise en question de la Regle d’Or — «Ne fais pas a ton prochain ce que tu
détesterais qu'il te soit fait a toi-méme.» ou «Ainsi, tout ce que vous voulez que
les hommes fassent pour vous, faites-le de méme pour eux.» (p.273) — situe-
t-elle cette Régle d’Or entre morale (philosophique) et théologie et insiste-t-
elle sur cette attitude d’hospitalité, d’accueil, qui doit précéder celle du penchant
intéressé: «au afin que du Do ut des, elle substituerait le parce que de 1'éco-
nomie du don: «parce qu'il t’a été donné, donne aussi a ton tour.» (p. 278)

Subtile analyse du commandement d’amour qui doit réinterpréter la Regle
d’Or, mais qui doit également étre réinterprété par elle, s’il ne veut pas virer
a I'immoral ou en tout cas au non moral’.

La réflexion éthique dans le contexte religieux ameéne le philosophe a
repenser les liens entre devoir et agir droit. Riceeur s’est longuement penché
sur cette question. Dans Du texte a I'action®, il discute la conception kantienne

> On lira avec intérét I'étude de M. Hunvapi, «La régle d’or: I'effet-radar», dans
la Revue de Philosophie et de Théologie, vol. 126, 1994/111, p. 215-222.

® P. Ricaur, Du texte a I'action. Essais d' herméneutique 11, Paris, Seuil, 1986,
p. 247 sq.



366 JACQUES SCHOUWEY

du devoir qu’il confronte a I’éthique aristotélicienne. Soi-méme comme un
autre’ marque également un pas dans cette réflexion sur I’agir humain soumis
a des lois et pourtant issu de la volonté personnelle.

Si I’éthique tient une grande place dans le cheminement de pensée du
philosophe et du théologien, la question de I'étre se trouve constamment
abordeée, frolée plutot. A la lecture, Ricoeur semble ne pas oser parler de I’Etre
— ou de Dieu, mais seulement — et ce «seulement» est déja un énorme pas de
pensée — lire dans la tradition qui en a parlé€ les indices d’un englobant que
la pensée ne peut que parcourir, les amorces d’une pensée incapable de se clore
sur elle méme, tant son «objet» la transcende. Les études «Nommer Dieu» et
«Fides quaerens intellectum» signalent ce hiatus entre les expressions de la
for et le besoin de conceptualisation; elles mettent I'intelligence humaine a
I"épreuve de ses propres limites. La richesse du langage portant sur Dieu, avec
les expressions originaires de la foi qui nomment Dieu de multiples fagons
(«narrations, prophéties, législations, proverbes, priéres, hymnes, formules
liturgiques, écrits sapientiaux», p 290), signifie un au-dela du dicible, un au-
dela de la conceptualité, dans lequel celle-ci prend source et sens.

Le fameux argument ontologique énoncé par Anselme de Cantorbéry
révele aussi la difficulté pour la pensée de parler de ce qui la dépasse et
contient. Ricceur demande a bon escient:

Comment expliquer cette surdétermination d’un argument qui se donne a la fois
comme la reconnaissance d’un contenu de foi qui le précéde (et qui en constitue en quelque
sorte la précompréhension) et comme une preuve se suffisant & soi-méme?» (p. 329)

Il apporte ici une critique fort judicieuse de cet argument, percevant la
fragilit¢ de ce dernier non seulement dans la «déduction» de l'essence a
I'existence, mais surtout dans 1'équation entre Dieu et étre parfait, entre Dieu
et bien suréminent (cf. p. 330 sq.).

La pensée qui cherche a comprendre ce qui la dépasse reste prisonniére
de ses propres structures et ne peut atteindre son objet, mais elle ne peut
s abstraire de ce souci de comprendre. Elle incite a continuer a maintenir cote
a cOte ou face a face l'intelligence et ce qui toujours la précede — ce que les
théologiens nomment Dieu et les philosophes Etre. Tension incessante ot
I'écoute est premiére, ou seul parle véritablement I'Etre que tout discours
humain ne peut que désigner, sans jamais le dire.

6. «Aux frontiéres de la philosophie»
Et de la théologie, pourrait-on ajouter. Le discours de Riceeur. se jouant

des savoirs, indique les limites d’une pensée qui se voudrait englobante et

T P. RIC®UR, Soi-méme comme un autre. Paris, Seuil, 1990.



DE LA POSSIBILITE D'UNE HERMENEUTIQUE PHILOSOPHIQUE... 367

I'engage a revenir en-dega de ses certitudes. Il assume, nous semble-t-il, la
tiche dévolue a I'herméneute par Gadamer: essayer de comprendre «le tout
de I'expérience humaine du monde». Aucun registre de pensée ne peut a lui
seul satisfaire a cette tache; un continuel va-et-vient d’un registre a 1’autre
permet de comprendre ce qui est en jeu. Cela devient évident avec la question
du mal que ni philosophie ni théologie ne peuvent élucider, mais a ’approche
de laquelle elles contribuent chacune grandement.

Le langage philosophique conceptualise le mal, alors que le discours
théologique tente d’en expliciter I’origine. On comprend pourquoi Ricceur ne
peut se tenir a I’un ou I'autre langage et qu’il passe sans cesse de 1’un a I’autre.

L ceuvre de Ricceur, aux frontieres des différents savoirs, tourne cependant
autour d’une préoccupation majeure: le mal. Par le biais d'une méditation
constante de ce théme, I’auteur demeure dans un monde éthique, a mi-chemin
entre philosophie et théologie. Distinguant, dés Du texte a [’action, éthique
et morale, il voit dans la premiére la conception aristotélicienne de l'agir
humain alors que la seconde est plutot associée a la conception kantienne du
devoir concu comme impératif catégorique. L’¢éthique se situe du coté de la
théologie, 1a ot I’homme a la liberté de se choisir, tandis que la morale releve
de la philosophie, de I'ordre du devoir imposé par la raison.

L’intérét pour I’option théologique est manifeste chez Ricceur. A la phi-
losophie comme savoir formalisé dans un langage précis et univoque, il préfere
la théologie comme discours de Dieu, parce qu’analogique — et non seulement
comme discours sur Dieu. L’écoute devient alors primordiale; elle laisse loin
derriére elle I’obligation et son corollaire, I'obéissance. Ricceur peut bien
affirmer que «Lire, finalement, ¢’est écouter.» (p. 310) L herméneutique philo-
sophique de la religion sera ainsi I’écoute patiente et libre des textes sacrés.



	Études critiques : de la possibilité d'une herméneutique philosophique de la religion : à propos d'un ouvrage de Paul Ricœur

