Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 4

Artikel: La didactique comme probléme épistémologique et théologique
Autor: Baumann, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 339-347

LA DIDACTIQUE COMME PROBLEME
EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE

MAURICE BAUMANN

Résumé

Depuis I’ essoufflement des catéchismes de la Réforme, la catéchése des
milieux protestants est a la recherche d’un nouveau modéle didactique. Le
probleme dépasse le cadre d’une simple révision méthodologique et implique
une réflexion théologique et épistémologique. Le présent article jette les
bases d’un nouveau modéle catéchétique en se référant a la méthodologie
ouverte issue de la théorie épistémologique de F. Gonseth. Il propose la mise
en cuvre d'une démarche catéchétique structurée autour de la méthode
indirecte.

Introduction

D’une maniére générale, la didactique peut étre définie comme la
théorie de I’enseignement et de ’apprentissage de certaines matiéres, de
divers savoirs!, etc. Elle dépend donc des conditions dans lesquelles nos
connaissances naissent, évoluent et se transmettent. Elle entretient un
rapport étroit avec I’épistémologie comprise comme théorie et méthode de
la connaissance. Toute entreprise didactique correspond a une structuration
du champ didactique composé du maitre, de I’éleve et de la matiére en-
seignée. Le processus d’enseignement et d’apprentissage sera différent
selon le contenu, le contexte et les circonstances dans lesquelles il se
déroule. Le présent article analyse le champ didactique du catéchisme des
adolescents et les questions que cette problématique souléve au niveau
épistémologique et théologique.

' Cf. H. K. BECKMANN, «Unterrichtsplanung und Unterrichtsvorbereitung», in Der
Evangelische Erzieher, Frankfurt, Diesterweg, 3 (1979), p. 180 sq.



340 MAURICE BAUMANN

1. L’essoufflement du modéle catéchétique traditionnel

Des les années soixante, on constate un essoufflement du catéchisme dans
les milieux réformés. Calqué sur les catéchismes des Réformateurs, le modéle
catéchétique traditionnel bute sur le désintérét et I'indifférence des partici-
pants. La démarche didactique structurée par le schéma question / réponse ne
fonctionne plus. Pourquoi? Au temps des Réformateurs, I’ensemble de la vie
est saturée de religion. Chacun est au bénéfice d’une socialisation religieuse
forte et les questions de la foi sont au centre de ses préoccupations. La religion
est intimement liée aux gestes les plus quotidiens. Chacun est prét a se
soumettre aux exigences religieuses. Le sentiment religieux est touffu et pour
le moins chaotique.

Dans ce contexte, quel est 'objectif des catéchismes de la Réforme?
Visiblement, les Réformateurs ne luttent pas contre I'indifférence religieuse.
Ils ambitionnent au contraire de mettre de I’ ordre dans la confusion ambiante.
Leurs catéchismes introduisent des éléments de clarification, des distinctions
permettant 4 chacun de reprendre la question religieuse de maniére cohérente
et structurée. Tout le monde a la foi, mais de quelle foi s’agit-il? Chacun croit
en Dieu, mais en quel Dieu? L’importance du salut est décisive pour chacun,
mais le chemin pour y parvenir reste obscur. Le contenu du modele
catéchétique des Réformateurs reprend les thémes débattus quotidiennement.
Aujourd’hui, ce catéchisme a perdu de sa pertinence car les questions qu’il
pose et les réponses qu’il donne ne font plus partie des préoccupations quo-
tidiennes des destinataires. Il est donc bien illusoire de penser qu’il suffirait
de modifier le schéma question / réponse pour le rendre efficace, car I’ origine
des difficultés se situe dans la perte du contexte original qu’il est impossible
de réactiver aujourd’hui. L essoufflement du modeéle provient du fait qu’il n’est
plus en prise directe sur la réalité. En employant une image, on pourrait dire
que le catéchisme des Réformateurs désirait mettre de 1’ordre dans un tiroir
ou s’accumulaient péle-méle les expériences religieuses les plus chaotiques.
Aujourd’hui, le tiroir est vide et la méthode de clarification la plus moderne
ne sert a rien. Le changement de contexte attribue au champ didactique du
catéchisme une nouvelle fonction: plutdét que de mettre de ’ordre dans le
fouillis de I’expérience religieuse, il faut maintenant donner aux catéchumenes
I’occasion de 'expérience religieuse, induire la possibilité d’une délibération
personnelle avec la promesse évangélique.

2. Enjeux théologiques

La réflexion théologique permet de cerner les difficultés résultant du
changement de contexte. Je les regroupe en quatre domaines:

1) La théologie rappelle vigoureusement que la foi n’est pas un «tenir pour
vrai», mais qu’elle est compréhension de soi. On n’apprend pas la foi comme



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 341

la géographie ou les mathématiques. Le message chrétien interpelle I’homme
dans sa maniére de comprendre la réalité. Il touche a son systéme de convic-
tions® et I'appelle au changement.

2) La théologie renvoie a la communication: comment changer un systéme
de convictions? Comment entrainer une modification dans la maniére de
comprendre la vie, le monde? Voila qui n’est pas chose évidente, car ce
changement engage I’ensemble de la personne?. En outre, il faut tenir compte
du fait que I’on travaille avec des jeunes de quatorze ou quinze ans. Une
réflexion psychologique s’impose.

3) La psychologie nous apprend que les adolescents sont en pleine crise.
En quéte de leur identité, ils vivent une oscillation angoissante entre le monde
de I’enfance qu’ils sont sur le point de quitter et le monde adulte au seuil duquel
ils se trouvent. Déstabilisés, ils doivent réapprendre leurs rapports a eux-
mémes, aux autres, au monde, a Dieu.

4) Finalement, I’ensemble de la démarche catéchétique se déroule dans un
contexte ou la foi est renvoyée a la discrétion des questions personnelles. La
question religieuse ne surgit que dans des situations particuliéres et reste, pour
I’essentiel, coupée de la vie.

3. Enjeux épistémologiques

Le modele des Réformateurs est remis en cause car il ne permet plus d’or-
ganiser avec succes le champ didactique du catéchisme des adolescents. Com-
ment aborder cette impasse ? Nous sommes au cceur de la question épistémolo-
gique: que faire, lorsque dans I’état de nos connaissances surgit un probléme ?
La réaction dépendra de la compréhension que nous avons du savoir: comment
se constitue-t-il, comment s’informe-t-il pour étre de plus en plus éprouvé,
comment évolue-t-il ? Deux options fondamentales s’offrent a nous. Soit nous
considérons que ce que nous connaissons se construit progressivement a partir
d’un fondement immuable que rien ne peut remettre en question; soit nous
considérons que nos connaissances présentent un indépassable caractére hypo-
thétique et qu’elles peuvent étre révisées a tout moment. Si elle choisit la premiere
option, la réflexion didactique cherchera a repérer les points faibles du modéle
des Réformateurs afin de I’améliorer. Par exemple, elle imaginera de nouveaux
moyens d’enseignement pour remplacer le schéma question/réponse tombé en
désuétude. Si elle s’engage dans la seconde perspective, la réflexion didactique

2 Cf. a ce sujet P.-L. DuBIED, «Le systéme de nos croyances», Cahiers de I Institut
Romand de Pastorale, Lausanne, Faculté de Théologie, 8 (1991), p. 1-42.

 P.-L. DuBIED, op. cit. p. 2: «Pour les [les convictions] préserver on est prét a de
grands sacrifices mais aussi a de grands aveuglements. Les cas ot un étre nie I’évidence
a seule fin de maintenir ses convictions ne sont pas rares».



342 MAURICE BAUMANN

considérera le modéle traditionnel comme obsoléte et se mettra en quéte d’une
nouvelle compréhension du champ didactique du catéchisme. A la suite de
F. Gonseth, nous choisissons la seconde perspective et nous nous référerons
dorénavant a sa théorie épistémologique*. L’émergence d’un probléme dans un
état de connaissance préalable — comme par exemple I’essoufflement du modéle
catéchétique — indique que notre savoir reste fragmentaire. Il est marqué du sceau
de I'incomplétude®. L’état actuel de notre savoir n’est jamais achevé et garde une
indépassable composante de précarité. Un événement neuf, inattendu, imprévu
peut surgir a tout moment et entrainer une révision et une évolution de nos
connaissances. Cela incite Gonseth & proposer la notion d’ouverture a I’expé-
rience comme deuxiéme élément constitutif des connaissances. Que signifie cette
idée ? L’ouverture signifie que le savoir n’est pas une construction déductive
reposant sur des bases inaliénables, mais qu’il est en quelque sorte un organisme
vivant en perpétuelle mouvance dialectique entre la théorie et 1’expérience.
Gonseth structure ’acquisition du savoir dans un processus en quatre phases®:

1) Dans un état de connaissance préalable, nous repérons I'émergence
d’un probléme.

2) Il s’ensuit la production d’une hypothése dont on exigera la cohérence
discursive et la pertinence interdisciplinaire.

3) L’hypothése doit alors étre engagée dans des conditions d’expériences
permettant de la mettre a ’épreuve.

4) Une hypothése confirmée développe ses conséquences dans 1’état de
connaissance préalable et y provoque une révision plus ou moins profonde.

Appliquée a la problématique dont nous débattons, la démarche se présente
ainsi:
La premiére phase opére une analyse du probléme et en précise les enjeux’.

4 Le choix repose sur un fait d’expérience: ayant pratiqué le modéle traditionnel,
J'al pu en mesurer les limites, et surtout, j'ai pris connaissance et essayé diverses
améliorations apportées au catéchisme des Réformateurs sans constater une solution
réelle a I’essoufflement remarqué deés le début. Je me rends a I'argumentation de
F. Gonseth: «Ce que je demande toujours, et toujours avec la méme insistance 0 c’est
qu’on prenne connaissance des faits, ¢’est qu’on ne décide pas contre les faits. Ma
préoccupation constante et directrice, c’est d’aller chercher 1’épreuve, et surtout la
contre-épreuve, partout ou la chose est possible. C’est de veiller a ne pas m’engager
sur les chemins que I’expérience a barrés. Ma discipline est de me plier au verdict de
la réalité, surtout s’il est négatif, en me défendant de penser qu'une évidence (il en est
de si trompeuse) puisse m’en dispenser a tout jamais.» (F. GoNsgTH, Philosophie néo-
scolastique et philosophie ouverte, Lausanne, L’Age d’Homme, 1973, p. 63)

3 Cf. a ce sujet, F. GonsgTH, op. cit., p. 77 sq.
5 Cf. F. GonseTH, Le probléme du temps, Neuchitel, Le Griffon, 1964, p. 361 sq.

7 F. GonsetH, Sciences, morale et foi. Textes recueillis, ordonnés et présentés par
E. Emery, Lausanne, L’ Age d’Homme, 1986, p. 131: «Lorsqu’un sujet répond a une
situation, sa réponse est a la fois informée par la situation et préformée par sa cons-
tellation idéologique.»



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 343

La deuxiéme phase se développe de maniére interdisciplinaire. Dans le cas
qui nous occupe, I’hypothése se construit en référence a la théologie dont les
exigences doivent se développer de maniére cohérente avec les données des
sciences de la communication et de la psycho-sociologie afin de clarifier
I'ensemble des données du champ didactique: le contenu, les moyens d’en-
seignement et les partenaires (catéchétes et catéchuménes). Il s’agit d’une
démarche créatrice, qui tente d’apporter un éclairage neuf au probléme ren-
contré en partant des données de départ®.

La troisiéme phase consiste 4 proposer un nouveau modeéle catéchétique
en précisant les conditions concrétes dans lesquelles il peut €tre mis a
I’épreuve.

La quatriéme phase implique une évaluation de I’expérience afin de
mesurer la pertinence de I’hypothése. Si elle se révele adéquate, elle pourra
faire valoir ses conséquences dans 1’état préalable de notre savoir. Le mou-
vement dialectique permanent entre la saisie €énonciatrice (la théorie) et la
saisie expérimentale (la pratique) de la réalité et la recherche de leur concor-
dance — Gonseth dirait: leur idonéité — constituent le contenu et le devenir des
connaissances. Elles ne sont jamais réductibles a 1’'un ou I'autre de ces deux
horizons’.

Si nous spécifions méthodologiquement cette démarche, nous pouvons
élaborer une stratégie faisant valoir quatre options dominantes'®:

a) Le principe de révisibilité: pour toute connaissance dont la fiabilité a
€té ¢branlée, nous avons le droit de procéder a une révision.

b) Le principe d’intégralité: I’avancement de la connaissance sur un point
particulier est solidaire de 1’avancement de la connaissance en général.

¢) Le principe de dualité: la connaissance s’¢labore a partir du double
horizon d’énonciation et d’expérimentation. Une connaissance s’avére éprou-
vée lorsque leur rapport tend & 1'idonéité.

d) Le principe de technicité: le niveau de connaissance est solidaire des
possibilités concrétes de son application et de son expérimentation.

La premiére phase a déja été concrétisée dans le point 1 ci-dessus. Con-
formément i la méthodologie ouverte proposée par Gonseth, nous devons, dans
la deuxiéme phase, produire une hypothése permettant de mettre en ceuvre un

8 F. GonsetH, Le référentiel univers obligé de la médiatisation, Lausanne, L’ Age
d’Homme, 1975, p. 165: «Elle [I’énonciation de I’hypothése] sera le fruit d’une certaine
invention opérant a partir des données préalables et les réinterprétant parfois dans une
anticipation créatrice.»

? Cf. F. GonseTH, Le probléme du temps, Neuchitel, Le Griffon, 1964, p. 352 sq.

19 Cf. F. Gonsern, Le référentiel univers obligé de la médiatisation, Lausanne,
L’Age d’Homme, 1975, p. 168 sq.



344 MAURICE BAUMANN

nouveau modele catéchétique. L hypothése doit tre plausible et tenir compte
des difficultés que I’analyse du probléme a montrées: 1’adolescent, en quéte
de lui-méme, est fragilisé et a la recherche d’une interpellation qui I’aidera
a trouver son identité. Comment lui offrir I’occasion d’une rencontre avec un
tel message, en 'occurrence, le message chrétien? Nous formulons I’hypo-
thése suivante:

Le catéchisme est un lieu didactique constituant un microcosme de vie dans
lequel I'adolescent, en quéte de son identité, peut expérimenter librement et
en toute sécurité la pertinence de la tradition chrétienne.

Dans la troisiéme phase, il convient d’élaborer un modeéle concret permet-
tant de vérifier 1’hypothése.

a) Le catéchisme comme microcosme de vie. — Le local, I’horaire, la forme
du catéchisme se structurent de maniére a donner aux adolescents la possibilité
de vivre a la fagcon d’une bande. La vie communautaire représente la structure
fondamentale porteuse du processus d’enseignement et d’apprentissage. Elle
est le lieu ot I’on vit, on joue, on mange, on crie, on prie, on chante, on pleure,
on rit, on écoute, on débat des idées, on exprime ses questions et ses doutes,
etc.

b) Le catéchisme comme lieu protégé. — La vie communautaire est com-
prise comme une mise en scéne de la vie construite au moyen d’une métho-
dologie se structurant a partir de la fiction, du jeu et de 1’essai, ce qui lui confére
un caracteére de protection. En effet, le cadre ainsi posé dédramatise largement
les enjeux: les adolescents peuvent se risquer a des comportements, des
sentiments, des attitudes et des réflexions dont le caractére irréversible se
trouve — par convention didactique — suspendu. Ainsl, j’ai le droit a 'erreur,
au ridicule, a I’ignorance, a la protestation. L’adolescent apprend ainsi les
rudiments de 1’identité dont il est en quéte: il se découvre des compétences,
il apprivoise ses angoisses, 1l se risque a des percées d’autonomie, il réapprend
la confiance. Mais tout cela, il peut ’exercer dans un cadre bienveillant et
protégé.

c) Le catéchisme comme lieu de liberté. — «Liberté» est congu ici au sens
de la liberté de choisir, de la liberté par opposition a I’endoctrinement. Deux
éléments y contribuent. D’une part, une équipe ouverte, formée d’adultes, gére
le microcosme de vie. Chacun n’a pas les mé€mes convictions et n’est pas la
copie conforme de 1’autre. L’équipe, dont le pasteur fait partie, n’est pas le
perroquet de ce dernier. Chacun s’y exprime librement et en pluralité. D’autre
part, une méthode indirecte garantit la liberté de choix des catéchumeénes.
Précisons I'idée de la méthode indirecte: le microcosme de vie est un lieu
permettant aux catéchumeénes de dire leurs préoccupations et leurs questions.
A partir d’elles, le processus catéchétique se développe en vue d’une rencontre
entre la tradition chrétienne et les jeunes. On procéde ainsi 4 une mise en scéne



LA DIDACTIQUE : PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 345

de la vie par le jeu et la fiction. La méthode indirecte qui engendre ce processus
se construit sur trois piliers:

1) La problématisation. — Ici, la mise en scéne de la vie se fait de maniére
a problématiser les convictions et les réflexions qui ont un caractére d’évidence
immédiate. Esquissons brievement la mise en ceuvre pratique de ce premier
aspect: une classe partage joyeusement 1’idée que l’essentiel de la vie se
résume a la santé et a un minimum de fortune. La méthode directe contredirait
argumentativement cette vision des choses en démontrant qu’'une telle com-
préhension de la vie est par trop réductrice. La méthode indirecte, au contraire,
met en scéne une expérience de vie qui ne se satisfait pas de l'idéologie
dominante de la santé et de la richesse matérielle. Par exemple: les catéchétes
organisent une journée de sport avec des handicapés sportifs. Au soir d’une
telle journée, ot I’'un a perdu au ping-pong contre une personne en chaise
roulante, ou une autre a nagé moins vite qu’une fille paraplégique et ou le plus
grand boute-en-train de la journée était un clown sourd-muet vivant d’une trés
modeste rente Al, le dialogue entre handicapés et catéchuménes dépasse
rapidement la superficialit¢ des slogans habituels pour s’interroger sur la
véritable richesse de la vie. En toute liberté!

2) Le test. — Dans ce deuxiéme aspect de la méthode indirecte, des com-
portements et des attitudes sont soumis a I'examen de la réalité afin d’en
dégager les impasses, les richesses et les lacunes. Bréve esquisse concrete:
la conviction adolescente de ce groupe était inébranlable, «si les adultes avaient
les mémes attitudes tolérantes que nous, tout irait mieux !» Et voila le groupe
parti pour établir la preuve de sa certitude. Les adolescents se déguisent en
marginaux excentriques afin d’aller essuyer, de magasin en restaurant et de
lieux publics en transports en commun, la réprobation générale du monde
adulte. Pendant leur expérience, ils se trouvent confrontés — par une mise en
scéne de la vie — 4 un jeune inconnu, partageant leur aspect extérieur et
récoltant des signatures pour une pétition visant a accorder en priorité les
places d’études et d’apprentissage aux jeunes Suisses. A la fin de I'expérience,
tout le monde se retrouve pour un moment d’amitié, afin de rapporter les
intolérances constatées. La surprise de la rencontre est naturellement I’invité
inattendu: le jeune récolteur de signatures qui exhibe fierement celles de tous
les membres du groupe. Le caractére construit et fictif protége naturellement
les adolescents d’une mise en accusation, tout en permettant l’expression
d’idées, de sentiments, d’interrogations qui contribuent largement a donner
I’occasion d’une découverte de soi, des autres, bref d’un cheminement per-
sonnel. En toute liberté!

3) Prendre distance. — Dans ce cas, on s'éloigne de ses propres habitudes
et 'on se risque a de nouvelles convictions, de nouvelles valeurs et de nou-
velles attitudes. Bréve esquisse concréte: voila un catéchumene scolairement
attardé et inadapté; son talent réel, il le manifeste en dessin. Il sera donc tout
naturellement chargé de dessiner et de réaliser les décors du lieu de rencontre
du catéchisme, mais pas n’importe comment. Sa tiche sera de raconter toute



346 MAURICE BAUMANN

la vie du groupe. Avec ses mains, il «réfléchit» et il interpréte ce qui se passe.
Au fil des rencontres et de la durée du catéchisme, ses illustrations évoluent
librement, il s’implique de plus en plus dans le processus. Il a cessé d’étre
le cancre qu’il croyait étre.

Nous soulignons brievement la dimension théologique de la méthode in-
directe en la placant dans la perspective de I’événement central de la tradition
chrétienne: la croix. Reprenons nos trois piliers:

1) En faisant irruption dans I'histoire, la croix déstabilise irrémédiable-
ment I’évidence immédiate de nos certitudes pour nous projeter dans une quéte
renouvelée de sens et de valeurs. Sous I'éclairage de la croix, la
problématisation liée a la méthode indirecte ouvre la quéte du sens et des
valeurs.

2) La croix induit une vision paradoxale de la vie. L’Evangile appelle les
petits, grands; heureux, ceux qui pleurent; forts, les faibles et fous, les sages.
La fragilité et la précarité de la condition humaine ne représentent pas la tare
qu’il conviendrait d’occulter, mais le lieu privilégié de la dignité des hommes.
Sous I'éclairage évangélique d’une relecture paradoxale de la vie, le rest
pratiqué dans la méthode indirecte dévoile avec bienveillance la précarité de
la condition humaine pour lui donner la chance de sa dignité et du seul luxe
qu’il lui reste: aimer.

3) Finalement, la tradition chrétienne proclame que la croix signifie la
victoire et qu’elle ouvre I'avenir. A la lumiere de la résurrection, la prise de
distance que suscite la méthode indirecte conduit a la découverte d’un avenir
restitu€ a chacune et chacun.

Ces trois éléments sont centraux dans la crise d’identité de |’adolescent.
Ils le rejoignent dans ses interrogations et I’accompagnent dans sa quéte.

d) Le catéchisme comme lieu de rencontre de la tradition chrétienne. —
Le microcosme de vie donne lieu a une succession d’événements qui sont
conservés dans la Mémoire du catéchisme: une forme d’archives qui retracent
la vie du catéchisme par I’écrit, I'image, I’enregistrement, le film, etc. En
bonne place figurent les contributions du groupe, les textes recus et discutés,
les réflexions personnelles, les chants appris, la liturgie des célébrations, les
réactions de chacun, etc. Ainsi, la tradition biblique est naturellement tres
présente dans la Mémoire: par un texte, un témoignage, une ceuvre d’art, des
symboles, etc. La Mémoire rappelle ainsi que le microcosme de vie instaure
une délibération permanente au sujet de la vie a partir de 1’éclairage biblique,
sans toutefois présumer du résultat. Chacun participe afin d’y chercher son
propre chemin. Cet aspect indirect et fictif garantit la protection et la liberté
de chacun. L’éclairage biblique soutenu donne au processus indirect sa légi-
timité théologique.

Examinons la quatriéme phase. Nous venons d’esquisser brievement les
conditions de mise & I’épreuve de notre hypothése. Si elle €tait menée réel-
lement, une évaluation rigoureuse s’imposerait. Si le travail concret confirme



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 347

I’hypothése, elle prend valeur de connaissance confirmée. Elle permet de
retourner au point de départ des connaissances préalables pour y imposer ses
conséquences: une ¢laboration plus fine de la conception du catéchisme et de
sa pratique. Au contraire, si les résultats escomptés ne sont pas atteints,
I’hypothése peut étre abandonnée.

Conclusion

Dans le cadre du catéchisme, la didactique se développe en étroite relation
avec la théologie et I'épistémologie. Elle ne peut pas ignorer la spécificité du
champ didactique du catéchisme. Les moyens d’enseignement doivent étre
adaptés a la qualité existentielle du message chrétien et a la situation person-
nelle des destinataires.

La didactique organise un processus d’enseignement et d’apprentissage de
certains savoirs. De ce fait, elle doit conduire sa réflexion en se référant a une
théorie épistémologique. Celle de Gonseth nous a permis de trouver une
solution cohérente au probleme de I’essoufflement du modéle catéchétique des
Réformateurs. Le principe de révisibilit¢é nous a évité une sacralisation du
modele traditionnel. Celui d’intégralité nous a guidé vers une approche inter-
disciplinaire de la problématique en vue de produire une hypothése cohérente.
Le principe de dualité nous a obligé a imaginer un modele concret.

Actuellement, I’Union synodale Berne-Jura introduit une nouvelle caté-
chese, j’ai été chargé par mon Eglise de la mettre en ceuvre dans le Jura en
me conformant aux dispositions légales édictées par I’Union synodale et en
respectant les possibilités locales des différentes paroisses. Cette tache reléve
du principe de technicité.

Le modéle gonsethien nous semble particuliérement bien adapté a la ré-
flexion didactique, dans la mesure ou il revendique avec la derni¢re insistance
la nécessité d’'un mouvement de va-et-vient dialectique entre la théorie et la
pratique.



	La didactique comme problème épistémologique et théologique

