
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 4

Artikel: La didactique comme problème épistémologique et théologique

Autor: Baumann, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 339-347

LA DIDACTIQUE COMME PROBLEME
ÉPISTÉMOLOGIQUE ET THÉOLOGIQUE

Maurice Baumann

Résumé

Depuis T essoufflement des catéchismes de la Réforme, la catéchèse des

milieux protestants est à la recherche d'un nouveau modèle didactique. Le
problème dépasse le cadre d'une simple révision méthodologique et implique
une réflexion théologique et épistémologique. Le présent article jette les
bases d'un nouveau modèle catéchétique en se référant à la méthodologie
ouverte issue de la théorie épistémologique de F. Gonseth. Il propose la mise
en œuvre d'une démarche catéchétique structurée autour de la méthode
indirecte.

Introduction

D'une manière générale, la didactique peut être définie comme la
théorie de l'enseignement et de l'apprentissage de certaines matières, de

divers savoirs1, etc. Elle dépend donc des conditions dans lesquelles nos
connaissances naissent, évoluent et se transmettent. Elle entretient un

rapport étroit avec l'epistemologie comprise comme théorie et méthode de

la connaissance. Toute entreprise didactique correspond à une structuration
du champ didactique composé du maître, de l'élève et de la matière
enseignée. Le processus d'enseignement et d'apprentissage sera différent
selon le contenu, le contexte et les circonstances dans lesquelles il se

déroule. Le présent article analyse le champ didactique du catéchisme des

adolescents et les questions que cette problématique soulève au niveau
épistémologique et théologique.

1 Cf. H. K. Beckmann, «Untcrrichtsplanung und Unterrichtsvorbereitung», in Der
Evangelische Erzieher, Frankfurt, Diesterweg, 3 (1979), p. 180 sq.



340 MAURICE BAUMANN

1. L'essoufflement du modèle catéchétique traditionnel

Dès les années soixante, on constate un essoufflement du catéchisme dans

les milieux réformés. Calqué sur les catéchismes des Réformateurs, le modèle

catéchétique traditionnel bute sur le désintérêt et l'indifférence des participants.

La démarche didactique structurée par le schéma question / réponse ne
fonctionne plus. Pourquoi? Au temps des Réformateurs, l'ensemble de la vie
est saturée de religion. Chacun est au bénéfice d'une socialisation religieuse
forte et les questions de la foi sont au centre de ses préoccupations. La religion
est intimement liée aux gestes les plus quotidiens. Chacun est prêt à se

soumettre aux exigences religieuses. Le sentiment religieux est touffu et pour
le moins chaotique.

Dans ce contexte, quel est l'objectif des catéchismes de la Réforme?
Visiblement, les Réformateurs ne luttent pas contre l'indifférence religieuse.
Ils ambitionnent au contraire de mettre de Tordre dans la confusion ambiante.
Leurs catéchismes introduisent des éléments de clarification, des distinctions

permettant à chacun de reprendre la question religieuse de manière cohérente

et structurée. Tout le monde a la foi, mais de quelle foi s'agit-il? Chacun croit
en Dieu, mais en quel Dieu? L'importance du salut est décisive pour chacun,
mais le chemin pour y parvenir reste obscur. Le contenu du modèle

catéchétique des Réformateurs reprend les thèmes débattus quotidiennement.
Aujourd'hui, ce catéchisme a perdu de sa pertinence car les questions qu'il
pose et les réponses qu'il donne ne font plus partie des préoccupations
quotidiennes des destinataires. Il est donc bien illusoire de penser qu'il suffirait
de modifier le schéma question / réponse pour le rendre efficace, car l'origine
des difficultés se situe dans la perte du contexte original qu'il est impossible
de réactiver aujourd'hui. L'essoufflement du modèle provient du fait qu'il n'est
plus en prise directe sur la réalité. En employant une image, on pourrait dire

que le catéchisme des Réformateurs désirait mettre de l'ordre dans un tiroir
où s'accumulaient pêle-mêle les expériences religieuses les plus chaotiques.

Aujourd'hui, le tiroir est vide et la méthode de clarification la plus moderne

ne sert à rien. Le changement de contexte attribue au champ didactique du

catéchisme une nouvelle fonction: plutôt que de mettre de l'ordre dans le

fouillis de l'expérience religieuse, il faut maintenant donner aux catéchumènes

l'occasion de l'expérience religieuse, induire la possibilité d'une délibération

personnelle avec la promesse évangélique.

2. Enjeux théologiques

La réflexion théologique permet de cerner les difficultés résultant du

changement de contexte. Je les regroupe en quatre domaines:

1) La théologie rappelle vigoureusement que la foi n'est pas un «tenir pour
vrai», mais qu'elle est compréhension de soi. On n'apprend pas la foi comme



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 341

la géographie ou les mathématiques. Le message chrétien interpelle l'homme
dans sa manière de comprendre la réalité. Il touche à son système de convictions2

et l'appelle au changement.
2) La théologie renvoie à la communication : comment changer un système

de convictions? Comment entraîner une modification dans la manière de

comprendre la vie, le monde? Voilà qui n'est pas chose évidente, car ce

changement engage l'ensemble de la personne3. En outre, il faut tenir compte
du fait que l'on travaille avec des jeunes de quatorze ou quinze ans. Une
réflexion psychologique s'impose.

3) La psychologie nous apprend que les adolescents sont en pleine crise.
En quête de leur identité, ils vivent une oscillation angoissante entre le monde
de l'enfance qu'ils sont sur le point de quitter et le monde adulte au seuil duquel
ils se trouvent. Déstabilisés, ils doivent réapprendre leurs rapports à eux-
mêmes, aux autres, au monde, à Dieu.

4) Finalement, l'ensemble de la démarche catéchétique se déroule dans un
contexte où la foi est renvoyée à la discrétion des questions personnelles. La
question religieuse ne surgit que dans des situations particulières et reste, pour
l'essentiel, coupée de la vie.

3. Enjeux épistémologiques

Le modèle des Réformateurs est remis en cause car il ne permet plus
d'organiser avec succès le champ didactique du catéchisme des adolescents. Comment

aborder cette impasse? Nous sommes au cœur de la question épistémologique:

que faire, lorsque dans l'état de nos connaissances surgit un problème?
La réaction dépendra de la compréhension que nous avons du savoir: comment
se constitue-t-il, comment s'informe-t-il pour être de plus en plus éprouvé,
comment évolue-t-il? Deux options fondamentales s'offrent à nous. Soit nous
considérons que ce que nous connaissons se construit progressivement à partir
d'un fondement immuable que rien ne peut remettre en question; soit nous

considérons que nos connaissances présentent un indépassable caractère

hypothétique et qu'elles peuvent être révisées à tout moment. Si elle choisit la première
option, la réflexion didactique cherchera à repérer les points faibles du modèle
des Réformateurs afin de l'améliorer. Par exemple, elle imaginera de nouveaux

moyens d'enseignement pour remplacer le schéma question/réponse tombé en

désuétude. Si elle s'engage dans la seconde perspective, la réflexion didactique

2 Cf. à ce sujet P.-L. Dubied, «Le système de nos croyances», Cahiers de l'Institut
Romand de Pastorale, Lausanne, Faculté de Théologie, 8 (1991), p. 1-42.

3 P.-L. Dubied, op. cit. p. 2 : «Pour les [les convictions] préserver on est prêt à de

grands sacrifices mais aussi à de grands aveuglements. Les cas où un être nie l'évidence
à seule fin de maintenir ses convictions ne sont pas rares».



342 MAURICE BAUMANN

considérera le modèle traditionnel comme obsolète et se mettra en quête d'une
nouvelle compréhension du champ didactique du catéchisme. A la suite de
F. Gonseth, nous choisissons la seconde perspective et nous nous référerons
dorénavant à sa théorie épistémologique4. L'émergence d'un problème dans un
état de connaissance préalable - comme par exemple l'essoufflement du modèle

catéchétique - indique que notre savoir reste fragmentaire. Il est marqué du sceau
de l'incomplétude5. L'état actuel de notre savoir n'est jamais achevé et garde une

indépassable composante de précarité. Un événement neuf, inattendu, imprévu
peut surgir à tout moment et entraîner une révision et une évolution de nos
connaissances. Cela incite Gonseth à proposer la notion d'ouverture à l'expérience

comme deuxième élément constitutif des connaissances. Que signifie cette
idée? L'ouverture signifie que le savoir n'est pas une construction deductive

reposant sur des bases inaliénables, mais qu'il est en quelque sorte un organisme
vivant en perpétuelle mouvance dialectique entre la théorie et l'expérience.
Gonseth structure l'acquisition du savoir dans un processus en quatre phases6:

1) Dans un état de connaissance préalable, nous repérons l'émergence
d'un problème.

2) Il s'ensuit la production d'une hypothèse dont on exigera la cohérence
discursive et la pertinence interdisciplinaire.

3) L'hypothèse doit alors être engagée dans des conditions d'expériences
permettant de la mettre à l'épreuve.

4) Une hypothèse confirmée développe ses conséquences dans l'état de

connaissance préalable et y provoque une révision plus ou moins profonde.

Appliquée à la problématique dont nous débattons, la démarche se présente
ainsi:

La première phase opère une analyse du problème et en précise les enjeux7.

4 Le choix repose sur un fait d'expérience: ayant pratiqué le modèle traditionnel,
j'ai pu en mesurer les limites, et surtout, j'ai pris connaissance et essayé diverses
améliorations apportées au catéchisme des Réformateurs sans constater une solution
réelle à l'essoufflement remarqué dès le début. Je me rends à l'argumentation de

F. Gonseth : «Ce que je demande toujours, et toujours avec la même insistance ô c'est
qu'on prenne connaissance des faits, c'est qu'on ne décide pas contre les faits. Ma

préoccupation constante et directrice, c'est d'aller chercher l'épreuve, et surtout la

contre-épreuve, partout où la chose est possible. C'est de veiller à ne pas m'engager
sur les chemins que l'expérience a barrés. Ma discipline est de me plier au verdict de

la réalité, surtout s'il est négatif, en me défendant de penser qu'une évidence (il en est
de si trompeuse) puisse m'en dispenser à tout jamais.» (F. Gonseth, Philosophie
néoscolastique et philosophie ouverte, Lausanne, L'Age d'Homme, 1973, p. 63)

5 Cf. à ce sujet, F. Gonseth, op. cit., p. 77 sq.
6 Cf. F. Gonseth, Le problème du temps, Neuchâtel, Le Griffon, 1964, p. 361 sq.
7 F. Gonseth, Sciences, morale et foi. Textes recueillis, ordonnés et présentés par

E. Emery, Lausanne, L'Age d'Homme, 1986, p. 131 : «Lorsqu'un sujet répond à une
situation, sa réponse est à la fois informée par la situation et préformée par sa
constellation idéologique.»



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THÉOLOGIQUE 343

La deuxième phase se développe de manière interdisciplinaire. Dans le cas

qui nous occupe, l'hypothèse se construit en référence à la théologie dont les

exigences doivent se développer de manière cohérente avec les données des

sciences de la communication et de la psycho-sociologie afin de clarifier
l'ensemble des données du champ didactique: le contenu, les moyens
d'enseignement et les partenaires (catéchètes et catéchumènes). Il s'agit d'une
démarche créatrice, qui tente d'apporter un éclairage neuf au problème
rencontré en partant des données de départ8.

La troisième phase consiste à proposer un nouveau modèle catéchétique
en précisant les conditions concrètes dans lesquelles il peut être mis à

l'épreuve.
La quatrième phase implique une évaluation de l'expérience afin de

mesurer la pertinence de l'hypothèse. Si elle se révèle adéquate, elle pourra
faire valoir ses conséquences dans l'état préalable de notre savoir. Le
mouvement dialectique permanent entre la saisie énonciatrice (la théorie) et la

saisie expérimentale (la pratique) de la réalité et la recherche de leur concordance

- Gonseth dirait: leur idonéité - constituent le contenu et le devenir des

connaissances. Elles ne sont jamais réductibles à l'un ou l'autre de ces deux
horizons9.

Si nous spécifions méthodologiquement cette démarche, nous pouvons
élaborer une stratégie faisant valoir quatre options dominantes10:

a) Le principe de révisibilité: pour toute connaissance dont la fiabilité a

été ébranlée, nous avons le droit de procéder à une révision.
b) Le principe d'intégralité: l'avancement de la connaissance sur un point

particulier est solidaire de l'avancement de la connaissance en général.
c) Le principe de dualité: la connaissance s'élabore à partir du double

horizon d'énonciation et d'expérimentation. Une connaissance s'avère éprouvée

lorsque leur rapport tend à l'idonéité.
d) Le principe de technicité: le niveau de connaissance est solidaire des

possibilités concrètes de son application et de son expérimentation.

La première phase a déjà été concrétisée dans le point 1 ci-dessus.
Conformément à la méthodologie ouverte proposée par Gonseth, nous devons, dans
la deuxième phase, produire une hypothèse permettant de mettre en œuvre un

F. Gonseth, Le référentiel univers obligé de la médiatisation, Uausanne, L'Age
d'Homme, 1975, p. 165 : «Elle [l'énonciation de l'hypothèse] sera lc fruit d'une certaine
invention opérant à partir des données préalables et les réinterprétant parfois dans une
anticipation créatrice.»

9 Cf. F. Gonseth, Le problème du temps, Neuchâtel, Le Griffon, 1964, p. 352 sq.
10 Cf. F. Gonseth, Le référentiel univers obligé de la médiatisation, Lausanne,

L'Age d'Homme, 1975, p. 168 sq.



344 MAURICE BAUMANN

nouveau modèle catéchétique. L'hypothèse doit être plausible et tenir compte
des difficultés que l'analyse du problème a montrées: l'adolescent, en quête
de lui-même, est fragilisé et à la recherche d'une interpellation qui l'aidera
à trouver son identité. Comment lui offrir l'occasion d'une rencontre avec un
tel message, en l'occurrence, le message chrétien? Nous formulons l'hypothèse

suivante:

Le catéchisme est un lieu didactique constituant un microcosme de vie dans

lequel l'adolescent, en quête de son identité, peut expérimenter librement et

en toute sécurité la pertinence de la tradition chrétienne.

Dans la troisième phase, il convient d'élaborer un modèle concret permettant

de vérifier l'hypothèse.

a) Le catéchisme comme microcosme de vie. - Le local, l'horaire, la forme
du catéchisme se structurent de manière à donner aux adolescents la possibilité
de vivre à la façon d'une bande. La vie communautaire représente la structure
fondamentale porteuse du processus d'enseignement et d'apprentissage. Elle
est le lieu où l'on vit, on joue, on mange, on crie, on prie, on chante, on pleure,
on rit, on écoute, on débat des idées, on exprime ses questions et ses doutes,
etc.

b) Le catéchisme comme lieu protégé. - La vie communautaire est comprise

comme une mise en scène de la vie construite au moyen d'une
méthodologie se structurant à partir de la fiction, du jeu et de l'essai, ce qui lui confère

un caractère de protection. En effet, le cadre ainsi posé dédramatise largement
les enjeux: les adolescents peuvent se risquer à des comportements, des

sentiments, des attitudes et des réflexions dont le caractère irréversible se

trouve - par convention didactique - suspendu. Ainsi, j'ai le droit à l'erreur,
au ridicule, à l'ignorance, à la protestation. L'adolescent apprend ainsi les

rudiments de l'identité dont il est en quête: il se découvre des compétences,
il apprivoise ses angoisses, il se risque à des percées d'autonomie, il réapprend
la confiance. Mais tout cela, il peut l'exercer dans un cadre bienveillant et

protégé.
c) Le catéchisme comme lieu de liberté. - «Liberté» est conçu ici au sens

de la liberté de choisir, de la liberté par opposition à l'endoctrinement. Deux
éléments y contribuent. D'une part, une équipe ouverte, formée d'adultes, gère
le microcosme de vie. Chacun n'a pas les mêmes convictions et n'est pas la

copie conforme de l'autre. L'équipe, dont le pasteur fait partie, n'est pas le

perroquet de ce dernier. Chacun s'y exprime librement et en pluralité. D'autre

part, une méthode indirecte garantit la liberté de choix des catéchumènes.

Précisons l'idée de la méthode indirecte: le microcosme de vie est un lieu

permettant aux catéchumènes de dire leurs préoccupations et leurs questions.
A partir d'elles, le processus catéchétique se développe en vue d'une rencontre
entre la tradition chrétienne et les jeunes. On procède ainsi à une mise en scène



LA DIDACTIQUE: PROBLEME EPISTEMOLOGIQUE ET THEOLOGIQUE 345

de la vie par le jeu et la fiction. La méthode indirecte qui engendre ce processus
se construit sur trois piliers:

1 La problématisation. - Ici, la mise en scène de la vie se fait de manière
à problématiser les convictions et les réflexions qui ont un caractère d'évidence
immédiate. Esquissons brièvement la mise en œuvre pratique de ce premier
aspect: une classe partage joyeusement l'idée que l'essentiel de la vie se

résume à la santé et à un minimum de fortune. La méthode directe contredirait
argumentativement cette vision des choses en démontrant qu'une telle
compréhension de la vie est par trop réductrice. La méthode indirecte, au contraire,
met en scène une expérience de vie qui ne se satisfait pas de l'idéologie
dominante de la santé et de la richesse matérielle. Par exemple : les catéchètes

organisent une journée de sport avec des handicapés sportifs. Au soir d'une
telle journée, où l'un a perdu au ping-pong contre une personne en chaise

roulante, où une autre a nagé moins vite qu'une fille paraplégique et où le plus
grand boute-en-train de la journée était un clown sourd-muet vivant d'une très

modeste rente AI, le dialogue entre handicapés et catéchumènes dépasse

rapidement la superficialité des slogans habituels pour s'interroger sur la
véritable richesse de la vie. En toute liberté

2) Le test. - Dans ce deuxième aspect de la méthode indirecte, des

comportements et des attitudes sont soumis à l'examen de la réalité afin d'en
dégager les impasses, les richesses et les lacunes. Brève esquisse concrète:
la conviction adolescente de ce groupe était inébranlable, «si les adultes avaient
les mêmes attitudes tolérantes que nous, tout irait mieux!» Et voilà le groupe
parti pour établir la preuve de sa certitude. Les adolescents se déguisent en

marginaux excentriques afin d'aller essuyer, de magasin en restaurant et de

lieux publics en transports en commun, la réprobation générale du monde
adulte. Pendant leur expérience, ils se trouvent confrontés - par une mise en
scène de la vie - à un jeune inconnu, partageant leur aspect extérieur et

récoltant des signatures pour une pétition visant à accorder en priorité les

places d'études et d'apprentissage aux jeunes Suisses. A la fin de l'expérience,
tout le monde se retrouve pour un moment d'amitié, afin de rapporter les

intolérances constatées. La surprise de la rencontre est naturellement l'invité
inattendu : le jeune récolteur de signatures qui exhibe fièrement celles de tous
les membres du groupe. Le caractère construit et fictif protège naturellement
les adolescents d'une mise en accusation, tout en permettant l'expression
d'idées, de sentiments, d'interrogations qui contribuent largement à donner
l'occasion d'une découverte de soi, des autres, bref d'un cheminement
personnel. En toute liberté!

3) Prendre distance. - Dans ce cas, on s'éloigne de ses propres habitudes
et l'on se risque à de nouvelles convictions, de nouvelles valeurs et de
nouvelles attitudes. Brève esquisse concrète: voilà un catéchumène scolairement
attardé et inadapté; son talent réel, il le manifeste en dessin. Il sera donc tout
naturellement chargé de dessiner et de réaliser les décors du lieu de rencontre
du catéchisme, mais pas n'importe comment. Sa tâche sera de raconter toute



346 MAURICE BAUMANN

la vie du groupe. Avec ses mains, il «réfléchit» et il interprète ce qui se passe.
Au fil des rencontres et de la durée du catéchisme, ses illustrations évoluent
librement, il s'implique de plus en plus dans le processus. Il a cessé d'être
le cancre qu'il croyait être.

Nous soulignons brièvement la dimension théologique de la méthode
indirecte en la plaçant dans la perspective de l'événement central de la tradition
chrétienne: la croix. Reprenons nos trois piliers:

1) En faisant irruption dans l'histoire, la croix déstabilise irrémédiablement

l'évidence immédiate de nos certitudes pour nous projeter dans une quête
renouvelée de sens et de valeurs. Sous l'éclairage de la croix, la
problématisation liée à la méthode indirecte ouvre la quête du sens et des

valeurs.

2) La croix induit une vision paradoxale de la vie. L'Evangile appelle les

petits, grands; heureux, ceux qui pleurent; forts, les faibles et fous, les sages.
La fragilité et la précarité de la condition humaine ne représentent pas la tare

qu'il conviendrait d'occulter, mais le lieu privilégié de la dignité des hommes.
Sous l'éclairage évangélique d'une relecture paradoxale de la vie, le test
pratiqué dans la méthode indirecte dévoile avec bienveillance la précarité de

la condition humaine pour lui donner la chance de sa dignité et du seul luxe

qu'il lui reste: aimer.

3) Finalement, la tradition chrétienne proclame que la croix signifie la

victoire et qu'elle ouvre l'avenir. A la lumière de la résurrection, la prise de

distance que suscite la méthode indirecte conduit à la découverte d'un avenir
restitué à chacune et chacun.

Ces trois éléments sont centraux dans la crise d'identité de l'adolescent.
Ils le rejoignent dans ses interrogations et l'accompagnent dans sa quête.

d) Le catéchisme comme lieu de rencontre de la tradition chrétienne. -
Le microcosme de vie donne lieu à une succession d'événements qui sont
conservés dans la Mémoire du catéchisme: une forme d'archives qui retracent
la vie du catéchisme par l'écrit, l'image, l'enregistrement, le film, etc. En
bonne place figurent les contributions du groupe, les textes reçus et discutés,
les réflexions personnelles, les chants appris, la liturgie des célébrations, les

réactions de chacun, etc. Ainsi, la tradition biblique est naturellement très

présente dans la Mémoire: par un texte, un témoignage, une œuvre d'art, des

symboles, etc. La Mémoire rappelle ainsi que le microcosme de vie instaure

une délibération permanente au sujet de la vie à partir de l'éclairage biblique,
sans toutefois présumer du résultat. Chacun participe afin d'y chercher son

propre chemin. Cet aspect indirect et fictif garantit la protection et la liberté
de chacun. L'éclairage biblique soutenu donne au processus indirect sa

légitimité théologique.

Examinons la quatrième phase. Nous venons d'esquisser brièvement les

conditions de mise à l'épreuve de notre hypothèse. Si elle était menée

réellement, une évaluation rigoureuse s'imposerait. Si le travail concret confirme



LA DIDACTIQUE: PROBLEME ÉPISTÉMOLOGIQUE ET THÉOUOGIQUE 347

l'hypothèse, elle prend valeur de connaissance confirmée. Elle permet de

retourner au point de départ des connaissances préalables pour y imposer ses

conséquences: une élaboration plus fine de la conception du catéchisme et de

sa pratique. Au contraire, si les résultats escomptés ne sont pas atteints,
l'hypothèse peut être abandonnée.

Conclusion

Dans le cadre du catéchisme, la didactique se développe en étroite relation
avec la théologie et l'epistemologie. Elle ne peut pas ignorer la spécificité du

champ didactique du catéchisme. Les moyens d'enseignement doivent être

adaptés à la qualité existentielle du message chrétien et à la situation personnelle

des destinataires.
La didactique organise un processus d'enseignement et d'apprentissage de

certains savoirs. De ce fait, elle doit conduire sa réflexion en se référant à une
théorie épistémologique. Celle de Gonseth nous a permis de trouver une
solution cohérente au problème de l'essoufflement du modèle catéchétique des

Réformateurs. Le principe de révisibilité nous a évité une sacralisation du

modèle traditionnel. Celui d'intégralité nous a guidé vers une approche
interdisciplinaire de la problématique en vue de produire une hypothèse cohérente.
Le principe de dualité nous a obligé à imaginer un modèle concret.

Actuellement, l'Union synodale Berne-Jura introduit une nouvelle
catéchèse, j'ai été chargé par mon Eglise de la mettre en œuvre dans le Jura en

me conformant aux dispositions légales édictées par l'Union synodale et en

respectant les possibilités locales des différentes paroisses. Cette tâche relève
du principe de technicité.

Le modèle gonsethien nous semble particulièrement bien adapté à la
réflexion didactique, dans la mesure où il revendique avec la dernière insistance
la nécessité d'un mouvement de va-et-vient dialectique entre la théorie et la

pratique.


	La didactique comme problème épistémologique et théologique

