
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 4

Artikel: L'Ancien Testament une littérature de crise

Autor: Römer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 321-338

L'ANCIEN TESTAMENT
UNE LITTÉRATURE DE CRISE1

Thomas Römer

Résumé

Cet article se propose de lire l'Ancien Testament comme littérature de

crise à partir d'un paradigme fourni par la sociologie moderne. Trois attitudes

principales caractérisent les réactions intellectuelles face à la situation de

crise: l'attitude «utopique», l'attitude «nostalgique» et l'attitude «scientifique».

Ces trois attitudes permettent de décrire les grands courants idéologiques

du peuple hébreu face au drame national de l'exil babylonien. Pour les

prophètes, l'exil apparaît comme un temps intermédiaire annonçant une ère
de salut. Les milieux sacerdotaux présentent le retour aux institutions religieuses

passées comme la seule solution à la crise. Les intellectuels de l'école
deutéronomiste cherchent à comprendre les raisons du drame de l'exil sans
immédiatement proposer de solutions pour le futur. La société juive de l'époque

exilique, puis post-exilique est caractérisée par la cohabitation et le

dialogue de ces différentes perspectives. Cette cohabitation peut être proposée
comme paradigme pour une approche de la crise en société moderne.

A la mémoire du Professeur Samuel Amsler

Introduction

Le professeur Samuel Amsler a traité, dans sa thèse de doctorat, de la place
de l'Ancien Testament dans l'Eglise2. Il a montré de manière pertinente le

besoin vital de l'Eglise chrétienne de se ressourcer constamment dans la

première partie de sa Bible. Encore récemment, Samuel Amsler a repris cette

question de la fonction ecclésiologique de l'Ancien Testament et l'a résumée

comme suit: «L'Eglise doit laisser l'Ancien Testament dans son ensemble

rééquilibrer toujours à nouveau sa compréhension de l'Evangile, voire mettre

Leçon inaugurale prononcée à l'Université de Uausanne le 28 octobre 1994.

S. Amsler, L'Ancien Testament dans l'Eglise. Essai d'herméneutique chrétienne
(BT), Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1960.



322 THOMAS ROMER

cette compréhension en question par les traits peu 'évangéliques' que les

théologiens de l'Ancien Testament confèrent au Dieu vivant»3. Comment
mieux dire la place indispensable des écrits de l'ancienne alliance en

ecclésiologie chrétienne? Il ne me reste alors qu'à explorer une autre piste et
à m'interroger sur l'autre place que l'enseignement de l'Ancien Testament

occupe à l'intérieur de l'Université. Cette place n'est pas ouvertement
contestée puisque les études vétérotestamentaires font partie de l'enseignement
de la théologie. Cependant, j'ai l'impression que la branche
vétérotestamentaire se trouve quelque peu en marge des préoccupations théologiques
actuelles. Mais en même temps, l'Ancien Testament suscite un certain intérêt

auprès des étudiants venant de la Faculté des lettres désireux d'intégrer les

sciences bibliques dans leurs études. L'Ancien Testament serait-il alors un

pont possible entre la théologie et les sciences humaines? Et devrait-il mieux

s'intégrer dans les disciplines de la théologie?
Entamer de telles réflexions, c'est courir un double risque: premièrement,

de se perdre en généralités, voire en banalités; et deuxièment, de procéder de

manière purement deductive, à savoir: poser d'abord l'intérêt culturel et
théologique de la Bible hébraïque pour montrer ensuite son actualité. C'est
d'ailleurs un reproche que nos collègues systématiciens font assez souvent aux
biblistes. Dans l'espoir d'échapper à ces Scylla et Charybde, je lierai mes
considérations sur l'Ancien Testament à un phénomène qui est omniprésent
dans notre société moderne, celui de la crise. Il ne fait pas de doute que le

terme de «crise» compte de nos jours parmi ceux qui sont les plus fréquemment
utilisés dans les discours des politiciens, des journalistes et même des pasteurs.
Dire que la société est en crise ne peut que rencontrer l'approbation générale,
puisque derrière cet énoncé, chacun peut imaginer sa crise à lui : crise
économique, crise politique, crise écologique, crise des valeurs, etc.4. Cette
utilisation inflationniste et équivoque du terme peut mener à sa banalisation,
comme cela se voit dans le langage des jeunes, où l'expression «c'est la crise !»

peut faire allusion à des parents mécontents ou un rendez-vous manqué. Or
c'est justement cette inflation et cette banalisation du concept de crise qui font
apparaître un désarroi flou mais néanmoins profond et qui semble se soustraire
à une définition précise.

On peut se demander avec Paul Ricœur si la crise est un phénomène
spécifiquement moderne5. Le concept est apparemment moderne; mais,

3 S. Amsler, «Le dernier et l'avant-dernier. Les rapports entre le Nouveau et
l'Ancien Testament», in Le dernier et l'avant-dernier. Etudes sur l'Ancien Testament
(Le Monde de la Bible 29), Genève, Labor et Fides, 1993, p. 17-26, la citation est à

la p. 26.
4 Rappelons que le numéro 77 de Uni Lausanne, en 1993, portait le titre «La crise».
5 P. Ricœur, «La crise: un phénomène spécifiquement moderne?», RThPh 120

(1988), p. 1-19.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 323

comme nous allons le voir, il formule des expériences, des craintes et des

attitudes humaines qu'on peut mettre en rapport avec celles qui ont provoqué
la transformation la plus radicale dans l'histoire de la foi du peuple de Yhwh,
à savoir le remplacement d'une religion du temple et d'un dieu national par
la religion du livre et d'un dieu universel.

Pour fonder cette affirmation, il nous faut entrer dans une sémantique de

la crise6. La première partie de mon exposé sera donc consacrée au survol de

l'histoire du concept de crise. Dans cette partie, il ne sera guère question de

l'Ancien Testament. Celui-ci interviendra dans la deuxième partie, où je
tenterai de démontrer comment les approches sociologique et vétérotestamentaire
de la crise s'interpénétrent et en quel sens la Bible hébraïque peut être décrite

comme «littérature de crise». Quelques remarques sur la gestion de la crise
dans l'Ancien Testament et dans le contexte qui est le nôtre serviront de

conclusion.

I. Crise et société moderne

1. Quelques rappels étymologiques1

Le mot grec krisis vient du verbe krinô, signifiant «cerner, sonder, repérer»;

s'ajoutent ensuite des significations dérivées comme «distinguer, choisir,
décider» qui font entrer le mot dans le champ sémantique juridique. Krisis
devient un terme central de la vie politique ; pour Aristote, c'est elle qui permet
de garantir l'ordre et le fonctionnement de la politeia&.

Les versions grecques de l'Ancien Testament ont repris la connotation

juridique de krisis; ce mot étant utilisé pour traduire les lexemes hébraïques
ryb, dyn et surtout spt. Krisis est alors l'équivalent de mspt et traduit l'idée
de jugement. Or, dans la tradition prophétique, puis dans les textes apocalyptiques,

le jugement indique une intervention salutaire de Dieu pour ses fidèles
à la fin du monde, ce qui revient à dire que le terme krisis est alors investi
d'une dimension eschatologique, également perceptible dans le Nouveau
Testament9.

6 Cf. A. Steil, Krisensemantik. Wissenssoziologische Untersuchungen zu einem
Topos moderner Zeiterfahrung, Opladen, Leske + Budrich, 1993.

7 Cf. F. Büchsel, V. Herntrich, art. «Kpivco», ThWNT III, p. 920-955;
R. Koselleck, art. «Krise», in O. Bronner et al. (éds), Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch - sozialen Sprache in Deutschland II, Stuttgart, Klett-
Cotta, 1982, p. 617-650, surtout p. 617-619.

8 Cf. J. Aubonnet, Aristote. Politique. Paris, Belles Lettres, 1960-1989. 1263b 21,
1268b 4.8.11, 1270b 28.35, 1300b 34, 1305b 35, 1306a 37, 1321b 35.

9 Pour plus de détails cf. F. Büchsel, V. Herntrich, art. cit. p. 921-22.



324 THOMAS ROMER

Il nous faut encore mentionner une troisième utilisation du terme. Depuis
le médecin Galien (IIe s. ap. J-C), krisis devient un terme technique médical
et désigne le point décisif dans l'évolution d'une maladie à partir duquel le

patient peut retrouver son état de santé ou être emporté par la maladie10.

Les trois emplois principaux de krisis dépendent tous les trois d'alternatives;

dans le domaine juridique, la krisis évoque l'analyse face à l'arbitraire:
la connotation eschatologique situe la krisis entre le monde ancien et le salut
à venir; tandis que l'utilisation pathologique de la krisis oppose le rétablissement

de l'état idéal au déclin définitif. Ces trois domaines réapparaîtront
lorsque le mot «crise» entrera dans les langues européennes.

2. L'entrée du terme «crise» dans les langues européennes

A partir du XVIIe siècle11, on trouve le mot crise couramment utilisé en

anglais, en allemand et en français. On peut se demander si cette reprise du

terme dans les langues nationales est due, au moins partiellement, à l'utilisation
biblique de krisis, cet emploi devenant davantage accessible aux intellectuels
suite à l'édition du Nouveau Testament par Erasme. Leibniz utilise en 1712

le mot «crise» (en français) pour analyser la situation de l'Europe, en
constatant: «l'Europe est maintenant dans un état de changement et dans une crise,
où elle n'a jamais été depuis l'Empire de Charlemagne»12. Dans la deuxième
moitié du XVIIIe siècle, «crise» est devenu un terme fréquent dans la réflexion
sur l'histoire et sur l'époque présente et cela notamment dans le contexte de

la Révolution française. Ainsi le concept de crise accompagne l'homme dans
la modernité. Comme l'a montré Armin Steil13, la sémantique de la crise sert
à l'élaboration d'un sens permettant de faire face idéologiquement aux
bouleversements que vit l'Europe. Nous pouvons classer les attitudes à l'égard
du concept de crise grosso modo en trois catégories.

3. Les différentes attitudes à l'égard du concept de crise

a. L'attitude eschatologique et utopique

Dans «Emile ou de l'éducation» (1762), Jean-Jacques Rousseau se sert du

concept de crise pour affirmer que le système de société actuel est appelé à

10 Cf. N. Van Brock, Recherches sur le vocabulaire médical du grec ancien. Soins

et guérisons, Paris, C. Klincksieck, 1961, p. 214-215.
11 On retrouve quelques attestations du terme clans le sens médical à partir du

XIVe s., en français, puis en anglais et allemand; cf. R. Koselleck, art. «Krise», p. 620.
12 Leibniz, «Konzept eines Briefes an Schleiniz (23.9.1712)», in W.I. Guerrier,

«Leibniz' Rußland betreffender Briefwechsel und Denkschriften», St. Petersbourg,
Leibniz, 1873, p. 227-228; cité d'après R. Koselleck, art. «Krise», p. 621.

13 A Steil, Krisensemantik, p. 20-25.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 325

disparaître. Lorsqu'il écrit : «nous approchons de l'état de crise et du siècle
des révolutions»14, il s'agit d'un énoncé qui est pronostique voire prophétique.
C'est même ce deuxième aspect qui domine puisque Rousseau voit apparaître
après la crise la société idéale qui se caractérise par l'égalité de tous les

hommes. Pour Thomas Paine, la révolution française est la crise qui engendre
la victoire définitive sur le despotisme et l'enfer15. La composante eschatologique

du terme de crise est ainsi mise, de manière désacralisée, au service
de l'élaboration d'une utopie.

Nous ne pouvons poursuivre de manière détaillée ce sens eschatologique de

la crise jusqu'au XXe siècle et nous nous contenterons de quelques aperçus. Au
XIXe siècle, ce sont surtout les hégéliens de gauche (Rüge, Heß, Bakounine)
qui ont recours à la sémantique de la crise pour fonder leur espoir en une nouvelle
société. La crise est vue chez eux de manière positive, elle annonce l'abolition
de l'ordre traditionnel haï. Par conséquent, elle est une étape nécessaire vers
l'apothéose, la négation de la négation. Le terme de crise est au service d'une
philosophie de l'histoire légitimant une idéologie révolutionnaire16.

L'œuvre de Friedrich Engels et de Karl Marx s'inscrit, bien entendu, dans

cette lignée. Le terme «crise» était entré dans le domaine de l'économie dès

le début du XIXe siècle '7
; ainsi Marx et Engels parlent de crises pour désigner

des moments de rupture dans le mouvement cyclique de l'économie. Dans ces
crises se trouve la virtualité de l'abolition du système capitaliste: «une
nouvelle révolution n'est possible qu'à la suite d'une nouvelle crise. Pourtant, la

première arrivera aussi certainement que la dernière»18. Malgré la complexité
de la théorie scientifique qu'élabore Marx (notamment dans Le Capital19), sa

conception de la crise se caractérise, comme dans ses écrits de jeunesse, par
une attente eschatologique20: la «vraie» crise aboutira à la révolution du

prolétariat qui réalisera la société sans classes.

14 J.-J. Rousseau, Emile ou cle l'éducation in Œuvres complètes IV (Bibliothèque
de la Pléiade), Paris, Gallimard, 1969, p. 239-877; p. 468.

15 Cette affirmation se trouve surtout dans une série de seize études, intitulée «The
Crisis» ; pour plus de détails, cf. B. Vincent, Thomas Paine ou la reUgion de la liberté,
Paris, Aubier, 1987, p. 86-96.

16 Pour plus de détails, cf. A. Steil, Krisensemantik, p. 66-80.
17 Les premières attestations de l'emploi du tenne dans ce contexte sont énumérées par

R. Koselleck, «Krise», p. 641-644. En 1858 paraît la première histoire des crises commerciales:

M. Wirth, Geschichte der Handelskrisen, Frankfurt, J. D. Sauerländer, 18904.

18 K. Marx, F. Engels, «Revue. Mai bis Oktober (1850)», MEW VII, Berlin (DDR),
1960, p. 440.

19 K. Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, 3 vol, Berlin, Dietz,
1971-72; traduction française: Lc Capital : critique de ïéconomie politique (Quadrige),
Paris, P.U.F., 1993.

20 Cf. P. Stadler, «Wirtschaftskrise und Revolution bei Marx und Engels. Zur
Entwicklung ihres Denkens in den 1850er Jahren», Historische Zeitschrift 199 (1964),
p. 113-144.



326 THOMAS ROMER

Par la suite, le marxisme a lui-même connu de nombreuses crises, dont
la chute du mur de Berlin et l'effondrement des pays socialistes sont des

illustrations récentes. Mais là où l'idéologie socialiste tente de survivre, la

sémantique de la crise reste au service de l'annonce d'un «meilleur monde».

b. L'attitude nostalgique et mythologique

La deuxième manière de concevoir la «crise» est diamétralement opposée
à celle que nous venons de décrire. Elle apparaît clairement au moment de

la Révolution française. Les événements de 1789 semblaient avoir porté un

coup fatal à l'ancien pouvoir. Edmund Burke, un libéral britannique, décrit
alors la révolution française comme «une grande crise la plus étonnante qui
soit jamais survenue dans le monde»21. L'ordre traditionnel, donné et légitimé
par la providence divine dès les origines du monde, avait été aboli par des

forces chaotiques. Pour Burke, le seul sens que peut avoir la crise, c'est celui
d'une épreuve et d'une purification secrètes. Le discours sur la crise est celui
d'une analyse pathologique22. La France, écrit Burke, doit «se laisser
purifier... par le feu et par le sang»23 pour pouvoir renaître. Le seul espoir du

conservatisme face à la crise est donc l'espoir d'une renaissance, le retour du

paradis perdu. Et c'est l'anamnèse qui est fondatrice de cette espérance.
Certains romantiques allemands, notamment Schlegel et Novalis, poursuivent

cette voie. Ne voyant plus la possibilité d'un retour à l'ordre antérieur,
ils valorisent le mythe des origines et l'intériorisation du mythe24. Pour
maintenir un lien entre ce mythe et la réalité, la plupart de ces romantiques
chercheront refuge au sein de l'Église catholique, où l'ordre sacral possède

encore l'autorité d'une légitimité absolue25.

La conception pathologique de la crise, liée à une nostalgie de l'état
antérieur, caractérise jusqu'à nos jours l'attitude conservatrice face aux
problèmes de la société ou du monde. Au niveau de la vox populi, elle apparaît,

2 ' E. Burke, Reflections on the Revolution in France : and on the Proceedings in
Certain Societies in London Relative to that Event (1790), éd. par C. C. O'Brien,
Harmondsworth, Penguin Books, 1976; traduction française: Réflexions sur la
révolution de France (Pluriel 8475), Paris, Hachette, 1989, p. 13.

22 Cf. également L. G. A. de Bonald, «Essai analytique sur les lois naturelles de

l'ordre social», in Œuvres, tome 1, Paris, A. Le Gère, 1817 (réimpression Genève -
Paris, Slatkine, 1982), qui parle d'une «crise terrible et salutaire par laquelle la nature
rejette du corps social les principes vicieux et lui rend sa santé et sa vigueur
première», p. 33).

23 E. Burke, Réflexions, p. 317.
24 Cf. M. Frank, Der kommende Gott. Vorlesungen über die neue Mythologie,

I. Teil, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1982, p. 185.

25 Cf. A. Steil, Krisensemantik, p. 53-54.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 327

par exemple, dans les appels démagogiques à maintenir la pureté d'une nation
face aux hordes chaotiques de l'extérieur. Mais on constate également une
certaine nostalgie dans les analyses sérieuses et subtiles d'un Paul Virilio26

sur l'absurdité de la société de communication ainsi que dans d'autres théories

sur la décadence ou sur la crise des valeurs à l'aide desquelles on décrit la

société moderne, voire postmoderne.

c. L'attitude «historique» et «scientifique»

L'affrontement entre la conception eschatologique et la conception
mythologique de la crise engendre une troisième attitude que l'on peut appeler
«historique». Les événements qui suivirent la Révolution française avaient

déçu à la fois les espoirs des «utopistes» et ceux des «nostalgiques». Pour sortir
de ce dilemme, Claude Henri de Rouvroy, Comte de Saint-Simon, se propose
d'élaborer une sorte de science de la crise. Pour Saint-Simon, la crise fait partie
des lois de l'évolution de l'histoire. Il ne s'agit donc pas, du moins en premier
lieu, de proposer, par la sémantique de la crise, un sens à des destinataires

angoissés, comme c'est le cas pour le discours utopique et le discours
nostalgique. L'enquête sur la crise se veut ici objective et cherche à définir un

concept théorique des sciences historiques. Cette objectivation de la crise

s'accompagne pourtant, chez Saint-Simon, d'une forte composante eschatologique,

puisqu'il décrit la «grande crise» à venir comme étant annoncée par
les écrits vétérotestamentaires, attendue par le peuple juif tout au long de son
histoire et débouchant sur une ère où tous les hommes vivront ensemble

comme des frères27. Saint-Simon reste néanmoins le précurseur d'un emploi
théorique et scientifique du terme de crise. L'aspect utopique disparaîtra chez

son élève Auguste Comte, qui est en quelque sorte le fondateur de la
sociologie28. Mais ce fut surtout le Bâlois Jacob Burckhardt qui, en proposant une

phénoménologie de la crise, prit une attitude distante par rapport à celle-ci.
Il souligne dans ses Weltgeschichtliche Betrachtungen (vers 1870)29 que la

crise est une potentialité constante de l'histoire. Elle n'est ni prévisible ni a

priori négative ou positive. De plus, les vraies crises ne peuvent être constatées

qu'a posteriori, et cela sous le regard attentif et analytique de l'historien. Cela

signifie que le discours sur la crise ne peut plus motiver ni utopies ni nostalgies.

26 Son essai s'intitule justement L'espace critique, Paris, C. Bourgois, 1984; cf.
à son sujet D. Müller, «L'éthique, prise de vitesse par le cours du monde?», Le
Supplément 190 (1994), p. 51-69.

27 G. Ionescu (éd.), La pensée politique de Saint-Simon (Bibliothèque sociale),
Paris, Aubier Montaigne, 1979, p. 224.

28 Cf. pour plus de détails A. Steil, Krisensemantik, p. 63-66.
29 Réimprimé Stuttgart, A. Kriiner, 1978.



328 THOMAS ROMER

Seule la «fabrication» de l'histoire produit dès lors un certain soulagement,

par le fait de créer une distance entre l'histoire et l'historien, entre la crise et
le critique.

La sémantique de la crise est alors au service d'une attitude qui se veut
distante et analytique et qui refuse l'idée d'un sens caché derrière l'histoire,
une attitude qui caractérise l'historien moderne30.

d. Essai d'évaluation

Nous venons de distinguer (assez grossièrement) trois types d'attitudes face

au concept de crise, et nous avons mis ces attitudes en relation avec la triple
fonction du mot krisis (analytique, pathologique, eschatologique) dans les

grandes langues européennes. Ces trois attitudes ont ceci en commun qu'elles
développent leur sémantique de la crise face à une situation actuelle, ressentie

comme dangereuse ou incompréhensible. Ces tentatives de «maîtriser» la crise

par le discours présuppose un lien entre un «auteur» et un public, entre un
destinataire et un destinateur. Dans son ouvrage Krisensemantik, le politologue
Armin Steil a caractérisé les tenants de ces trois attitudes en employant la

terminologie suivante31:

a. Le discours eschatologique est celui da prophète. Il s'agit d'intellectuels
plutôt marginaux qui se sentent solidaires des défavorisés. Leur sémantique
de la crise sert à fonder l'espérance d'un avenir meilleur, puisqu'elle donne

au temps présent la connotation de préparation et d'attente en vue d'une société

nouvelle.
b. Le discours pathologique et mythologique est celui du prêtre. Les

représentants de cette catégorie font partie d'une classe qui a perdu ou est en

train de perdre ses privilèges. Contrairement au prophète, le prêtre se voit
légitimé par une tradition. Face à la crise du présent, ressentie comme
pathologique, le prêtre ne peut penser l'avenir que par rapport à un passé idéalisé

et mythique.
c. Le discours analytique est celui du mandarin (Steil emprunte ce terme

à Max Weber). Il se distingue du prêtre par le refus d'idéaliser l'ordre
traditionnel et du prophète par le rejet de l'utopie. Le mandarin appartient à une
classe aisée de la société : haut fonctionnaire ou professeur d'université, par
exemple. Pour lui le discours sur la crise n'est pas au service d'une
«sécurisation» ; il s'agit surtout de constater et d'analyser la réalité. La réponse
face à la crise consiste pour lui à «faire de l'histoire».

30 Cf. E. A. Knauf, «From History to Interpretation», in D.V. Edelmann (éd.), The
Fabric of History. Text, Artifact and Israel's Past (JSOT.S 127), Sheffield, Academic
Press, 1991, p. 26-64.

31 Cf. notamment les p. 255-265.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE UITTERATURE DE CRISE 329

De manière schématique, les trois types de sémantique de la crise se

présentent ainsi:

krisis

eschatologique pathologique analytique

PROPHETE PRETRE MANDARIN

situation marginale influent dans

le passé

intégré

légitimation «savoir» tradition formation
personnel intellectuelle

sémantique de attente esthétique des chronologie de la
de la crise d'un avenir

meilleur
origines crise

référence utopie mythe réalité

Cette grille d'analyse découle d'une enquête sociologique sur le concept
moderne de crise. J'aimerais maintenant démontrer que cette grille est
également pertinente pour classer et analyser une grande partie de la littérature
vétérotestamentaire. Il est d'ailleurs frappant que Steil désigne les deux
premiers types par des termes religieux sans pourtant se référer explicitement à

la littérature biblique. Cela renforce la pertinence d'une enquête sur l'Ancien
Testament32 à l'aide des trois figures de Steil: le prophète, le prêtre et le

mandarin.

IL Crise et Ancien Testament

1. L'exil babylonien comme crise fondamentale du peuple hébreu

L'histoire du peuple hébreu, telle que nous pouvons la reconstruire à partir
des données archéologiques, épigraphiques et des témoignages
vétérotestamentaires, peut être interprétée comme une histoire marquée par plusieurs
crises qui, chaque fois, ont provoqué des modifications sociologiques et
théologiques. Rappelons en premier lieu l'instauration de la monarchie, événement

marquant le passage d'une société tribale à une société hiérarchisée et qui

32 Dans ce sens que la terminologie n'a pas été créée pour confirmer une hypothèse
de lecture de l'Ancien Testament.



330 THOMAS ROMER

induit, sur le plan religieux, la vénération de Yhwh comme Dieu national dans
le contexte de l'idéologie royale33. L'occupation assyrienne de la Syrie-Palestine

et la chute du royaume du Nord en 722 sont à l'origine d'un «choc
culturel»34 provoqué par la rencontre avec l'idéologie assyrienne. Cette crise
est sous-jacente au livre du Deutéronome, réponse subversive aux traités de

vassalité assyriens, dont il emprunte la terminologie et la structure. De même,
à la fin du XVIIe siècle, la réforme centralisatrice de Josias doit être comprise
comme une réponse à la crise assyrienne.

La crise la plus importante pour la foi yahwiste fut celle de l'exil
babylonien qui signifia pour le peuple hébreu l'écroulement de toutes ses certitudes

théologiques. En effet, les événements de 597/587 ébranlèrent les trois piliers
sur lesquels reposait, à l'époque de la monarchie, l'identité du peuple de Yhwh.
Ces piliers étaient le roi, le temple et le pays. L'entrée des Babyloniens à

Jérusalem mit définitivement en échec le recours à ce système identitaire:

- le pays se trouvait sous domination babylonienne, et une partie de la

population, son élite, avait été déportée,

- le temple avait été détruit,

- et le dernier roi de Juda allait mourir à Babylone (sans successeur selon
le récit de 2 Rois 25, 27-30).
C'est dans une telle situation de rupture et de discontinuité que l'exil va

devenir une époque extrêmement «créatrice»35 où se mettront en place les

principales options théologiques de la Bible hébraïque. En effet, la crise de

l'exil mit Israël au défi de trouver d'autres manières de définir son identité,
son espoir et sa foi. Nous pouvons décrire les différentes attitudes face à la

crise de l'exil en recourant à la grille d'analyse élaborée par Steil.

2. Les trois attitudes principales face à la crise de l'exil

a. La réponse du prophète

«Ne vous souvenez plus des premiers événements, ne ressassez plus les

faits d'autrefois. Voici que je vais faire du neuf qui déjà bourgeonne; ne le

33 Cf. F. Crüsemann, Der Widerstand gegen das Königtum. Die antiköniglichen
Texte des Alten Testamentes und der Kampf um den frühen israelitischen Staat,
(WMANT 49), Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1978.

34 Cf. à ce sujet N. Lohfink, «Culture Shock and Theology: A Discussion of
Theology as a Cultural and Sociological Phenomenon Based on the Example of
Deuteronomic Law», BTB 7 (1977), p. 12-22. Pour une présentation de cette époque,
cf. J.-D. Macchi, Les Samaritains : Histoire d'une légende. Israël et la province de
Samarie (Monde de la Bible 30), Genève, Labor et Fides, 1994, p. 71-135 ; E. A. Knauf,
Die Umwelt des Alten Testaments (NSK AT 29), Stuttgart, Katholisches Bibelwerk,
1994, p. 132-156.

35 Cf. D. W. Thomas, «The Sixth century BC: A Creative Epoch in the History
of Israel», JSS 6 (1961), p. 33-46.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 331

reconnaîtrez-vous pas? Oui, je vais mettre en plein désert un chemin, dans la

lande, des sentiers: les bêtes sauvages me rendront gloire, les chacals et les

autruches, car je procure en plein désert de l'eau, des fleuves dans la lande,

pour abreuver mon peuple, mon élu, peuple que j'ai formé pour moi et qui
redira ma louange.» (Es 43,18-20). Nous venons de citer un texte-clé d'une
collection anonyme d'oracles prophétiques, appelée par les exégètes le

«Deutéro-Esaïe». Il s'agit d'un (ou de plusieurs) prophète(s) du salut dont la

légitimation est fondée par une révélation divine, personnelle (Es 40,1-11).
Selon Es 40-55, la souffrance des exilés va prendre fin. Aussi l'exil est-il vu
comme la matrice d'une nouvelle création qui se confond avec un nouvel exode
et qui a des connotations fortement eschatologiques36.

Dans le livre d'Ezéchiel, l'exil apparaît comme le point culminant d'une
série de jugements divins, concluant l'histoire des rébellions constantes d'Israël

et ouvrant au «vrai Israël» (c'est-à-dire une partie de la population exilée)
le chemin de la première vraie prise de possession du pays et de la connaissance
de Yhwh (cf. Ez 20)37. La crise de l'exil représente ainsi pour la prophétie
de salut une ligne de démarcation entre le passé et le futur: «Les premiers
événements, les voilà passés, et moi j'en annonce de nouveaux, avant qu'ils
se produisent, je vous les laisse entendre» (Es 42,9). Au reste, cette opposition
entre l'ancien et le nouveau constitue un des traits caractéristiques de la

prophétie exilique38. Ainsi, les éditeurs du livre de Jérémie contrastent
l'ancienne alliance avec l'annonce de la nouvelle berît (Jr 31,31-34)39 qui, après

l'exil, rendra inutile toute médiation des commandements divins. Dans de tels

oracles, le présent est déterminé par l'attente de l'accomplissement de la

promesse. La crise provoquée par la disparition du royaume de Juda revêt ainsi
une connotation positive : elle légitime les oracles de jugement des prophètes
préexiliques et apparaît comme un temps intermédiaire permettant l'établissement

d'une ère de salut où tous les peuples reconnaîtront Yhwh comme seul
vrai Dieu et où son peuple vivra dans une société de paix et de justice
(Mi 4,1-5; So 3,9-20, etc.).

36 Cf. F. Smyth-Florentin, «Les espaces du Ile Esaïe: de la route impériale à

l'avènement de la parole», Foi et Vie 85 (Cahier biblique 25), 1986, p. 31-41.
37 Cf. J. Lust, «Ezéchiel XX, 4-26. Une parodie de l'histoire religieuse d'Israël»,

ETE 43 (1967), p. 488-527 - De Mari à Qumran. Mélanges J. Coppens (BEThL 24),
Gembloux, Paris, J. Duculot, P. Lethielleux, 1969, p. 127-166.

38 Cf. T. Römer, «Les «anciens» pères (Jér 11,10) et la «nouvelle» alliance
(Jér 31,31)», BN 59 (1991), p. 23-27.

39 De nombreux commentateurs attribuent ce texte à l'école deutéronomiste, qui,
comme nous allons le voir, devrait être classée sous le type du «mandarin». Il faut
rappeler à ce propos que les types de Steil sont des types idéaux. Dans l'approche
concrète de la crise par une personne ou un groupe, plusieurs attitudes peuvent de fait
cohabiter, comme c'est par exemple le cas pour Nietzsche qui se caractérise par une
fusion entre attitude analytique et attitude prophétique, cf. A. Steil, Krisensemantik,
p. 114-129.



332 THOMAS ROMER

b. La réponse du prêtre

Dans tout le Proche-Orient ancien, la classe sacerdotale jouissait d'un
grand pouvoir. C'est aux prêtres que le roi, vicaire, voire fils de Dieu, délègue
la médiation cultuelle entre la divinité et le peuple. Dans ce contexte, la

légitimation sacerdotale s'effectue par les institutions et le pouvoir traditionnels.

La destruction du temple de Jérusalem et la déportation des prêtres
devaient être interprétées par la classe sacerdotale comme une rupture presque
irréparable. Selon Steil, l'attitude du «prêtre» face à la crise se caractérise par
une valorisation des origines. On constate, en effet, que le document «P», dans

le Pentateuque, s'intéresse tout particulièrement aux récits fondateurs du

monde et du peuple. Ainsi, les institutions cultuelles qui peuvent être
pratiquées par les Exilés, à savoir le sabbat (Gn 2,1-3) et la circoncision (Gn 17),

sont rattachées l'une à l'ordre créationnel, l'autre à l'instaurateur de la généalogie

du peuple hébreu. La législation cultuelle et rituelle dans le livre du

Lévitique est, elle, insérée dans la révélation originelle du Sinai. Celle-ci
s'accompagne d'une mise en scène de la construction d'un sanctuaire

transportable dans le désert (Ex 25ss), permettant ainsi d'affirmer la nécessité

d'un temple même dans un contexte non étatique.
Il est fort probable que l'histoire sacerdotale des origines s'est terminée

en Nb 13-1440, c'est-à-dire par le refus du peuple d'entrer dans la terre promise
et la sanction divine le vouant à une errance dans le désert. Cette fin sans hajipy
end correspond à une analyse pathologique du présent: la crise de l'exil ne

fait que confirmer la dégradation des relations entre Yhwh et le peuple. Le
seul remède est d'accepter pleinement les institutions et la médiation
sacerdotales dans un contexte où le pouvoir politique a définitivement perdu son
autonomie. La crise de l'exil peut alors revêtir dans la vision sacerdotale une
connotation thérapeutique, et permettre d'affronter le présent et le futur par
une anamnèse des mythes d'origine.

c. La réponse du «mandarin»

L'attitude face à la crise qui est désignée par Steil comme étant celle du

«mandarin» trouve son équivalent vétérotestamentaire dans l'œuvre de l'école
deutéronomiste. Nous savons aujourd'hui, grâce aux travaux de Moshe
Weinfeld41, que les deutéronomistes étaient des «mandarins», c'est-à-dire des

40 Cf. N. Loiieink, «Die Priesterschrift und die Geschichte», Congress Volume.

Göttingen 1977 (VTS 29), Leiden, Brill, 1978, p. 189-225; P. Weimar, «Struktur und

Komposition der pricsterschriftlichen Geschichtsdarstellung», BN 23 (1984), p. 81-134.
41 M Weinfeld, Deuteronomy and Deuteronomio School, Oxford, Clarendon

Press, 1972.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 333

scribes et des hauts fonctionnaires de la cour de Jérusalem42. Dans les années

précédant la chute de Juda. ils représentaient à la fois le pouvoir intellectuel
et le lobby progressiste par rapport au pouvoir politique. Promoteurs de la

conception sapientiale du monde et fins connaisseurs de la culture et de

l'idéologie assyriennes, ce sont les deutéronomistes qui, au moment de l'exil,
élaborent, les premiers, un projet d'historiographie judéenne43. Ils éditent
l'ensemble des livres de Dt à 2Rois dans le but de présenter une histoire
complète d'Israël des origines mosaïques à la crise qu'ils ont vécue: la
destruction de Jérusalem et la fin du royaume de Juda. L'histoire deutéronomiste
exclut délibérément la tradition patriarcale44 qui servait à légitimer la
revendication de la possession du pays par la population non exilée en même temps
que les théories restauratrices des sacerdotaux, qui avaient recours à la

«récupération» d'une certaine religiosité populaire. Pour l'école deutéronomiste,
la clé de l'histoire est la loi deutéronomique. et la catastrophe survenue
s'explique par la désobéissance du peuple et de ses rois à cette loi. Cette

historiographie se termine en 2Rois 25 par une remarque assez laconique sur
la réhabilitation partielle du dernier roi de Juda. Yoyakin, et sur l'amélioration
de sa situation en captivité45. Pour Martin Noth. à qui nous devons la théorie
de l'histoire deutéronomiste46. cette œuvre avait pour but de constater et

d'analyser la catastrophe nationale que représentaient les événements de 597-
87. Cette thèse a souvent été critiquée et on a voulu trouver dans certains

textes (qui en fait n'appartiennent pas à la première édition de l'histoire

42 On pourrait caractériser les deutéronomistes comme la coalition des forces
intellectuelles provoquant en 622 la réforme de Josias ; cf. R. Albertz, «Die Intentionen
der Träger des Deuteronomistischen Geschichtswerks», in R. Albertz et al. (éds),
Schöpfung und Befreiung. Für Claus Westermann zum 80. Geburtstag, Stuttgart,
Calwer, 1989. p. 37-50; R. E. Clements. Deuteronomy (OT Gu). Sheffield, Academic
Press. 1989. p. 78-79.

43 II y a sur ce point un désaccord entre l'exégèse anglophone et l'exégèse
germanophone. L'école de F. M Cross postule une première version de l'histoire
deutéronomiste sous Josias. Néanmoins, elle accepte une édition (alors revue et
corrigée) de cette histoire une cinquantaine d'années plus tard. Pour plus de détails, cf.
S.L. McKenzie, «Deuteronomistic History», ABD 2 (1992). p. 160-168.

44 Cf. sur ce point T. Romer, Israels Väter. Untersuchungen zur Väterthematik im
Deuteronomium und in der deuteronomistischen Literatur (OBO 99), Fribourg/Göttingen,

Universitätsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht, 1990.
45 Selon E. Wurthwein, Die Bücher der Könige. 1 Kön. 17-2 Kön 5 (ATD 11,2).

Göttingen, Vanderhoeck & Ruprecht. 1984. pp. 481-82, cette notice serait un ajout post-
deutéronomiste. Il est, en effet, probable que l'édition exilique de l'historiographie
deutéronomiste se soit terminée en 2 Rois 25,21 (déportation de tout le peuple) ou
en 2 Rois 25.26 (le retour en Egypte ; signifiant l'annulation de toute l'histoire du salut).

46 M Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden und
bearbeitenden Geschichtswerke im Alten Testament Ve éd. 1943, 3e éd. Darmstadt.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 1967.



334 THOMAS ROMER

deutéronomiste) la trace d'un kérygme d'espérance pour une reconstitution du

peuple voire de la dynastie davidique47. Le reproche fait à Noth consistait à

dire qu'on comprenait mal pourquoi le ou les deutéronomiste(s) aurai(en)t écrit
cette grande histoire d'Israël dans la seule intention d'aboutir à la crise de

l'exil. Avec notre grille d'analyse, la vision nothienne de l'historiographie
deutéronomiste nous paraît tout à fait défendable. Face à la crise de l'exil, les
deutéronomistes n'adoptent ni une attitude utopique ni une conception restauratrice

avec recours aux mythes d'origines. Leur démarche est plutôt «analytique».

En effet, la présentation de l'histoire d'Israël à travers l'attitude du

peuple face à la loi de Yhwh permet d'élaborer une théodicée sans pourtant
envisager une finalité ultérieure à la crise. La crise en tant que telle est

acceptée ; il ne s'agit plus de la dépasser ni en amont ni en aval ; il s'agit avant
tout de l'analyser et de la comprendre.

En esquissant trop grossièrement la triple réponse de l'Ancien Testament
face à sa crise fondatrice, j'ai voulu montrer la possibilité d'appliquer à la
littérature vétérotestamentaire un modèle sociologique élaboré pour la sémantique

de la crise dans les sociétés modernes. Il s'agira, pour terminer, d'amorcer

quelques réflexions sur les implications possibles d'une telle interpénétration.

III. Ancien Testament et société moderne

1. La gestion de la crise

Les trois attitudes-types qui permettent de caractériser les réactions à la

fois modernes et vétérotestamentaires face à la crise ne semblent pas, à

première vue, être facilement compatibles les unes avec les autres48. Or, en ce

qui concerne la gestion de la crise dans la Bible hébraïque, on constate que
ces trois attitudes ont chacune à leur tour été canonisées. Ce fut probablement
l'historiographie deutéronomiste qui, la première, reçut un statut (proto-)ca-
nonique49, avant que la Torah (le Pentateuque) ne soit éditée comme document

47 Cf. notamment H. W. Wolfe, «Das Kerygma des deuteronomistischen
Geschichtswerks», ZAW 73 (1961), p. 171-181 Gesammelte Studien zum Alten
Testament (TB 22), München, Chr. Kaiser, 1964, p. 308-324. Il a été suivi par de

nombreux auteurs.
48 Bien qu'il y ait des «combinaisons» possibles, comme l'a montré Steil, cf. ci-

dessus.

49 Cf. à ce sujet A. de Pury, «Le canon de l'Ancien Testament. Ecritures juives,
littérature grecque et identité européenne», Protestantisme el construction européenne.
Actes du Colloque des Facultés de théologie protestante des pays latins d'Europe,
Bruxelles, Ad Veritatem, 1991, p. 25-46.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTERATURE DE CRISE 335

officiel, apparemment sous l'instigation du pouvoir achéménide, et dans le
cadre d'une pratique appelée «autorisation impériale»50. La publication du

Pentateuque comme document officiel du judaïsme, reconnu comme tel par
les Perses, nécessitait alors un compromis entre les courants deutéronomiste
et sacerdotal. En effet, l'ensemble de Gn à Dt doit être compris comme un
document de cohabitation où les visions deutéronomiste et sacerdotale de la
loi et de l'histoire d'Israël entrent en dialogue critique l'une avec l'autre51.
En revanche, la voix prophético-eschatologique n'apparaît dans la Torah
qu'en filigrane. Cela peut s'expliquer par la volonté commune des «prêtres»
et des «mandarins» d'écarter l'attitude utopique des «prophètes», annonçant
la fin de l'occupation étrangère et l'arrivée imminente des temps messianiques.

Cependant, ces voix, livrant à une grande partie du peuple le fondement
d'une espérance, furent bientôt intégrées dans les Neviim (les Prophètes), la

deuxième partie du canon, lequel devait encore s'enrichir des Ketouvim (les
Ecrits), qui, eux, cherchent à répondre à la crise identitaire provoquée par
la culture grecque à l'époque des Ptolémées et des Séleucides, puis des
Romains52.

Ainsi, le canon vétérotestamentaire se présente comme cohabitation des

diverses attitudes face à la crise, dont chacune est une réponse et une gestion
de cette crise. Dès l'époque perse, la crise de l'exil est tout autre chose qu'une
période circonscrite. Au niveau identitaire cette crise se «perpétue» en quelque
sorte, et c'est l'exil lui-même qui devient la matrice identitaire du judaïsme,
et ce jusqu'à nos jours. L'affirmation identitaire du judaïsme telle qu'elle se

construit à partir de la Bible hébraïque est ainsi forcément multiple, ce qui
signifie, comme le rappelle Albert de Pury, «que la Bible comme littérature
juive devait fonctionner non seulement comme espace de dialogue interne,
mais aussi comme partenaire de dialogue dans le cadre plus vaste d'une société
biculturelle»53.

C'est ce double aspect de l'Ancien Testament en tant que «littérature de

crise», à savoir la cohabitation des attitudes différentes face à la crise et en
même temps la volonté d'affirmer une identité multiforme face à l'extérieur,
qui lui donne le statut d'un paradigme possible (mais de loin pas le seul)

pour un modèle d'intercommunicabilité au sein de l'Université voire de la
société.

50 Pour plus de détails, cf. F. Crüsemann, «Le Pentateuque, une Tora. Prolégomènes
à l'interprétation de sa forme finale», in A. de Pury (éd.), Le Pentateuque en

question (Le Monde de la Bible), Genève, Labor et Fides, 1991. 2e éd.. p. 339-360.
5 ' Cf. E. Blum, Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189). Berlin-New

York, W. de Gruyter, 1990.
52 Cf. A. de Pury, art. cit., p. 41-43.
53 A. de Pury, art. cit., p. 43.



336 THOMAS ROMER

2. L'Ancien Testament comme paradigme

Face à une crise qui est à la fois institutionnelle, globale et par conséquent
diffuse, on peut observer avec Paul Ricœur «l'absence de consensus dans une
société divisée entre tradition, modernité et postmodernité»54, entre
prêtres, prophètes et mandarins. Il n'est pas nécessaire ici de donner de nombreux

exemples de ces catégories, chacun fera les associations qui lui viendront à

l'esprit. Qu'il suffise de penser à la mythologisation du passé lors du cinquantième

anniversaire de la Libération de la France, à l'occasion duquel on
confrontait la situation actuelle au tableau idéal d'une nation unie autour d'un
projet démocratique. De l'autre côté, même si les voix utopistes se font
actuellement plus discrètes, nous pouvons évoquer le discours de la gauche
moderne (par exemple les disciples d'Ernst Bloch) qui refuse l'amalgame entre
marxisme et stalinisme, et maintient l'espoir de l'avènement du «vrai»
socialisme55. Mais l'attitude intellectuelle dominante quant à la crise est sans doute
celle de la «déconstruction», où l'on se pose en observateur apparemment
neutre, décrivant le désenchantement du monde, «l'ère du vide», et où la crise

apparaît définitive.
Ces diverses interprétations de la crise contemporaine revendiquent

chacune le monopole de l'analyse, et c'est ici que la gestion de la crise dans

l'Ancien Testament peut servir de paradigme pour une communication entre
les différentes approches. Il ne s'agit nullement de prôner un «consensus

helvétique» où l'on se méfie de toutes les tensions; il s'agit en revanche de

réfléchir sur une cohabitation, même et surtout si elle est conflictuelle, des

options mythique, eschatologique et descriptive. Aucune société, surtout quand
elle est confrontée à des questions touchant à sa raison d'être, ne peut faire
l'économie d'un recours à un passé fondateur, autant qu'à un projet d'avenir,
et c'est l'analyse lucide du présent qui joue le rôle de médiation indispensable.
L'Ancien Testament nous montre que ces trois composantes font partie
intégrante de la redéfinition de l'identité du peuple de Yhwh au moment de sa

plus grande crise. La sociologie historique nous montre que ces trois composantes

ressurgissent au moment où l'Europe entre dans la modernité, et qu'elles
l'accompagnent au travers de multiples transformations dans la crise

postmoderne. Dès lors, il me paraît légitime d'intégrer davantage la science

vétérotestamentaire dans l'effort visant à fournir à la société les moyens lui
permettant une intelligence de son présent, de son avenir et de son passé. Je

terminerai ainsi par un double vœu.

54 art. cit., p. 19.

55 Cf., par exemple, l'interview avec Hans Mayer paru dans Le Monde Littéraire
du 30.09.1994, p. VII.



L'ANCIEN TESTAMENT - UNE LITTÉRATURE DE CRISE 337

3. Du bon usage de l'Ancien Testament à l'Université : un double vœu

La promotion de l'interdisciplinarité est certes une idée à la mode, mais
la réalisation de cette idée n'est pas encore bien avancée. Pour la discipline
de l'Ancien Testament, je souhaiterais que soit affirmée et renforcée une
double intégration dans le dialogue interdisciplinaire:

a. l'intégration dans le dialogue avec les sciences humaines. Je pense
d'abord, bien évidemment, aux sciences religieuses. Par rapport à la sémantique

de la crise, de nombreuses pistes s'ouvrent à nous. Il n'y a guère eu de

réflexion sur le fait que l'époque de la crise de l'exil babylonien est également
l'époque de la naissance du confucianisme, du bouddhisme, du zoroastrisme56

ou encore de Solon et de la crise athénienne57.

La lecture de l'Ancien Testament comme littérature de crise le rapproche
également des sciences sociales et politiques. Nous avons vu comment un
modèle sociologique contemporain peut être appliqué au contexte
vétérotestamentaire. Notre enquête sur la crise a fait apparaître la science

biblique comme interlocutrice de la sociologie et de la philosophie. D'autres
points de rencontre entre l'Ancien Testament et les sciences humaines
pourraient encore facilement être signalés58, mais je formule maintenant le second

vœu qui concerne
b. l'intégration de l'Ancien Testament dans les sciences théologiques.

C'est la théologie qui est le cadre traditionnel de la discipline
vétérotestamentaire. Or, il est souhaitable que les questions et résultats des exégètes
de la Bible hébraïque soient davantage confrontés aux préoccupations des

autres branches de la théologie. Comme le dit Pierre Gisel, «l'interrogation
historico-critique» que peut poser l'Ancien Testament ne devrait pas se réduire
à une «problématique des provenances [...] pour s'ouvrir au contraire, [...] sur
les jeux globalement symboliques et institutionnels»59. Dans ce contexte, il
serait intéressant de relire toute l'histoire de la théologie à partir de la notion
de crise60. Cela aiderait sans doute à comprendre la double crise que doit

56 Pour les problèmes chronologiques que posent les traditions sur Zoroastre, cf.
P. du Breuil, Le Zoroastrisme (Que sais-je? 2008), Paris, P. U. F, 1982, p. 7-9.

57 On pourrait également mentionner Thaïes et la philosophie ionienne et le
jaïnisme en Inde.

58 On aurait dû parler de la psychologie et de la psychanalyse, où le concept de
la crise joue un rôle primordial, cf. U. Schônpflug, art. «Krise III.», HWPh 4, cols.
1242-1245.

59 P. Gisel, «De quelques déplacements dans le champ exégétique. Regard d'un
théologien», in Naissance de la méthode critique. Colloque du centenaire de l'Ecole
biblicjue et archéologique française de Jérusalem (Patrimoines), Paris, Cerf, 1992,

p. 255-263.
60 Cf. B. Jaspert, «"Krise' als kirchengeschichtliche Kategorie», Theologie und

Geschichte. Gesammelte Aufsätze, (EHST XXII17369), Frankfurt/M. et al., P. Lang,
1992, p. 78-102.



338 THOMAS ROMER

affronter la théologie chrétienne aujourd'hui et que Jürgen Moltmann décrit
comme une crise de signification et une crise d'identité61. L'Ancien Testament

nous aide alors à comprendre que chaque crise d'identité religieuse nécessite
de reformuler et de repenser la foi. Le concept de crise implique également
l'idée de l'irruption et une mise en question radicale des certitudes acquises.
Ainsi, dans une perspective chrétienne, l'Ancien Testament, lu comme une
«littérature de crise», est indispensable à la compréhension d'une autre krisis,
celle que représente la venue de Jésus-Christ (cf. Jn 3,1-21), crise qui, en

reprenant et transformant les données vétérotestamentaires, est à l'origine et
du christianisme et de la culture dite judéo-chrétienne.

61 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, München, C. Kaiser, 1972; traduction

française : Le Dieu crucifié : la croix du Christ, fondement et critique de la théologie
chrétienne, Paris, Cerf, 1978 (2e éd.), p. 13-14.


	L'Ancien Testament une littérature de crise

