Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 45 (1995)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 273-319

BIBLIOGRAPHIE

GEORG WOHRLE, Anaximenes aus Milet. Die Fragmente zu seiner Lehre,
Stuttgart, Franz Steiner, 1993, 88 p.

Cette €tude dense et précise est consacrée au plus négligé des trois Milésiens, que
I’on considére habituellement comme les premiers philosophes de notre tradition. Si
Thales et surtout Anaximandre ont été étudiés de prés (cf. notamment Ch. Kahn,
Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, réédité en 1994 chez Hackett),
Anaximene, dont 'acmé doit se situer vers 545 av. J.-C., demeurait jusqu’ici dans
I'ombre de ses prédécesseurs. Cette monographie vient lui rendre justice en soulignant
les aspects originaux de sa pensée. L’ ouvrage comporte trois parties: 1) une introduction
(p. 9-32) dans laquelle I'A. analyse de fagon systématique la pensée d’Anaximeéne;
2) les 50 fragments édités et traduits (p. 33-53), classées différemment que dans Diels-
Kranz, puisque I’A. mélange les sections A (doxographie) et B (fragments); notons
que quatre fragments (14, 20, 34 et 36) ne se trouvent pas chez Diels; 3) des éclair-
cissements et des notes interprétatives sur les témoignages et fragments (p. 57-81).
Traditionnellement, on considére que la pensée d’Anaximéne représente un retour en
arriére par rapport a I’intuition «géniale» de 'apeiron anaximandrien: choisissant 1’air
comme ¢lément-principe, il retournerait au choix thalésien d’un élément matériel.
Comme I'A. le montre, il est trés difficile de se faire une représentation précise de
ce qu’Anaximéne entend par np (cf. p. 12 sq.) qui, par densifications et raréfactions
successives, donne naissance au monde et aux autres éléments. Pour Kahn, Anaximeéne
serait I’héritier des penseurs théogoniques comme Hésiode, et I'anp serait «the
inexhaustible breath of life» (cité p. 14). La discussion la plus actuelle porte essen-
tiellement sur le fr. 12, transmis par Aétius, qui affirme que pour Anaximéne &np et
Tvebpa sont synonymes. Pour certains, nous nous trouverions ici devant la premiére
mention explicite du rapport entre le micro- et le macrocosme, idée qui serait ainsi
milésienne, alors que pour d’autres il s’agit d’une reconstitution en termes stoiciens
de la penséc anaximénienne. Pour ces derniers, on ne peut savoir avec certitude si
Anaximéne s’est exprimé sur I'ame. K. Alt qui a étudié le fr. 12 dans le contexte de
I"exposé d’Aétius est convaincue que les propos attribués a Anaximéne devraient plutdt
etre attribués a Diogéne d’Apollonie. On remarquera enfin des incohérences dans les
fragments a contenu cosmologique et cosmogonique (selon I’A. la cosmologie traite
de la création du monde alors que la cosmogonie traite des transformations apres la
création du monde, cf. p. 20): il est en particulier difficile de coordonner les résumés
de Simplicius (fr. 5 et 6) et d’Hippolyte (fr. 9). Klowski (p. 22) a en particulier montré
de maniére convaincante que la reconstitution de la pensée anaximénienne par Sim-
plicius serait en fait I'ceuvre de Théophraste. — L’intérét de cette monographie est
double: mélant étroitement les questions philologiques aux questions philosophiques,
elle rend accessible I'ensemble des documents relatifs a Anaximéne et intéresse ainsi
["amateur de la pensée antique tout en permettant au spécialiste de se tenir au courant
de I'état de la discussion.

STEFAN IMHOOF

Histoire de
la philosophie



274 BIBLIOGRAPHIE

RoBERrT JoLy, Glane de philosophie antique : Scripta minora (Cahiers de
philosophie ancienne — 10), Bruxelles, Ousia, 1994, 326 p.

Arrivé «en fin de carricre» (avant-propos), I'auteur rassemble quelque dix-sept
articles sous le vaste chapeau de la philosophie antique. Les thémes en etfet sont trés
divers: de Pythagore a Grégoire de Nysse en passant par Popper critique de Platon;
sont exclus les deux domaines de prédilection de Robert Joly: la médecine hippocra-
tique (dont il a édité plusieurs traités pour Belles-Lettres) et la patristique (deuxiéme
siecle). Si le dernier tiers du recueil concerne surtout le christianisme, c’est avec le
«souci d’en évaluer la pensée a partir de I"hellénisme, d’en retrouver la racine grecque,
point de vue volontiers minimisé ou méconnu de beaucoup de théologiens, plus sen-
sibles d’ordinaire a la racine juive». Prenons, a titre d’exemple, I'étude sur «la spé-
cificité de la morale chrétienne» (p. 212-252): I'A. se pose en arbitre «agnostique»
(p. 212) dans un débat qui oppose deux tendances de théologiens, les uns revendiquant
une spécificité «chimérique» (p. 250), les autres niant toute spécificité de contenu. Pour
y voir clair, I'A. propose la rigueur de la méthode historique, comparant des régles
morales formulées pour ne reconnaitre comme spécifique qu’une «régle morale chré-
tienne qui n’aurait pas de parallele juif ou paien» (p. 218). Ainsi la charité chrétienne
trouvera son semblable chez les stoiciens, aussi bien en son désintéressement qu’en son
universalité, deux traits prétendus spécifiquement chrétiens mais qui sont bien attestés
dans le monde grec (abondance des textes cités). De méme la patience a supporter le
mal est rapprochée d’un passage de la République ou Platon décrit comment le juste
peut étre en butte a toutes les injustices. L’enquéte continue sur le méme ton, consciente
de ne pas étre exhaustive et n’hésitant pas a proposer des ressemblances parfois de
surface. Elle permet toutefois a I'A. de témoigner de sa grande €érudition, tant pour ce
qui est des sources antiques que de la littérature critique. En conclusion, il rejette les
deux positions extrémes: la morale chrétienne conserve quelques traits spécifiques,
mais sa spécificité s’émousse avec le temps, au grand profit de I"humanité. Le style
de cet article est bien représentatif de la volonté de I’A. d’aller parfois «a rebrousse-
poil» (p. 192) des courants traditionnels d’interprétation, sans craindre la polémique.

ANNE-SIDONIE CocHAND Buchs

ALAIN DE LIBERA, La philosophie médiévale (Premier cycle), Paris, P.U.F.,
1993, 527 p.

Dans I'intention de I'A., cet ouvrage se présente d'abord comme un manuel d’his-
toire de la philosophie médiévale destiné aux ¢tudiants du premier cycle. A ce titre,
il met a portée de main, de maniére aussi précise et didactique que possible, tout ce
qui est essentiel a la compréhension des ceuvres, des doctrines et des courants de pensée
qui ont vu le jour au moyen age, c’est-a-dire dans la période comprise entre la chute
de I’Empire romain d’Occident en 476 ct la prise de Constantinople par les Turcs en
1453. Cet ouvrage répond encore a une autre ambition: celle de donner du moyen age
philosophique une image nouvelle. «Pour écrire une histoire de la philosophie médi¢-
vale, dit Alain de Libera dans la préface, I'historien qui veut assumer la réalité historique
doit donc partir de 'existence de la pluralité: pluralité des cultures, pluralité des
religions, pluralit¢ des langues, pluralité des centres d’étude et de production des
savoirs» (p. XIV). Ce n’est donc plus une vision unitaire centrée sur I’Occident chrétien
qui est exposée et défendue ici, mais bien plutdt celle d’'un moyen age polycentré ou
les cultures et les philosophies, simultanément, suivent leurs destinées propres dans
leurs foyers propres, et s’interpénétrent constamment. L’A. tente de rendre ainsi justice
a tous les processus intellectuels complexes qu’élaborérent progressivement les auteurs



BIBLIOGRAPHIE 275

médiévaux dans I’Empire byzantin, en Islam oriental et occidental, dans les commu-
nautés juives en terre musulmane et chrétienne, comme dans 1’Occident latin. Il analyse
avec finesse certains des conflits suscités par I’introduction graduelle, mais irrésistible,
de la logique et de la philosophie antique au sein des Ecoles des trois religions. — Si
stimulante et forte que puisse étre cette nouvelle présentation du moyen age philoso-
phique par le décloisonnement des cultures qu’elle opére et par I'élargissement con-
sidérable des perspectives qu’elle crée, il nous semble pourtant que, pour atteindre une
vision plus globale, il manque une autre dimension. Les penseurs médiévaux, en effet,
qu’ils soient chrétiens, juifs ou musulmans, et qui sont envisagés dans ce livre sous
'angle de la philosophie, n’ont-ils pas d’abord en commun ce méme probléme de
vouloir tout mettre en ceuvre pour comprendre le sens vrai du Livre saint, Bible ou
Coran, sans oublier cet autre Livre que représente pour eux la nature? N’ont-ils pas
cette conscience vive que le mode de comprendre ces deux livres est toujours condi-
tionné par le mode d’étre de celui qui les comprend, et qu’il y a interaction entre ces
deux poles? Si cela est vrai, ne pourrait-on pas envisager, pour mieux rendre compte
encore de l'originalit¢ fonciére de la pensée médiévale dans les trois familles
abrahamiques, par rapport a la pensée moderne, de décloisonner !'étude des différents
domaines que constituent I'herméneutique biblique et coranique, la prédication de la
Parole, les sciences de la nature, la philosophie, la théologie et la mystique pour les
unir plus explicitement, tout en maintenant les distinctions nécessaires, dans la dyna-
mique d’une unique quéte d’intelligibilité totale qui est, pour la pensée médiévale, la
vocation ultime de 'homme créé a I'image de Dieu?

JEaN BoOREL

J. FoLLon, J. McEvoy (éds), Actualité de la pensée médiévale. Recueil d’ar-
ticles (Philosophes médiévaux — 31), Louvain-la-Neuve/Louvain-Paris,
Editions de I'Institut Supéricur de Philosophie/Peeters, 1994, 360 p.

Ce recueil réunit deux types de textes, fruits des recherches en philosophie mé-
diévale de I'Université catholique de Louvain: les communications qui ont €t¢ données
al’occasion d’une journée d’études organisées par le Centre de Wulf-Mansion (29 avril
1992); et des textes de jeunes docteurs qui travaillent sous la tutelle du méme Centre.
L’unité du recueil, comme il apparait déja dans son titre, consiste en une défense de
la recherche en philosophie médiévale, qui est considérée non seulement comme objet
historique, mais aussi comme pensée actuelle et modéle de pensée; I'introduction de
J. Follon et J. McEvoy s’intitule «Apologie de la pensée médi¢vale». Dans la premiére
section de la premiére partie, F. van Steenberghen, J. Follon et J. Brams présentent,
et louent, I'état de la recherche a 1'Université catholique de Louvain; les deux autres
sections de cette méme partiec contiennent des études spécialisées (sur Robert
Grosseteste, Thomas d’Aquin et Pierre d’Irlande) et des théses plus générales.
J. McEnvoy ruine I'idée, parfois admise comme présuppos¢, d'une rupture entre la
philosophie antique, grecque et latine, et la philosophie médiévale (p. 69-78); il en
démontre, au contraire, la continuité et peut conclure: «Aussi bien la philosophie
médiévale tout entiére peut elle étre comprise comme une assimilation créatrice de la
pensée antique» (p. 75). Outre ce contact avec la pensée antique, J. McEvoy souligne
le «travail d’appropriation», par les penseurs médiévaux, de la pensée juive et arabe.
Sur un ton plus polémique, C. Steel développe une critique de la méthode exégétique
du grand historien de la philosophie K. Flasch et en propose une autre (p. 79-93). Mais,
puisqu’on ne peut tout résumer ici, les communications sont précieuses surtout pour
le texte de L. Rizzerio: «Les sources occidentales et orientales dans I'exégese de Robert



276 BIBLIOGRAPHIE

de Grosseteste» (p. 119-145). On y voit le maitre d’Oxford a I’ceuvre, priviligier telle
source ou telle autre, et tenter de concilier, sans lacheté philologique, les doctrines des
Péres de la tradition occidentale et de la tradition orientale. De la deuxiéme partie, on
retient pour leur qualité les travaux de W. Rosemann et A. C6té, respectivement, sur
la procréation humaine et la filiation trinitaire chez Saint Augustin (p. 159-170) et sur
la notion d’infini au XIII siécle (p. 216-246); et, de J. -M. Counet, deux textes, ['un
sur I'«univocité de I’étant et la problématique de I'infini chez Jean Duns Scot» (p. 287-
328), I'autre sur I'appartenance problématique de Nicolas de Cuse au moyen age ou
a la Renaissance (p. 329-356). Nous conclurons que le volume entier donne un bel
exemple de l'esprit de recherche qui anime 1’Université catholique de Louvain et le
Centre De Wulf-Mansion; il propose de nouvelles voies de recherche, et témoigne
parfois d’un esprit treés critique envers les chefs de file d’autres écoles, notamment
envers A. de Libera et K. Flasch.

CATHERINE PRALONG

PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA, Uber die mystische Theologie und Briefe.
Eingeleitet, libersetzt und mit Anmerkungen versehen von Adolf Martin
Ritter (Bibliothek der griechischen Literatur — 40), Stuttgart, Anton
Hiersemann, 1994, 228 p.

Dans le domaine des études dionysiennes, 1’édition allemande fait merveille. En effet,
la collection Patristische Texte und Studien s’est enrichie, en 1990 et 1991, des deux
volumes de I'Editio Critica major du Corpus dionysien qu’a patronnée la Commision
Patristique de I’Académie des Sciences de 1’ Allemagne Fédérale. Et ¢’est maintenant dans
la collection de la Bibliothéque de littérature grecque de Stuttgart que vient de paraitre
le troisieme et dernier tome de la traduction allemande du Corpus, qui contient la
Théologie mystique et les Lettres du Pseudo-Denys. Tout I'intérét de cette traduction du
texte critique définitif susmentionné, que I’A. a lui-méme achevé a partir des premiers
travaux préparatoires qu’avait laissés Giinther Heil, vient du fait que non seulement il
serre avec le maximum de précision le style si particulier du Maitre inconnu, mais qu’il
maitrise aussi la spécificité d’expression de la langue allemande. Des introductions
générales et particulieres replacent la Théologie mystique et les Lettres dans leurs con-
textes historiques, patristiques et philosophiques propres, et de précicuses notes renvoient
le lecteur aux différentes variantes, aux sources, aux passages paralléles et aux textes des
Ecritures. Comme dans les deux précédents volumes de traduction, la numérotation des
colonnes et des lignes de 1'édition de Migne sont indiquées en marges, ce qui facilite
grandement le travail, puisque cette derniére est encore, pour la plupart des chercheurs,
la seule référence. Soixante pages de bibliographie sélective et les index de rigueur
terminent cet ouvrage, qui sera le livre de chevet des futurs admirateurs du Pseudo-Denys.

JeaN BOREL

WERNER BEIERWALTES, Eriugena. Grundziige seines Denkens, Frankfurt am
Main, Vittorio Klostermann, 1994, 364 p.

Parmi les interprétes modernes de Jean Scot Erigéne, Werner Beierwaltes occupe
la place des pionniers. Participant régulier des colloques érigéniens internationaux,
organisateur de trois d’entre eux en Allemagne, dont les Actes ont chaque fois fait
I'objet d’une recension dans notre revue, il fut en effet 'un des premicrs a dégager



BIBLIOGRAPHIE 277

I’enjeu et les grands axes de I’ceuvre du maitre irlandais, et a donner a cette pensée
de haute volée métaphysique et spéculative I'importance qu’elle mérite dans le débat
théologique et philosophique d’aujourd’hui. I ne pouvait donc pas y avoir idée plus
généreuse que celle de rassembler en un seul volume neuf études de fond parues entre
1965 et 1991, et devenues difficile d’accés a cause de leur dispersion. Qu’il nous suffise
d’en rappeler ici les titres, pour le chercheur intéressé, qui évoquent par eux-mémes
les themes doctrinaux développés par I’Erigene, ainsi que les centres d’intérét de son
récent commentateur: «Eriugenas Faszination», «Plato philosophantium de mundo
maximus. Zum Platonismus als einer wesentlichen Quelle fiir Eriugenas Denken»,
«Sprache und Sache. Reflexionen zu Eriugenas Einschédtzung von Leistung und Funk-
tion der Sprache», «Duplex Theoria», «Negati Affirmatio: Welt als Metapher. Zur
Grundlegung einer mittelalterlichen Asthetik», «Harmonia», «Absolutes Selbstbe-
wusstsein. Divina Ignorantia summa ac vera est sapientia», «Eriugena redivivus. Vor-
bemerkungen zu einem Paradigma fiir Eriugenas Wirkungsgeschichte zwischen Mittel-
alter und Neuzeit», «Eriugena und Cusanus». A cet ensemble, trois articles inédits ont
€té ajoutés: «Einheit und Dreiheit. Corollarium de relatione», «Zur Wirkungsgeschichte
Eriugenas im Deutschen Idealismus und danach», «Pascha-Transitus- Uberganﬂ» Cest
avec un grand soin typographique que les articles ont ét€¢ recomposés pour ce recueil,
et les index des noms propres et des sujets en facilitent la consultation.

JEaN BOREL

THoMAS D’ AQUIN, L’ unité de 'intellect contre les averrroistes. Suivi des textes
contre Averroés antérieurs a 1270. Texte latin. Traduction, introduction,
notes par Alain de Libera, Paris, GF-Flammarion, 1994, 395 p.

Le De unitate intellectus contra averroistas, composé en 1270 par Thomas d’ Aquin,
est un traité philosophique polémique qui combat les théses hétérodoxes que soutenaient
alors certains maitres de la faculté des arts de ["université de Paris, a savoir I’éternité du
monde et la position d’un intellect unique et sé€paré pour tous les hommes. L introduction
d’A. de Libera met en situation le texte et en présente les antécédents. Elle montre encore
qui sont les véritables adversaires de Thomas (Averroés et ses défenseurs latins, tel Siger
de Brabant), et définit son objectif: «L."objectif de Thomas n’est pas d’opposer une fiction
a une autre fiction, mais de replacer la doctrine averroiste dans I’ensemble de la tradition
interprétative du De anima d’Aristote, d’en marquer les écarts et d’en expliquer les
dérives.» (p. 47) Et, en effet, dans le premier chapitre du De unitate intellectus, Thomas
expose sa thése en commentant le De anima d’ Aristote: comme 1'a montré le Stagirite,
Iintellect est une partie de 1’ame humaine qui, elle, est acte et forme du corps; I'intellect
n'est cependant pas «mélé» au corps, car il n'a pas d’organe; ainsi 'intellect survit au
corps. Dans le deuxiéme chapitre, Thomas cite des autorités en sa faveur, «les autres
péripatéticiens»; dans le troisiéme chapitre, il argumente per rationes et démontre que
la pensée est individuelle. Le quatrieme chapitre, qui combat plus proprement la thése
averroiste, s’ articule autour de deux arguments: «si donc I'intellect de tous <les hommes>
est unique, il s’ensuit nécessairement qu’il n’y qu'un seul pensant, et par conséquent,
un seul voulant ...» (p. 163), et «... il y aura nécessairement une seule action intellectuelle
de tous les hommes pensant la méme chose en méme temps ...» (p. 165); le dernier
chapitre réfute les arguments averroistes en faveur de I'unité de I'intellect. Le texte
s’achéve sur une bravade: «Si quelqu’un [...] veut dire quelque chose contre ce que nous
avons écrit, qu’il ne s’exprime pas dans les coins sombres ou devant des gamins qui ne
savent pas juger de matiéres si ardues, mais qu’il réplique a cet écrit par un écrit, s'il
ose.» (p. 197) Les notes d’A. de Libera, nombreuses et fournies, éclairent les difficultés



278 BIBLIOGRAPHIE

doctrinales, discutent les versions latines du texte et les diverses traductions et interpré-
tations des textes d’Aristote, de Thomas d’Aquin, et de Siger de Brabant. La traduction
est précise, elle rend chaque expression du texte latin par une expression déterminée et
unique. Elle n’étonne que sur un point: peut-étre par respect pour la langue frangaise,
elle rend intellectus par «intellect» et intelligere par «penser» (et non par «intelliger»,
qui est peu frangais); or, aujourd hui et depuis Descartes, «penser» a pour correspondant
cogitare, et pour corrélatif «esprit» (et non «intellect»).

CATHERINE PRALONG

SErRGE-THOMAS BoniNo (éd.), Saint Thomas au XX° siécle. Actes du collogue
du centenaire de la «Revue thomiste» (Toulouse 25-28 mars 1993), Paris,
St. Paul, 1994, 475 p.

Cet ouvrage recueille les actes d’un colloque réunissant historiens, philosophes et
théologiens a I'occasion du centenaire de la Revue thomiste, fondée en 1893 par des
dominicains frangais dans 1’¢lan du «renouveau thomiste» promu par le pape Léon XIII.
Le thomisme dont il est question dans ce volume n’est pas une doctrine, mais un mou-
vement culturel. Certes, ’enseignement de Thomas d’Aquin y est une référence majeure,
mais il convient de distinguer clairement celui-ci des interprétations et des emprunts qui,
dans le mouvement néothomiste, sont animés par un véritable projet de restauration. Aussi,
d’apres 1'éditeur du volume, 1'ambiguité de ce projet constituerait ['une des causes prin-
cipales de I’«échec» du renouveau thomiste. L’ ouvrage s articule en trois parties consacrées
a I'histoire du mouvement, a I’historiographic de la pensée médiévale et au réle du
thomisme dans la théologie et dans I'Eglise catholiques. I) Une dizaine d’études retracent
la trajectoire de la Revue thomiste dans le cadre de I’histoire intellectuelle du siecle écoulé.
Elles proposent des analyses critiques du programme de la Revue et de sa réalisation, de
ses rapports avec les autres périodiques et courants néoscolastiques et de sa participation
aux débats ct a la vie culturelle en France jusqu’a I'immédiat apres-guerre. Il en résulte
un portrait certes quelque peu fragmenté, mais qui rend bien compte de la diversité
d’options et d’attitudes intellectuelles au sein du mouvement néothomiste, notamment face
a la «crise moderniste». II) La deuxiéme partie de cet ouvrage aborde les liens complexes
et incontournables du mouvement néothomiste avec I’historiographie de la pensée médié-
vale. Le thomisme a marqué un renouveau des études sur I’ceuvre de Thomas d’Aquin
et, en ce sens, il a eu un effet stimulant pour la recherche sur la pensée du moyen age.
Cependant, ce renouveau d’intérét a été empreint de nombreux présupposés idéologiques
dans I"approche de la pensée médiévale. Or, les progrés de I'historiographie médiévale au
cours de ces derniéres décennies ont permis de dégager une nouvelle vision de cette période
et ont facilité ainsi une meilleure compréhension de Thomas d’Aquin lui-méme. Cela est
fort bien illustré par d’excellentes études qui analysent les présupposés et les options dans
I’approche globale du moyen 4ge (par exemple, chez J. Maritain ou E. Gilson) ainsi que
dans I'interprétation de quelques thémes majeurs de la pensée médiévale (le platonisme
de I’Aquinate, le scotisme et le nominalisme dans leurs rapports au thomisme, la théorie
politique thomasienne). Cette «histoire de I’historiographie» montre bien que si le recul
historique est une attitude nécessaire pour replacer la réflexion médiévale dans son véritable
contexte, le recul par rapport a I’historiographie est une condition tout aussi indispensable
pour revenir a ['authenticité et a la fraicheur des textes eux-mémes. I1I) La troisiéme partie
du volume est consacrée au réle du thomisme dans la théologie du XX siécle. Il y est
question, entre autres, de l'apport de la Revue thomiste a 1'Eglise contemporaine, du
dialogue avec I'Islam, de la réflexion christologique dans 'école thomiste et, en général,
de l'actualité de l'enseignement de Thomas d'Aquin. En conclusion, ce volume est a
considérer comme une ceuvre de référence qui sera appréciée a la fois par son caractére



BIBLIOGRAPHIE 279

de document historique fouill¢, par la finesse du regard critique des études proposées,
par I'excellente articulation des thémes traités et par sa réflexion sur I'actualité d’un
mouvement qui aura marqué la culture philosophique et théologique de notre siécle,
notamment dans I'espace culturel francophone.

Tiziana SUAREZ-NANI

LAURENT SENTIS, Saint Thomas d’Aquin et le mal. Foi chrétienne et théodicée
(Théologie historique — 92), Paris, Beauchesne, 1993, 363 p.

Dans ce travail, I’A. veut exposer la pensée thomasienne relative au mal en «procédant
aune lecture diachronique de I’ceuvre de I’ Aquinate, en comparant les passages paralléles
afin de discerner I'itinéraire indiqué par leur succession et par le remaniement que cette
succession laisse apparaitre» (p. 25). Ce faisant, il désire faire le point sur le débat
historique qui oppose les théodicées de type philosophique que les Péres de UEglise et
les théologiens médiévaux ont rencontrées et la foi chrétienne, ce que celle-ci doit
historiquement a celles-1a dans 1’élaboration de sa doctrine, et ne leur doit pas. Si, comme
'explique I’A., Thomas d’Aquin n’a jamais voulu abandonner certaines formulations
néoplatoniciennes et augustiniennes, il est cependant parvenu, a son avis, a se dégager
de I'emprise de la théodicée dont il a assumé I’héritage. Il a ouvert ainsi la possibilité
de prendre un recul critique par rapport a la théodicée en général, et de repenser a
nouveaux frais ce que la tradition théologique occidentale a de plus fidéle a la révélation
biblique. Les enjeux de ces questions sont énormes, et les limites que nous impose une
recension ne nous permettent pas de les discuter. L’ impression que nous laisse cette étude
est pourtant celle d’un inachévement. La richesse des informations doctrinales que 1'exa-
men diachronique des ceuvres thomasiennes a permis de recueillir, et la complexité qui
en est la conséquence, ne nous semblent pas avoir débouché sur une synthése dégageant
les axes invariables autour desquels s’est constituée la pensée du Docteur angélique. En
effet, pour traiter de I’'ampleur métaphysique, ontologique et cosmologique du mal, il nous
semble qu’il et fallu d’abord clarifier le statut des intelligences angéliques et humaines,
et leurs rapports réciproques. II elit été nécessaire de soigneusement distinguer les deux
ordres ou deux mondes, inextricablement mélés, de la nature et de la grace, puisque le
premier est toujours finalisé pour s’accomplir dans le second. Dans ce sens, le mystére
du mal ne peut révéler ses ultimes profondeurs que dans la perspective de la religion qui
annonce que Dieu est Amour, un amour infini désireux de se donner a des créatures libres.
Un refus volontaire définitif des avances de cet amour est de lui-méme une catastrophe
effrayante dont 'enfer est I’éternisation. Quant aux rapports d’opposition entre les théo-
dicées et la foi chrétienne, que I’A. répéte et reprend a son compte comme tant d’autres
avant lui, ils durcissent un débat qui s’éclaircirait si I'on tentait une fois de dégager, de
maniére phénoménologique, la cohérence interne, la rigueur et les intentions qui s’ex-
priment dans chacune des perspectives. Et I'on comprendrait mieux la fécondité de leurs
influences réciproques.

JEaN BOREL

James A. WEISHEIPL, Frére Thomas d'Aquin. Sa vie, sa pensée, ses uvres.
Traduit de ’anglais par Christian Lotte et Joseph Hoffman, Paris, Cerf,
1993, 460 p.

Lorsque I'édition originale de cet ouvrage paraissait en 1975, juste apres le septieme
centenaire de la mort de Thomas d’Aquin, il représentait une petite révolution dans le



280 BIBLIOGRAPHIE

monde thomiste. En effet, 'auteur dresse dans les sept chapitres de cet ouvrage un
tableau extrémement vivant de la vie et des ceuvres de ce théologien et philosophe
dominicain. Ce qui était nouveau, c’était le ton et la méthode. En effet, Weisheipl
présentait une biographie intellectuelle en se servant des outils de la méthode historique.
Malheureusement la traduction frangaise s’est trop longtemps fait attendre. Il serait
exagéré de dire que I'ouvrage de Weisheipl est aujourd’hui dépassé mais il est indé-
niable que les études thomistes depuis 1975 ont fortement progressé. Que cette traduc-
tion n’en tient pas compte se ressent plus particulierement dans la bibliographie (p. 389-
391), qui aurait mérité une sérieuse mise a jour.

RuEeD! IMBACH

JEAN-PIERRE TORRELL, [nitiation a saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son
eauvre (Vestigia, Pensée antique et médiévale — 13), Fribourg, Editions
universitaires, 1993, 592 p.

Par sa biographie serrée qui retrace scrupuleusement la vie de Thomas d’Aquin au
gré de ses voyages et de ses écrits, Torrell ancre chaque ceuvre du saint dans une
situation historique dés lors déterminante et déplore la négligence habituelle a 1’égard
de «I’enracinement historique de cette doctrine [...] si éclairant pour son exacte com-
préhension» (p. 138). L’A. dénonce ainsi le cliché usé d’un penseur insensible aux
contextes, et soutient que Thomas, «trop souvent présenté comme un penseur intem-
porel était bien situé dans un temps et dans un espace déterminés, sous le signe de
contingences historiques précises» (p. XII). Par la minutie de ses descriptions, I’A.
propose une biographie qui constitue une mise a jour durable de nos connaissances
positives de la vie de Thomas. Recherchant la particularité des faits dans leur historicité,
Torrell fournit, de celui que 'on pergoit habituellement comme I’instigateur de la
dichotomie méthodologique entre philosophie et théologie, une représentation com-
plexe ol se mélent le philosophe, le théologien et le maitre spirituel. Cependant le
projet, aussi séduisant soit-il, d’une quéte de la personnalité du philosophe derriere ses
écrits reste, d’un point de vue herméneutique, toujours discutable. En définitive, ce
volumineux ouvrage, fruit d’un travail philologique impressionnant de rigueur, consiste
en une véritable somme d’érudition. De plus, dans toute sa précision et sa densité
d’information, ce travail conserve une totale maniabilité a laquelle concourent un index
des noms propres, une bibliographie fouillée et un catalogue critique des ceuvres de
Thomas. Restreinte aux limites d’un savoir purement positif, cette Initiation a saint
Thomas d'Aquin écarte, par sa rigueur descriptive, certaines fausses questions et ouvre
de nouvelles perspectives aux études thomistes qu'elle encourage.

JOEL ZUFFEREY

EMILIE ZuM Brunn (éd.), Voici Maitre Eckhart, Grenoble, J. Millon, 1994,
478 p.

C’est gréce a la persévérance d’Emilie Zum Brunn que ce beau volume composé
a la mémoire de Maitre Eckhart a pu voir le jour. Les 5 textes et 23 études qu’elle
y a savamment rassemblés offrent au lecteur un éventail varié des plus récentes recher-
ches sur la vie, la pensée et le rayonnement du Thuringien. Dans la premiere partie,
nous trouvons la traduction de quelques paralléles qui ont pour but de montrer chez
les béguines rhéno-flamandes comme Mechtilde de Magdebourg, Béatrice de Nazareth,



BIBLIOGRAPHIE 281

Hadewijch d’Anvers et Marguerite Porete, la provenance quasi assurée de certains
grands thémes eckhartiens. Vice versa, la traduction inédite d’un commentaire du Pater
en moyen néerlandais indique certains passages d’Eckhart comme source probable. La
traduction, inédite elle aussi, d’un texte en moyen haut allemand recueilli par Pfeiffer,
dont le titre «Voici Maitre Eckhart a qui Dieu jamais rien ne cela» a inspiré ce recueil,
nous fait goiter la manicre tout a la fois simple et subtile dont un disciple inconnu du
Maitre a tenté de transmettre ses conseils de vie et d’expliquer sa pensée. Enfin, le
sermon sur |'Homme Noble, sans doute prononcé a Toess, en Suisse, devant la reine
de Hongrie entre 1324 et 1325, et un commentaire de morceaux choisis sur la Petite
Etincelle ou Fond de I’ Ame illustrent a merveille ce qui fut le centre des préoccupations
métaphysiques et mystiques d’Eckhart. Les exposés qui suivent et forment la seconde
partie du livre se concentrent tour a tour sur des aspects de 1'ceuvre et de la doctrine:
la naissance du Fils dans I’'ame (H. Williams), la justice et la génération du Logos dans
le commentaire de Jean (M. Vannini), la rhétorique de 1'étre (A. Michel), la signification
ontologique de la critique de la connaissance (M. Henry), la négativité ou apophase
(R. L. Hart), le goit des positions extrémes (F. Brunner), la critique de la conception
téléologico-théocratique d’Augustin (B. Mojsisch), le langage de la mystique
(D. Bremer-Buono), et le pitir-Dieu ou science expérimentale de Dieu (E. Zum Brunn).
Trois contributions signées par W. Beierwaltes, A. Charles-Saget et A. de Libera
cherchent a rendre compte de la dette d’Eckhart vis-a-vis de la pensée néoplatonicienne.
Deux études historiques rappellent les lieux cruciaux qui connurent, le premier, I’apo-
gée, le second, le drame de la vie d’Eckhart: Strasbourg (M. A. Vannier) et Cologne
(L. Sturlese). Quatre essais confrontent ensuite la pensée du Thuringien avec les
religions orientales (A. M. Haas), Maimonide (A. H. Friedlander) et I'école d’ Al-Farabi
(E. Zum Brunn). Enfin, quelques interrogations se portent sur les influences les plus
caractéristiques de Maitre Eckhart sur les hommes d’aujourd’hui et, surtout, sur la
possibilité, dans le monde actuel, de penser «apres et d’aprés» lui.

Jean BOREL

Luca Bianchi, EuGenio Ranpi, Vérités dissonantes : Aristote a la fin du Moyen
Age. Traduction de Claude Pottier, préface de Mariateresa Fumagalli et
Beonio Brocchieri (Vestigia, Pensée antique et médiévale — 11), Fribourg,
Editions universitaires, 1993, 266 p.

Fondé sur le principe que «le soi-disant aristotélisme médiéval ne fut ni une école
ni un courant de pensée homogéne et unitaire, mais le dénominateur commun d’ex-
périences, d’idées et de traditions philosophiques passablement différentes» (p. 178),
cet ouvrage jette un regard original sur la réception d’Aristote par la culture occidentale
des XIII¢ et XIV© siécles. Cependant |'originalité de cette étude tient avant tout a sa
méthode. Evitant de fossiliser I'histoire dans une analyse externe et désengagée, les
A. évaluent I'influence des textes aristotéliciens sur la pensée, les institutions et plus
globalement la culture médiévale, tout en analysant les nouvelles lectures d’Aristote
qui en découlent. Par les vertus d’une telle circularité, ce livre présente, sous l'angle
choisi de I’aristotélisme, une culture dans son authenticité diachronique. Ainsi dés le
XIII* sigcle, la progression de I’aristotélisme, répondant a un besoin d’explication
rationnelle de la nature, engendre une redéfinition des rapports entre théologie et
philosophie. Les philosophi, récemment institutionnalisés & la Faculté des arts de Paris,
gagnent une autonomie croissante a I’égard des préceptes de la foi. Mais selon nos A.,
c’est le mouvement scotiste, soutenant que «la théologie et la philosophie parlent de
maniére différente de choses différentes» (p. 90), qui précipite la rupture entre les deux



282 BIBLIOGRAPHIE

disciplines. Une nouvelle théologie en quéte d’une rationalité propre, autre qu’aristo-
télicienne, se développe. Ce vide méthodologique, étudié a partir du concept de la toute-
puissance divine, ferait, selon Randi, perdre a la théologie son monopole sur le savoir.
En résultent deux conséquences liées, I'éclatement des domaines et un retour marqué
a I'augustinisme. En effet, ’autonomie progressive de la philosophie entraine 1'émer-
gence de disciplines qui, affranchies de la tutelle théologique, trouvent un terrain
propice dans leur nouvelle affiliation a la Facult¢ des arts. C’est dans ce cadre que
Bianchi situe 'activité des calculatores et 'essor de nouveaux mouvements scienti-
fiques. Ces calculatores multiplient les mesures de proportions harmoniques dans une
Weltanschauung empreinte de pythagorisme. Convoqué par les exigences de la nouvelle
théologie, le concept d’harmonie permet finalement a Randi d’expliquer la naissance
de 'ars nova en musique dont les audaces polyphoniques sont inséparables des recher-
ches mathématiques de I’époque. En définitive nos deux A., prenant appui sur la
réception de I'aristotélisme, envisagent la réorganisation des rapports entre les disci-
plines et les transformations culturelles fondamentales qui lui sont liées. Il en ressort
une vision complexe de I'aristotélisme médiéval, conséquence heureuse d’une perspec-
tive historiographique interne et dynamique que seul dérange 1'usage du passé simple,
choix énonciatif de Bianchi qui a pour effet de mythifier et d’objectiver I'histoire.

JOEL ZUFFEREY

EMMANUEL TERRAY, Une passion allemande. Luther, Kant, Schiller, Holderlin,
Kleist (La librairie du XX¢ siécle), Paris, Seuil, 1994, 440 p.

Le projet ne manque pas d’audace: «décrire diverses modalités possibles du rapport
entre "homme et I’ Absolu» (p. 18). Posé ainsi sous sa forme la plus générale, la question
métaphysique hante, en effet, I'histoire des idées allemandes de la Réformation a
I"idéalisme ; elle sera reprise par des auteurs comme Nietzsche ou Rilke. L’étude montre
comment [’absolu divin, héritage du mysticisme, dévalorisé par saint Thomas, réap-
parait chez Luther. Celui-ci «définit I’ Absolu comme ce qui est en dehors de, au-dessus
de et a la limite contre la Raison» (p. 68). Dicu étant donc incompréhensible et par
ailleurs tout-puissant, Luther doit priver I’homme (contre Erasme, mais en accord
surprenant avec Spinoza) du libre arbitre, et la philosophie de toute compétence en
maticre de choses sacrées. A I'opposé de Luther, Kant cherche a rester, en tant que
philosophe critique, en dega de la frontiére qui sépare I’homme de I'absolu. II admet
néanmoins la possibilit¢ d’une connaissance indépendante de I'expérience, donc a
priori et synthétique. Ne voyant 1a que des jugements analytiques qui explicitent le
savoir acquis sans 1’élargir, Terray se croit dans «une sorte d’auberge espagnole ot le
sujet ne trouve que ce qu’il y apporte» (p. 110 sq.). Il reproche ensuite a Kant de livrer
le sujet pensant au «solipsisme» d’une pensée repliée sur clle-méme, alors que Kant
relie toute connaissance, qu’elle soit analytique ou synthétique, a la réalité. De méme
que le jugement a posteriori est valide a condition qu’il soit basé sur une expérience
réelle, le jugement synthétique a priori dépend d’une expérience possible. — Un mérite
incontestable de 1'étude consiste a révéler le role fondamental que joue I’absolu dans
la réflexion esthétique de plusieurs contemporains de Goethe. Pour Schiller 1’absolu
revét la forme de la totalité a laquelle ['artiste aspire non seulement par le biais de
[’harmonie intérieure de ses ceuvres, mais encore en réconciliant la nature et I’idéal dans
ce qu’il appelle — comme d’autres — «la nature vraie». En outre, I’art, enfant ludique
de la liberté, doit engendrer la liberté et assurer I’éducation de I’humanité. Cette tache
empéche I'art de devenir un jeu gratuit et futile. Holderlin se veut médiateur entre le
ciel, duquel le poete recoit son langage, et la terre, & laquelle il reste attaché. Bien que
seule I'expérience esthétique puisse donner accés a l’absolu, le poéte est menace



BIBLIOGRAPHIE 283

constamment par la défaite. La tragédie inachevée Empédocle témoigne de ce péril.
L’histoire de la quéte de I'absolu telle que Terray la présente prend fin avec Kleist,
qui renonce, apres la crise kantienne, a I'idée d’une vérité absolue. — Il conviendrait
ici de se poser la question suivante: Le beau se subordonne-t-il toujours a 1’absolu?
Ne peut-1l pas se constituer, tout au contraire, a partir du refus de ’absolu? En effet,
Terry Eagleton nous a rappelé (The Ideology of the Aesthetic, 1990), que le rapport
entre I'essor de I'esthétique allemande pendant la deuxiéme moitié du XVIII® siécle,
d’une part, et la contestation violente du pouvoir absolu, d’autre part, ne se limite pas
a une pure coincidence temporelle. Vu la qualité des diverses parties de I'étude,
I’absence de toute conclusion est regrettable. Au lieu de nous instruire des résultats
définitifs de son travail, Terray se détourne de ses lecteurs pour ne saluer, a la fin, qu’un
seul homme: «Adieu, Kleist» (p. 392).

PETER STOCKER

PiERRE-FRANGOIS MOREAU, Spinoza. L’expérience et ['éternité (Epiméthée),
Paris, P.U.F., 1994, 612 p.

Tout 'intérét de cet ouvrage vient du fait qu’il n’a pas pris pour point de départ
le texte de Spinoza, mais la connaissance précise des intentions qui dictérent la rédaction
de ses écrits. L’A. se meut donc au niveau d’une méditation antérieure au texte. Il fait
apparaitre I'imbrication de I'ordre géométrique et de l'ordre expérientiel dans 1'acte
de création et dans le travail de la pensée spinoziste, ces deux ordres jouant chacun
le réle qui lui est assigné par I'ordre des raisons lui-méme. Partant de la crise qu’évoque
le début du Traité de la réforme de I entendement, qui incite Spinoza a quitter et a
dépasser le mode des évidences communes pour chercher le vrai Bien, I’A. dégage le
sens et la valeur de 'experientia dans les ceuvres de maturité comme 1’'une des formes
principales de prise en compte de la réalit¢, en méme temps qu'une voie d’'accés
cssentielle pour comprendre la réflexion spinoziste sur le langage, les passions et
Ihistoire. Usus, ingenium et fortuna sont les catégories qui régissent les différents
champs et la cohérence de cette expérience, dont les relations avec I’ordre géométrique
demeurent tout a fait pensables dans la rigueur architectonique du systeme. L’A. rejoint
enfin ['énigmatique affirmation du scolie de la proposition XXIII du Livre V de
I'Ethique, ou Spinoza dit que «nous sentons et savons d’expérience que nous sommes
éternels», et il démontre bien comment «ce sentiment d’éternité témoigne de la pré-
sence, en chaque homme, d’une conscience de la nécessité au sein de la finitude, qui
seule peut 'orienter vers les formes plus puissantes de cette nécessité» (p. 554). —
Malgré la fécondité et I'originalité de cette recherche et la prégnance des argumenta-
tions, il nous semble cependant que I’A. ne débouche pas sur la mise en lumiére de
la transfiguration finale de I'horizon et de 1’eeil intérieur que caractérise Spinoza
lorsqu’il découvre que la connaissance parfaite apercoit toutes choses sub specie
aeternitatis, et qu’il comprend enfin que penser est une activité constructive. Cette
expérience décisive de la régénération du sujet singulier devenu capable d’un agir dans
["éternité, d’une action infinie, nécessaire, éternelle et libre de la liberté divine elle-
méme, représente a nos yeux I’aboutissement ultime de la quéte du philosophe d’Ams-
terdam. Ne pourrait-on pas dire, en effet, que si Spinoza fut un philosophe complet,
c’est justement parce que sa philosophie le conduisit jusqu’a I'expérience enstatique,
et que s’il fut un homme accompli, ¢’est parce que son expérience l'aida a formuler
une métaphysique d’enstase? Le débat est de taille, puisqu’il fait appel a une si haute
expérience, et I'A. a le mérite de 'avoir trés pertinemment engagé.

JEAN BOREL



284 BIBLIOGRAPHIE

J. G. FicuTE, Discours a la nation allemande. Présentation, traduction et notes
de Alain Renaut, Paris, Imprimerie nationale, 1992, 396 p.

Nouvelle traduction, élégante, de I'un des textes les plus connus et les plus
controversés de Fichte. La traduction est précédée d’une substantielle «Présentation»,
qui, au demeurant, mérite mal son nom : I’A. évoque a peine les circonstances dans
lesquelles ces fameux discours ont été prononcés, ne souffle mot sur les conditions
de publication, sur le public auquel ils s’adressaient, sur leur statut au sein de [’ceuvre
fichtéenne en tant qu’ils relévent de la catégorie des exposés dits «populaires», sur la
relation aux autres exposés populaires, en particulier au Caractére de I’ époque actuelle,
dont ils constituent la continuation; il ne s’arréte pas davantage a la structure interne
de 'ouvrage. En revanche, attaquant de front I'un des thémes centraux des Discours,
d’ailleurs évoqué dans le titre : I'idée de nation, il propose une lecture hautement
originale de ce texte, avec d’ailleurs la volonté affichée d’en renouveler ’interprétation
et d’apporter, ce faisant, une contribution a I’épincuse question de la continuité au sein
de I'ceuvre fichtéenne. Le propos est encore plus ambitieux : débordant le cadre des
études fichtéennes, il entend montrer que ces Discours constituent un texte fondateur
dans I’histoire des idées, d’une brilante actualité a I’heure de la montée des nationa-
lismes dans I'ex-bloc de I’Est et des débats sur I'immigration et la naturalisation. Nul
n’aurait su jusqu’ici identifier correctement 1’idée de nation mise en ceuvre par Fichte;
les interprétes se seraient borné a tenter de ramener sa position a I'une des deux
conceptions habituelles de la nation : a la conception «révolutionnaire» de la «nation-
contrat» ou a la conception «romantique» de la «nation-génie» — deux conceptions
antinomiques qui présenteraient des défauts symétriques, aussi pernicieux les uns que
les autres, et qui aujourd’hui encore s’affronteraient dans un débat stérile; or, Fichte
aurait développé une troisiéme voie, susceptible d’offrir une solution consistante a
I’antinomie. Entre la lecture des tenants de la discontinuit¢ au sein de I’ceuvre
fichtéenne, selon laquelle d’Aufkidrer, Fichte serait devenu «romantique» (B. Barret-
Kriegel) — lecture incapable d’expliquer pourquoi, sur le plan spéculatif, Fichte ne s’est
jamais rallié aux théses romantiques —, et la lecture continuiste des grands exégetes
de Fichte comme X. Léon, M. Gueroult et A. Philonenko, arguant la plupart que Fichte
ne se serait approprié les théses romantiques que pour mieux les combattre — lecture
qui, pour «sympathique» qu’elle soit, serait incapable d’expliquer la «sévére critique»
des Lumiéres qui s’y opére —, il y aurait place pour une troisiéme lecture, seule capable
de saisir I'originalité¢ profonde des Discours. Fichte aurait su développer une concep-
tion qui évite les inconvénients des deux conceptions antinomiques, qui corrige la
coupure irréaliste avec le passé induite par la conception révolutionnaire, sans impli-
quer la fermeture sur I'avenir et le danger de dérives racistes que comprend la con-
ception romantique : une conception selon laquelle la nationalité serait pensée en
termes «non pas d’adhésion pure et simple, ni d’appartenance pure et simple, mais
d’éducabilité», c’est-a-dire adhésion d’une liberté-en-situation, s’inscrivant grace a
I’éducation «dans une culture et une tradition pour lesquels les valeurs de I'esprit et
de la loi ont un sens» (p. 42). On regrettera que la consistance de cette solution de
I’antinomie soit seulement affirmée, non démontrée. — La thése de I’A., pour séduisante
qu’elle paraisse, appelle toutefois peut-étre un rectificatif. Il est sans doute vrai qu’en
1807, Fichte n’est ni un Aufklirer, au sens généralement attaché a ce terme, ni un
romantique; mais n’est-ce pas au prix d’une lourde équivoque sur le terme
d’Aufklirung que I’A. peut faire du jeune Fichte un Aufklirer? Certes, chez le jeune
Fichte, le terme d’Aufkldrung n’a pas la connotation péjorative qu’il aura quelques
années aprés (bien avant d’ailleurs les Discours), mais le terme désigne-t-il la méme
chose dans les deux cas? De quelle conception de I’Aufklirung Fichte entend-il se
démarquer, par exemple dans la 3° lecon du Caractére de I'époque actuelle (1804-
1805), lorsque, reprenant un jeu de mot qui figurait déja dans la seconde lettre de la



BIBLIOGRAPHIE 285

Philosophie de la Magonnerie (1800), il qualifie I’essence de la troisiéme époque —
coincidant avec I’époque actuelle — a la fois de «Lumitres» (Aufklirung) et
d’«aplatissement» (Auskldrung). Comme le prouvent de nombreuses autres pointes
dans les textes cités ainsi que dans d’autres documents de la méme époque, ’attaque
porte contre Nicolai et son clan (Biester, Merkel, etc.). Déja dans une lettre datant du
22 mai 1799 adressée a Reinhold, Fichte s’exclamait : «Qu’attendre de I’Aufkléirung
d’une nation dont le représentant a tout point de vue est Nicolai!» Or, la polémique
entre Fichte et le puissant Aufklirer berlinois avait déja commencé dans les années
1796-1797, soit bien avant la coupure proposée par I’A. Dés cette époque, les fronts
¢taient clairement définis et Fichte n’appartenait pas au clan des Aufkldirer qu’il
attaquera notamment dans les Discours a la nation allemande. Cela n’exclut d’ailleurs
nullement qu’il n’ait défendu une autre conception de I’Aufkldrung (ce qui explique
la connotation positive du terme d’Aufkldrung dans ses premiers textes), sa derniére
philosophie pouvant d’ailleurs fort bien étre qualifiée de philosophie de la lumiére. Par
conséquent, s’il est vrai que I'on peut constater une attitude hostile a certains aspects
des Lumiéres dans les Discours a la nation allemande, 1) ce n’est pas une nouveauté,
et donc 2) cela ne constitue pas un argument contre les lectures continuistes incrimi-
nées.

Ives RADRIZZANI

ALEXANDRE NEHAMAS, Nietzsche. La vie comme littérature. Traduit de I'anglais
par Véronique Béghain (Philosophie d’aujourd’hui), Paris, P.U.F., 1994,
303 p.

«Nous autres philosophes de 'au-dela [...] sommes en réalité des interprétes et des
augures malicieux, nous a qui il a ¢t¢ donné d’€tre placés, en spectateurs des choses
européennes, devant un texte mystérieux et non encore déchiffré [...]», note Nietzsche
dans les Fragments posthumes de 1886. C’est justement autour de «l’esthétisme»
(p. 13) nietzschéen que s’organise la lecture du philosophe américain Nehamas qui
dans son ouvrage, paru en 1985 sous le titre de Nietzsche. Life as Literature (Harvard
University Press), se propose d’élucider I'interpénétration profonde entre philosophie
et philologie. La premiére partie, intitulé «L.e monde», s’intéresse au «modele litté-
raire» (p. 15) de Nietzsche qui «considére le monde en général comme une sorte
d’ceuvre d’art et, plus particulierement, comme un texte littéraire» (p. 14). Partant du
perspectivisme, idée majeure développée des Le gai savoir, I'A. trouve dans |"écriture
nietzschéenne méme le ferment de la conception philosophique selon laquelle toute
idée n’est qu’une interprétation possible parmi bien d’autres. Les «multiples modes
d’écriture» (p. 35) en effet (I’A. énumére de fagon non exhaustive I’aphorisme, le traité
savant, 1’essai, le pamphlet, ’autobiographie, le poéme lyrique et dithyrambique), au
lieu de viser a atteindre «les choses elles-mémes», se mettent au service de 'idée
nietzschéenne qu’«il n’y a pas de faits, seulement des interprétations» (Fragments
posthumes, 7 [60], vol. 12). Ainsi, le «pluralisme stylistique» n’est pas uniquement
I'une des armes essentielles de Nietzsche dans son intention «de se démarquer de la
tradition philosophique» et «d’en faire la critique» (p. 34), mais participe ¢galement
de «sa tentative de présenter des idées sans les présenter comme autre chose que ses
propres idées» (p. 35). A I’opposé de I'approche dogmatique de Socrate et de Platon,
le perspectivisme de Nietzsche reconnait «dans la négation de la vérité la condition
de la vie» (Par dela le bien et le mal, § 4) et dans Iinterprétation sans cesse renouvelée
lc modele de notre relation au monde. — La deuxiéme partic de I'ouvrage, intitulée «Le



Philosophie
contemporaine

286 BIBLIOGRAPHIE

moi», examine la démarche méthodologique par laquelle Nietzsche critique le dogma-
tisme sans adopter lui-méme une position dogmatique: «Sa solution sans précédent
a ce probleme, c’est de chercher consciemment a faire de lui-méme un personnage
littéraire et de sa vie une ceuvre littéraire» (p. 178). L’analyse s appuie notamment sur
une réinterprétation de l'éternel retour qui, selon Nehamas, «n’est pas une théorie du
monde mais une vision du moi» (p. 192), voire «une vision de la vie idéale» (p. 18).
Réfutant la théorie cosmologique du retour, cette vision du moi repose sur 1’affirmation
hypothétique «qu’une vie n’est justifiée que si I’on veut avoir a nouveau la méme vie
que celle qu'on a» (p. 18). Bien que ce «moi» ne soit pas quelque chose de donné
mais quelque chose a créer, il se constitue en tant qu’«unité» (p. 233) ne pouvant
dépasser «la totalité¢ de ses expériences et de ses actions» (p. 198). L’A. voit I"abou-
tissement de I'impératif nietzschéen «Deviens qui tu es!» dans la faculté de parvenir
a «un acquiescement dionysiaque au monde» (Fragments posthumes, 16 [32], vol. 14),
c’est-a-dire dans la faculté d’atteindre la situation limite ol «j’ai rassemblé tout ce que
j7al fait et tout ce qui y a conduit en un tout si unifié¢ que rien ne peut en étre retranché
sans que ce tout s’effondre» (p. 244). Que la littérature, plus précisément les person-
nages littéraires figurent de nouveau comme modeles de 1'accomplissement du moi
(p- 247), cela relie la conception du moi a la métaphore du monde comme texte a
interpréter. En suivant sa maxime «Comment on devient ce que 'on est», Nietzsche
aurait finalement, dans Ecce Homo, «tiré de lui-méme un personnage» voulant étre
ainsi «le Platon de son propre Socrate» (p. 295). — Il reste que cette analyse, a la fois
remarquable et provocante, tente, pour préserver son hypothése de départ de la «phi-
lologie du monde» (p. 14), d’harmoniser ce qui est constitutif de la pensée nietzs-
chéenne, a savoir son caractére contradictoire et paradoxal, dans lequel 'esthétisme
est plus que le simple «revers [du] perspectivisme» (p. 20).

PeTER (GASSER

ROBERT LEGROS, L'idée d humanité. Introduction a la phénoménologie
(Le Collége de Philosophie), Paris, Grasset, 1990, 278 p.

«Introduction a la phénoménologie» au travers d’une interrogation sur [’humanité
de I’homme, cet ouvrage veut déployer et défendre la réponse qu’y donne la phéno-
ménologie contre celle avancée par les Lumicres. Il s’agit donc moins d’introduire a
la littérature phénoménologique proprement dite (qui n’est présentée, et encore assez
brievement et sous un angle bien particulier, que dans la derni¢re partie) qu’a I’ins-
piration phénoménologique, voire plus précisément a ses intuitions centrales concernant
la question de ce qui est proprement humain. Et parce que I’A. croit pouvoir reconnaitre
cette inspiration dans la critique romantique des Lumiéres, il consacre toute sa premicre
partie a la mise en place des termes de |'opposition séparant la compréhension de
I’homme comme sujet (Kant et plus largement, tout le mouvement des Lumiéres depuis
Descartes) de celle de I’homme comme historiquement et politiquement cngendré. Ce
que s’efforce d’y montrer I’A., ¢’est que I'essentiel de la critique adressée a la modernité
— par Heidegger et Arendt notamment — pour son autocompréhension de 1'homme
comme sujet et pour toutes les conséquences négatives qui en découlent (radicalisation
du dualisme, réduction du monde «réel» a des mécanismes et a ce qui peut étre
reconstruit par la raison, instrumentalisation et technicisation du monde humain ramené
a un ensemble de moyens destinés a assurer le processus vital, primauté du bien-Etre
sur I’existence, etc.) se trouve déja complétement développée chez les romantiques, en
particulier Jacobi, Schleiermacher et A. Miiller. Le dossier rassemblé par I'A. est
particuliérement convaincant, et il nc semble guére possible de douter aprés cette lecture



BIBLIOGRAPHIE 287

que la dette de Heidegger envers le romantisme est non seulement poétique, mais encore
philosophique. En d’autres termes, historiquement, ¢’est aux romantiques que revient
le mérite d’avoir procédé a une critique globale de la conception moderne de I’homme
comme fondement en montrant que, lorsqu’elle devient mentalité, cette conception
conduit fatalement a la déshumanisation du monde. Cette derniére conséquence est
nécessaire parce que la vision de 'homme comme sujet conduit fatalement a récuser
comme illusoires toutes les catégories du monde commun, aussi bien en raison de leur
inscription au sein d’une tradition particuliére que de leur caractere non scientifique.
A I'homme comme sujet — et donc comme faculté abstraite de l'universel —, les
romantiques opposent la vision de I’homme comme politiquement et historiquement
engendré: en d’autres termes, l'inscription au sein d’une humanité particuliére est
constitutive de I’humanité de I’homme; 1’accés a sa propre humanité, c’est-a-dire a son
universalité, passe par la particularisation; et vouloir I’en arracher, c’est le détruire.
Cette conception de I’homme comme advenant & sa propre humanité au travers de son
institution politique est inséparable d’un rejet de 'ontologie dualiste caractéristique des
Lumiéres et de son remplacement par une ontologie du monde humain comme indis-
solublement sensible-intelligible, matériel-spirituel, etc. Dans les deuxiéme et troisiéme
parties, I’A. montre que Tocqueville d’abord, puis Heidegger et Arendt (Husserl est
a peine évoqué), reprennent a leur compte et intégrent les termes principaux de la
critique romantique des Lumiéres. Une question, cependant, ne cesse de tarauder 1I'A.
En insistant si fortement sur 1'inscription au sein d’une tradition particuliére comme
constitutive de I'humanité de I’homme ainsi que sur I'impossibilité¢ de s’en arracher
sans se détruire dans son humanité propre, le romantisme ne rend-il pas impensable
I'idéal humaniste d’un penser et d’un agir propres? Si I'arrachement est a la fois
illusoire et inhumain, si I’homme pense en vertu de son institution comme sujet pensant
par une tradition donnée, n’est-ce pas la tradition qui pense en lui plutdt que lui-méme?
Quel sens donner a cette exigence d’une pensée propre avancée par I’humanisme de
la Renaissance et endossée sans reste par les penseurs romantiques ? Aux yeux de I'A.,
seule Arendt offre une issue permettant de concevoir un «penser par soi-méme» com-
patible avec I'enracinement foncier de 'homme dans une tradition. Car pour elle, au
contraire des romantiques, la particularisation au sein d’une communauté humaine n’est
pas une «naturalisation» (I’habitude ou la coutume comme «seconde nature»), mais un
arrachement perpétuel a ce qui est — et donc également a I'institution. Telle est la
vocation de la dimension politique selon Arendt: elle est I’espace public dans lequel
les individus se font face pour mettre en discussion la tradition et ainsi empécher que
celle-ci ne tombe au rang de nature.

HuGues PoLTIER

RupoLr BerNET, La Vie du sujet. Recherches sur I'interprétation de Husserl
dans la phénoménologie (Epiméthée), Paris, P.U.F., 1994, 337 p.

En étudiant la théorie de I'intentionnalité dans la période charnicre de 1900-1913,
["auteur donne la parole a Husserl pour renouer le dialogue avec ses successeurs et ses
prédécesseurs. La réduction phénoménologique, c¢’est-a-dire le retour de la pensée
philosophique sur les phénoménes, appelle nécessairement I'idée d’un sujet qui soit
capable d’accueillir la donation des phénoménes. La notion de sujet — question restée
en souffrance dans les grands débats philosophiques du XX siécle — constitue une
passerelle privilégiée entre les différentes approches phénoménologiques. Dans son
introduction trés claire et précise, I'auteur présente la double vie du sujet husserlien,
le sujet qui constitue le monde et celui qui assiste en spectateur impartial a cette
construction, et la division du sujet heideggerien, le Dasein se préoccupant, d’une part,
des affaires pratiques de son monde familier dans I’existence «impropre» et se souciant,



288 BIBLIOGRAPHIE

d’autre part, de son étre dans I’existence «propre». Chez Husserl il s’agit de montrer
en quoi ces deux sujets sont différents sans étre indifférents I'un par rapport a |’autre;
chez Heidegger c’est toute la «profondeur énigmatique» de cette double vie du Dasein
qu’il faut sonder. L auteur aborde trois facettes fondamentales de la phénoménologie
qui se refletent également dans d’autres écoles philosophiques et littéraires : premié-
rement |'intentionnalité et la subjectivité, deuxiémement la perception et enfin la
trilogie de la temporalité, de I’historicité et du langage. Plusieurs textes sont consacrés
a l'analyse des concepts centraux — et, ma foi, trés traditionnels — de la philosophie
husserlienne comme le noéme, le monde, la finitude, la téléologie, le passé. L auteur
prend également Husserl comme point focal pour rayonner vers différentes approches
du phénoméne comme celles de Cassirer, de Merleau-Ponty et de Derrida. En outre,
quelques chapitres confrontent les pensées de Husserl et de Heidegger sur les thémes
de I'intentionnalité, de la transcendance ou encore de la temporalité. Mais ’auteur offre
une lecture plus originale quand il aborde Husserl dans une perspective qui dépasse
les limites de la tradition strictement philosophique ct rejoint les approches littéraires
d’un Proust et d’un Barthes. Le lecteur fidéle de Bernet regrettera peut-étre de ne
découvrir dans ce recueil qu’un seul article inédit. Il se rabattra alors sur la conclusion
teintée de provocation : une vie intentionnelle sans sujet ni objet ? L’enquéte de I'auteur
ne va pas jusqu'a corroborer ’hypothése d’une intentionnalité sans sujet, mais il
démontre par contre 1’existence d’une intentionnalité sans objet. Il ne faut pas manquer
de souligner les trois grandes qualités de ces recherches husserliennes : une argumen-
tation bien étayée et convaincante, une lecture attentive de la littérature secondaire sur
Husserl et une présentation méticuleuse des différentes approches phénoménologiques.

NATHALIE JANZ

RENAUD BARBARAS, La perception. Essai sur le sensible (Optiques/philosophie),
Paris, Hatier, 1994, 79 p.

En tant qu'«épreuve que j fais de la réalité» (p. 3-4), la perception est une
expérience cardinale. Et cependant, elle risque toujours d’étre «problématique pour la
réflexion» parce qu’on soumet cet «accés originaire a la réalité» a des catégories
métaphysiques préétablies, par exemple aux catégories cartésiennes de sujet pensant
et d’objet étendu. L’intérét du petit livre de Renaud Barbaras réside justement dans le
projet de «revenir & la perception sans présupposés» (p. 6). L’A. commence par faire
le point sur les impasses de 'empirisme et de I’intellectualisme. La perception ne saurait
étre ni un pur vécu de sensations atomiques, ni une inspection de I'esprit. Dans ces
deux approches abstraites, la perception est «introuvable». On n’y fait que projeter sur
I'expérience perceptive «un cadre philosophique déja constitué au lieu de rechercher
au cceur de la perception ce que signifient réalité et objet» (p. 26). Dans les deux cas,
le philosophe voit les choses du point de vue de Sirius: «en mettant le monde a distance,
la philosophie se donne le moyen de totaliser le réel, ¢’est-a-dire de le faire émerger
du néant» (p. 28). Accorder ce privilége a la vision, ¢’est ignorer ce que nous savons
des choses par contact. — Si le pergu est I’apparaitre a une conscience qui, clle-méme,
s’ouvre a une transcendance, si la perception présuppose la corrélation du subjectif et
de I'étant, le détour par la phénoménologie husserlienne s’impose. L’ époché phéno-
ménologique, en mettant de ¢6té Iattitude naturelle, la position de la chose en face
d’une conscience substantielle, fait en effet apparaitre cette corrélation. La perception
est décrite alors comme cette sorte d’intuition, «a savoir I'intuition donatrice originaire»
(p. 37) qui vient remplir la visée d’un étre pris dans sa singularité concrete. Reste que
si, dans la perception, la chose est présente clle-méme «en personne», «clle n’y est pas
présente tout entiére, possédée de part en part» (p. 40). Le percu résiste a I’appropria-



BIBLIOGRAPHIE 289

tion par une conscience il se donne toujours par esquisses. L’esquisse «présente 1’objet
en en différant la présence pleine, en en préservant donc la transcendance». Chez
Husserl, I'esquisse est ce «donné de sensation», ce «vécu sensible», «hylé» ou «matiére
de la perception» qui vient remplir la visée perceptive ou mise en forme noématique.
Husserl montre donc que «le vécu de sensation est animé par une appréhension». — Or,
si cette «théorie de I'intentionnalité perceptive ouvre la voie d’une authentique philo-
sophie de la perception», sa thématique, usant chez Husserl de catégories inadéquates,
demeure, selon I'A., en retrait sur I'intuition qui la nourrit» (p. 47). Un pas de plus
s’avére donc nécessaire pour cerner la perception. L’A. rappelle alors que, dans Matiére
et mémoire, Bergson aborde la perception «a partir de la vie», que percevoir, ¢’est «agir
et non contempler», qu’il y donc un mouvement perceptif. Voild pourquoi il faudra
«penser la perception a partir de la vie sans renoncer a la notion centrale d’intention-
nalité» (p. 59). Cela permet d’éviter définitivement les problémes que pose 1'union de
ce qui a d’abord été distingué substantiellement en res cogitans et res extensa. L’A.
emprunte finalement la voie inaugurée par Merleau-Ponty, dans son ceuvre posthume,
Le visible et ['invisible: celle d’une ontologie du sensible. Alors le sous-titre de
I'ouvrage, Essai sur le sensible, prend tout son relief. C'est «parce que I'Etre est
intrinséquement sensible que notre perception est possible» (p. 75). Et I’'on comprend
pourquoi la perception nous ouvre a I'étre. Cette ontologie nous laisse entrevoir que
«le milieu et le vivant naissent ensemble de leur relation vitale» si I’on prend soin de
«substituer a la notion de sensation comme épreuve d'un contenu immanent celle du
sentir comme mode de communication avec le monde» (p. 62). Le dualisme, dont
Husserl n’aurait su complétement se préserver, est dépassé: «Le sentir ne renvoie donc
ni a des vécus immanents qui ne feraient paraitre un monde qu’en vertu d’un acte
d’appréhension, ni a des qualités sensibles circonscrites @ méme 1'objet: il est lui-méme
I"appréhension d’un monde, le moyen de nous ouvrir 4 lui.» (p. 63) Cette ontologie
du sensible fait encore apparaitre comme dérivée la distinction de la sensation et du
sentiment, de la perception et de |’affectivité. Car, «si le sensible est un se mouvoir,
il est un éprouver. En tant qu’inséparable du mouvement, la dimension «cognitive» de
la perception est indissociable de sa dimension «pathique» ou affective: il n’y a pas
épreuve de 'autre qui ne soit épreuve de soi, et inversement.» (p. 67) Enfin et surtout,
cette ontologie donne sa vraie signification a 'esquisse: il restera toujours au pergu
une certaine opacité. «Le sentir n’est pas intériorisation mais sortie de soi, empiétement
vers la chose méme. Il ne faut pas comprendre par la qu’il s’approprie une chose déja
disposée a distance: il en déploie plutét la distance en la faisant apparaitre et, dans cette
mesure, préserve la profondeur de ce qu’il atteint.» (p. 69)

DoMINIQUE REY

VINCENT DESCOMBES, La Denrée mentale (Critique), Paris, Minuit, 1995, 349 p.

Sous une métaphore mallarméenne — «La denrée mentale», soit les livres — Vincent
Descombes nous présente la vaste palette des philosophies de I'esprit. Dans la mesure
ol celles-ci cherchent a saisir I'esprit tel qu’il se manifeste, elles sont d’abord des
phénoménologies. La question & déterminer n’est pas tant de savoir s’il y a ou non des
phénomeénes mentaux mais plutdt ou ils sont localisés. Une bipolarisation refléte deux
des grandes querelles de la philosophie : d’une part, ceux qui placent I'esprit dedans,
comme Descartes, Locke, Hume, Maine de Biran, contre ceux qui le placent & I'extérieur,
tels Peirce et Wittgenstein; d’autre part, la psychologie de la vie mentale autonome en
opposition a la psychologie du comportement extérieur ou behaviourisme. On peut
évidemment regretter que les philosophies qui n’entrent pas dans cette vision dualiste tres
tranchée, et finalement réductrice, ne soient méme pas mentionnées, comme celles qui



290 BIBLIOGRAPHIE

considérent que l'esprit est une mise en rapport réciproque ou dialectique du dedans et
du dehors. La dispute sur les phénoménes mentaux ne porte pas que sur leur localisation
mais €galement sur comment on les congoit, par exemple, s’ils sont des manifestations
directes ou indirectes de I'esprit. En classant les philosophies de I’esprit selon ces deux
dichotomies on obtient quatre perspectives : une philosophie de la conscience considérant
un esprit interne qui se manifeste directement, une théorie de I'inconscient qui défend
un esprit interne mais dont les manifestations sont indirectes, une théorie des causes
mentales ou mentalisme pour laquelle les états mentaux manifestent indirectement un
esprit externe et, enfin, une philosophie de I’intention qui soutient un esprit externe aux
manifestations directes. L auteur présente les quatre orientations mais défend et développe
principalement la thése de I'intentionalisme. Ce terme n’est pas a entendre au sens de
la philosophie husserlienne qui se rattache, dans la classification des sciences de |'esprit
qui précede, a la philosophie de la conscience. Il fait référence a la théorie de |’action
de Wright qui ne considére pas I'intention comme la cause mentale de la conduite de
I’acteur mais bien comme cette action elle-méme. Cette définition s’oppose a la philo-
sophie de la conscience représentative et a la conception classique de la transitivité de
I'intentionalité, au fait que celle-ci établit une relation entre un sujet et un objet. Mais
si la détermination des phénomeénes de I’esprit est fonction de la relation entre I’activité
mentale et la conduite d’une personne, reste encore a déterminer 1’écart qui sépare la
compétence et la performance, les capacités intellectuelles des acteurs et la «connaissance
tacite» de leur conscience. La philosophie de I'esprit a répondu a cet écart de deux fagons:
le cognitivisme contemporain pose, a titre d’entité théorique, un esprit objectif naturel
dont les structures mentales — les régles et les représentations — sont physiquement
présentes dans I’organisme; le holisme anthropologique suit la voie de I’intentionalisme
définissant I'esprit objectif comme un esprit social qui consiste dans «un ordre de sens
présupposé par toute manifestation d’intelligence de la part d’un sujet». La richesse d'un
tel programme ne peut tenir en un seul livre, surtout dans la mesure ou |’auteur prend
soin de discuter chaque position de fagon aussi détaillée qu’éclairante. La Denrée mentale
se limite & la théorie de I'esprit défendue par les cognitivistes et constitue le premier volet
d’une étude générale intitulée Les Disputes de ['esprit. Concernant la perspective
intentionaliste, le lecteur devra attendre la publication d’un deuxiéme volume sur Les
Institutions du sens, ce qu’il fera avec une impatience certaine ...

NATHALIE JANZ

HArALD WoHLRAPP (Hrsg.), Wege der Argumentationsforschung (Problemata),
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1995, 422 p.

Penser que I'argumentation puisse devenir une discipline académique constitue pro-
bablement un veeu pieux. C’est pourtant dans cette perspective, a la consolidation de ce
domaine de recherche en construction, que travaille le groupe de Hamburg fondé au début
des années 80, sous la houlette d’Harald Wohlrapp. Cette équipe de chercheurs ainsi que
quelques invités se réunissent pour un colloque sur les théories argumentatives en 1991,
mais ¢’est quatre ans plus tard que les actes sont publiés dans le volume au titre prometteur
de «Chemins de la recherche en argumentation». L’idée générale est de présenter les
fondements et les tiches de la théorie argumentative, d’étudier I’argumentation dans
différents domaines — logique, psychologie et linguistique — ainsi que de présenter quelques
approches théoriques spécifiques comme la logique naturelle ou la pragma-dialectique.
Afin de lutter contre le fossé entre théorie et empirie qui caractérise presque toute histoire
de I’argumentation, le groupe de Hamburg définit ainsi son programme: «il s’agit d’une
recherche sur la compréhension constructiviste des arguments en vue d’un concept de
discours argumentatif, qui ne se référe pas qu’a la pratique et a la construction, mais qui



BIBLIOGRAPHIE 291

pourrait aussi saisir les aspects dynamiques et subjectifs de la “valeur” argumentative».
Cette formulation est le prolongement des deux axes explorés par Paul Lorenzen dans
I’Ecole d’Erlangen: un concept dialectique de I’action et un concept historique de la
connaissance. Pour réaliser cette tache de longue haleine, Wohlrapp réunit tous les échelons
académiques, des professeurs aux docents en passant par les assistants et il multiplie les
points de vue sur la question en convoquant philosophes, linguistes, épistémologues,
psychanalystes, chercheurs en littérature et en sciences sociales. Les analyses n’en sont
donc que plus variées: langage quotidien, rhétorique, philosophie analytique, typologie des
arguments, role de la logique dans I’argumentation, enseignement d’une langue étrangeére,
théorie de la conscience et des sentiments, schématisation, arguments de supposition,
emploi des analogies, délibération et négociation comme précompréhension argumen-
tatives, discours d’experts, etc. Le lecteur aura peut-étre de la peine a établir une carto-
graphie générale de ce foisonnement interdisciplinaire présenté, par ailleurs, de maniére
dynamique — chaque conférence s’accompagne, par exemple, d’une discussion. L’identité
et 'unité du groupe de Hamburg tient plus a I'entrecroisement des chemins de la recherche
en argumentation qu’a un véritable carrefour des disciplines ...

NATHALIE JANZ

FrRANGOIS JULLIEN, Le détour et I'acces. Stratégies du sens en Chine, en Gréce
(Le College de Philosophie), Paris, Grasset, 1995, 463 p.

Frangois Jullien est un sinologue qui, plutdt que d’accroitre par des monographies
savantes le savoir de ses confréres, s'interroge sur certains aspects des traditions
philosophiques, littéraires ou esthétiques de la Chine qui frappent tout lecteur occiden-
tal, qui I'intriguent, qui résistent a sa compréhension. Il a déja montré, dans ses ouvrages
précédents, que quand nous ne comprenons pas, c’est que nous avons affaire a des
présupposés différents des notres et que, pour entrer dans la pensée des auteurs chinois,
il nous faut prendre conscience de ces présupposés — mais aussi des nétres, dont nous
n’avions pas conscience et que nous tenions naivement pour universels. Dans ce nouvel
ouvrage, il suit la méme démarche en prenant pour théme, cette fois-ci, la prédilection
des auteurs chinois, voire de tous les Chinois, pour I'expression indirecte, ’allusion, le
détour. Dans cette préférence se manifeste, telle est sa thése, une attitude fondamentale,
une «maniére de se rapporter aux choses». L. attitude commune en Chine est de considérer
le langage, non comme le moyen de représenter la réalité ou de la définir, mais comme
un instrument qui permet d'indiquer (ce qui se passe) ou d’infléchir (un processus en
cours). De 14 d’autres procédés, d’autres formes d’expressions, d’autres conceptions
philosophiques et pédagogiques, d’autres formes de sensibilité dont I’examen nous ren-
voie a nous-mémes, 4 la particularité trés marquée de notre propre tradition intellectuelle:
«La tradition chinoise nous fait prendre conscience de ce que nous savons bien mais que
nous ne mesurons peut-étre jamais assez: la confiance que nous accordons, depuis les
Grecs, au pouvoir de dire et d’expliciter.» (p. 431) — Aprés avoir rappelé les principes
de I'art chinois de la guerre, si révélateurs a cet égard, et mis en lumiére leur portée
générale, I'A. analyse successivement, de ce point de vue de ’action indirecte, I'exégese
traditionnelle du Livre des poémes, la fonction allusive de la poésie dans ses rapports
avec le politique sous les Han et plus tard, 1’évolution de certaines conceptions propres
a la poétique chinoise. Viennent ensuite deux chapitres sur Confucius, qui forment le coeur
de I’ouvrage, suivis d’autres chapitres sur Mencius, son principal successeur, et sur les
deux grands philosophes «taoistes» de 1'antiquité, Lao-tseu et Tchouang-tseu. Dans les
deux derniéres parties, il revient sur des questions d’esthétique littéraire. Son idée direc-
trice lui permet d’éclairer de fagon lumineuse certaines données. Son développement sur
la pédagogie de Confucius est remarquable. Le jour jeté sur la pensée de Mencius est



292 BIBLIOGRAPHIE

nouveau et juste. Son analyse du Lao-tseu ne m’a pas convaincu; elle porte d’ailleurs
moins sur le texte lui-méme que sur le commentaire classique de Wang Pi, plus
confucianiste que taoiste. Le chapitre consacré a Tchouang-tseu apporte quelques vues
pénétrantes, fort nouvelles, mais contient aussi des analyses qui me paraissent inachevées
ou incertaines. Le contre-point grec, qui vient animer a point nommé chacun des chapitres,
m’a paru faible sur un point. Le Socrate que I’A. oppose a Confucius est le Socrate
platonicien, non celui que I'on peut deviner a travers Platon et dont nous saisissons
aujourd’hui certains traits grace |'étude exemplaire de Gregory Vlastos. — Je me demande
quel effet cet essai dense et brillant, mais un peu inégal produira sur le lecteur non
sinologue auquel il est destiné. Je crains que ce lecteur ne se sente submergé ¢a et la
par I’abondance de la matiére peu familiére qui lui est présentée. Pour lui, il aurait sans
doute mieux valu alléger, ne garder que I’essentiel, montré sur peu d’exemples. Ce lecteur
risque aussi de buter sur des notions que I'A. a développées dans ses ouvrages précédents
et reprend ici sans les redéfinir. Mais il sentira a quel point le travail d’interprération
dont témoigne ce livre est nécessaire pour pénétrer dans un univers si différent du notre,
et d'une si grande richesse. Il fera I'expérience du dépaysement qui donne acceés a la
connaissance de I’autre — et de soi. Il percevra aussi tout I'intérét des digressions de I’A.
sur la permanence de la tradition de I'indirect dans la Chine d’aujourd’hui et sur ses
rapports problématiques avec le caractére autocratique du pouvoir.

JEAN Francois BILLETER

EpGar WIND, Kunst und Anarchie. Die Reith Lectures 1960. Durchgesehene
Ausgabe mit den Zusitzen von 1968 und spiteren Ergidnzungen (Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft — 1163), Frankfurt, Suhrkamp, 1994, 219 p.

E. Wind (1900-1971) fait partie du cercle du Warburg Institute de Londres. Le texte
présenté ici reprend six conférences (p. 9-100) déja publiées en anglais en 1963 sous
le titre Art and Anarchy (The Reith Lectures, prononcées a la BBC), augmentées de
notes et d’adjonctions rédigées en allemand en 1968 (p. 101-204). Le titre de I'ouvrage
qui reprend celui de la premiere conférence peut préter a confusion: il s’agit moins
en effet de montrer la part d’anarchie qui entre dans la conception de toute ceuvre d’art
que de critiquer la conception moderniste selon laquelle la création artistique reposerait
de maniére prépondérante sur une attitude de type anarchiste. En ce sens, I’ouvrage
tente d’entrer en discussion critique et toujours rationnellement fondée avec I'art
moderne. — La premiere conférence traite essentiellement du rapport entre le «grand»
art (toujours dangereux) et les risques que «1'¢largissement de notre horizon artistique»
dévalorise et banalise cet art (p. 23). L’A. remonte a Platon qui avait déja compris que
«seul un grand artiste €tait vraiment dangereux» (p. 12) et partage I’avis de Burckhardt,
selon lequel la médiocrité est ce qu’il y a en soi de diabolique dans le monde (cité p. 12),
et que souvent, par excellence a la Renaissance, 1’art se nourrit d'un certain désordre
politique, qui apparait comme un puissant moteur de la création. Dans la seconde
conférence («Participation esthétique») I’A. montre que I’art moderne peut se définir
comme «triomphe de la déconstruction (Abbruch)» (p. 25): de nos jours, «la grandeur
de I'artiste se manifeste dans son pouvoir de détruire nos habitudes perceptives et
d’ouvrir a la sensibilit¢ de nouveaux domaines» (ibid.). Apparait ainsi ’idée d’un art
expérimental, censé modifier, par son réle central, la vie méme. La troisieme conférence
(«Kritik des Kennertums») analyse les origines de la fascination moderne pour le
fragment et traite de mani¢re ironique le théme du «connaisseur» en matiére artistique.
L’A. exhume la figure de Giovanni Morelli qui révolutionne au XIX¢ siécle I'approche
méthodique des ceuvres d’art. Pour I’A. nous sommes tous demeurés inconsciemment
des morelliens (p. 41). Il s’agit, en effet, de traquer le style d’un auteur dans «les parties



BIBLIOGRAPHIE 293

les plus insignifiantes de I’ceuvre, car ce sont elles qui sont le moins élaborées» (p. 45).
Lorsque Morelli traque le style d’un peintre dans sa fagon de peindre un doigt ou une
oreille, il participe au «culte du fragment» qui est «une marotte romantique bien
connue» (p. 47). Dans la quatrieme conférence, I’A. s’intéresse au rapport entre art et
connaissance et critique l’attitude moderne qui prétend généralement que I'art est
affaibli par la connaissance. Si «une fuite dans le concept est (en matiére artistique)
une faiblesse», «une fuite devant le concept en est également une» (p. 59). Les deux
aspects peuvent cependant étre synthétisés dans une méme ceuvre, comme dans L' Ecole
d'Athénes de Raphaél, qui est, pour I'A., une ceuvre conceptuelle. Grace a 1’analyse
qu’il en donne, «notre il voit ce que notre esprit lit» (p. 66), «notre golt esthétique
devenant plus vivant, grice a notre savoir» (ibid.). La cinquiéme conférence est con-
sacréc aux effets de la mécanisation de I'art, plus particulierement a I’intervention
technique dans la restauration des tableaux anciens. L’A. critique I'illusion moderne
selon laquelle la restauration de 1’ceuvre d’art, selon les derniéres recherches techniques,
permettrait d’accéder a coup sir a I’ceuvre telle que I’artiste ancien I’aurait congue. Pour
I’A., la prétention d’une restauration «scientifique» est une absurdité et ne saurait étre,
au mieux, que le reflet de I'idéologie d’une école de restauration. La derniére conférence
porte sur le rapport entre art et volonté: I'ceuvre d’art nécessite-t-elle de la part de
'artiste une participation volontaire ou, au contraire, un oubli de soi (Selbst-
vergessenheit, p. 87)?7 En d’autres termes, I'ceuvre jaillit-elle du conscient ou de
I'inconscient? L’A. critique a cette occasion le laisser-faire moderne qui lui parait un
ennemi de la production artistique, comme il montre les limites artistiques du «brico-
lage» esthétique, tel qu’il se manifeste dans le monologue intéricur, un des genres
littéraires majeurs de la modernité. — On sera sans doute souvent irrité¢ par les théses
que I’A. défend en maticre esthétique, mais on ne peut qu’admirer la maniére toujours
argumentée et problématisée de présenter les questions. En ce sens, il s’agit bien d’un
livre de philosophie de I'art.

STEFAN IMHOOF

PIERRE Raikovic, Le sommeil dogmatique de Freud. Kant, Schopenhauer,
Freud (Les empécheurs de penser en rond), Le Plessis-Robinson, Synthe-
labo, 1994, 228 p.

Comme beaucoup de savants de la fin du XIX* et du début du XX¢ siécle, Freud
tenait en grande suspicion la philosophie. La démarche spéculative et bitisseuse de
systemes du monde a laquelle il identifiait la philosophie était rapportée par lui & une
conduite psychologique pathologique. Dans son ouvrage, souvent profond, parfois un
peu caricatural, le psychiatre et philosophe Raikovic s’en prend au fondement méme
des théses freudiennes. Il montre comment le créateur de la psychanalyse, en dédaignant
la philosophie, n’a pas su éviter les pi¢ges d'une philosophie spontanée, empruntée a
Schopenhauer, et qui I'a conduit a surestimer de fagon dogmatique la part inconsciente
de lactivité psychologique dans les conduites humaines et dans leur explication. Le
titre du livre, comme son sous-titre, montrent que I'A., a juste titre, tient a une
revalorisation de la raison et du sujet conscient dans I'équilibre du fonctionnement
psychologique. S’inspirant de Schopenhauer, en le «plagiant», va jusqu’a atfirmer I'A.
(«il semble bien qu’a force de suivre Schopenhauer, Freud ait fait de la raison une
incapable majeure», p. 62; voir aussi p. 132), Freud a introduit dans la psychanalyse
I'irrationalisme d’une métaphysique fondée elle-méme sur la méconnaissance de la
philosophie critique de Kant, philosophie que Raikovic résume avee ¢légance et pre-
cision, mais sans s’interroger sur ses éventuelles limitations relativement aux progrés



294 BIBLIOGRAPHIE

ultérieurs des sciences. — Il est certain que la psychanalyse freudienne n’apporte pas
de réponse au probléme de la raison, et que les conséquences logiques de la suresti-
mation de I'inconscient (dans le sens freudien) tendent a détruire la valeur des théories
freudiennes, dans la mesure du moins ot celles-ci se veulent «scientifiques» et ration-
nelles. A mon sens, I’A. vise donc juste lorsqu’il cherche a démontrer le caractére
«préjudiciable» pour la psychanalyse des choix philosophiques non réfléchis de son
créateur (p. 136), ceux-ci ’entrainant dans une seconde étape de son ceuvre a confondre
raison et rationalisation (p. 148-149). Toutefois, en abordant sur un mode polémique
le délicat probléme de la sexualité (par exemple en caricaturant les positions de Freud
sur la féminité), on peut craindre que I’A. n’apporte de I’eau au moulin des psycha-
nalystes qui voudront voir dans cet ouvrage un nouvel avatar des résistances de 1'in-
conscient, et ne réveille ainsi la polémique infructueuse qui avait cours au début de
ce siécle. On pourra regretter surtout que Raikovic, en campant sur les positions de
la philosophie kantienne telles qu’elles ont été édifiées a la fin du XVIII® siecle, en
soit venu a nier Freud au nom de Kant, alors qu’une coordination raisonnée de la
psychanalyse et de la philosophie réflexive ett été¢ peut-étre plus féconde. En dépit de
ses défauts, I’étude consacrée au «sommeil dogmatique de Freud» n’en mérite pourtant
pas moins de figurer en bonne place dans les travaux sur les rapports de la psychanalyse
et de la philosophie.

JeaN-JacQUES DUCRET

J.-CLAUDE PIGUET, Des choses, des idées et des mots. Le Sens du Sens,
Lausanne, 1994, 150 p.

A T'occasion d’un anniversaire qu’il ne désirait pas voir célébré par un recueil
d’hommages, J.- Claude Piguet s’est offert a lui-méme le plaisir d’une «soutenance de
thése» d’un genre inédit. Devant un jury constitué¢ d’anciens ¢étudiants, lecteurs attentifs
et critiques souriants, au cours d'une séance publique a la fois séricuse et fantaisiste,
il défendit son ceuvre, intitulée Des choses, des idées et des mots. Dans ces pages, le
lecteur retrouve Piguet tel qu’il a pu I’apprécier, tant dans son enseignement que dans
ses €crits: passion, hite, urgence a philosopher sont sa marque. Il s’agit ici d’une invite
au «renversement sémantique». Le lecteur familier de Piguet a déja rencontré cette
expression sous sa plume; elle signale, contre toute philosophie prétendant aller du
discours a I’étre, la quéte d’un langage capable de dire le sens du réel selon un
mouvement qui «descende» du réel au langage. Le «renversement sémantique» n’est
guére un concept, pas non plus une méthode & proprement parler, bien plutét une
attitude, une posture a adopter et sans laquelle il n'y a pas, aux yeux de I’auteur, de
philosophie qui vaille. A cette invite, nous souscririons volontiers. Mais si ¢’est bien
ld ce que Piguet veut, une fois encore, nous enseigner, une question se pose: peut-on
parler «ainsi», comme il le fait, du «renversement sémantique» ? Cette attitude que les
philosophes sont sommés de prendre est évoquée en quelque sorte «de I'extérieur». Le
lecteur attend de page en page sa mise en ceuvre, il reste toujours au bord de cette terre
promise. Certes, le «renversement sémantique cherche un langage», nous est-il dit, et
si quelques traits de ce langage sont précisés, il n’est pas encore trouvé. De méme, ce
sont des regles de méthode que I'auteur propose, non une application de celle-ci.
Pourtant, n’y a-t-il pas quelque contradiction a énoncer des «régles de méthode»,
abstraites et comme extérieures au travail auquel nous sommes invités, alors que le
projet consiste précisément a récuser ceux qui croient, selon Piguet, aller du «discours
sur» a la chose réelle ? Peut-on parler «sur» le renversement sémantique alors que celui-
c¢i nous invite a chercher une autre maniére de parler du sens, une maniere qui soit
accueil, réceptivité, écoute et non prise, voire violence? Comment concilier cette



BIBLIOGRAPHIE 295

exigence d’une pensée qui fasse place en elle & la «chose réelle», dans sa singularité
concrete, avec cette maniére d’écrire, si péremptoire, si peu a I'écoute de ceux des
philosophes supposés choisir une voie «ascendante», du langage au réel? Ces philo-
sophes si peu respectés dans la «singularité concréte» de leurs ceuvres ... — Piguet
répondrait peut-étre que le langage et ses procédés n’ont, décidément, pas tant d’im-
portance. Encore que les pages qu’il consacre a I'image, a la description, a la narration,
prouvent peut-€tre le contraire. Quoi qu’il en soit, 1l faut remarquer que les penseurs
a qui il fait la grice de les accueillir dans la famille du «renversement sémantique» :
saint Augustin, Pascal, Kierkegaard, Adomo ... sont des auteurs dont I’écriture est
extraordinairement travaillée, comme pour «faire place» dans leur texte a ce sens auprés
duquel ils veillent et qu’ils tentent de «soigner». Si le «renversement sémantique» est
bien une attitude, une pratique a laquelle il s’agit de convoquer le lecteur, peut-on en
parler, sans I’effectuer au sein méme de sa parole?

SyLviE BoNzoN

JEaNNE HERSCH, L’ étonnement philosophique (Folio/Essais), Paris, Gallimard,
1993, 462 p.

A Torigine de ce riche «poche» se trouve une série d’exposés donnés par I'A. a
la Radio suisse romande. Histoire de la philosophie ? — Oui et non. Qui, selon le sous-
titre de couverture, non, selon l'avertissement: «Le présent ouvrage n’'est pas une
histoire de la philosophie. Je vais seulement tenter de montrer [...] comment certains
[...] ont été saisis de cet étonnement dont la philosophie est née» (p. 7). Et I’A. de
commencer, bien sir, par les Présocratiques. Dans ce monde ou tout change, ils
cherchent ce qui persiste sous le changement. Voici évoqués Thalés et son eau «élément
des plus fluides et des plus subtils» (p. 13). Héraclite et son combat créateur obéissant
a un étre «trés riche, trés mystérieux, ontologiquement dense» (p. 19), enfin Zénon et
les atomistes. Si tous ces «étonnements» sont évoqués avec clarté, celui de Socrate qui
«cherche avant tout a aiguiser chez ses disciples leur sens du vrai» (p. 28), est par-
ticulierement réussi. Belle évocation ensuite de Platon et de ses Idées-valeurs (p. 38),
puis d’Aristote, premier & «tenter d’unifier en un systéme tout le savoir» (p. 52). Les
chapitres suivants nous font saisir 1’essentiel de I'éveil des Epicuriens, des Stoiciens,
d’un attachant saint Augustin («je crois pour comprendre», p. 92), puis survolent
rapidement la philosophie médiévale et saint Thomas d’Aquin, la Renaissance enfin.
Puis ¢’est Descartes et son étonnement lui donnant la solide «place qu’il s’est acquise
par I'affirmation solitaire du sujet pensant» (p. 139). Ensuite, Spinoza et Leibniz
préceédent I'empirisme anglais. Tout connaisseur de Jeanne Hersch s’attendait a trouver
un beau chapitre sur Kant: 50 pages sont consacrées a I'auteur des trois Critiques,
défenseur de la liberté responsable et de I’autonomie de la bonne volonté ; une présen-
tation de 1’étonnement créateur de Kant qu’elit admirée Jaspers, un Kant qui nous dit
qu’«au-dessus de tout il m’est permis d’espérer un sens» (p. 251). Suivent alors les
¢tonnements de 1’idéalisme allemand, de Hegel au «systéme si prodigieux [...] que ceux
qui I’ont le mieux compris s’y sont le plus violemment opposés» (p. 279), puis celui
de Comte précédant ceux de Marx et de Freud. Ils sont suivis d’une belle évocation
de Bergson (a qui I'A. consacra a 23 ans une remarquable étude), d’une tonique saisie
de Kierkegaard et de Nietzsche, «penseur de I'impossible aux limites de I'humain [...]
dont I’appel devrait nous atteindre comme un aiguillon», puis d’un rappel de Husserl
(que I'A., modeste, a été tentée de «laisser de coté», se croyant moins a l'aise devant
le pere de la phénoménologie (p. 406). On attendait aussi le point d’orgue, symétrique
de Socrate, pour ainsi dire, de Jaspers: ces pages sur le médecin philosophe sont fortes,
essentielles, nous disant que «le courage [...] consiste a faire tout ce qui est possible



Histoire de
la théologie

296 BIBLIOGRAPHIE

et a préserver I'espérance jusqu’au dernier souffle» (p. 453), tandis que Heidegger est
évoqué comme passant de I’analyse du Dasein «a la théorie de I’étre a propos de laquelle
il a développé une sorte de théologie de la parole poétique» (p. 423). — J. Hersch achéve
son livre sur ces mots: «Les grands penseurs du passé se sont efforcés d’élucider les
problémes inépuisables de notre condition». Ils nous disent «la possibilité et le devoir
de devenir des étres libres et responsables»: telle est la legon «des étonnements de la
philosophie».

Craupe Droz

JupA HALLEVL, Le Kuzari. Apologie de la religion méprisée. Traduit du texte
original arabe confronté avec la version hébraique, introduit et annoté par
Charles Touati (Les Dix Paroles), Lagrasse, Verdier, 1994, 254 p.

L époque de la confrontation entre les trois grandes religions monothéistes fut aussi
celle ot se développa la scéne littéraire du dialogue apologétique, mettant toujours en
valeur, au bout du compte, la religion de 'auteur. Le Kuzari appartient a cette veine
litt€raire. Sa particularité tient toutefois — hormis ceci que, pour une fois, défense y est
prise de la religion juive — a un jeu d’argumentation qui différe de celui de la plupart
des ouvrages similaires. Tout commence par une scéne de réve. Le roi des Khazars —
ou Kuzari — voit se réitérer un songe, par lequel la divinité I'avertit de ce que ses intentions
sont agréées, sans toutefois que ses ceuvres le soient. Ainsi se trouvent affirmés deux
postulats, prolégoménes a tout le développement & venir: 1) dans la dialectique entre
intentions et actions, la qualité des premiéres ne suffit pas: méme si celles-ci sont pures,
reste a trouver les ceuvres qui leur correspondent, afin de plaire au divin; 2) Dieu parle
aux €étres humains, et la relation qu’il établit ainsi rend insuffisante la seule approche
rationnelle, incapable par elle-méme de rendre compte de cette dimension relationnelle.
Dés lors tout ira trés vite dans 1’ouvrage, le contact avec le philosophe tournant court,
comme ensuite ceux pris avec un chrétien et un représentant de 1’'Islam. Celui-ci recom-
mandera une foi par trop dogmatique et aveugle, celui-la n’aura d’autre recours, afin
d’attester la possibilité d 'une relation directe avec Dieu, que I'exemple du peuple hébreu.
Reste, pour le roi, a se résoudre a inviter un rabbin. Ce dernier n’aura plus qu’a développer
les deux arguments qui retiendront I’attention du roi: la pérennité¢ du peuple juif atteste
la force de la relation entre Dieu et son peuple; le don de la Loi est la racine de cette
relation, comme le chemin permettant d’accomplir les ceuvres agréces par Dieu. Toute
la suite du livre (c’est-a-dire presque tout le livre) ne sera plus que I'exposé, sous forme
de questions et réponses, de I'ensemble des conceptions religieuses du rabbin. On pourra
découvrir, au sein d’une pensée somme toute trés classique, la conviction que la perfection
en acte n’est autre que le retour a Jérusalem, par ot le rabbin du texte s’identifie soudain
a son auteur, ce dernier ¢tant effectivement, a la fin de sa vie, parti vers Jérusalem. Car,
ainsi que I’affirme le rabbin, I'intention pure ne suffit que lorsque I’acte est impossible.
On pourrait enfin s’interroger sur les réticences avec lesquelles la communauté juive
accueillit cet ouvrage, devenu depuis un grand classique. Le traducteur laisse entendre
que 1’auteur aurait voulu, contrairement aux habitudes de cette communauté, insister sur
la spécificité du judaisme, bien plutdt que sur I’accord entre la révélation et les lumieres
de la raison. Mais le traducteur ne s’attarde pas trop, annongant un commentaire a venir.
Nous devrons donc attendre le prolongement de son ceuvre de traducteur. Que cette attente
soit aussi l’occasion d’une suggestion: il est dommage qu’un travail aussi important,
rendu plus utilisable encore par les index, n’ait pas ét¢ complété par une rclecture
attentive. Mais cela n’6te rien a ['admiration que peut susciter I'entreprise de Touati.

PiERRE-Y YVES RUFF



BIBLIOGRAPHIE 297

HeinricH GrATZ, La construction de [ histoire juive, suivi de: Grosticisme et
Judaisme. Introduction et traduction par M.-R. Hayoun. Préface de
Ch. Touati (Passages), Paris, Cerf, 1992, 176 p.

Longtemps tributaire des récits émanant de la tradition et de I'interprétation reli-
gieuses, I'histoire juive n’a revétu un caractére scientifique qu’a partir du XIX¢ siécle.
La «science du judaisme», née en Allemagne vers 1820, s’est proposé d’appliquer a
I’étude critique du judaisme les méthodes scientifiques de la recherche historique. Celle-
ci n’a été rendue possible que par I’émancipation des Juifs etla crise de conscience
qu’elle a engendrée, entrainant des intellectuels imprégnés des nouvelles valeurs sécu-
licres a cerner les caractéristiques essentielles du judaisme. Heinrich Gritz (1818-1891)
est surtout connu pour sa monumentale Histoire des Juifs en onze volumes. Sa pensée,
qui s’inscrit dans la lignée de la science du judaisme, représente le premier effort d’une
synthése globale de la destinée historique juive, méme si elle apparait dépassée au
regard de la recherche contemporaine en ce domaine. Maurice-Ruben Hayoun, profes-
seur a I'Université de Strasbourg, a eu I’heureuse idée de publier une traduction
francaise de deux textes de Gritz, antérieurs a la rédaction de sa grande ceuvre. Le
premier est intitulé «La construction de I’histoire juive»; le second, «Gnosticisme et
Judaisme», est sa thése de doctorat, soutenue a I'Université d’Iéna. — Dans «La cons-
truction de [’histoire juive» (1846), 'auteur développe sa conception d'une pério-
disation de I'histoire juive. Celle-ci a connu une phase socio-politique au cours de la
période préexilique, une phase religieuse au cours de la période postexilique et enfin
une phase théorique et philosophique au cours de la derniére période diasporique. Pour
I’époque, Gritz a été singulierement moderne puisqu’il a formulé de la sorte une histoire
des idées. En affirmant que le peuple d’'Israél n’est pas seulement une communauté
religieuse mais aussi un corps politique, Gritz critique implicitement le judaisme
orthodoxe mais il s’inscrit aussi en faux contre le judaisme de la réforme en soulignant
que le Talmud a garanti la survie du peuple juif. Et il se rallie au sionisme spirituel
en mettant en évidence que «sans la terre ferme de la vie de I’Etat, le judaisme ressemble
a un arbre creux qui ne porte de feuillages qu’au sommet maisqui n’a plus la vigueur
de produire des rameaux et des branches». — «Gnosticisme et judaisme», qui date
de 1845, présente 'influence des idées gnostiques dans le Talmud et anticipe le
volume IV de I'Histoire des Juifs consacré a la période talmudique. Gritz y soutient
la thése que la pensée gnostique, répandue dans le milieuou s’est développée la Mishna
(IT¢ s.), a influencé cette derniére. Plus précisément, certains maitres s’en sont imprégnés
a la suite de leurs propres réflexions et de leurs préoccupations métaphysiques; au cours
de la méme période, la gnose s’estinspirée de certains éléments juifs. Plusieurs traits
du Talmud évoquent une vision gnostique, ainsi les middor (hypostases divines) qui,
pour Gritz, rappellent les éons. Enfin, I’A. s’attache au traité mystique «Sefer Yetsira»
dont il considére que les idées majeures sont dirigées contre la pensée gnostique. Méme
si toutes leshypothéses de Griitz sur ce sujet n’ont pas ¢té confirmées, celui-ci fait figure
de précurseur dans la mesure ou ses intuitions ont ¢té reprises par de grands historiens
contemporains, tel Gershom Scholem. — Dans une introduction trés fouillée, Maurice-
Ruben Hayoun expose la vie de Griitz, sa filiation spirituelle par rapport au grand
penseur juif orthodoxe Samson-Raphaél Hirsch, puis I’opposition qui s’estinstaurée
entre eux a cause du recours de Griitz & |'historiographie critique, enfinles affinités qui
se sont établies entre lui et d’autres partisans du judaisme positif ethistorique. Hayoun
fait bien ressortir les raisons de la renommée grandissante de Gritz et les batailles qu’il
a dii mener contre ses adversaires juifs et non juifs (ainsiI’historien nationaliste alle-
mand Treitschke). De plus, le traducteur met bien en lumiére le fait que Gritz a ¢t
un esprit universel comme doit I’étre tout historiendigne de ce nom. Outre Ihistoire
proprement dite, Gritz a porté son intérét surl’exégése et la traduction de livres
bibliques, I'archéologie et la topographie talmudiques, la poésie néo-hébraique, le



298 BIBLIOGRAPHIE

Nouveau Testament. Les idées de Gritz exégeterévelent sa philosophie fondamentale :
derriére les narrations bibliques se profilent des arriére-plans historiques qui sont le
reflet de situations précises; rien ne s’oppose donc a la nécessité d’amender le récit
biblique. Pourtant lorsque I’'on rencontre des passages réellement incompréhensibles,
I’A. propose des corrections textuellesen se fondant sur le contexte, la grammaire et
la tradition talmudique. Gritz apparait ainsi comme 1’homme du juste milieu. Il s’in-
surge contre la méfiance de principe envers la méthode critique car la Bible ne perd,
selon lui, rien de sa sainteté¢ sil’on fait remonter certains de ses livres a des époques
différentes. Mais il n’admet pas 'hypothése documentaire de Wellhausen et rejette
I’idée selon laquelle Ezraaurait procédé¢ a des interpolations ou a des changements dans
le texte biblique. Ils’oppose a I'affirmation de Wellhausen selon laquelle la fraicheur
de la religiond’Israél aurait ét€ liquidée par la religion sacerdotale d’Ezra fondée sur
la Loi.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

MANFRED HAUKE, Heilsverlust in Adam. Stationen griechischer Erbsiinden-
lehre : Irendus — Origenes — Kappadozier (Konfessionskundliche und kon-
troverstheologische Studien — 58), Paderborn, Bonifatius, 1993, 850 p.

Cette these d’habilitation est plus riche que son titre ne le laisse entendre. Pour
contredire I'opinion selon laquelle Augustin serait I'inventeur du dogme du péché
héréditaire, elle retrace 1’histoire des idées en question depuis 1’ Ancien Testament, avec
pour résultat que les théologiens grecs ont préparé ce qu’Augustin a voulu dire. L’A.
abandonne |'ancienne méthode des contrastes, employée depuis Harnack jusqu’a Julius
Gross (Entstehungsgeschichte des Erbsiindendogmas, 4 tomes, 1960/72), qui se plait
a constater des incompatibilités, notamment entre I'Orient et I'Occident, et il s’efforce
de comprendre les auteurs sans les critiquer. Son propre point de départ herméneutique
se situe en Rm 5,12-21 (le parallélisme entre Adam et le Christ), ou la connaissance du
salut est un présupposé de la connaissance du péché dans toute son €tendue. Il cultive
donc une approche holistique qui se défend d’opposer les citations entre elles. Au terme
d’une recherche remarquablement riche, Grégoire de Nysse émerge comme le pendant
grec de la pensée d’ Augustin (p. 687-692): «Gregor von Nyssa und Augustinus bekunden
in je eigener Weise eine fortschreitende Reflexion iiber die Folgen der Ursiinde, die in
beiden Fillen dazu fiihrt, die Stinde der gefallenen ‘Natur’ an die erbliche Vermittlung
zu binden». Au plan pratique et cecuménique, I’A. vise une entente catholico-orthodoxe.
Le protestantisme, lui, n’est trait€ que de fagon allusive. — Voila donc une quaestio
disputata, une question débattue d’une maniére exemplaire, quoique un peu confession-
nelle. La bibliographic couvre les p. 731-791, les cinq index le reste du volume bien
imprimé, bien reli€. Si nous avons ressenti un certain malaise théologique, c’est a cause
d’une conséquence problématique que I'A. tire de son option pour I’histoire du salut
comme cadre herméneutique. Selon lui, tout ce qui appartient a I'histoire du salut doit
étre «historique»; il faut affirmer le «historische Ereignischarakter der Ursiinde», le
caractére d’événement historique du péché originel (p. 53). Est-ce l1a une bonne compré-
hension de 1'Urgeschichte (mauvais terme pour un mythe!) de la Genese, et est-ce que
Paul en Rm 5 nous contraint a interpréter Gn 3 dans ce sens? Ne serait-ce pas un
malentendu de dire qu’éventuellement ce texte n’est «qu»’un mythe 7 Bien que 1I'A.
connaisse la définition du mythe comme vérité intemporelle (p. 64, en haut; 314, etc.)
et donc compléte a sa fagon, il dévalorise une apyn étiologique comme «nur (!) Beginn
und Beispiel», un simple commencement et exemple (p. 54, a propos de P¢lage), pour
y opposer la pensée causale avec laquelle il se sent visiblement plus a I'aise (voir, par
exemple, les p. 63-65). Pourquoi un message a contenu historique — le kérygme de la



BIBLIOGRAPHIE 299

Croix — ne répondrait-il pas parfaitement 4 un probléme exprimé sous forme mythique,
et ce, sans transformer celui-ci aprés-coup en une causalité qui ne pourrait justement pas
expliquer comment tous les humains deviennent coupables ?

FOLKER SIEGERT

FraNGOIs MEGROZ, Lire la Divine Comédie de Dante. Premiére partie : I' Enfer,
L’Age d’Homme, Lausanne, 1992, 256 p.

Cette nouvelle traduction commentée de la Divine Comédie présente plusicurs
nouveautés appréciables comme une clarté de la langue, une présentation claire ou la
traduction est accompagnée de commentaires qui coupent la traduction pour ne pas
surcharger la page de notes et, enfin, plusieurs schémas et index qui nous donnent une
vision précise des lieux et des orientations chronologiques. Il s’agit donc d'une belle
¢dition qui honore la culture de notre Suisse romande, car elle est due aux efforts d’un
professeur de Lausanne, bien connu des éléves de 1I'Université Populaire. Ce travail est
a recommander 4 la fois a I’étudiant, & 1’historien et a I’homme cultivé. On aurait aimé,
cependant, trouver une bibliographie, méme sommaire, et une petite histoire de I'in-
fluence de Dante dans la littérature frangaise. Cela aurait permis d’étoffer un peu plus
I'introduction. Pour notre si¢cle, qu’il nous suffise de rappeler trois auteurs qui ont subi
le charme du grand Toscan : Charles Maurras, qui lui consacre un chapitre dans ses
Pages choisies, parues en 1922 chez Champion; Alexis Carrel, qui le cite souvent
comme un exemple de sagesse; Saint-John Perse, qui composera en 1965 un discours
pour le sept-centiéme anniversaire de sa naissance. Cela dit, il s’agit d’un livre qui doit
figurer en bonne place dans la bibliothéque de tout homme cultivé.

MassiMO PATANE

Hewmur Fewp (ed), loannis Calvini Opera Omnia Denuo et Adnotatione
Critica Instructa — Series 2: Opera Exegetica, Volumen XVI, Commentarii
in Pauli Epistolas ad Galatas, ad Ephesios, ad Philippenses, ad
Colossenses, Genéve, Droz, 1992, 487 p.

Ce volume ouvre la publication de la nouvelle édition des ceuvres de Calvin. Sou-
haitée par la recherche et mise en route par décision du Comité des Congrés internationaux
de recherches calviniennes, cette immense entreprise s'étalera sur une vingtaine d’années.
Ce premier volume nous permet d’ores et déja de nous rendre compte des critéres adoptés
par les éditeurs. Destinée a remplacer les Calvini Opera du Corpus Reformatorum, la
présente édition se propose d’offrir aux chercheurs un texte sir des écrits du Réformateur,
pourvu de notes et d’un apparat correspondant aux multiples exigences de la critique
moderne, ainsi que d’'une introduction d’ordre historique et théologique pour chacune des
ceuvres présentées. Les écrits de Calvin seront distribués en sept sections: [nstitution,
ouvrages d’exégése, sur I'Eglise, didactiques et polémiques, sermons, lettres, varia. Le
présent volume, qui appartient i la deuxiéme série, publie quatre commentaires que Calvin
avait concus comme un ensemble exégétique fermé et édités en 1548 en un seul volume
dédié a Christophe de Wurttemberg. Ce caractére groupé de I’ouvrage, qui s’était perdu
dans les éditions successives, notamment dans les Calvini Opera, a été rétabli dans la
présente édition. Toutefois, suivant les critéres fixés par le Comité d’édition pour lgs
ceuvres exégétiques, le texte choisi n'est pas celui de 1548 (A), mais le dernier publ}é
du vivant de Calvin (1556 — C). A ce texte, on a incorporé quelques variantes que Crespin
avait tirées d’annotations manuscrites de Calvin et reproduites a la derniére page de son



300 BIBLIOGRAPHIE

édition de 1557/1563 (D). Confiée a une équipe internationale de savants, cette édition
publie les ceuvres de Calvin dans leur langue originale (latin ou frangais), mais accepte,
pour I'introduction et les notes, 1’anglais, I’allemand ou le francgais. Le présent volume,
¢dité par le professeur Feld de Tiibingen, adopte I’allemand. Le lecteur sera reconnaissant
a I'éditeur d’avoir su rendre, dans son introduction, les accents que la doctrine de Calvin
— toujours €gale a elle-m€me - recoit dans cette ceuvre exégétique. On appréciera I’effort
d’identification des sources auxquelles Calvin a pu recourir pour établir son texte latin
des ¢pitres ainsi que son exégese, malgré les réticences de Calvin a donner des rensei-
gnements sur les influences subies et a nommer les adversaires contre lesquels il dirige
sa polémique. Trés utiles aussi les fréquents rappels des passages paralléles en d’autres
ceuvres de l'auteur, et en particulier dans |'/nstitution. Le volume XV des Opera
Exegetica, publié entre-temps, donne la liste des corrections et additions a apporter au
présent volume. Cette liste n’est malheureusement pas exhaustive. Je propose, pour ma
part, d’y ajouter les corrections suivantes, qui me paraissent s'imposer: p. 167, L. 21:
sit; p. 178 note, 3¢ ligne avant la fin: voluntas; p. 222, 1. 2: colligit; p. 285, 1. 1 : succincti;
p. 331, 1. 12: promittit; p. 334, p. 30 sq.: permixti; p. 335, I. 21: finem; p. 336, I. 19:
Ecclesiae; p. 339, 1. 24: reddit; p. 438, 1. 11: omnia.

Divo BeLLuccr

EpwArD A. Dowey, Ir., The Knowledge of God in Calvin's Theology, Grand
Rapids, Eerdmans, 19947, 283 p.

Edité pour la troisiéme fois, cet ouvrage d’E. A. Dowey trace avec clarté et simplicité
les grandes lignes de la pensée de Calvin; dans cette troisieme édition figurent un chapitre
supplémentaire concernant I'influence de la double connaissance de Dieu (cf. ci-dessous)
sur la structure de la théologie de Calvin ainsi qu'un appendice qui rend compte du livre
de William J. Bouwsma, John Calvin, A Sixteenth Century Portrait. Soucieux de bien
structurer et synthétiser ses idées, I’A., dont I'interprétation de Calvin se caractérise par
une compréhension existentielle et dialectique, articule son livre autour d’une notion clé:
la connaissance. — Le premier chapitre expose les caractéristiques de cette connaissance,
notamment son caractére adapté, corrélatif et existentiel ; ¢’est uniquement dans la mesure
ou Dieu adapte ses mystéres aux capacités limitées de la compréhension humaine que
I’homme peut avoir accés a la révélation de Dieu; d’autre part, la connaissance de Dieu
est inséparable de la connaissance que I'homme a de lui-méme; et troisi¢mement, la
connaissance n’a pas un caractére purement noétique: faisant partie de la relation entre
["’homme et Dieu, elle est fondamentalement existentielle et elle engendre par conséquent
une réponse de I’homme a la révélation de Dieu, réponse qui se manifeste par le culte
et 'obéissance. — Le deuxiéme chapitre définit les deux formes de la connaissance de
Dieu qui constituent les deux premiers livres de 1'Institution: le Dieu créateur et le Dieu
rédempteur. — Le chapitre suivant se penche sur la connaissance du Dieu créateur en
fonction d’une part de la création et d autre part de I'Ecriture. Dans les deux cas, la réalité
de Dieu se présente aux hommes subjectivement par le sensus divinitatis, ¢’est-a-dire par
la révélation directe de Dieu a la conscience sacrée de 'homme. Les différents attributs
de Dicu (son éternité, son existence, sa puissance, sa justice, sa sagesse, sa vérité, sa bonté,
sa miséricorde et sa sainteté) se révelent objectivement dans la structure du monde et le
cours de I’histoire. La volonté ordonnée de Dieu dans la création est inscrite de facon
innée dans la conscience humaine, mais le péché a perverti cette révélation, d’ou la
nccessité, d’une part, de I’Ecriture, qui clarifie la perception que les croyants ont de Dicu,
et d’autre part, du t¢émoignage interne du Saint-Esprit qui garantit 'autorité de la Bible,
c’est-a-dire son origine divine. L'Ecriture compléte la révélation générale de la Création
par I'enseignement de la Trinité, par le compte rendu de la perfection originale de la
création et par la doctrine de la providence. — La connaissance du Dieu rédempteur, qui



BIBLIOGRAPHIE 301

constitue I'objet du quatriéme chapitre, s’opére par la foi définie comme I’instrument
grice auquel I’homme regoit le Christ et par conséquent son salut; toutefois, 'activité
spéciale du Saint Esprit est nécessaire pour que 1’homme pergoive la volonté rédemptrice
de Dieu a travers le Christ. Chez Calvin, la foi ne peut exister indépendamment de
I'assurance de I’€lection individuelle, mais en méme temps elle reléve d’une promesse
et appartient dés lors a I'ordre de I'espérance plutét qu’a celui de la possession. — Le
cinquiéme chapitre étudie la relation entre les deux formes de la cognitio Domini: celle-
ci s’articule autour de la notion de Loi. Dowey associe cette derni¢re d’une part a la
volont¢ ordonnée de Dieu dans la création et d’autre part a I’obéissance du Christ qui
a mérit¢ notre salut en se soumettant lui-méme précisément a la Loi. — Un dernier chapitre
est consacr€ a I'influence de cette duplex cognitio Domini sur la structure de la théologie
de Calvin. — Suivent pour terminer quelques appendices sur certains débats suscités par
le grand Réformateur. — Rédigé avec pédagogie, cet ouvrage peut étre d'une grande utilité
aux €tudiants et a toute personne désirant une introduction a la théologie de Calvin. Si
ce livre a le mérite de mettre le doigt sur les notions clé de Calvin, il reste toutefois bien
souvent trop rapide et parfois méme superficiel; c¢’est ainsi que les quelques passages
concernant par exemple le double décret d’élection et de réprobation ou la question de
la prédestination ont a la fois la qualité de signaler un point de premiére importance dans
la théologie de Calvin et le défaut de trop le simplifier.

SiLke Cornu

Jean CaLviN, Défense de Guillaume Farel et de ses collégues contre les
calomnies de Pierre Caroli, par Nicolas Des Gallars (Etude d’histoire et
de philosophie religieuses), Paris, P.U.F., 1994, 148 p.

Calvin, Farel et Viret accusés d’hérésie, comparaissant devant les instances ecclé-
siastiques et juridiques de la toute jeune Eglise réformée, en 'occurrence le Conseil
de Berne ... La scéne aurait de quot surprendre, si I’on oubliait que les réformés opterent
toujours pour le débat, et que nul étre humain, aussi célébre que flit son nom, ne pouvait
y incarner une vérité qui n’appartient qu’a Dieu et a sa Parole. Calvin, Farel et Viret
furent (donc) accusés d hérésie, sous deux chefs d’accusation (incompatibles, mais peu
importe): ils n’auraient pas affirmé la divinité du Christ (soupgon d’arianisme); ils
auraient par ailleurs confondu les trois personnes de la Trinit¢, n'établissant pas de
distinction entre le Pére, le Fils et le Saint-Esprit (soupgon de sabellianisme). L accu-
sation provint d’un personnage énigmatique, produit de son temps sans doute, n’ayant
trouvé sa place dans aucune des Eglises de I'époque: préchant la justification par la
foi, mais voulant aussi conserver la messe en la réinterprétant, partisan de pricres pour
la résurrection des morts, Caroli ne pouvait qu’étre suspect pour les uns comme pour
les autres. Son habileté lui permit cependant d’effectuer de déconcertants allers retours
entre Réforme et catholicisme, France et Suisse, occupant dans I'un et 'autre camp
des postes a haute responsabilité : docteur déchu de la Sorbonne, il fut curé d’Alengon;
devenu premier pasteur de Lausanne, il abjure un an plus tard, et se voit réhabilité par
le pape; peu aprés, nous le trouvons cherchant a se réconcilier avec la Réforme, avant
de devenir le virulent prédicateur catholique de Metz, proche des ultras ... Cet homme
parviendra toutefois d créer un grand trouble dans les Eglises réformées en affirmant
qu’il tiendrait Calvin pour hérétique jusqu’au jour ot ce dernier accepterait de signer
publiquement les Symboles traditionnels: Symbole des Apdtres, de Nicée-Constanti-
nople et d’ Athanase. Or, Calvin, Farel et Viret refusérent, non sans rédiger une nouvc?lle
confession de foi, destinée a établir leur orthodoxie. Ils affirmérent qu’une acceptation
pourrait étre considérée comme une conversion, jetant le discrédit sur leur ministére
passé. Mais cela entraina bien des interrogations: que signifiait cette obstination a



302 BIBLIOGRAPHIE

n’utiliser ni le mot trinité, ni celui de personnes’? Que penser surtout de certains propos
virulents de Calvin a I’encontre du symbole d’Athanase, qualifié de «fatras», ou encore
d’affirmations telles que celle-ci: «Nous avons juré la foi en un seul Dieu, non en
Athanase, dont le symbole n’a jamais été approuvé par aucune Eglise 1égitime» ? Aussi,
quand Caroli, a nouveau catholique, écrivit un pamphlet dénongant les «hérésies» de
ses adversaires, dressant ainsi un sérieux obstacle a I’avancée de la Réforme en direction
de la ville de Metz, Calvin se décida-t-il a répondre en un texte, tout aussi violent, dirigé
contre ce «théologastre» (c’est-d-dire: un individu dont la théologie dépend de son
propre estomac). Par commodité tactique, ou encore pour laisser libre cours & sa plume,
Calvin signa le livre du nom de son secrétaire, le pasteur des Gallars. Si certains traits
téroces sont de nature a choquer la sensibilité de lecteurs contemporains, habitués a
des débats généralement plus «softs» (aux enjeux moins lourds), on remarquera que
Calvin s’efforce généralement de suivre rigoureusement les faits, n’estompant que le
trouble suscité chez ses propres collégues quant a son respect de la trinité (trouble dont
Servet fera sans doute les frais...). L’éditeur s’attache a montrer que Caroli n’était pas
aussi inculte que Calvin veut bien le dire. Toutefois, il est probable que Calvin n’ait
pas considéré comme culture véritable ce qui s’enseignait en Sorbonne. Et il est vrai
qu’a lire certains textes de Caroli, celui-ci apparait aussi habile rhéteur que faible
intellectuellement, quand il ne se montre pas quelque peu délirant (comme dans cette
lettre ou il propose a Farel, afin de trancher le débat, de se livrer au Roi de France
pour €tre exécuté, en échange de quoi lui-méme s’arrangerait pour I’étre). La réponse
de Farel, superbe de compassion, est a lire. On peut parcourir cet ouvrage comme un
document d’époque, a la maniere d’un archéologue. Ce sera le meilleur moyen de ne
pas le lire. On peut aussi se demander dans quelle mesure les hommes de ce temps
n’étaient pas guidés par un souci de vérité bien plus grand que le notre, engageant
jusqu’d leur propre existence dans la recherche de la Parole, quitte a passer pour
hérétiques. Bien loin de témoigner d’un quelconque fanatisme, leur attitude viendrait
alors de leur capacité de combattre aussi pour la vérité.

PiERRE-Y VES RUFF

HEIKO A. OBERMAN, ERNST SAXER, ALFRED SCHINDLER, HEINZPETER STUCKI
(Hrsg.), Reformiertes Erbe. Festschrift fiir Gottfried W. Locher zu seinem
80. Geburtstag. Band 2, Ziirich, Theologischer Verlag, 1993, VII + 390 p.

Ce deuxieme tome du volume XIX des Zwingliana achéve la parution des articles
dédiés au professeur Gottfried W. Locher. Si la premiére partie rendait surtout hommage
aux ¢études du jubilaire sur Zwingli et le zwinglianisme, dans la présente publication
sont privilégiés les articles dédiés aux intéréts paralléles du dédicataire pour la famille
réformée au sens le plus large du mot, voire pour I'histoire et la théologie de la
Réformation en général. Les études sur Calvin et le calvinisme y ont pourtant une place
prépondérante. Cette partie aussi du recueil porte bien son titre: «Héritage réformé».
Les réflexions qu’elle propose nous orientent surtout sur les contenus de doctrine et
de discipline ecclésiastique qui ont été transmis a la famille réformée par les mouve-
ments de Réforme (p. 103) au XVI¢ siécle et sur la maniere dont ce trésor, dans toute
sa variété, a été recu par les différentes traditions. Les A. cherchent souvent a faire
ressortir les éléments proprement réformistes de cet héritage — pas toujours facile a
déterminer avec précision dans leur contenu concret (p. 327) — et a les déméler de ce
qui est plutot accidentel. A remarquer aussi I'effort qui a été fourni a 1’occasion pour
séparer le proprium de la Réformation de ce qui préexistait déja dans la tradition. Une
attention particuliére se manifeste pour le probléme de comprendre comment a été
assurée la continuité historique de cet héritage (p. 147) dans une vision d’histoire du



BIBLIOGRAPHIE 303

salut qui tienne compte de la présence toujours agissante du Saint-Esprit dans 1'Eglise
jusqu’a nos jours (p. 161; p. 343). Cela méne aussi les A. a évoquer le probléme de
savoir comment harmoniser les exigences de la défense des valeurs confessionelles
spécifiques aux différentes traditions avec I'actuel combat de I'Eglise qui est plutdt une
lutte pour sa survie (p. 43). Occasionnellement un effort a aussi été fait pour montrer
comment les courants de pensée de I'époque ont été utilisés et modifiés a la Réforme
(p- 25; p. 59). Les €tudes traitent de préférence de points trés speécifiques. Qu'il s’agisse
de décrypter le sens d’une curieuse missive qui se trouve dans les archives de Théodore
de Beze (p. 73) ou de voir comment la traduction de quelques textes patristiques
pourrrait bien avoir €té influencée chez (Ecolampade, en 1520 déja, par la doctrine
luthérienne (p. 13), on peut aussi retirer de ce volume quelques lecons de méthode pour
de fructueuses recherches sur I'histoire de la Réformation. La liste des travaux du
professeur Locher de 1931 a 1991 clot le volume (p. 361 sq.). En la parcourant, on
a la nette impression que les 27 coauteurs de cette deuxiéme partie ont eux aussi bien
souligné et comment¢ les intéréts que le jubilaire a cultivés toute sa vie, comme pasteur,
théologien et historien.

Dino BeLLucc

IRENA Backus, La Patristique et les guerres de religion en France. Etude de
I"activité littéraire de Jacques de Billy (1531-1581) O.8.B., d’aprés le MS.
Sens 167 et les sources imprimées (Collection des Etudes Augustiniennes,
Série Moyen Age, Temps Modernes — 28), Paris, Institut d’Etudes Augus-
tiniennes, 1993, 207 p.

Les fréres Billy sont peu connus, ¢’est un euphémisme. Plongés au cceur des conflits
religieux et militaires frangais du troisiéme quart du XVI siécle, le chartreux, Jean, et
le bénédictin, Jacques, qui connut le sac de son abbaye de Saint-Michel-en-1"'Herm par
les troupes huguenotes en 1569 (heurcusement il en €tait absent), ont pourtant traduit
et publi¢ un nombre important d’ouvrages surtout patristiques. Dans quelles conditions
et dans quels buts? Gréce a 'exploitation d’un recueil de 118 lettres manuscrites tirées
de la correspondance de Jacques de Billy, écrites entre 1562 et 1581 (catalogue des
incipit et des desinit p. 163-185), et de sa connaissance de la question patristique au
XVI® siecle, Irena Backus nous restitue avec rigueur et grande concision le climat
intellectuel et le travail éditorial des deux fréres. L’A. distribue son ¢tude selon quatre
axes: la biographie, en s’appuyant sur I'Elogium de Jean Chatard (Paris, 1582); les
préoccupations littéraires et religieuses des deux fréres face a la réforme calvinienne et
les guerres de religion; leur production livresque; enfin, partie la plus développée, les
traductions et éditions patristiques de Jacques. La correspondance de Jacques de Billy
est riche a plus d’un titre; elle apporte ainsi quelques éléments nouveaux dans I’histoire
du miracle de Laon, montrant «pourquoi il y avait si peu de publications proclamant la
gloire du miracle» (p. 38-45). Elle atteste également de la collaboration de Jacques aux
traductions frangaises de Jean. Celles-ci — liste p. 47 sq. et 189: entre autres un trait¢ de
Jean Damascéne, un autre de Denys le Chartreux, le Speculum de Louis de Blois, deux
homélies de Jean Chrysostome, deux sermons d’Augustin, choix éclectique, on en con-
viendra, teinté de mystique — visent a combattre [’hérésie calviniste et a édifier les fideles.
Cette littérature d’édification n’affirme pourtant pas que, dans la guerre civile religieuse,
Dieu serait du c6té des Lathol:ques Non! La guerre est un chatlment divin que I’ Eghse
catholique a pleinement mérité (p. 58). Jacques de Billy a également offert des anthologies
patristiques en frangais, visant clles aussi a consoler et a exhorter les fideles, tels les
Sonnets spirituels de 1573 (p. 77-84), mais il est surtout connu pour sa traduction latine
des ceuvres de Grégoire de Nazianze qu’il édita en 1569, compléta d’opuscula en 1575,



304 BIBLIOGRAPHIE

le tout revenant sous la presse en [583. Le bénédictin a revu le grec avant de le traduire,
mais n’a pas osé¢ donner une édition du texte original, ne se sentant pas prét et trouvant
la tiche ardue (p. 91-96). Dés 1550, Jacques avait été pris d’'un amour pour les écrits
du cappadocien, en raison de son éloquence magistrale, de sa piété et de sa doctrine
(p- 18). Il chercha d’ailleurs a faire parler a Grégoire un latin aussi beau que son grec,
sans grand succés (p. 115-117). I. Backus nous montre bien comment I’édition des
opuscula de 1575 constitue de surcroit une premiére €tape dans le contre-projet de
I’édition protestante de Grégoire par Lowenklau de 1571, une volonté apologétique
composant avec un premier essai de rigueur scientifique. Billy retraduisit également les
ceuvres de Jean Damascéne, de maniére plus ouvertement polémique, en 1577 pour servir
d’arme a la Contre-Réforme (p. 119 sq.). Il collabora encore a I’édition de Chrysostome
de 1581, se chargeant en particulier des commentaires sur les Psaumes, apocryphes, mais
qu’il jugea authentiques (p. 127-129). Soulignons que la lecture de cette étude ne peut
faire I’économie de la consultation des notes, maintes données n’apparaissant qu’en bas
de page. On prend ainsi connaissance de la liste des commentaires du pseudo-Chrysos-
tome traduits par Jacques de Billy dans la préface de I'éditeur parisien Sébastien Nivelle,
n. 36, p. 127. Enfin, la seule édition bilingue, grec-latin, de Billy, celle des lettres d’Isidore
de Péluse, ainsi que ses Obversationes sacre, approche critique des textes et des doctrines
des Peres, parurent de fagon posthume en 1585. Les travaux du bénédictin, en particulier
ses derniéres entreprises, montrent que 1’édition des Péres, a I'amorce du dernier quart
du X VI siécle, ne relevaient plus d’une démarche purement apologétique, mais s’enga-
geaient déja sur une voie de critique littéraire et textuelle. On pourrait regretter, pour finir,
que le contexte général des études patristiques dans la seconde moitié¢ du XVI¢ siécle,
en particulier I’intérét pour les trois Cappadociens, ou les questions relatives a I’absence
de référence aux théories de la traduction (p. 55 et 125), soient trop rapidement abordés.
Ce serait oublier qu’Irena Backus nous offre une étude ponctuelle trés bien documentée,
finement menée, étape indispensable pour I’élaboration d’une synthése, qui, connaissant
I’auteur, ne saurait tarder.

Max ENGAMMARE

Francois LAPLANCHE, La Bible en France entre mythe et critique (XVI‘-
XIX® siecle), Paris, Albin Michel, 1994, 315 p.

Le dernier travail de F. Laplanche ne se veut ni manuel d’histoire de 'exégése,
ni histoire de I'ensemble des pratiques interprétatives de la Bible, mais uniquement
¢tude de «la science des Ecritures dans la France moderne» (p. 9); ce qui pourrait
sembler un choix restrictif, recéle en réalité une option historiographique féconde qui
congoit I'histoire de I'exégeése moins dans les termes d’une conquéte de nouvelles
méthodes de plus en plus adaptées a leur objet que dans ceux de figures progressives
construites en relation avec le savoir et la pensée politique de différentes Epoques. Le
tableau saisissant qui en résulte permet au lecteur de saisir toute I’ambivalence d’un
processus qui ne distingue jamais de fagon nette et définitive la Bible en tant que
contenant du mythe fondateur, celui qui, a travers le récit des origines et de la fin des
temps, a faconné le monde rituel de I'Europe chrétienne, de la Bible en tant qu’objet
de la recherche historique. Du temps des Réformes qui réélaborent le mythe tout en
créant les conditions de son épuisement sémantique, a la critique mise en place au
XVII¢ siecle qui dissocie la lettre biblique de son sens; des Lumieres dont le discours
apologétique tend a sauver la valeur historique de I'Ecriture, a la réaction romantique
qui récupére le mythe mais au risque de lui enlever sa place unique; du projet
mennaisien qui universalise le christianisme mais nie les différences pour surmonter
le dualisme entre vérité et histoire, au rationalisme chrétien d’un Garnier qui essaie de



BIBLIOGRAPHIE 305

concilier la lettre biblique avec les nouvelles découvertes scientifiques jusqu’a la mise
en place de la nouvelle science des religions, c¢’est tout un pan de I’évolution intel-
lectuelle frangaise que I'A. restitue dans des pages denses mais clairement construites.
Si le catholicisme constitue I’objet propre de I'étude de Laplanche, le protestantisme
n'en est pas pour autant oublié, dans la mesure ol la confrontation entre les deux
exégeses a €t€ constante et, de par cela, difficilement escamotable. Dix chapitres bien
nourris conduisent ainsi le lecteur du XVI¢ au XIX® siécle, non pas a travers une
¢numeération fastidieuse de noms et de titres, mais par le biais d’une problématique qui
suit les étapes du rapport, constamment repris et réinterprété, entre vérité et histoire, lettre
et sens; a cela s’ajoutent une bibliographie raisonnée (p. 265-291) et trois index (des
matiéres, des passages bibliques et des noms) qui closent utilement I’ouvrage. — Certes,
le livre de Laplanche s’affiche comme une étude synthétique et on ne saurait donc lui
reprocher certaines lacunes ou certains passages quelque peu rapides; mais c’est justement
dans cette syntheése que réside a notre avis la valeur d’un ouvrage qui mériterait d’étre
lu par un cercle plus vaste que celui des spécialistes de I’histoire de I'exégése biblique.

MARIA-CRISTINA Prrassi

JANINE DRIANCOURT-GIROD, Ainsi priaient les luthériens. La vie religieuse, la
pratique et la foi des luthériens de Paris au XVIII‘ siecle. Préface par Jean
Delumeau, Paris, Cerf, 1992, 240 p.

Ce petit ouvrage d’'une lecture agréable représente un résumé de la thése de doctorat
d’Etat de I’A. La thése, soutenue en 1990, s’intitule Les Luthériens a Paris du début du
XVII® siécle au débur du XIX® siecle, 1626-1809. Elle est disponible notamment a la
bibliothéque de la Sorbonne et a celle de la ville de Paris. Notons encore un autre ouvrage
de I'auteur, fondé sur la méme thése et paru a Paris en 1992 (Albin Michel) sous le titre
Les Luthériens de Paris de Louis XIII a Napoléon. Tout lecteur désireux de se renseigner
en détail sur les communautés luthériennes a Paris du XVII® au XIX¢siccle devra se
rapporter a.ce dernier ouvrage ainsi qu’a la thése, inédite. Le livre que nous recensons
ici ne fait que présenter quelques apergus des recherches menées par M™ Driancourt
depuis prés de vingt ans sur la vie quotidienne et les pratiques liturgiques des deux
communautés luthériennes a Paris, groupées autour des chapelles d’ambassades de la
Suéde et du Danemark entre 1626 et 1809. L auteur a notamment €tudi€ les registres de
la chapelle scandinave (qu’elle a elle-méme découverts), les récits de voyageurs ou de
cuides destinés aux visiteurs de Paris (cf. p. 26), les livres d 'Heures du pasteur J. B. Ritter,
les recueils de cantiques (en francais et en allemand) de C. B. Baer, ainsi que le recueil
de C.C. Gambs. Tous ces ouvrages ont paru entre 1702 et 1800. L auteur a €galement
¢tudié la Coutume liturgique de Francfort (qui figure dans la quatrieme partie de la
cinquiéme édition des Heures de Ritter), liturgie selon laquelle se déroulaient tous les
cultes allemands de la chapelle suédoise, jusqu’a sa fermeture en 1806. (La liturgie de
Montbéliard fut utilisée dés 1766 pour les cultes en frangais.) A partir de ces documents,
I’A. examine dans le présent ouvrage le culte, la pratique de la sainte céne, ainsi que celles
du mariage, du baptéme et de I'enterrement. Une section enticre (p. 143-197) est con-
sacrée A la pastorale. L’ ouvrage offre un apergu intéressant du quotidien des communautés
luthériennes installées sous la protection des deux ambassades dans le Paris cathohguc.
On peut toutefois regretter le manque de perspective théologique qui fait que certaines
observations de I’A. paraissent quelque peu naives. En voici quelques exemples: a la
page 85, on évoque «l’époque piétiste» sans précision aucune; a la page 903 on nous
informe que les luthériens ne pratiquaient pas de confession «au sens ou I'entendait
I’Eglise catholique avec un aveu individuel de ses péchés au pa.stet-lr»‘: a la page 93, on
nous dit que la communion dans I'Eglise luthérienne «est distribuée sous les deux



Théologie
contemporaine

306 BIBLIOGRAPHIE

especes». — Nonobstant ces truismes, la présente étude constitue une introduction stimu-
lante pour ceux qui souhaitent soit entamer la lecture des autres ouvrages de I'A. a ce
méme sujet, soit étudier les communautés en question sous un autre angle, prenant comme
base les sources que M™ Driancourt-Girod a mises a jour avec tant de soin.

[RENA Backus

DIETRICH BONHOEFFER, Schopfung und Fall. Herausgegeben von Martin Riiter
und Ilse Todt (Dietrich Bonhoeffer Werke — 3), Miinchen, Chr. Kaiser,
1989, 194 p.

L édition critique de I’ceuvre bonhoefferienne se poursuit & un rythme soutenu (cf.
RThPh 122, 1990, p. 290-291 et 125, 1993, p. 304-305). Ces quatorze cours (du
8 novembre 1932 au 21 février 1933 a Berlin) se situent entre la période universitaire
des deux dissertations et la période militante de la Nachfolge. Le changement d’écriture,
plus compact et plus biblique, se fait sentir. Les éditeurs font remarquer que ce cours
de Bonhoeffer est sa premiére réaction théologique, qui eut un grand retentissement
sur ses ¢tudiants, a la désignation de Hitler comme chancelier du Reich le 30 janvier
1933. Le lendemain, Bonhoeffer en était arrivé a 'analyse de Genése 3,1-3 sur la figure
du Serpent: celui-ci, avec sa «question pieuse» («Dieu a-t-il vraiment dit?7») est «la
puissance de 1’athéisme pieux», le triomphe de la possibilité sur la réalité, quand on
cherche «un Dieu meilleur, plus efficace» que le Dieu révélé (p. 96-102). Le nazisme
est, théologiquement, le triomphe d’une possibilité démoniaque, se présentant sous un
manteau religieux, sur la réalité. La religion a honte de la limite. Création et chute est
en effet le grand traité consacré a la notion de limite comme grice. Ce qui restera de
cette interprétation théologique des trois premiers chapitres de la Genése (cf. le sous-
titre: Theologische Auslegung von Genesis [-3) est peut-étre moins la tentative, inspirée
des travaux de W. Vischer, d’interpréter I’Ancien Testament a partir du Christ, «a partir
de la fin», que le déploiement d’une anthropologie vraiment théologique. A cet égard,
notons que seuls deux fragments (sur «le commencement», selon Gen. 1,1-2, et sur «le
nouveau», selon Gen. 3,7) figurent dans les Textes choisis, 1970, p. 120-128; il faudrait
y ajouter en traduction francaise au moins le célebre passage sur «L’image de Dieu
sur la terre», selon Gen. 1,26-27, ot Bonhoeffer développe, avant Barth, I'idée que
«|’analogie de I’étre humain avec Dieu n’est pas une analogia entis, mais une analogia
relationis» (p. 56-63). «L’étre humain n’est pas seul; il est créé désormais dans la
dualité (homme et femme) et son caractére de créature consiste dans cet étre-affecté
par I'Autre» (p. 60) — ou: «assigné a ’Autre» (Angewiesensein auf den anderen).

Henry MotTU

DieTricH  BONHOEFFER, London 1933-1935. Herausgegeben von Hans
Goedeking, Martin Heimbucher und Hans-Walter Schleicher (Dietrich
Bonhoeffer Werke — 13), Miinchen, Chr. Kaiser, 1994, 596 p.

Décu par les reculades des instances ecclésiastiques officielles devant le nouveau
pouvoir et plus encore par les divergences internes de I’opposition (il ne signa pas la
derni¢re version de la Confession de Bethel, qu’il jugecait €dulcorée), Bonhoceffer se
résolut a accepter I'invitation de deux paroisses de langue allemande a Londres et en
devint le pasteur du 16 octobre 1933 au 15 avril 1935. Ce volume contient les lettres
et les documents de cette période mouvementée, le texte de son discours a la conférence



BIBLIOGRAPHIE 307

-cuménique de Fand (28 aoiit 1934) et vingt-trois de ses prédications. Barth n’avait
jamais admis ce départ qu’il considérait comme une fuite («Retournez au plus vite a
votre poste berlinois! Que veut dire: ‘Se mettre & ’écart’, le ‘silence du ministére’ etc.,
a I'instant ou I’Allemagne vous réclame ?» — lettre du 20 novembre 1933). Mais la
situation personnelle de Bonhoeffer était devenue intenable 4 Berlin. Il avait déja autre
chose en téte et cherchait a nouer des liens cecuméniques, a partir de I’ Angleterre et
de son amitié avec I'évéque George Bell, afin de préparer «une opposition tout autre»
au Troisiéme Reich, & savoir une opposition non plus ecclésiale seulement, mais
politique. Sur le moment, les résultats de cette stratégie furent modestes; Bonhoeffer
obtint au moins que les paroisses londoniennes allemandes se séparent juridiquement
de I’Eglise du Reich. Lors des rencontres cecuméniques, il refusa de siéger avec les
représentants des Eglises officielles allemandes (d’ot ses démélés avec Genéve et en
particulier avec Henry Louis Henriod!). Mais a plus long terme, ses liens personnels
avec Bell lui permirent de transmettre a celui-ci en 1942 a Sigtuna en Suéde de
précieuses informations sur la conspiration allemande. Le séjour londonien n’aura donc
pas €té€ vain et permet de mieux comprendre un Bonhoeffer encore mal connu,
I’cecuméniste allemand de la résistance, qui fonde désormais sa pensée et son action
sur la Nachfolge, dont les premieres esquisses datent de cette période.

Henry MotTU

DietricH BONHOEFFER, La parole de la prédication. Cours d’homilétique a
Finkenwalde. Texte présenté et traduit par Henry Mottu, Genéve, Labor
et Fides, 1992, 101 p.

«L.a vraie situation concréte n’est pas la situation historique présente mais la si-
tuation de pécheur devant Dieu ...» (p. 44). Surprenante déclaration de Bonhoeffer qui
exprime cette pensée dans le contexte troublé des années 1935-39, dans le cadre de ses
cours d’homilétique au Séminaire de Finkenwalde, dont le présent ouvrage offre une
compilation. Climat tendu pour I'Eglise confessante — dont fait partie le Séminaire — face
aux Deutsche Christen qui soutiennent le régime, face a des persécutions qui se font
de plus en plus nombreuses. Peut-étre est-ce justement pour ces raisons que Bonhoeffer
s’exprime de cette maniére apparemment paradoxale. La prise au sérieux de son présent
et de la douleur qui s’y vit, le raméne, dans sa réflexion sur la prédication, a une
méditation plus fondamentale sur la nature de I’homme, sur la promesse que Dieu adresse
a celui-ci, sur ce qui se noue dans I’événement de la prédication: tout s’est jou¢ et se
joue encore en I'an 30! «Evénement» est a lire au sens le plus fort, car la prédication
EST le Christ-parlant, ici et maintenant, répondant une fois de plus de Dieu devant
I’humain, de I’humain devant Dicu. La parole préchée se fraye son chemin a travers la
parole humaine, qui ne devient que témoin, médiatrice certes, mais soumise a une distance
et a un décentrement: elle ne fait que transmettre la parole de quelqu’un d’autre. Ce
respect et cette distance traduisent chez Bonhoeffer une passion pour le texte biblique,
pour le trés luthérien «sola scriptura», pour la priere et la méditation. Aussi développt.*,—
t-il une réflexion sur le langage de la prédication, sur le rapport existant entre les «lois
de la Parole» et celles du langage, relation qui met en lumiére le concept de «vraie
subjectivité»: contre la «fausse subjectivité», ol I'intention personnelle du prédicateur
est dominante, contre la «fausse objectivité», sorte de fonctionnarisation de la parole
préchée, la «vraie subjectivité» du prédicateur est faite de naturel, de simplicité et ne
recherche rien d’autre que ce qu’elle est: subjectivité dénoncée ET aimée, frappée ET
consolée. Enfin, on soulignera que ce cours d’homilétique n’est pas dénué d’un certain
humour: ce dernier apparait comme une trace de la profondeur Spil_'ifEIC/”C de son auteur,
qui revendique certes le séricux, mais parce que I'homme en a ¢té libéré; qui revendique



308 BIBLIOGRAPHIE

la priére et la méditation car il peut faire confiance et étre joyeux. Devant la tiche
«impossible» de la prédication, si quelqu’un se donne, s’épuise et «se consume» — pour
reprendre ’expression de I’A. —, ce n’est pas I’homme ... ¢’est Dieu.

CARMEN BURKHALTER

Bruno CHeNU, MARCEL NEUSCH, Théologiens d’aujourd hui. Vingt portraits,
Paris, Bayard/Centurion, 1995, 171 p.

Prolongeant en quelque sorte leur précédent Au pays de la théologie (3¢ éd. 1994),
les A. nous présentent ici une introduction a vingt personnages et leur pensée, suivie
a chaque fois d’un texte d’environ deux pages extrait d'un livre ou article ainsi que
d’une bibliographie simple. Parmi les personnages choisis, on trouve une seule femme,
six théologiens protestants et un orthodoxe, le reste étant des théologiens catholiques
de tous les continents. Préfacé par B. Chenu et suivi d’une postface de M. Neusch, le
tout se clot avec un passage de J. Doré portant sur le statut de la théologie, cette «sagesse
multiforme de Dieu». D’un abord facile, cette nouvelle collection sera utile aux laics
comme aux €étudiants débutants. Son atout est d’inclure la dimension interculturelle au
débat théologique actuel.

KLAUSPETER BLASER

B. A. GerrisH, Continuing the Reformation. Essays on Modern Religious
Thought, Chigago/London, The University of Chicago Press, 1993, 283 p.

Ce livre risque de passer inapercu. Cependant, il est intéressant a un double titre.
Il montre comment, dans I'école de Chicago — lieu éminent du libéralisme américain
dans lequel I'A. s’inscrit — on lit les transformations que la tradition réformatrice subit
a I’époque de la modernité, en particulier eu égard aux formes changeantes de la vie
religieuse. La lecture de Schleiermacher et de Troeltsch dans cette optique aboutit en
conséquence a des passages particulicrement riches et passionnants pour celui qui
s’essaic dans la méta-lecture de la pensée théologique américaine.

K1LAUSPETER BLASER

VINCENT BRUMMER, The Model of Love. A Study in Philosophical Theology,
Cambridge, Cambridge University Press, 1993, 249 p.

Le concept d’amour est vague et utilisé a toutes les sauces. On saluera donc la
tentative de |'analyser, ce que Vincent Briimmer (auteur de Speaking of a Personal God,
cf. RThPh 1994, p. 288) fait en distinguant divers types d’amour (attention exclusive
chez Ortega y Gasset; union exstatique; souffrance passionnéc; besoin [Platon, Augus-
tin] et don [Nygren]), types qu’il rapporte de maniere critique a I’amour pensé comme
relation (relationship). En amont, le premier chapitre montre pourquoi les modéles
conceptuels doivent étre équilibrés I'un par rapport a I'autre. La théologie systématique
a la tiche d’opérer avec un key model (ou root-metaphor) et ici Briimmer se référe a
Paul Ricceur et Sally McFague. En aval, le but de I'investigation consiste dans I'¢la-
boration d’un concept relationnel de I'amour. — Malgré quelques idées originales, la
lecture de I’ouvrage ne m’a pourtant passionné que modérément.

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 309

Eric Fucns, Comment faire pour bien faire? Introduction a [ éthique (Le
champ €thique — 28), Genéve, Labor et Fides, 1995, 196 p.

Avec ce nouveau livre, Eric Fuchs pose une grande question: «Comment faire pour
bien faire 7» L'A. veut doter les lecteurs «des moyens capables de nous aider a nous
repérer dans cette sorte de supermarché de la morale» (p. 11). Le livre, construit en quatre
parties, déploie d’abord la complexité de la question morale et éthique. «La morale
existe.» (p. 21) La question éthique nait de la situation originelle de 1’existence, décrite
par des exemples quotidiens multiples, existence qui est toujours «livrée aux risques et
aux promesses de la relation avec autrui» (p. 21). Aprés avoir insisté sur la distinction
entre la morale (fonction de régulation) et la réflexion éthique (fonction de 1égitimation),
"auteur aborde les questions de I'obligation morale, de la conscience et de I’autonomie.
Pour qu’une décision morale soit Iégitimement éthique, il ne faut pas seulement une
méthodologie (proposée en quatre moments: repérage — délibération — décision — éva-
luation; bien résumée dans un schéma de la p. 57) mais aussi «que la décision soit
conforme a I'exigence éthique, donc qu’elle vise a concrétiser les valeurs de la solidarité,
de I'égalité et de I'amour» (p. 65, malheureusement imprimé «amoir»), valeurs ¢thiques
qui sont chéres a I'A. et qui reviennent tout au long de !'ouvrage. — La deuxiéme partie
s’attache a définir les relations de I'éthique avec les sciences modernes. Tout en soulignant
le besoin de I'apport des connaissances fournies par les sciences humaines, I’A. met en
évidence la spécificité de la question éthique, les «résistances éthiques qui obligent la
société a s’interroger sur le bien-fondé de ses comportements» (p. 92). — La troisiéme
partie a pour objet I'apport de la pensée biblique a I’éthique. La morale biblique, avant
d’étre une morale de principes, est «morale d’écoute, de dialogue intérieur, ou ’autre
est présent implicitement» (p. 113). Cette partie, qui se lit parfois comme une prédication,
montre bien le souci théologique de I’A., qui voit dans ['Esprit Saint «I’altérité absolue
de Dieu creusant en nous le goit de 'autre» (p. 123). — La quatricme et dernicre partie
de 'ouvrage propose quelques interprétations philosophiques de I’éthique. Le chapitre
sur 'utilitarisme me semble montrer le penchant de ['auteur pour une éthique déonto-
logique inspirée par Kant, qui «a traduit en termes philosophiques quelques-unes des
intuitions théologiques majeures de la pensée protestante» (p. 181). Méme si I’A. tente
d’«apprécier la valeur propre de ses modeles pour tenter un jugement critique» (p. 129),
ce chapitre ne tient pas compte de la critique interne et du sens pour la responsabilité
collective de I'utilitarisme lui-méme, tels qu’on les trouve par exemple dans 1'ouvrage
récent de Jean-Claude Wolf Utilitarismus, Pragmatismus und kollektive Verantwortung
(Fribourg, Editions universitaires, 1993). Le débat international sur les différentes formes
d’utilitarisme (utilitarisme de 'action et utilitarisme de la régle) est pass¢ sous silence.
L’A. nous fait visiter & grande vitesse les «pieces» traditionnelles de la grande «maison»
de la morale (cf. la métaphore utilisée a la p. 194), en émettant des critiques s€lectives,
mais sans rendre compte de certaines discussions actuelles (ainsi, dans la deuxiéme partie,
le chapitre «Ethique et sociologie», ol la problématique de ["auto-législation des systémes
(Eigengesetzlichkeit], si importante en éthique sociale, n’est pas abordée. De méme, dans
le chapitre sur la méthodologie, pourquoi aucune référence n’est-elle faite aux métho-
dologies développées par un Heinz-Eduard Todt ou un Arthur Rich, ainsi qu’au débat
qui s’en est suivi, par exemple de la part d’Ottfried Hoffe?) Pourtant, a celui qui veut
mieux découvrir les piéces de la maison, des indications bibliographiques utiles (fra.nT
cophones et anglaises; aucun titre en allemand) et des extraits de textes originaux lui
donneront la curiosité d’approfondir lui-méme la connaissance intime des problémes. Le
souci de ne pas se perdre dans les différentes picces, I'humilité et la modestic envers la
question éthique, la rigueur et le discernement nécessaires & la tiche font de I'ouvrage
une bonne introduction a I’éthique, dans laquelle on retrouve I'engagement de I'A. et sa
passion de transmettre au lecteur la finalité de toute éthique, « le bien congu comme
I’accroissement de 1’humain entre les humains». (p. 193)

ANDREAS PETER



310 BIBLIOGRAPHIE

ALFRED WERNER, Vers une cité mondiale. Ethique et prophétie, Lausanne, Aire,
1993, 245 p.

Le titre est clair: un défi est lancé aux humains par 1’essor technique, la démo-
graphie et I'écologie; i1l faut que des structures de paix et de justice soient élaborées
jusqu’a I’échelle planétaire; ce qui suppose une «révolution éducative». Qui I’em-
portera, des répressions racisto-nationalistes ou de la grandissante solidarité des
hommes et des nations? La question n’est pas sans rapport avec de nombreux textes
bibliques qui, de diverses maniéres, nous ouvrent a I'universel: ils nous aménent a
voir dans la tentative moderne d’une charte des Nations Unies et ses applications
une urgence motivée par «la dignité et la valeur de la personne humaine», ce qui
nous oblige a discerner les problémes concrets qui en résultent. L’inventaire en est
dressé surtout dans les pages 187 a 198. Mais quel éclairage I’Ecriture projette-
t-elle sur ce devenir? «Pas plus qu’elle n’évoque I’horizon d’un développement
économique ou culturel illimité, elle ne parle de 'avénement ni du déclin d’une
civilisation universelle», mais, ce qui y affleure partout, ¢’est «la clarté centrale d’une
vocation qui donne sens et but au déroulement des siécles» (p. 195-196). Si I'Apo-
calypse nous avertit d’une accélération dramatique de I’histoire avec sa figure de
I’Antéchrist, elle nous le présente comme «déja vaincu». Aussi, bien loin de se
résigner devant les puissances du mal, le croyant regoit-il 1’injonction de «travailler
tant qu’il fait jour», dans 'espérance évangélique: «ce qui nous attend n’est pas une
durée déserte et vide, sans voies tracées, dont personne n’ose prédire la fin, nous
sommes en présence du Seigneur vivant [...], nous connaissons sa parole souveraine:
Prenez courage, j’ai vaincu le monde» (p. 205). C’est sur ces mots, eux-mémes
inscrits dans une déclaration du COE réuni a Evanston en 1954, que s’acheéve
I"ouvrage. Son but est «d’apporter une modeste contribution a la pensée ¢éthique de
I’Eglise» (p. 22). Il est pleinement atteint, grace au don de 1I’A. d’aller et venir des
sources bibliques aux contingences contemporaines, sans se laisser emprisonner par
la complexité des problémes qu’elles comportent les unes et les autres; des notes
explicatives en traitent plus amplement en annexe quand il en est besoin.

Louis Rumpr

MARCEL Viau, La nouvelle théologie pratique, Montréal/Paris, Paulines/Cerf,
1993, 298 p.

Le congres francophone de théologie pratique qui s’est tenu a Lausanne en mai
1992 avait fait apparaitre des divergences de conceptions quant a la nature de cette
discipline entre les protestants européens d’une part et une bonne partic des catho-
liques québécois d’autre part. Le présent volume de Viau permet de bien saisir cette
différence. Tandis que les Européens, fortement marqués sur ce point par la tradition
allemande, voient d’abord dans la théologie pratique une branche de la théologie plus
spécialement dévolue a I’examen des pratiques pastorales ou ecclésiales, I’A., pro-
fesseur de théologie pratique a I’Université Laval, de Québec, interpréte 1’adjectif
«pratique» dans le sens d’une qualification portant sur I’ensemble de la théologie.
La «nouvelle» théologie pratique de Viau est en fait la recherche d’une nouvelle
maniére de poser le probléme épistémologique de la théologie en général. Nouvelle
par rapport a quoi ? Peu explicite sur ce point, I’A. se contente de prendre ses distances
par rapport a «certaines théologies», par quoi il faut probablement entendre les grands
courants de la théologie catholique traditionnelle. Pour s’en déprendre, il a choisi
d’exploiter un filon nouveau et original en théologie francophone: il emprunte ses
références et ses aides exclusivement a la réflexion des philosophes pragmatistes



BIBLIOGRAPHIE 311

britanniques et surtout américains. En fait, il utilise leurs ceuvres bien plutét qu’il
ne s’en inspire. Sa maniere de passer éclectiquement de I'un a ’autre au gré de ses
besoins pourrait bien ne pas trouver 1’agrément des philosophes eux-mémes. L’A.
entend mettre au point «les éléments épistémiques nécessaires pour entreprendre la
production de discours théologiques appropriés a leur objet». Pour des Européens
frottés de théologie allemande, cette problématique n’est guére nouvelle, méme si
la fréquentation des Américains conduit I’A. & des solutions qui, dans leur libellé,
peuvent avoir parfois des connotations de nouveauté (mais trés relative: W. James
fut I'une des grandes références de la théologie protestante francophone au début du
siecle). Il est toutefois un aspect important du probléme que Viau ne prend pas du
tout en considération: le choc en retour de ce qui est proprement théologique sur
les références €pistémologiques auxquelles il souscrit. Mais pour bien poser ce
probléme-la, il faudrait qu’il dise plus clairement ce qu’il entend par «théologie».
Sur ce point, je crains qu’il ne reste partiellement tributaire de la conception catho-
lique traditionnelle. Le terrain ne s’en trouve pas moins radicalement déblayé; il
pourrait bien commencer a étre prét pour que protestants et catholiques, Européens
et Québécois, par-dela la disparité de leurs références, puissent progresser ensemble
dans leur recherche en théologie pratique.

BERNARD REYMOND

CATHERINE TALANDIER, Au-dela des murs: les Eglises évangéliques d’Allema-
gne de l'Est, 1980-1993 (Histoire et Société — 28), Genéve, Labor et Fides,
1994, 200 p.

L’ouverture du Mur et I’effondrement du communisme ont braqué les projecteurs
sur I'importance du réle joué par les Eglises évangéliques en Allemagne de I'Est. Ces
Eglises, jusque-1a obscures et mal connues, révélaient subitement une dimension de
fidélité héroique. Mais peu aprés, avec |’ouverture des archives de la Stasi, I’admiration
¢logieuse virait a la consternation méprisante, suite a la découverte des compromissions
qui avaient aussi jalonné leurs quarante ans d’histoire. Faisant pi¢ce a ces jugements
sommaires inversement excessifs, I’A. s’est attaché a décrire plus objectivement la
complexité de I’engagement des Eglises évangéliques en régime socialiste de RDA.
Pour ce faire, elle s’est appuyée sur de la documentation rassemblée (une large biblio-
graphie sélective est insérée a la fin de ’'ouvrage), sur des entretiens directs avec des
autorités ecclésiastiques et sur ses propres expériences dans le pays. Son travail a donc
pour limite de ne pas avoir eu acceés a tous les matériaux d’archive — pour beaucoup
encore indisponibles —, ce qui, sans enlever a son sérieux et a sa précision, implique
qu’il faut le considérer plutét comme une ceuvre de pionnier que comme un bilan
confirmé. Sur ce champ, la recherche ne fait que commencer. — L’ouvrage se compose
de cing parties. La premiére s’attache a parcourir rapidement la période 1949-1980,
qui précéde et met en place celle qui est étudiée. Ce sont les années durant lesquelles
les Eglises de RDA se sont constituées dans leur originalité, détendant leurs liens avec
les Eglises évangéliques d’Allemagne (RFA) et se définissant comme «Eglises dans
le socialisme», ¢’est-d-dire, pour I'Etat, en position de partenariat n’excluant pas la
critique. La période s’achéve justement avec la reconnaissance du partenariat par I'Etat.
Les deuxidme et troisiéme parties examinent ce que fut par la suite le fonctionnement
de ce partenariat en décrivant les deux lieux ou I'action des Eglises s’est marquée de
maniére prépondérante: les institutions de diaconie et le travail aupres des jeunes. Les
quatriéme et cinquiéme parties relatent respectivement le bouleversement produit au
moment ol le régime socialiste s’est effondré et le malaise subséquent cré¢ par une
unification politique conduite «a la hussarde». — La lecture de cette tranche de I'histoire



£ A BIBLIOGRAPHIE

ecclésiale contemporaine illustre la force que peut offrir le langage a ceux qui sont en
situation de faiblesse. Les Eglises de RDA, minoritaires et limitées dans leur pouvoir
mais fideéles a leur logique d’«Eglises dans le socialisme», ont survécu en apprenant
a tirer habilement parti des déclarations officielles du régime pour trouver dans le
systeme méme les criteres permettant d’interpeller le systeme. A cet égard, les pro-
clamations 1déologiques d’un Etat prétendant servir le pacifisme ont offert aux Eglises
des appuis précieux pour leurs leviers. Il importera de tenir compte de cette stratégie
si on désire juger avec sérieux l'attitude des Eglises évangéliques de RDA.

MARC-ANDRE FREUDIGER

FRrReDERICK FERRE, Hellfire and Lightning Rods. Liberating Science, Technology
and Religion, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1993, 223 p.

Professeur de philosophie a I’Université de Georgie (USA), I'auteur propose une
conception organiciste du monde, pour dépasser les apories et les contradictions d’une
modemnité en crise. Le modele occidental, postulant un progrés matériel et social
illimité, touche a sa fin en raison de 1'épuisement des ressources non renouvelables,
de la finitude de I’espace habitable face a la croissance exponentielle de la population
mondiale, de la pollution. Le désarroi spirituel engendré par la confrontation a ces
limites objectives implique un retour de la conscience occidentale sur elle-méme. C’est
a une critique constructive que 1’auteur invite tout au long de son ouvrage, en concentrant
son analyse sur 'interaction entre science et religion dans la constitution des mentalités
modernes. Le livre se compose de cing parties: 1. Technologie et religion, ou 1’auteur
s’intéresse aux relations métaphoriques entre la technologie (comprise comme connais-
sances et valeurs incarnées) et les dimensions spirituelles de la vie. 2. La science et la
croyance ultime, ou il en va de la comparaison entre explication scientifique et modéles
religieux du monde, pour les réconcilier dans une approche organiciste du monde, qui
fasse justice aussi bien a la rationalité scientifique qu’a la tradition religieuse. 3. Mythes
et modernité, ou 'auteur revient sur les mythes modernes de la nature, de 1’humanité
et de I'histoire pour en montrer les faiblesses et pour offrir une solution au «paradoxe
du bldme», a savoir I’alternative qui consiste a désigner soit la science moderne, soit la
tradition chrétienne comme bouc émissaire de nos maux actuels. C’est un plaidoyer contre
le réductionnisme épistémologique et la technolatrie. 4. Vers un organicisme polymy-
thique, ou le retour de la magie et de I’occultisme pourrait étre tenu en échec par le
christianisme, congu comme matrice religieuse du monde postmoderne. Cette espérance
est fondée sur le pouvoir des récits bibliques a susciter I’interprétation et, par la, a fournir
de nouveaux cadres conceptuels, a deux conditions toutefois: que le nouveau paradigme
soit enraciné dans la tradition occidentale de pensée et que 1'on puisse opposer aux fagons
modernes de penser un modele alternatif crédible et non une théologie qui véhicule une
conception surranée du monde (I’auteur ne cache pas sa préférence pour la théologie du
Process). 5. L'organicisme en religion consiste d’abord a accepter les limites de la
condition humaine et a apprendre a vivre avec ces limites. Cela implique, entre autres,
de restreindre volontairement sa consommation de biens matériels, de limiter les nais-
sances et de se comporter a I’égard de la nature comme un organe se comporte a ’égard
du corps. L auteur estime que le christianisme a les ressources requises pour contribuer
au changement des mentalités. Méme s’il ne se fait guére d’illusions sur les Eglises —
dont il compare le role dans la société actuelle a celui du gouvernail sur un avion —, il
pense qu’elles ont un role crucial a jouer dans les turbulences qui accompagneront le
passage de la modemité a la postmodemité. — Le livre de F. Ferré intéressera non
seulement ceux qui s’interrogent sur les chances du christianisme en situation de
postmodernité, mais aussi tous ceux qui s’interrogent sur la crise que nous traversons
et sur la maniere d’en sortir. Les théses que défend Ferré ne sont pas originales, dans



BIBLIOGRAPHIE 313

la mesure ou beaucoup de ses réflexions ont déja été vulgarisées par des scientifiques
ou prises en compte par certains philosophes et théologiens. Ce qui fait 'attrait d’un tel
ouvrage est le ton utilis€ pour parler du présent et pour réévaluer le passé€, un ton qui
se démarque significativement du jugement sans appel qu’affectionnent les philosophes
européens ou du sérieux tragique des éthiciens, qui semblent incapables de nous proposer
une perspective globale. S’il est une maniére de s’opposer au dogmatisme moderne
comme a I’éclectisme postmoderne, alors Ferré nous en donne un exemple convaincant.
En examinant I'importance de la science expérimentale dans I'émergence de la conscience
moderne et ce que cette conscience doit au mythe biblique du Dieu créateur, rationnel
et tout-puissant, Ferré nous invite a faire le deuil de notre suffisance intellectuelle et de
notre volonté de puissance pour redécouvrir les impératifs évangéliques.

CLAIRETTE KARAKASH

ROBERTO DE MATTEL, De "utopie du progrés au régne du Chaos. Des années 1900
al’an 2000 : du réve de construction au réve de destruction, Lausanne, L’Age d'Hom-
me, 1993, 202 p.

Sur le méme sujet que Ferré, a savoir la transition de la modernité¢ a la post-
modernité, R. de Mattei porte un regard trés différent, a savoir celui d’un intégriste
catholique qui identifie la modernité au mal et qui voit dans son fléchissement 1"oc-
casion de rétablir les valeurs et les pratiques prémodernes. On s’¢tonne que I'Age
d’Homme, maison réputée séricuse, ait pu éditer pareil ouvrage. Nous voulons croire
qu’il ne s’agit que d'une bavure et non d’une nouvelle politique ¢éditoriale.

CLAIRETTE KARAKASH

GiusepPE - MATTAL, Magistero e teologia. Alle radici di un dissenso
(Cristianismo — 7), Palermo, Augustinus, 1990, 109 p.

Ce petit livre est trés important et mérite d’étre connu par tous ceux qui sont
intéressés non seulement par le probléme théologique du magistere tel qu’il est formulé
dans la théologie catholique contemporaine (chap. 1 et 5 avec les quelques rappels
historiques du chap. 2), mais aussi par les avatars de I'Eglise catholique aprés Vatican II
(le chap. 4 qui propose les principaux documents en question), sur un point chaud, qui
a suscité toute une série de contestations, recensées dans le chap. 3, véritable noyau
de la recherche. Mattai offre une documentation excellente et des lignes qui aident a
poursuivre le débat de maniére fructueuse. Un livre cecuménique, sain et fort, qui
dénonce certaines pathologies (avec finesse et sans outrances), en sachant toutefois
mettre en évidence tout ce qui est positif et qui bouge et toutes les provocations qui
animent ce débat théologique.

ALDO Mopa

Juan Luis SEGuNDO, Signs of the Times. Theological Reflections, Maryknoll,
N. Y., Orbis Books, 1993, 208 p.

Cet ouvrage présente une sélection d’articles parus dans diverses revues entre 1973
et 1991. Ce choix est celui d’Alfred Hennelly, professeur a I'Universit¢ de Fordham
(Etats-Unis) et spécialiste de la théologie latino-américaine. Aprés un court rappel
biographique de Segundo, Hennelly propose la lecture de onze textes illustrant les



314 BIBLIOGRAPHIE

thémes intitulés respectivement: «Construire le Royaume de Dieu», «Démasquer les
idoles», «La christologie» et «Chemins vers I'avenir». Un index des noms et des
matiéres compléte ce livre qui rendra d’utiles services a tout étudiant désireux d’étre
introduit a la pensée de ce théologien jésuite uruguayen pour qui la théologie a pour
fonction de libérer les Eglises chrétiennes de toute idéologie, politique ou religieuse.

SERGE MoLLA

LeoNARDO BoFr, The Path to Hope. Fragments from a Theologian’s Journey,
Maryknoll, N. Y., Orbis Books, 1993, 134 p.

Ce modeste ouvrage forme une excellente petite introduction, trés lisible, a la
pensée du théologien de la libération brésilien. Il est formé de trés courts extraits (de
3 a 25 lignes) de ses nombeux écrits (livres ou articles), regroupés sous vingt rubriques.
Elles comprennent tant des «Notes autobiographiques» que des réflexions relatives
p. ex. au «Mystére de la vie», a «<L’écologie et la spiritualité», ou a la question de «Dieu,
des pauvres et de la libération». L.’ensemble est augmenté de la lettre de I’auteur a ses
«compagnons d’espérance», dans laquelle il s’explique quant a sa décision de demander
son retour a |’état laic, estimant que sa liberté de théologien est par trop entravée pour
pouvoir poursuivre son sacerdoce. C’est dire que ce recueil éclaire tout a la fois la
biographie, la théologie et la spiritualité d’un prolifique et stimulant auteur.

SERGE MoLLA

MARCEL LEcaut, Vie spirituelle et modernité, Paris/Louvain, Centurion/
Duculot, 1992, 248 p.

Cet ultime ouvrage de Marcel Légaut, décédé en 1990, est constitué d’entretiens
avec Thérese de Scott. Il a la forme de dialogues réminiscents, au cours desquels chaque
auteur expose longuement son cheminement personnel. Son fil conducteur est, comme
le titre le dit, le rapport entre spiritualité et modernité. Chez Thérese de Scott, il s’agit
d’un plaidoyer théologique convaincu, favorable aux Lumiéres (et hostile a la tentation
de jouer le postmoderne contre le moderne). Le programme utopique des cercles
monastiques chrétiens initiaux est ainsi rapproché de certains idéaux de fraternité ou
de sincérité qui s'exprimérent au XVIII® siecle (cf. p. 216). Or, c’est justement vers
ces racines monacales que Légaut regardait dans sa théologie des petits groupes... Dans
les interventions du paysan-théologien lui-méme, la dialectique entre modernité et
spiritualité est parfois plus cachée, mais non moins fondamentale. Si Légaut semble
ici ou la faire retour a des thémes plus sagement ecclésiastiques, ¢’est pour y faire jouer
une critique de I’extrincésisme encore radicalisée par rapport a ses ouvrages d’antan.
La messe célébre 1’amitié humaine hors de toute spéculation sacrificielle ou eschato-
logique; la liturgie s’articule a I’alternance de ’engagement et de la réflexion intérieure
plus qu’elle ne montre la portée cosmique de la foi. — Dans cet ultime &crit, Légaut
convainc par son radicalisme et son courage, méme s’il laisse parfois songeur par son
manque de pluralisme théologique. Le plus interpellateur est finalement son recours
aux thémes d’un personnalisme aujourd’hui caduc; cet attachement renouvelle, dans
notre époque déchirée entre la froideur technicienne et le niveau purement imaginaire
dans lequel la subjectivité est souvent confinée, I’exigence d’un rapport a soi roborant
et réellement créatif. Dans son dernier témoignage, Légaut reste bien «le professeur
d’inquiétude» qu’il a toujours été.

BERNARD HORT



BIBLIOGRAPHIE 315

WiLLiam C. Currrick, The Sufi Path of Knowledge. Ibn al-’ Arabi’s Metaphysics
of Imagination, Albany, State University of New York Press, 1989, 478 p.

Ibn “Arabi (1165-1240) est sans aucun doute I'un des plus prodigieux hommes
religieux, théologien et poéte, que le monde islamique ait produits et ce n’est pas sans
raison qu’il est souvent appelé «le tout grand maitre, al-sheikh al-akbar». Auteur de
plusieurs centaines d’ouvrages, il est souvent jugé d'un acces difficile. On salue donc
avec reconnaissance le fait que, depuis un certain nombre d’années, les «études
akbariennes» aient connu un essor réjouissant, sous la conduite, en France, de Michel
Chodkiewicz, auteur de plusicurs livres essentiels sur I'expérience et la pensée de ce
erand mystique (Le sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn Arabi,
1986; Un océan sans rivage. Ibn Arabi, le Livre et la Loi, 1992). — De la production
littéraire d’Ibn ‘Arabi, ce sont notamment deux livres capitaux qui ont fait sa réputation
dans le monde islamique et qui retiennent aussi de préférence I’attention des chercheurs
occidentaux: Fugig-al-hikam. Les chatons des divines paroles de sagesse, et Al-futiihdt
al-makkiyya. Les ouvertures (ou révélations) de La Mecque. Le premier, un recueil
d’interprétations spirituelles de paroles coraniques, présente les prophétes mentionnés
dans le Coran comme des «chatons», des «sertissures» qui enchassent les perles des
divines paroles de sagesse. Son contenu théologique, trés controversé dans le monde
islamique, a été analysé par Toshihiko Isutzo (Sufism and Taoism. A Comparative Study
of Key Philosophical Concepts, 1966/1983). Il en existe d’excellentes traductions,
notamment en anglais et en allemand. Quant aux Révélations de La Mecque, ses
dimensions gigantesques ont longtemps découragé toute approche systématique. Il faut
savoir gré a William Chittick d’avoir consacré des années au patient déchiffrement de
ce texte prodigieux et proprement inépuisable et d’avoir 0sé en proposer une synthése
convaincante, avec de trés nombreuses traductions a la clef. Aprés un «Survol» ou
condensé trés bienvenu de la pensée d’Ibn “Arabi telle qu’elle est consignée dans les
Futiahdt, I'A. en analyse dans le détail, toujours avec des textes a I’appui, la théologie,
I'ontologie, 1'épistémologie, les principes herméneutiques, la sotériologie et 1'escha-
tologie. On peut se demander si le choix de ces rubriques qui semblent en partie
inspirées par la théologie chrétienne rend justice a la spécificité d’une pensée soufie,
mais force est de constater qu’a I'intéricur de ces catégories, I’A. a toujours mis en
évidence ses éléments fondamentaux et inaliénables: le néant total des créatures qui
ne prennent existence que par le rayonnement de I’Etre divin dans leur néant, et le role
structurant des noms de Dieu qui déterminent I'ensemble de la manifestation divine.
— Ajoutons encore que I'A. a fourni d’autres traductions commentées, a cot¢ des
contributions de quelques spécialistes francais et américains, dans une volumineuse
introduction au Futihdt éditée sous la direction de Michel Chodkiewicz: Ibn ‘Arabi.
Les illuminations de la Mecque, Paris, Sindbad, 1988. En plus, il vient de publier un
recueil de conférences au sous-titre quelque peu trompeur: Imaginal Worlds. Ibn al-
"Arabi and the Problem of Religious Diversity (Albany, State University of New York
Press, 1994) — ce ne sont que les toutes derniéres pages qui traitent du probléme de
la diversité religicuse! Un probléme par ailleurs épineux puisque Ibn “Arabi ¢tait un
défenseur intraitable de la shari’a dans son intégralité.

CarL-A. KELLER

CHRrISTOPH BOCHINGER, «New Age» und moderne Religion. Religionswissen-
schaftliche Analysen, Giitersloh, Kaiser, 1994, 695 p.

Cette thése volumineuse ct consciencicuse d souhait contient nombre d’informa-
tions aussi précises que bienvenues sur les problémes posés par le phénoméne «New

Sciences des
religions



316 BIBLIOGRAPHIE

Age» et sa nécessaire exploration par la science des religions. Se concentrant sur
"implantation du mouvement en Allemagne et sur la production littéraire en langue
allemande, I'A. apporte des connaissances qui éclairent et qui problématisent de
maniére utile 'étude de la religiosité et de la spiritualité contemporaines. Parmi les
résultats dignes d’intérét, nous retiendrons en premier lieu le fait qu'en Allemagne il
est presque impossible de rencontrer quelqu’un qui se réclame explicitement du New
Age. En Allemagne, comme ailleurs dans le monde, le terme est une étiquette collée
assez arbitrairement sur une kyrielle de convictions, de théories et surtout de pratiques
qui loin de constituer un ensemble cohérent, prennent toutes d’une maniére ou d’une
autre leurs distances par rapport a l'intellectualité de la civilisation de la modernité.
Examinant la question de I'origine de 1'idée de «New Age», I'A. souligne a juste titre
ses antécédents chrétiens, trop souvent ignorés. Plongeant ses racines dans les traditions
apocalyptiques — il est faux d’opposer globalement «New Age» et apocalyptique! —
I'idée a ét¢ développée notamment par Joachim de Fiore (mort en 1302), théoricien
de I'«Age de 'esprit» qui va remplacer I’Age de I’Eglise. L attente proclamée par
Joachim a animé nombre de chrétiens tout au long du Moyen Age et elle réapparait
en force chez le spiritualiste Emmanuel Swedenborg (1688-1722), fondateur I'«Eglise
nouvelle». Parmi les trés nombreux adeptes de Swedenborg, il convient de retenir le
nom de William Blake (1757-1827), éminent ésotériste, poéte, peintre et sculpteur
révolutionnaire, chez qui, en 1804, on trouve pour la premiére fois le terme «New Age»,
chargé déja de plusieurs ingrédients qui entreront dans le futur mouvement «New Age»:
coincidence et harmonie des opposés, religion éternelle et non historique, conciliation
entre christianisme et paganisme, la priorité allant & une lecture spirituelle de la Bible.
Plusieurs revues avec le titre «New Age» apparaissent en Angleterre au cours du
XIX* siécle et rendent ce terme populaire, avant sa reprise par Alice Bailey (1880-1949),
dans plusieurs de ses livres. La notion de «New Age», chrétienne en ses origines, s’est
détachée au fur et & mesure de ses racines et a finir par s’ouvrir a toute forme de
spiritualité, chrétienne, parachrétienne et non chrétienne. — En ce qui concerne la notion
«Age du Verseau», employée en conjonction avec «New Age», I’A. en analyse les
contextes astronomiques et astrologiques et constate qu’elle apparait pour la premicre
fois en 1908, dans le livre de Levi H. Dowling, The Aquarian Gospel of Jesus Christ.
— En conclusion, I’A. s’adresse aux historiens des religions et aux théologiens, deman-
dant notamment a ces derniers de s’occuper non seulement du dialogue avec les autres
religions et avec les sciences, mais de s’intéresser aussi aux traditions, véhiculées par
la spiritualité dissidente en Occident. On ne peut qu’espérer qu’il sera entendu.

CarL-A. KELLER

Communiqué du Comité de rédaction

La Revue de théologie et de philosophie a publié, dans son dernier numéro
(vol. 127, 1995/11, p. 204), une recension du livre de M. Jean-Fran¢ois MAYER, Les
nouvelles voies spirituelles, signée par M. Fabrizio Frigerio. Cette recension, au licu
de se concentrer sur I’ouvrage, comporte des allusions déplacées au passé de |’auteur
et a ses engagements professionnels actuels. Par des amalgames et sans se fonder
sur une information séricuse, elle laisse entendre que des institutions nourrissent
I’intention de porter atteinte aux libertés individuelles. Par ailleurs, négligeant de
présenter globalement le propos de I’ouvrage, elle se contente de critiquer quelques
points trés précis sans restituer leur contexte. C’est pourquoi le comité de rédaction,
sans se prononcer sur les avis émis, souhaite marquer par ces lignes qu’il prend
distance de cette recension et qu’il regrette sa parution dans la Revue.

Le Comité de rédaction de la

Revue de théologie et de philosophie




	Bibliographie

