Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : Dieu et la beauté : & propos d'une thése récente
Autor: Cottin, Jérdme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 261-271

DIEU ET LA BEAUTE

A propos d’une thése récente!

JEROME CotTIN

Résumé

La théologie réformée ne s'est jamais intéressée de prés a la question de
la beauté. Pourtant, il est possible de penser théologiquement la beauté, a
partir de trois lieux qui sont étudiés successivement : Dieu, la création, la
culture. Les deux premiers peuvent se réclamer de Barth et de Calvin, le
dernier de Tillich, que I'auteur n’étudie malheureusement pas. Cette étude
déja trés compléte devrait étre poursuivie en direction de la christologie et
de la pneumatologie, ce qui ouvrirait la beauté a la dimension trinitaire de
Dieu.

La beauté et ses lieux de vérification pratique — art, musique, architecture,
image — reviennent en force dans la réflexion théologique contemporaine —
y compris protestante — aprés avoir été longtemps négligés®. La thése de
Matthias Zeindler sur Dieu et la beauté, soutenue a la faculté de théologie
protestante de 1'Université de Berne, s’inscrit dans cette redécouverte. Mais
alors que les ¢tudes paralléles se concentrent sur le domaine de la théologie
pratique’, Zeindler a choisi une approche systématique, qui tente de conjoindre
Dieu et la beauté. Si la thése a des implications ecclésiales et sociales évi-
dentes, ne serait-ce parce que 1’auteur note, avec d’autres, un retour massif
de I'esthétique dans la société, son but premier est d’explorer la notion de
beauté par rapport a la question de Dieu. La difficulté de la tiche réside non
seulement dans la conjonction entre les deux termes (la théologie protestante

I Matthias ZrINpDLER, Gott und das Schéne. Studien zur Theologie der Schonheit
(Forschungen zur systematischen und okumenischen Theologie 68), Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1993, 452 p.

2 A. Stock, Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik — Positionen
der Moderne, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich, Ferdinand Schoningh, 1991, accorde
une large place aux «théologiens protestants amis des images» (pp. 229-283).

¥ C’est le cas pour les travaux de Bohren, Grozinger, Volp, Schwebel qui congoi-
vent tous I'esthétique et son lieu d’expression — I'art — comme un pont entre la théorie
et la pratique de la théologie.



262 JEROME COTTIN

pense d’ordinaire un Dieu sans beauté), mais également dans une définition
adéquate de la notion fluctuante de beauté.

Soucieux de s’écarter des approches métaphysiques (Augustin, Denys
I’Aréopagite, Thomas d’Aquin) et philosophiques (Hegel, Baumgarten) de
I’esthétique, Zeindler chercher a penser la beauté a partir du postulat théolo-
gique suivant: la beauté n’est pas rédemptrice; stricto sensu, elle n’est méme
pas une notion biblique; pourtant, elle est indispensable a I’étre humain et elle
est, au méme titre que tout ce qui lui est donné, un don de Dieu. Ne pas
s'intéresser a elle consisterait donc a négliger un aspect important de 1’action
et de la révélation de Dieu.

Zeindler spécifie trois lieux théologiques de manifestation de la beauté, la
beauté de Dieu, la beauté de la création, la beauté de la culture, qu’il étudie
deux fois, d’abord sous I’angle d’une histoire de la recherche puis a partir d’une
recherche plus personnelle visant a réévaluer 1’esthétique sans se couper pour
autant de la théologie barthienne. Afin d’éviter les doublets (nombreux), je
regrouperai les perspectives envisagées autour de quatre axes, et terminerai
par quelques questions critiques.

1. Eléments pour une théologie de la beauté

Une étude des théologiens protestants qui, au XX° si¢cle, ont pensé — méme
sommairement — la beauté*, s’avére utile pour deux raisons: elle montre que
si la beauté n’a jamais ét¢ une question centrale en théologie protestante, elle
n’en a pas moins pénétré plusieurs de ses sphéres de maniére certes périphé-
rique, mais réelle. Elle permet également de dégager une ligne directrice
derric¢re la diversité des approches, ce qui tend a prouver qu’il existerait bien
une esthétique théologique protestante, qu’il faudrait développer a partir des
points suivants: 1. Le refus de penser la beauté selon des catégories substan-
tialistes empruntées & une conception thomiste du beau. 2. Une conception
profane du beau compris non comme événement de salut mais comme évé-
nement tout court’. 3. Une attention particuliére accordée a I’ontologie
heideggérienne et a la philosophie de I’existence de Jaspers, qui permettent
de donner a la beauté une densité existentielle qui faisait défaut dans I’idéa-

4 Zeindler étudie la pensée esthétique des théologiens protestants suivants : Paul
Althaus, Karl Barth, Rudolf Bohren,Wemer Brindle, Eduard Buess, Gerhard Ebeling,
Werner Elert, Robert W. Jenson, Eberhard Jiingel, Adolf Kéberle, F. Duarne Lindsey,
Christian Link, Wilhelm Liitgert, Jiirgen Moltmann, Gerhard Nebel, Friedrich Schu-
mann, Heinrich Vogel. (On s’étonnera de 1’absence inexplicable de Paul Tillich.)

5 G. NEBEL, Das Ereignis des Schonen, Stuttgart, 1953, définit la beauté par ce jeu
de mot: «Das Schone ist der Augenblick des Paradieses — nicht das Heil (le salut), aber
das Heile (ce qui est entier, intégre, non blessé)» (p. 160).



DIEU ET LA BEAUTE 263

lisme. 4. Un contréle de I’esthétique par 1’éthique. 5. Une mise a I’épreuve
du concept de beauté par la christologie : la croix signifie la crise sur toute
beauté, mais par ailleurs Dieu justifie le pécheur condamné, et prend sur lui
la beauté humaine pour la transformer en une beauté spirituelle. La beauté n’est
donc pas évacuée par la croix, elle est plutdt réorientée eschatologiquement®,

Ces points de vue ne sont toutefois pas acceptés par tous, et certains
théologiens, comme Jiingel, percoivent la beauté comme une valeur théolo-
gique négative’: la vérité seule (et non la beauté) peut parler de Dieu, lequel
ne se révele que sub contrario, c’est-a-dire sans beauté (apparente). Mais cette
approche négative, comme 1’a bien montré Schwebel®, repose plus sur une
conception romantique du beau (compris sur le modele de I'idéalisme alle-
mand”) que sur une incompatibilité fondamentale entre théologie et esthétique.

Par rapport a des ébauches plus ou moins complétes, 1’ouvrage de Rudolf
Bohren: Pour que Dieu soit beau'’, pose les bases les plus sérieuses en direction
d’une théologie (protestante) de la beauté, méme si la faiblesse des démons-
trations affaiblit de beaucoup la portée de ses affirmations. La thése de Bohren
consiste en une double assertion: 1. Dieu, en tant que personne trinitaire, est
beau. 2. Le «devenir concret» de Dieu pour les croyants est un «devenir beau»
(«Das Praktisch-Werden Gottes ist ein Schon Werden»). Loin de revenir a une
métaphysique du beau, Bohren fonde son esthétique théologique sur la doctrine
de la justification par la foi: la croix signifie que la laideur du péché recouvre
totalement le monde ; mais Jésus ne reste pas en Croix, et en ressuscitant comme
schonster Herr Jesu'!, il prend sur lui toute la laideur du monde, et la domine.
L’homme gracié devient alors «beau en Christ»; il se meut «dans 1’horizon
de I'’Emmanuel» (a I'inverse I’homme pécheur ignore la beauté ou revendique
une vérité sans beauté). La pneumatologie vient €largir le point d’ancrage

 Cette ligne eschatologique est particulitrement suivie par Eduard Bugss, «Zu
einem theologischen Begriff des Schonen», ThZ 7 (1951), p. 365-385.

7 E. JUNGEL, «Auch das Schéne muss sterben. Schonheit im Lichte der Wahrheit.
Theologische Bemerkungen zum ésthetischen Verhiltnis», ZThK 1984, p. 106-126.

8 H. ScuweBkeL, «Wahrheit der Kunst — Wahrheit des Evangeliums. Einer Anregung
Eberhard Jiingels folgend und widersprechend», Kirche und moderne Kunst. Eine
aktuelle Dokumentation, Frankfurt/Main, 1988, 135-145.

? L’idéalisme allemand comprend la beauté comme une forme de vérité¢; la beauté
tend alors a devenir un phénoméne religieux ou quasi religieux. Comprise comme une
entité autonome, elle fait inévitablement concurrence au Dieu de la révélation biblique.
En pensant Dieu a I'intérieur d’une stricte opposition entre beauté et vérité (Dieu est
du c6té de la vérité: il ne saurait étre beau), Jingel continue de raisonner a I'intérieur
de catégories héritées de 1'idéalisme.

10 R. BoHrEN, Dass Gott schon werde. Praktische Theologie als theologische
Asthetik, Miinchen, Kaiser, 1975.

' Ce titre d’un cantique du baroque allemand (Miinster, 1677) a été signi-
ficativement placé en face d’'une citation de Calvin, dans le nouveau Evangelisches
Gesangbuch, Berlin-Leipzig, 1993, Cant. N° 403.



264 JEROME COTTIN

christologique de I’esthétique: 1’Esprit fait le lien entre I’abaissement de Dieu
et 'action du chrétien dans le monde, entre la beauté eschatologique et la
beauté présente, en proposant une «autre beauté» (pulchritudo aliena) du
Christ. La foi est donc la condition de la beauté de Dieu, une beauté qui devient
visible dans la création, dans I’histoire, dans I’art et dans I’Eglise.

Ayant noté a plusieurs reprises le caractére fluctuant du concept de beauté,
son imprécision chez les théologiens et sa transformation dans I’esthétique
contemporaine, |’auteur consacre plus de quarante pages a en préciser la
teneur. Il se propose deux buts: 1. Montrer les raisons de la perte de signi-
fication du terme de beauté, pris dans son sens le plus classique et le plus
commun. 2. Définir un concept de beauté qui puisse €tre ensuite repris de
maniére adéquate par les théologiens.

L’unité de la beauté (la bonté) et de la vérité est, jusqu’au XVIII® (voire
XIX¢) siecle, fondée sur une ligne métaphysique inspirée du Phédre de Platon:
le beau refléte I’harmonie du cosmos, participe a 1’'Idée spirituelle, et incite
I’homme a retrouver ses origines divines. A 1’époque moderne, une autre
conception du beau se met en place, qui va subvertir ’ancienne: la valeur
esthétique d’un objet dépendra désormais entierement de 1’effet qu’il produit
sur la perception du sujet. Le beau devient une notion subjective. La consé-
quence sera que 1’art se séparera (partiellement) de la beauté pour se tourner
vers la vérité du sujet: I’art «n’est plus beau» (Die «nicht mehr schonen
Kiinste»'?). C’est pourquoi 1’esthétique du XX°¢ siécle exprimera plutdt les
valeurs de sincérité, d’authenticité, d’expressivité et de communication que de
beauté. Il ne faudrait toutefois pas en conclure hativement que la beauté a perdu
toute pertinence : elle se trouve plutdt recadrée, mise en de nouvelles perspec-
tives, comme le montre le role central que joue le terme de beauté chez les
philosophes de I’école de Francfort (Bloch, Adomo).

Comment caractériser aujourd’hui la beauté, en évitant la double impasse
de la métaphysique classique et du subjectivime moderne? En revenant a
I’esthétique kantienne. Pour Kant, le beau est une catégorie de goiit. Le
jugement esthétique, subjectif, n’est pas du méme ordre que le jugement de
connaissance, objectif. La beauté n’est donc pas une qualité de I’objet, elle
est une relation qui engage le sujet dans une relation contemplative (e mot
est de Kant). Le jugement de goiit crée une correspondance esthétique entre
le sujet et I’objet: ’harmonie de 1’'un correspond a I’harmonie de 1’autre. Dans
la correspondance esthétique, I’homme découvre I’harmonie du monde et se
découvre lui-méme dans sa plénitude. Les différents moments de cette cor-
respondance, qualifiés d’accomplissement (Erfiillung), englobent des valeurs
spirituelles et morales comme la liberté, I'intensité, la joie festive (Festlich-

12 Ce titre d’un ouvrage de H. R. Jauss, Die nicht mehr schénen Kiinste, Miinchen,
1968, a ¢té repris par plusieurs auteurs (G. Rombold et O. Marquard) pour exprimer
le déplacement de la notion de beau dans la société moderne.



DIEU ET LA BEAUTE 265

keit ), la souverainet¢ de Dieu (Unverfiigharkeit). La beauté posséde une
structure extatique: elle permet a ’homme de se retrouver dans la mesure ol
il s’oublie soi-méme!3. L’ expérience esthétique est donc une expérience com-
plete, dans laquelle I’homme se découvre comme réceptif; elle est par ailleurs
créatrice de potentialités communautaires (gemeinschaftsstiftende Form). La
beauté ainsi définie fera facilement I’objet d’une reprise théologique.

2. La beauté de Dieu

On ne peut parler de théologie de la beauté que par rapport a Dieu. Mais
peut-on dire explicitement, comme le fait la scolastique médiévale, que Dieu
est beau? Non si I’on en reste a la stricte notion de beauté de Dieu, mentionnée
une seule fois dans la Bible (Es 33,17) mais oui si I’on s’attache a la notion
de gloire (kabod) de Dieu, qui signifie certes plus que la beauté, mais qui
I'inclut également'*,

Pourquoi la théologie protestante ne connait-clle pas de trait€ De
pulchritudine Dei? Cherchant des théologiens protestants parlant explicite-
ment de la beauté de Dieu, Zeindler n’en trouve que deux: Karl Barth et
Jonathan Edwards (puritain américain du XVIII® si¢cle). La beauté est, pour
ce dernier, le concept clé de sa théologie. Le point de jonction entre Dieu et
I’humain est la notion de sens spirituel, qui consiste a €tre saisi corporellement
par la beauté de Dieu. Mais en méme temps le concept de beauté n’est pas
une qualité a la disposition de I’homme: la connaissance sensible (spirituelle)
de Dieu reste soumise a sa divinité, et la beauté souligne I’objectivité de Dieu.
La beauté de Dieu est ainsi une sorte d’explication et d’application du sola
gratia; elle équivaut a la sainteté. Dans sa beauté, Dieu apparait a I’homme
comme attractif, joyeux, et aimant.

Pour Barth, la beauté est une manifestation de la gloire de Dieu, mais cette
beauté concerne son étre formel, non son étre matériel: elle est, précise-t-il,
une notion auxiliaire et secondaire!®. Il existe pourtant une «évidence esthé-
tique de Dieu» liée a son caractére attractif pour ’homme. Barth sait bien que
la beauté de Dieu n’est pas une expression biblique; pourtant il la maintient,
car elle lui permet de parler de la joie de Dieu (fruitio Dei), dans le sens
objectif'® de la joie qui appartient & Dieu et qu’il dispense autour de lui par

3 C.-F. von WEIZSACKER, Das Schine, p. 106, définit dans cette ligne le beau
comme «Erlgsung von den Interessen des Ich».

' Ainsi le Ps 21, 6 parle de la «gloire de Dieu» en lien avec sa splendeur et sa
magnificence.

IS KD 111, 732-752 = Dogmatique 1I/1, vol. 7.

16 Barth parle souvent de la possibilité objective de la révélation, ¢’est-a-dire de
I'entiére liberté de Dieu vis-a-vis de I'homme. Ainsi Dogmatique 1/2, vol. 3, p. 113.



266 JEROME COTTIN

sa Grace agissante. La beauté est une qualité ad extra de Dieu; elle fait partie
de son étre et s’exprime dans la Trinité comme dans 1’incarnation. Elle se
dévoile en Jésus-Christ, et en intégrant [’expérience douloureuse de la croix,
elle englobe aussi bien la beauté que la laideur du monde. Méme si Barth ne
se pose pas la question de I’implication humaine de la beauté de Dieu'’, il
fait accomplir a I'esthétique théologique un grand pas en plagant la beauté au
centre de la doctrine de Dieu'®. Sa théologie, narrative et contemplative,
permet de contempler Dieu dans 1'unité de son étre et de son action: il n’y
a plus de Dieu caché, car il s’est pleinement révélé en Christ.

Ccmment faire 1’expérience de la beauté de Dieu? Par la fruitio Del, la
jouissance de Dieu, notion théologique qui remonte a Augustin et que Barth
a remise a ’honneur. La fruitio Dei (refusée par Luther comme trop spécu-
lative, mais gardée par Calvin et 1’orthodoxie qui I’ont réorientée eschato-
logiquement) permet a ’homme de faire une expérience de la beauté de Dieu
qui souligne la dimension d’espérance de la foi: la joie du croyant atteint par
la beauté de Dieu n’est pas une joie égoiste, mais anticipatrice. La fruitio Del,
reformulée et réorientée eschatologiquement, doit ainsi étre redécouverte par
la théologie protestante, car la foi est contemplation de I’étre et de 1’action
de Dieu, a laquelle répond la joie et la louange du croyant.

Ou se manifeste la beauté de Dieu? Dans la doxologie de 1'Eglise, c’est-
a-dire d’abord dans le culte, la liturgie et la prédication. Dieu est objectivement
présent dans la louange de I’Eglise, mais ce discours de louange s’exprime
également par d’autres moyens que par le seul discours, par le récit et par |’art,
y compris I’art non verbal. Par le moyen de I’analogie et de la métaphore, la
beauté de la création sera également une expression de la beauté de Dieu.

3. La beauté de la création

Du piétisme a Althaus, la dogmatique protestante s’est toujours intéressée
a la beauté de la création, sans que cette beauté ne devienne pour autant
manifestation de Dieu: la beauté de la création ne conduit pas au Christ, mais
en Christ le chrétien peut accueillir la beauté du monde sans que sa laideur soit
pour autant oubliée. La contemplation de la création (liber naturae) ne s’oppose
pas a la connaissance scripturaire de Dieu (liber scripturae) mais la confirme.

La théologie récente s’est intéressée a ’esthétique de maniére indirecte,
a travers son questionnement éthique sur la création et I’écologie: Christian

I7 J. MovtMaNN, Die ersten Freigelassenen der Schépfung. Versuche iiber die
Freude an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel, Miinchen, 1981, fait du jeu
et de la louange des correspondants anthropologiques de la beauté de Dieu.

18 H. U. von BartHAsARr, dans Herrlichkeit (1, 49-53), attire ’attention sur le lien
entre la méthode de la contemplation de la révélation objective de Barth, et ce qu’il
a pu écrire sur la beauté de Dieu.



DIEU ET LA BEAUTE 267

Link a consacré plusieurs travaux a penser la beauté de la nature non comme
transcendante mais comme ransparente': elle nous fait signe en attestant la
puissance eschatologique de la Révélation a I’ceuvre dans la création. Entre
une indifférence vis-a-vis de tout extra nos de la Révélation, et une théologie
naturelle qui suppose une continuité entre I’humain et le divin, il y a bien une
troisieme voie possible, celle qui considére la création comme signe (Hinweis)
de la gloire de Dieu. Doctrine de la création et eschatologie s’éclairent et
s’interpénetrent mutuellement. Parce que la création est soumise a la Révé-
lation (et non I’inverse), la souffrance, le mal, la «chute», sont intégrées a une
esthétique théologique: la vraie beauté ne repousse pas la laideur, mais la
subvertit. On comprendra alors la beauté de la création d’une triple maniére:
elle est signe de la gloire de Dieu, anticipation du Royaume, et louange au
créateur.

C’est dans ce cadre qu’est examiné I’'important apport de Calvin concer-
nant la beauté de la création®’. 1l y a pour Calvin une double connaissance
de Dieu (Institution 1, 2, 1), qui distingue le Dieu créateur et le Dieu rédemp-
teur au sein d’un méme acte de révélation: la création étant le fondement
logique de la rédemption et la rédemption le fondement épistémologique de
la création. Il y a une auto-manifestation extérieure de Dieu dans ses ceuvres,
mais qui est sans effet du fait du péché. C’est pourquoi la Parole de I’Ecriture
est nécessaire pour connaitre le Dieu créateur. La foi sera alors cet effort de
perception de tout ce qui nous rencontre comme ceuvre belle et harmonieuse
de Dieu?!,

Le tremplin offert par Calvin permet a Zeindler de développer son esthétique
théologique a partir de la création: celle-ci est belle en premier lieu pour Dieu,
puis secondairement pour I’humain. Dieu entraine ainsi son partenaire dans sa
propre joie esthétique. La foi permet de découvrir la beauté de la nature, mais
aussi de percevoir cette beauté de maniere non immédiate dans la mesure ou la
relation de I’humain a la création va au-dela de la seule perception esthétique.
Certes la création n’est pas simplement belle, et la laideur peut €tre une mani-
festation du péché. Mais la Grace peut également s’exprimer sub contrario dans
la laideur, et inversement la beauté de la forme masquer une pauvreté éthique
ou tout simplement la condition pécheresse de I’humanité. Il n’y a donc pas lieu

9 C. Link, «Die Transparenz der Natur fiir das Geheimnis der Schoptung» in
G. ALTNER (éd.), Okologische Theologie, Stuttgart, 1989, p. 166-195.

20" Calvin traite de la beauté de la création a deux reprises : dans la doctine de la
connaissance de Dieu (IC 1, 1-6), et dans la doctrine de la création (/CI, 14-15).

21 Zeindler juge sévérement la thése (ancienne) de L. WENcELIUS, L' esthétique de
Calvin, Paris, 1936, dont il reléve les nombreuses exagérations et insuffisances. Malgré
ses imperfections, Wencelius me semble pourtant avoir compris I’esthétique sous-
jacente de la pensée du réformateur ; je serais donc moins sévére que l'auteur pour
condamner un travail qui n'a pas encore trouvé d’équivalent actuel.



268 JEROME COTTIN

de chercher un lien de causalité entre beauté et foi; tout au plus peut-on dire que
la rédemption implique une nouvelle (et belle) relation de I’homme a la création.
La beauté de la création est manifestation, non de Dieu mais de son amour, selon
une double perspective, christologique et eschatologique.

4. La beauté de la culture

On attendait sur ce point une confrontation avec Tillich. On est en droit
d’étre décu puisque Zeindler n’en dit mot, et se contente de notes diverses sur
la réception du beau dans la société contemporaine et dans I’Eglise actuelle.
Manifestement, I’auteur n’a pas su ici trouver le point d’accrochage qui lui
aurait permis d’avoir sur la culture contemporaine un discours plus incisif et
plus précis. Il propose toutefois quelques €léments de réflexions sur une reprise
théologique de la notion contemporaine du beau: la beauté moderne est une
notion qui va au-dela du beau traditionnel; ¢’est pourquoi Tillich (cité a cette
seule occasion!) se montre résolument moderne quand i1l écarte le terme de
beauté qu’il remplace par celui d’expressivité. Plus prés de nous, Hans-
Eckehard Bahr, Horst Schwebel et Albrecht Grézinger, ont montré que la
beauté dans la culture contemporaine moderne se présentait fréquemment a
travers le laid. Il s’agit d’une beauté sub contrario, qui permet facilement
d’articuler le beau avec une théologie de 1’abaissement de Dieu (theologia
crucis), puisque le beau n’est pas «beau». Dans cette perspective, I’art chrétien
des siecles passés doit étre réinterprété: loin d’étre la manifestation d’une
essence sacrée, il exprime plutdt ’espérance chrétienne quand il réussit a dire
le vrai plus que le beau, puisque la croix interdit toute «belle représentation».
La beauté sera comprise dans un sens eschatologique, comme |’expression
d’une réalité qui n’existe pas encore. L auteur mentionne enfin, dans la ligne
de Schleiermacher, les rapports entre Kunst et Kult, homilétique et rhétorique,
et note que la question de la beauté dans le culte va bien au-dela de 1’accueil
d’ceuvres d’art: le beau est I’expression de la grice, et se manifeste dans la
joie de la communauté rassemblée a ’écoute de la Parole. La foi est donc
portée par une structure théorique qui lui permet de parler de maniére non
réductrice (non uniquement esthétique) de la beauté. La théologie rejoint par
1a les expressions esthétiques contemporaines fondées sur une beauté sombre
et brisée (die Gebrochenheit und Dunkelheit moderner Kunst).

Par quelle praxis esthétique I’Eglise exprimera-t-elle la beauté du geste
d’amour de Dieu pour I'homme? Le message esthétique de 1’'Eglise devrait
se situer dans la ligne de I’abaissement du Christ. Cette tentative a déja ¢té
faite par Zinzendorf??, qui avait imaginé un ars poetica crucis qui puisse

22 Et avant lui par Luther et Cranach, qui sont a I’origine d’une importante pro-
duction d’images artistiques de la croix, ce que 'auteur semble ignorer.



DIEU ET LA BEAUTE 269

correspondre a une theologia crucis, le message esthétique répétant, mais sur
un autre mode, la laideur existentielle de la croix. Mais a juste titre, Zeindler
montre que la conception d’une aesthetica crucis repose sur un littéralisme
naif, qui fait peu de cas de I'économie globale de la croix: la mort et la
résurrection du Christ libérent I’homme de la fatalité du péché, mais le libérent
¢galement de la permanence et de la nécessité du laid. L’expérience de la
beauté ne doit donc pas se fixer sur la laideur, méme si la beauté n’évacue
pas ce qui la nie fondamentalement. En fin de compte, la beauté doit avoir
la structure d’une féte, car la libération du et par le Christ est une forme
d’expérience esthétique. Si une esthétique chrétienne ne doit pas chercher a
imiter la croix, elle peut en revanche en suivre la logique théologique en
traduisant le mouvement d’amour de Dieu vers I’homme, qui le conduit vers
le bas, le petit et le méprisable.

5. Remarques critiques

Le travail de Zeindler souligne deux points forts d’une esthétique théolo-
gique en régime réformé, marquée par Calvin, le puritanisme et Barth: une
articulation de la beauté a la présence glorieuse de Dieu, et une manifestation
de sa Parole dans les ceuvres belles de la création. Sur la beauté de Dieu comme
sur celle de la création, I’auteur a réussi a proposer une synthése proprement
théologique, qui articule Dieu, I’humain, et le monde. Les pi¢ges de la méta-
physique classique et ceux d’une théologie naturelle ont ét€¢ déjoués: on peut
parler de la beauté de Dieu et de la création a partir d’un discours bibliquement
situé et théologiquement articulé. Zeindler aurait toutefois pu aller plus loin
dans I’élaboration de son esthétique théologique, qui reste marquée, a mon
sens, par une triple insuffisance:

1) Une insuffisance christologique: 11 manque a ce travail une ferme
structure christologique. Certes, Zeindler ne manque pas de rappeler que le
Christ est au centre de la foi; il mentionne également a plusieurs reprises la
croix comme le lieu de vérification d'une esthétique théologique. Il n’en reste
pas moins que, structurellement, la figure du Christ est, sinon absente, du
moins fortement relativisée, comme en témoigne la guasi absence de référen-
ces bibliques relatives au Christ. Pourquoi ne pas avoir envisagé une beauté
du Christ? Ou peut-on voir la beauté énigmatique de Dieu se dévoiler, sinon
dans la figure du Fils de I’homme? N’y a-t-il pas quelque chose de beau dans
le geste d’amour du Pére prodigue pour son fils, ou dans la parole de pardon
du Christ pour la femme pécheresse ? Aprés avoir donné une définition neuve
du concept de beauté, qui inclut la laideur, le mal, la souffrance, apres avoir
pris soin de séparer I’esthétique de 1'esthétisme, il eiit €t€ facile d’articuler ces
nouvelles définitions esthétiques a une christologie ou mieux, a une theologia
crucis. Les exemples d’une telle articulation ne manquent pas, aussi bien dans



270 JEROME COTTIN

la christologie luthérienne (que 1’auteur connait mal dans la mesure ou il ne
tente pas d’articuler la révélation de Dieu sub contrario a la nouvelle esthétique
du beau dans le laid), que dans I’art chrétien contemporain: si la croix est plus
qu’un événement historique ou un moment existentiel, si la croix a une fonction
proprement sotériologique et cosmique, alors, elle a également une fonction
esthétique. La croix n’est pas belle, mais elle permet de penser théologi-
quement la beauté. Pour bitir une esthétique théologique, comme pour tout
ce qui touche & I’existence humaine dans le monde, la croix est inévitable??.

2) Une insuffisance eschatologique: celle-ci est la conséquence directe de
la faiblesse christologique du travail de Zeindler. Le recours incessant a la création
congue comme origine et non comme nouvelle création tend a donner a la foi
une dimension plus archéologique qu’eschatologique. Genése 1 est constamment
cité; I’Apocalypse et les textes néo-testamentaires a teneur apocalyptique — qui
montrent pourtant une beauté a venir ou en devenir — ne le sont en revanche pas.
Sur ce point, j’aurais tendance a raisonner a I’inverse de Zeindler: une esthétique
théologique qui respecte le mystére de Dieu doit dabord étre fondée
christologiquement et eschatologiquement, pour ensuite trouver son champ d’ap-
plication et de vérification dans la création®. Partir de la création comme fon-
dement d’une esthétique revient a laisser de coté des aspects essentiels de la foi:
la force protestataire de la parole prophétique, la dynamique de 1’histoire humaine
éclairée par ’Esprit, la puissance anticipatrice du Royaume, le Christ ressuscité
présent aux c6tés du Pére, ont une portée esthétique autrement plus puissante que
les quelques textes du Pentateuque et des Psaumes sur la beauté de la création.
Le Christ, ne 1’oublions pas, a aussi une dimension cosmique, il est auprés du
Pere dés les commencements (Jean 1, 1), et tout sera réconcilié par lui et pour
lui (Colossiens 1, 20). Zeindler dit bien que la création comprend la rédemption;;
il intégre la double logique du péché et de la grace a sa théologie de la création.
Mais il manque la dynamique de |’ histoire a venir, celle de la nouvelle création.
Une esthétique théologique se doit d’étre également messianique, c’est-a-dire
qu’elle doit proposer une vision du Royaume futur, sous la forme d’un monde
réconcilé avec son créateur dans le Christ glorifié.

3) Une insuffisance herméneutique : Zeindler a trés justement redéfini la
beauté, dont la conception classique ne correspondait plus aux expériences

23 A. BIRMELE, «Souffrance de la création et croix du Christ», Pos. luth. 1988/3,
p. 170-183, fait des remarques analogues a propos des relations entre théologie et
écologie, tout en ne situant pas assez, a mon sens, la logique de la croix dans une
perspective eschatologique.

24 E. JUNGEL, Dieu mystére du monde, T.1, Paris, Cerf, 1983, p. 340 : «Une théo-
logie du crucifié ne fait certes pas abstraction de la création — bien au contraire : elle

fonde un juste discours théologique sur Dieu le créateur ; mais ce discours n’est pas
a élaborer a partir d’une théologie de la création.»



DIEU ET LA BEAUTE 271

esthétiques actuelles, et qui pouvait en outre difficilement étre articulée & une
réflexion proprement théologique. Mais la beauté une fois redéfinie, il n’a pas
cherché des lieux de vérification de ce nouveau concept esthétique dans la
Bible et dans la société. Seulement alors, la beauté moderne pourra prétendre
dépasser la problématique philosophique pour acquérir une réelle pertinence
théologique. Or la Bible n’est-elle pas tout entiére expression de cette beauté
brisée, paradoxale, éthiquement située ? Point n’est alors besoin de se concen-
trer sur de (rares) passages bibliques portant sur la gloire de Dieu, et risquant
de nous entrainer dans la voie d’une theologia gloriae. Cette beauté moderne,
généreuse et militante, elle est celle qui caractérise la narration biblique,
I’histoire de la rencontre entre Dieu et son peuple, la dramatique de la croix.
Elle trouve son actualisation parfaite dans la liturgie et la prédication de
I’Eglise, mais aussi dans de nombreux lieux de la culture contemporaine. Il
suffit de les découvrir. I1 faut pour cela accorder au langage une attention
particuliére. Le pouvoir du dire mérite plus d’attention que ne lui a accordée
Zeindler, car c’est toujours par la médiation d’un langage, d’une Ecriture,
d’une Parole, d’un symbole ou d’un sacrement, que se manifestera la beauté
de Dieu, beauté a la fois spirituellement donnée et culturellement rapportée.

Il aurait enfin été théologiquement plus juste de proposer une perspective
trinitaire (beauté du Pére, du Fils, de I’ Esprit) plutdt que la perspective choisie
(beauté de Dieu, de la nature, de la culture) qui situe sur le méme plan des
réalités qui ne sont pas équivalentes. C’est en effet relationnellement (d’abord
en lui-méme, puis dans son ouverture aux autres) que Dieu est beau.



	Études critiques : Dieu et la beauté : à propos d'une thèse récente

