
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : Dieu et la beauté : à propos d'une thèse récente

Autor: Cottin, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 127 (1995), P. 261-271

DIEU ET LA BEAUTÉ

A propos d'une thèse récente1

Jérôme Cottin

Résumé

La théologie réformée ne s'est jamais intéressée de près à la question de
la beauté. Pourtant, il est possible de penser théologiquement la beauté, à

partir de trois lieux qui sont étudiés successivement : Dieu, la création, la
culture. Les deux premiers peuvent se réclamer de Barth et de Calvin, le

dernier de Tillich, cjue T auteur n'étudie malheureusement pas. Cette étude
déjà très complète devrait être poursuivie en direction de la christologie et
de la jmeumatologie, ce qui ouvrirait la beauté à la dimension trinitaire de
Dieu.

La beauté et ses lieux de vérification pratique - art, musique, architecture,
image - reviennent en force dans la réflexion théologique contemporaine -
y compris protestante - après avoir été longtemps négligés2. La thèse de

Matthias Zeindler sur Dieu et la beauté, soutenue à la faculté de théologie
protestante de l'Université de Berne, s'inscrit dans cette redécouverte. Mais
alors que les études parallèles se concentrent sur le domaine de la théologie
pratique3, Zeindler a choisi une approche systématique, qui tente de conjoindre
Dieu et la beauté. Si la thèse a des implications ecclésiales et sociales
évidentes, ne serait-ce parce que l'auteur note, avec d'autres, un retour massif
de l'esthétique dans la société, son but premier est d'explorer la notion de

beauté par rapport à la question de Dieu. La difficulté de la tâche réside non
seulement dans la conjonction entre les deux termes (la théologie protestante

' Matthias Zeindler. Gott und das Schöne. Studien zur Theologie der Schönheit
(Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie 68), Göttingen.
Vandenhoeck & Ruprecht. 1993. 452 p.

2 A. Stock. Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik - Positionen
der Moderne. Paderborn-München-Wien-Zürich. Ferdinand Schöningh. 1991. accorde
une large place aux «théologiens protestants amis des images» (pp. 229-283).

3 C'est le cas pour les travaux de Bohren. Grözinger. Volp. Schwebcl qui conçoivent

tous l'esthétique et son lieu d'expression - l'art - comme un pont entre la théorie
et la pratique de la théologie.



262 JEROME COTTIN

pense d'ordinaire un Dieu sans beauté), mais également dans une définition
adéquate de la notion fluctuante de beauté.

Soucieux de s'écarter des approches métaphysiques (Augustin, Denys
l'Aréopagite, Thomas d'Aquin) et philosophiques (Hegel, Baumgarten) de

l'esthétique, Zeindler chercher à penser la beauté à partir du postulat théologique

suivant: la beauté n'est pas rédemptrice; stricto sensu, elle n'est même

pas une notion biblique; pourtant, elle est indispensable à l'être humain et elle
est, au même titre que tout ce qui lui est donné, un don de Dieu. Ne pas
s'intéresser à elle consisterait donc à négliger un aspect important de l'action
et de la révélation de Dieu.

Zeindler spécifie trois lieux théologiques de manifestation de la beauté, la
beauté de Dieu, la beauté de la création, la beauté de la culture, qu'il étudie
deux fois, d'abord sous l'angle d'une histoire de la recherche puis à partir d'une
recherche plus personnelle visant à réévaluer l'esthétique sans se couper pour
autant de la théologie barthienne. Afin d'éviter les doublets (nombreux), je
regrouperai les perspectives envisagées autour de quatre axes, et terminerai

par quelques questions critiques.

1. Eléments pour une théologie de la beauté

Une étude des théologiens protestants qui, au XXe siècle, ont pensé - même

sommairement - la beauté4, s'avère utile pour deux raisons: elle montre que
si la beauté n'a jamais été une question centrale en théologie protestante, elle
n'en a pas moins pénétré plusieurs de ses sphères de manière certes périphérique,

mais réelle. Elle permet également de dégager une ligne directrice
derrière la diversité des approches, ce qui tend à prouver qu'il existerait bien

une esthétique théologique protestante, qu'il faudrait développer à partir des

points suivants: 1. Le refus de penser la beauté selon des catégories substantialistes

empruntées à une conception thomiste du beau. 2. Une conception
profane du beau compris non comme événement de salut mais comme
événement tout court5. 3. Une attention particulière accordée à l'ontologie
heideggerienne et à la philosophie de l'existence de Jaspers, qui permettent
de donner à la beauté une densité existentielle qui faisait défaut dans l'idéa-

4 Zemdler étudie la pensée esthétique des théologiens protestants suivants : Paul
Althaus, Karl Barth, Rudolf Bohren,Werner Brandie, Eduard Buess, Gerhard Ebeling,
Werner Elert, Robert W. Jenson, Eberhard Jüngel, Adolf Köberle, F. Duame Lindsey,
Christian Link, Wilhelm Lütgert, Jürgen Moltmann, Gerhard Nebel, Friedrich
Schumann, Heinrich Vogel. (On s'étonnera de l'absence inexplicable de Paul Tillich.)

5 G. Nebel, Das Ereignis des Schönen, Stuttgart, 1953, définit la beauté par ce jeu
de mot: «Das Schöne ist der Augenblick des Paradieses - nicht das Heil (le salut), aber
das Heile (ce qui est entier, intègre, non blessé)» (p. 160).



DIEU ET UA BEAUTE 263

lisme. 4. Un contrôle de l'esthétique par l'éthique. 5. Une mise à l'épreuve
du concept de beauté par la christologie : la croix signifie la crise sur toute
beauté, mais par ailleurs Dieu justifie le pécheur condamné, et prend sur lui
la beauté humaine pour la transformer en une beauté spirituelle. La beauté n'est
donc pas évacuée par la croix, elle est plutôt réorientée eschatologiquement6.

Ces points de vue ne sont toutefois pas acceptés par tous, et certains

théologiens, comme Jüngel, perçoivent la beauté comme une valeur théologique

négative7: la vérité seule (et non la beauté) peut parler de Dieu, lequel
ne se révèle que sub contrario, c'est-à-dire sans beauté (apparente). Mais cette
approche négative, comme l'a bien montré Schwebel8, repose plus sur une
conception romantique du beau (compris sur le modèle de l'idéalisme
allemand9) que sur une incompatibilité fondamentale entre théologie et esthétique.

Par rapport à des ébauches plus ou moins complètes, l'ouvrage de Rudolf
Bohren: Pour que Dieu soit beau10, pose les bases les plus sérieuses en direction
d'une théologie (protestante) de la beauté, même si la faiblesse des démonstrations

affaiblit de beaucoup la portée de ses affirmations. La thèse de Bohren
consiste en une double assertion: 1. Dieu, en tant que personne trinitaire, est
beau. 2. Le «devenir concret» de Dieu pour les croyants est un «devenir beau»

(«Das Praktisch-Werden Gottes ist ein Schön Werden»). Loin de revenir à une

métaphysique du beau, Bohren fonde son esthétique théologique sur la doctrine
de la justification par la foi: la croix signifie que la laideur du péché recouvre
totalement le monde; mais Jésus ne reste pas en croix, et en ressuscitant comme
schönster Herr Jesuu, il prend sur lui toute la laideur du monde, et la domine.
L'homme gracié devient alors «beau en Christ»; il se meut «dans l'horizon
de l'Emmanuel» (à l'inverse l'homme pécheur ignore la beauté ou revendique
une vérité sans beauté). La pneumatologie vient élargir le point d'ancrage

6 Cette ligne eschatologique est particulièrement suivie par Eduard Buess, «Zu
einem theologischen Begriff des Schönen», ThZ 7 (1951), p. 365-385.

7 E. Jüngel, «Auch das Schöne muss sterben. Schönheit im Lichte der Wahrheit.
Theologische Bemerkungen zum ästhetischen Verhältnis», ZThK 1984, p. 106-126.

8 H. Schwebel, «Wahrheit der Kunst - Wahrheit des Evangeliums. Einer Anregung
Eberhard Jüngels folgend und widersprechend», Kirche und moderne Kunst. Eine
aktuelle Dokumentation, Frankfurt/Main, 1988, 135-145.

9 L'idéalisme allemand comprend la beauté comme une forme de vérité; la beauté
tend alors à devenir un phénomène religieux ou quasi religieux. Comprise comme une
entité autonome, elle fait inévitablement concurrence au Dieu de la révélation biblique.
En pensant Dieu à l'intérieur d'une stricte opposition entre beauté et vérité (Dieu est
du côté de la vérité; il ne saurait être beau), Jüngel continue de raisonner à l'intérieur
de catégories héritées de l'idéalisme.

10 R. Bohren, Dass Gott schön werde. Praktische Theologie als theologische
Ästhetik, München, Kaiser, 1975.

11 Ce titre d'un cantique du baroque allemand (Münster, 1677) a été signi-
ficativement placé en face d'une citation de Calvin, dans le nouveau Evangelisches
Gesangbuch. Berlin-Leipzig, 1993, Cant. N° 403.



264 JEROME COTTIN

christologique de l'esthétique: l'Esprit fait le lien entre l'abaissement de Dieu
et l'action du chrétien dans le monde, entre la beauté eschatologique et la

beauté présente, en proposant une «autre beauté» (pulchritudo aliena) du

Christ. La foi est donc la condition de la beauté de Dieu, une beauté qui devient
visible dans la création, dans l'histoire, dans l'art et dans l'Eglise.

Ayant noté à plusieurs reprises le caractère fluctuant du concept de beauté,

son imprécision chez les théologiens et sa transformation dans l'esthétique
contemporaine, l'auteur consacre plus de quarante pages à en préciser la

teneur. Il se propose deux buts: 1. Montrer les raisons de la perte de

signification du terme de beauté, pris dans son sens le plus classique et le plus
commun. 2. Définir un concept de beauté qui puisse être ensuite repris de

manière adéquate par les théologiens.
L'unité de la beauté (la bonté) et de la vérité est, jusqu'au XVIIIe (voire

XIXe) siècle, fondée sur une ligne métaphysique inspirée du Phèdre de Platon:
le beau reflète l'harmonie du cosmos, participe à l'Idée spirituelle, et incite
l'homme à retrouver ses origines divines. A l'époque moderne, une autre

conception du beau se met en place, qui va subvenir l'ancienne: la valeur
esthétique d'un objet dépendra désormais entièrement de l'effet qu'il produit
sur la perception du sujet. Le beau devient une notion subjective. La
conséquence sera que l'art se séparera (partiellement) de la beauté pour se tourner
vers la vérité du sujet: l'art «n'est plus beau» (Die «nicht mehr schönen
Künste»12). C'est pourquoi l'esthétique du XXe siècle exprimera plutôt les

valeurs de sincérité, d'authenticité, d'expressivité et de communication que de

beauté. Il ne faudrait toutefois pas en conclure hâtivement que la beauté a perdu
toute pertinence : elle se trouve plutôt recadrée, mise en de nouvelles perspectives,

comme le montre le rôle central que joue le terme de beauté chez les

philosophes de l'école de Francfort (Bloch, Adorno).
Comment caractériser aujourd'hui la beauté, en évitant la double impasse

de la métaphysique classique et du subjectivime moderne? En revenant à

l'esthétique kantienne. Pour Kant, le beau est une catégorie de goût. Le

jugement esthétique, subjectif, n'est pas du même ordre que le jugement de

connaissance, objectif. La beauté n'est donc pas une qualité de l'objet, elle
est une relation qui engage le sujet dans une relation contemplative (le mot
est de Kant). Le jugement de goût crée une correspondance esthétique entre
le sujet et l'objet: l'harmonie de l'un correspond à l'harmonie de l'autre. Dans
la correspondance esthétique, l'homme découvre l'harmonie du monde et se

découvre lui-même dans sa plénitude. Les différents moments de cette
correspondance, qualifiés d'accomplissement (Erfüllung), englobent des valeurs

spirituelles et morales comme la liberté, l'intensité, la joie festive (Festlich-

12 Ce titre d'un ouvrage de H. R. Jauss, Die nicht mehr schönen Künste, München,
1968, a été repris par plusieurs auteurs (G. Rombold et O. Marquard) pour exprimer
le déplacement de la notion de beau dans la société moderne.



DIEU ET LA BEAUTE 265

keit la souveraineté de Dieu (Unverfügbarkeit La beauté possède une
structure extatique: elle permet à l'homme de se retrouver dans la mesure où
il s'oublie soi-même13. L'expérience esthétique est donc une expérience
complète, dans laquelle l'homme se découvre comme réceptif; elle est par ailleurs
créatrice de potentialités communautaires (gemeinschaftsstiftende Form). La
beauté ainsi définie fera facilement l'objet d'une reprise théologique.

2. La beauté de Dieu

On ne peut parler de théologie de la beauté que par rapport à Dieu. Mais

peut-on dire explicitement, comme le fait la scolastique médiévale, que Dieu
est beau? Non si l'on en reste à la stricte notion de beauté de Dieu, mentionnée
une seule fois dans la Bible (Es 33,17) mais oui si l'on s'attache à la notion
de gloire (kabod) de Dieu, qui signifie certes plus que la beauté, mais qui
l'inclut également14.

Pourquoi la théologie protestante ne connaît-elle pas de traité De
pulchrìtudine Dei! Cherchant des théologiens protestants parlant explicitement

de la beauté de Dieu, Zeindler n'en trouve que deux: Karl Barth et
Jonathan Edwards (puritain américain du XVIIIe siècle). La beauté est, pour
ce dernier, le concept clé de sa théologie. Le point de jonction entre Dieu et
l'humain est la notion de sens spirituel, qui consiste à être saisi corporellement
par la beauté de Dieu. Mais en même temps le concept de beauté n'est pas
une qualité à la disposition de l'homme: la connaissance sensible (spirituelle)
de Dieu reste soumise à sa divinité, et la beauté souligne l'objectivité de Dieu.
La beauté de Dieu est ainsi une sorte d'explication et d'application du sola

gratia; elle équivaut à la sainteté. Dans sa beauté. Dieu apparaît à l'homme
comme attractif, joyeux, et aimant.

Pour Barth, la beauté est une manifestation de la gloire de Dieu, mais cette
beauté concerne son être formel, non son être matériel: elle est, précise-t-il,
une notion auxiliaire et secondaire15. Il existe pourtant une «évidence esthétique

de Dieu» liée à son caractère attractif pour l'homme. Barth sait bien que
la beauté de Dieu n'est pas une expression biblique; pourtant il la maintient,
car elle lui permet de parler de la joie de Dieu (fruitio Dei), dans le sens

objectif16 de la joie qui appartient à Dieu et qu'il dispense autour de lui par

13 C.-F. von Weizsäcker, Das Schöne, p. 106, définit dans cette ligne le beau

comme «Erlösung von den Interessen des Ich».
14 Ainsi le Ps 21, 6 parle de la «gloire de Dieu» en lien avec sa splendeur et sa

magnificence.
15 KD II/l, 732-752 Dogmatique II/l, vol. 7.

16 Barth parle souvent de la possibilité objective de la révélation, c'est-à-dire de

l'entière liberté de Dieu vis-à-vis de l'homme. Ainsi Dogmatique 1/2, vol. 3, p. 113.



266 JEROME COTTIN

sa Grâce agissante. La beauté est une qualité ad extra de Dieu ; elle fait partie
de son être et s'exprime dans la Trinité comme dans l'incarnation. Elle se

dévoile en Jésus-Christ, et en intégrant l'expérience douloureuse de la croix,
elle englobe aussi bien la beauté que la laideur du monde. Même si Barth ne

se pose pas la question de l'implication humaine de la beauté de Dieu17, il
fait accomplir à l'esthétique théologique un grand pas en plaçant la beauté au

centre de la doctrine de Dieu'8. Sa théologie, narrative et contemplative,
permet de contempler Dieu dans l'unité de son être et de son action: il n'y
a plus de Dieu caché, car il s'est pleinement révélé en Christ.

Comment faire l'expérience de la beauté de Dieu? Par la fruitio Dei, la

jouissance de Dieu, notion théologique qui remonte à Augustin et que Barth

a remise à l'honneur. La fruitio Dei (refusée par Luther comme trop spéculative,

mais gardée par Calvin et l'orthodoxie qui l'ont réorientée eschato-

logiquement) permet à l'homme de faire une expérience de la beauté de Dieu

qui souligne la dimension d'espérance de la foi: la joie du croyant atteint par
la beauté de Dieu n'est pas une joie égoïste, mais anticipatrice. La fruitio Dei,
reformulée et réorientée eschatologiquement, doit ainsi être redécouverte par
la théologie protestante, car la foi est contemplation de l'être et de l'action
de Dieu, à laquelle répond la joie et la louange du croyant.

Où se manifeste la beauté de Dieu? Dans la doxologie de l'Eglise, c'est-
à-dire d'abord dans le culte, la liturgie et la prédication. Dieu est objectivement
présent dans la louange de l'Eglise, mais ce discours de louange s'exprime
également par d'autres moyens que par le seul discours, par le récit et par l'art,
y compris l'art non verbal. Par le moyen de l'analogie et de la métaphore, la

beauté de la création sera également une expression de la beauté de Dieu.

3. La beauté de la création

Du piétisme à Althaus, la dogmatique protestante s'est toujours intéressée

à la beauté de la création, sans que cette beauté ne devienne pour autant
manifestation de Dieu: la beauté de la création ne conduit pas au Christ, mais

en Christ le chrétien peut accueillir la beauté du monde sans que sa laideur soit

pour autant oubliée. La contemplation de la création (liber naturae) ne s'oppose

pas à la connaissance scripturaire de Dieu (liber scripturae) mais la confirme.
La théologie récente s'est intéressée à l'esthétique de manière indirecte,

à travers son questionnement éthique sur la création et l'écologie: Christian

17 J. Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die
Freude an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel, München, 1981, fait du jeu
et de la louange des correspondants anthropologiques de la beauté de Dieu.

18 H. U. von Balthasar, dans Herrlichkeit (I, 49-53), attire l'attention sur le lien
entre la méthode de la contemplation de la révélation objective de Barth, et ce qu'il
a pu écrire sur la beauté de Dieu.



DIEU ET LA BEAUTE 267

Link a consacré plusieurs travaux à penser la beauté de la nature non comme
transcendante mais comme transparente19: elle nous fait signe en attestant la

puissance eschatologique de la Révélation à l'œuvre dans la création. Entre
une indifférence vis-à-vis de tout extra nos de la Révélation, et une théologie
naturelle qui suppose une continuité entre l'humain et le divin, il y a bien une
troisième voie possible, celle qui considère la création comme signe (Hinweis)
de la gloire de Dieu. Doctrine de la création et eschatologie s'éclairent et

s'interpénétrent mutuellement. Parce que la création est soumise à la Révélation

(et non l'inverse), la souffrance, le mal, la «chute», sont intégrées à une
esthétique théologique: la vraie beauté ne repousse pas la laideur, mais la
subvertit. On comprendra alors la beauté de la création d'une triple manière:
elle est signe de la gloire de Dieu, anticipation du Royaume, et louange au
créateur.

C'est dans ce cadre qu'est examiné l'important apport de Calvin concernant

la beauté de la création20. Il y a pour Calvin une double connaissance
de Dieu (Institution I, 2, 1 qui distingue le Dieu créateur et le Dieu rédempteur

au sein d'un même acte de révélation: la création étant le fondement
logique de la rédemption et la rédemption le fondement épistémologique de

la création. Il y a une auto-manifestation extérieure de Dieu dans ses œuvres,
mais qui est sans effet du fait du péché. C'est pourquoi la Parole de l'Ecriture
est nécessaire pour connaître le Dieu créateur. La foi sera alors cet effort de

perception de tout ce qui nous rencontre comme œuvre belle et harmonieuse
de Dieu21.

Le tremplin offert par Calvin permet à Zeindler de développer son esthétique

théologique à partir de la création: celle-ci est belle en premier lieu pour Dieu,
puis secondairement pour l'humain. Dieu entraîne ainsi son partenaire dans sa

propre joie esthétique. La foi permet de découvrir la beauté de la nature, mais
aussi de percevoir cette beauté de manière non immédiate dans la mesure où la

relation de l'humain à la création va au-delà de la seule perception esthétique.
Certes la création n'est pas simplement belle, et la laideur peut être une
manifestation du péché. Mais la Grâce peut également s'exprimer sub contrario dans

la laideur, et inversement la beauté de la forme masquer une pauvreté éthique
ou tout simplement la condition pécheresse de l'humanité. Il n'y a donc pas lieu

19 C. Link, «Die Transparenz der Natur für das Geheimnis der Schöpfung» in
G. Altner (éd.), Ökologische Theologie, Stuttgart, 1989, p. 166-195.

20 Calvin traite de la beauté de la création à deux reprises : dans la doctine de la

connaissance de Dieu (IC I, 1-6), et dans la doctrine de la création (ICI, 14-15).
21 Zeindler juge sévèrement la thèse (ancienne) de L. Wencelius, L'esthétique de

Calvin, Paris, 1936, dont il relève les nombreuses exagérations et insuffisances. Malgré
ses imperfections, Wencelius me semble pourtant avoir compris l'esthétique sous-
jacente de la pensée du réformateur; je serais donc moins sévère que l'auteur pour
condamner un travail qui n'a pas encore trouvé d'équivalent actuel.



268 JEROME COTTIN

de chercher un lien de causalité entre beauté et foi ; tout au plus peut-on dire que
la rédemption implique une nouvelle (et belle) relation de l'homme à la création.
La beauté de la création est manifestation, non de Dieu mais de son amour, selon

une double perspective, christologique et eschatologique.

4. La beauté de la culture

On attendait sur ce point une confrontation avec Tillich. On est en droit
d'être déçu puisque Zeindler n'en dit mot, et se contente de notes diverses sur
la réception du beau dans la société contemporaine et dans l'Eglise actuelle.
Manifestement, l'auteur n'a pas su ici trouver le point d'accrochage qui lui
aurait permis d'avoir sur la culture contemporaine un discours plus incisif et

plus précis. Il propose toutefois quelques éléments de réflexions sur une reprise
théologique de la notion contemporaine du beau: la beauté moderne est une
notion qui va au-delà du beau traditionnel; c'est pourquoi Tillich (cité à cette
seule occasion!) se montre résolument moderne quand il écarte le terme de

beauté qu'il remplace par celui d'expressivité. Plus près de nous, Hans-
Eckehard Bahr, Horst Schwebel et Albrecht Grôzinger, ont montré que la

beauté dans la culture contemporaine moderne se présentait fréquemment à

travers le laid. Il s'agit d'une beauté sub contrario, qui permet facilement
d'articuler le beau avec une théologie de l'abaissement de Dieu (theologia
crucis), puisque le beau n'est pas «beau». Dans cette perspective, l'art chrétien
des siècles passés doit être réinterprété: loin d'être la manifestation d'une
essence sacrée, il exprime plutôt l'espérance chrétienne quand il réussit à dire
le vrai plus que le beau, puisque la croix interdit toute «belle représentation».
La beauté sera comprise dans un sens eschatologique, comme l'expression
d'une réalité qui n'existe pas encore. L'auteur mentionne enfin, dans la ligne
de Schleiermacher, les rapports entre Kunst et Kult, homilétique et rhétorique,
et note que la question de la beauté dans le culte va bien au-delà de l'accueil
d'œuvres d'art: le beau est l'expression de la grâce, et se manifeste dans la

joie de la communauté rassemblée à l'écoute de la Parole. La foi est donc

portée par une structure théorique qui lui permet de parler de manière non
réductrice (non uniquement esthétique) de la beauté. La théologie rejoint par
là les expressions esthétiques contemporaines fondées sur une beauté sombre

et brisée (die Gebrochenheit und Dunkelheit moderner Kunst).
Par quelle praxis esthétique l'Eglise exprimera-t-elle la beauté du geste

d'amour de Dieu pour l'homme? Le message esthétique de l'Eglise devrait
se situer dans la ligne de l'abaissement du Christ. Cette tentative a déjà été

faite par Zinzendorf22, qui avait imaginé un ars poetica crucis qui puisse

22 Et avant lui par Luther ct Cranach, qui sont à l'origine d'une importante
production d'images artistiques de la croix, ce que l'auteur semble ignorer.



DIEU ET LA BEAUTÉ 269

correspondre à une theologia crucis, le message esthétique répétant, mais sur
un autre mode, la laideur existentielle de la croix. Mais à juste titre, Zeindler
montre que la conception d'une aesthetica crucis repose sur un littéralisme
naïf, qui fait peu de cas de l'économie globale de la croix: la mort et la
résurrection du Christ libèrent l'homme de la fatalité du péché, mais le libèrent
également de la permanence et de la nécessité du laid. L'expérience de la
beauté ne doit donc pas se fixer sur la laideur, même si la beauté n'évacue
pas ce qui la nie fondamentalement. En fin de compte, la beauté doit avoir
la structure d'une fête, car la libération du et par le Christ est une forme
d'expérience esthétique. Si une esthétique chrétienne ne doit pas chercher à

imiter la croix, elle peut en revanche en suivre la logique théologique en
traduisant le mouvement d'amour de Dieu vers l'homme, qui le conduit vers
le bas, le petit et le méprisable.

5. Remarques critiques

Le travail de Zeindler souligne deux points forts d'une esthétique théologique

en régime réformé, marquée par Calvin, le puritanisme et Barth: une
articulation de la beauté à la présence glorieuse de Dieu, et une manifestation
de sa Parole dans les œuvres belles de la création. Sur la beauté de Dieu comme
sur celle de la création, l'auteur a réussi à proposer une synthèse proprement
théologique, qui articule Dieu, l'humain, et le monde. Les pièges de la
métaphysique classique et ceux d'une théologie naturelle ont été déjoués: on peut
parler de la beauté de Dieu et de la création à partir d'un discours bibliquement
situé et théologiquement articulé. Zeindler aurait toutefois pu aller plus loin
dans l'élaboration de son esthétique théologique, qui reste marquée, à mon
sens, par une triple insuffisance:

1) Une insuffisance christologique : il manque à ce travail une ferme
structure christologique. Certes, Zeindler ne manque pas de rappeler que le

Christ est au centre de la foi; il mentionne également à plusieurs reprises la

croix comme le lieu de vérification d'une esthétique théologique. Il n'en reste

pas moins que, structurellement, la figure du Christ est, sinon absente, du

moins fortement relativisée, comme en témoigne la quasi absence de références

bibliques relatives au Christ. Pourquoi ne pas avoir envisagé une beauté

du Christ! Où peut-on voir la beauté énigmatique de Dieu se dévoiler, sinon
dans la figure du Fils de l'homme? N'y a-t-il pas quelque chose de beau dans

le geste d'amour du Père prodigue pour son fils, ou dans la parole de pardon
du Christ pour la femme pécheresse? Après avoir donné une définition neuve
du concept de beauté, qui inclut la laideur, le mal. la souffrance, après avoir
pris soin de séparer l'esthétique de l'esthétisme, il eût été facile d'articuler ces

nouvelles définitions esthétiques à une christologie ou mieux, à une theologia
crucis. Les exemples d'une telle articulation ne manquent pas, aussi bien dans



270 JEROME COTTIN

la christologie luthérienne (que l'auteur connaît mal dans la mesure où il ne

tente pas d'articuler la révélation de Dieu sub contrario à la nouvelle esthétique
du beau dans le laid), que dans l'art chrétien contemporain: si la croix est plus

qu'un événement historique ou un moment existentiel, si la croix a une fonction

proprement sotériologique et cosmique, alors, elle a également une fonction
esthétique. La croix n'est pas belle, mais elle permet de penser théologiquement

la beauté. Pour bâtir une esthétique théologique, comme pour tout
ce qui touche à l'existence humaine dans le monde, la croix est inévitable23.

2) Une insuffisance eschatologique: celle-ci est la conséquence directe de

la faiblesse christologique du travail de Zeindler. Le recours incessant à la création

conçue comme origine et non comme nouveUe création tend à donner à la foi
une dimension plus archéologique qu'eschatologique. Genèse 1 est constamment
cité; l'Apocalypse et les textes néo-testamentaires à teneur apocalyptique - qui
montrent pourtant une beauté à venir ou en devenir - ne le sont en revanche pas.
Sur ce point, j'aurais tendance à raisonner à l'inverse de Zeindler: une esthétique
théologique qui respecte le mystère de Dieu doit dabord être fondée

christologiquement et eschatologiquement, pour ensuite trouver son champ
d'application et de vérification dans la création24. Partir de la création comme
fondement d'une esthétique revient à laisser de côté des aspects essentiels de la foi:
la force protestataire de la parole prophétique, la dynamique de l'histoire humaine
éclairée par l'Esprit, la puissance anticipatrice du Royaume, le Christ ressuscité

présent aux côtés du Père, ont une portée esthétique autrement plus puissante que
les quelques textes du Pentateuque et des Psaumes sur la beauté de la création.

Le Christ, ne l'oublions pas, a aussi une dimension cosmique, il est auprès du

Père dès les commencements (Jean 1, 1), et tout sera réconcilié par lui et pour
lui (Colossiens 1, 20). Zeindler dit bien que la création comprend la rédemption ;

il intègre la double logique du péché et de la grâce à sa théologie de la création.
Mais il manque la dynamique de l'histoire à venir, celle de la nouvelle création.
Une esthétique théologique se doit d'être également messianique, c'est-à-dire

qu'elle doit proposer une vision du Royaume futur, sous la forme d'un monde

reconcile avec son créateur dans le Christ glorifié.

3) Une insuffisance herméneutique : Zeindler a très justement redéfini la

beauté, dont la conception classique ne correspondait plus aux expériences

23 A. Birmelé, «Souffrance de la création et croix du Christ», Pos. luth. 1988/3,

p. 170-183, fait des remarques analogues à propos des relations entre théologie et

écologie, tout en ne situant pas assez, à mon sens, la logique de la croix dans une

perspective eschatologique.
24 E. Jüngel, Dieu mystère du monde, T.l, Paris, Cerf, 1983, p. 340 : «Une théologie

du crucifié ne fait certes pas abstraction de la création - bien au contraire : elle
fonde un juste discours théologique sur Dieu le créateur ; mais ce discours n'est pas
à élaborer à partir d'une théologie de la création.»



DIEU ET UA BEAUTE 271

esthétiques actuelles, et qui pouvait en outre difficilement être articulée à une
réflexion proprement théologique. Mais la beauté une fois redéfinie, il n'a pas
cherché des lieux de vérification de ce nouveau concept esthétique dans la

Bible et dans la société. Seulement alors, la beauté moderne pourra prétendre
dépasser la problématique philosophique pour acquérir une réelle pertinence
théologique. Or la Bible n'est-elle pas tout entière expression de cette beauté

brisée, paradoxale, éthiquement située? Point n'est alors besoin de se concentrer

sur de (rares) passages bibliques portant sur la gloire de Dieu, et risquant
de nous entraîner dans la voie d'une theologia gloriae. Cette beauté moderne,
généreuse et militante, elle est celle qui caractérise la narration biblique,
l'histoire de la rencontre entre Dieu et son peuple, la dramatique de la croix.
Elle trouve son actualisation parfaite dans la liturgie et la prédication de

l'Eglise, mais aussi dans de nombreux lieux de la culture contemporaine. Il
suffit de les découvrir. Il faut pour cela accorder au langage une attention

particulière. Le pouvoir du dire mérite plus d'attention que ne lui a accordée

Zeindler, car c'est toujours par la médiation d'un langage, d'une Ecriture,
d'une Parole, d'un symbole ou d'un sacrement, que se manifestera la beauté

de Dieu, beauté à la fois spirituellement donnée et culturellement rapportée.
Il aurait enfin été théologiquement plus juste de proposer une perspective

trinitaire (beauté du Père, du Fils, de l'Esprit plutôt que la perspective choisie

(beauté de Dieu, de la nature, de la culture) qui situe sur le même plan des

réalités qui ne sont pas équivalentes. C'est en effet relationnellement (d'abord
en lui-même, puis dans son ouverture aux autres) que Dieu est beau.


	Études critiques : Dieu et la beauté : à propos d'une thèse récente

