Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Corps et transcendance : une mise en relation dans le volontaire et
I'involontaire de Paul Ricceur

Autor: Jacques, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 235-249

CORPS ET TRANSCENDANCE

Une mise en relation dans Le volontaire et l'involontaire
de Paul Ricceur

ROBERT JACQUES™

Résumeé

Dans le contexte des recherches actuelles sur le corps, cet article souligne
la fécondité du dialogue engagé par P. Ricceur entre les savoirs objectifs et
la phénoménologie dans la description des rapports de la nature et de la
liberté. Cette conversation dessine une mise en relation originale entre I’ exis-
tence corporelle et la Transcendance; elle invite a reconnaitre dans la
corporéité le lieu d’incarnation d’une confiance primordiale.

En 1950, Paul Ricceur, dans sa premiére grande ceuvre, mettait en relation
I’expérience corporelle et la Transcendance dans une formule a la fois trés belle
et surprenante. Il écrivait: «Peut-étre le corps est-il une figure infirme de la
Transcendance, et la patience qui se penche sur I’infrangible condition char-
nelle est-elle une figure voilée de I'abandon a la Transcendance.»! Point
d’orgue de I'introduction du Volontaire et I'involontaire, cette phrase, de
rythme et de structure poétiques, invite & une interrogation originale sur les
rapports entre existence corporelle et Transcendance. En finale de I'ceuvre,
Ricceur y revient, offrant quelques pages denses et exploratoires de cette
suggestion. Entre I’affirmation initiale et sa bréve reprise en conclusion, il a
consacré prés de quatre cents pages a une description phénoménologique des
rapports entre liberté et nature, analysant minutieusement les thémes et les
catégories structurant ces rapports: décision, motivation, valeur, émotion,
habitude, effort, caractére, inconscient, etc. Entre la suggestion étonnante
d’une relation entre corps et Transcendance et sa rapide exploration au terme
de I'ceuvre, quelle est la fonction de toutes ces longues recherches? Donnent-
elles a voir comment le corps figure la Transcendance? Autrement dit: com-
ment celle-ci se donne-t-elle dans le corps une figure, fut-elle infirme?

* L’auteur est boursier du Conseil de recherches en sciences humaines du Canada
a la Faculté de théologie de Neuchitel.

U PauL Ricaur, Le volontaire et I'involontaire, Paris, Aubier, 1950, 1988 (rééd.),
p. 36.



236 ROBERT JACQUES

En quoi cette phrase est-elle surprenante? Elle 1’est par sa mise en cause
abrupte de la liaison presque «naturelle» entre la Transcendance et ce qui, dans
I’étre humain, est appelé dme ou esprit. Dans le langage ordinaire, ne parle-
t-on pas d’expérience spirituelle, réduisant ainsi le corporel au silence en ce
qui concerne la relation a la Transcendance? Les traditions philosophiques,
religieuses et théologiques en Occident ont abondamment défini et structuré
le couple Transcendance/ame, certains courants identifiant méme celle-ci a
une «essence, €tincelle divine». L’ame, par sa nature immatérielle et de sur-
croit (du moins jusqu’a tout récemment) immortelle, a presque toujours été
tenue, au cceur de I’humain, pour le foyer de la relation a la Transcendance.
Ainsi pour de nombreux croyants chrétiens, I’ame est souvent plus proche de
Dicu que de son propre corps®. L’éclipse du corps dans les présentations
discursives de I’expérience de la Transcendance est presque si totale qu’il est
vain d’en chercher les responsables. Sur cet horizon de compréhension, la
phrase de Ricceur provoque un déplacement radical. Accorder au corps et a
la patience qui se penche sur celui-ci une fonction de figuration est une remise
en question profonde de toute la tradition en laquelle s’est dite la relation des
hommes et des femmes a la Transcendance®.

Certes, 'occultation du corps dans les discours concernant I’expérience de
la Transcendance n’a jamais été compléte. L’existence corporelle se donne
souvent comme le lieu d’inscription «charnelle» de cette expérience. Les
gestuelles, postures, asceses, etc., développées par les religions en sont I'il-
lustration. Les élaborations doctrinales, théologiques et éthiques des groupes
religieux constituent des ensembles interprétatifs plus ou moins explicites de
la corporéité; les dogmes de I'incarnation et de la résurrection de la chair en
christianisme le démontrent bien. Et, par de nombreuses formes culturelles,
les hommes et les femmes expriment dans leur corps, souvent a leur insu, des
rapports diversifiés a quelque Transcendance. Jean-Jacques Courtine a montré
récemment comment dans la culture américaine le body-building est 1’incar-
nation hyperbolique d’une logique puritaniste de dépassement et de métamor-
phose de soi par la discipline et la force morale déployées par I'individu sur
le corps qu’il posséde®. Expérience dite spirituelle, la relation a la Transcen-

2 Cf. Encyclopédie philosophique universelle 11. Les notions philosophiques, t. 1,
Paris, P.U.F, 1990, art. «ame».

* La tradition métaphysique atteste globalement cette éclipse. L’exaltation nietzs-
chéenne de la corporéité a conduit a une nouvelle éclipse: celle de la Transcendance.
[l semble qu’entre celle-ci et le corps, il y ait une incompatibilité irréductible.

* Dans le cadre d’une recherche sur les rapports entre volontaire et involontaire,
on se serait davantage attendu a ce que la liberté tienne ici le réle de figuration de la
Transcendance. Le confier au corps est un réel bouleversement que Ricceur lui-méme
a peine a maintenir: en une occasion, c¢’est a la liberté incarnée qu’il accorde le réle
d’image de I'absolu (p. 455).

3 Cf. J.-J. CourTing, «Les stakhanovistes du narcissisme. Body-building et purita-

nisme ostentatoire dans la culture américaine du corps», in Communications, 56, Paris,
Seuil, 1993, p. 225-251.



CORPS ET TRANSCENDANCE 237

dance est aussi dite dans la chair, dans le corps, dans le muscle dominé. Dans
ce contexte ambigu d’éclipse et de valorisation de 1’existence corporelle —
jusqu’a la surexposition dans le body-building —, la parole de Ricceur ne
manque pas de force d’interpellation. Elle opére un déplacement radical dans
I'intelligence des rapports a la Transcendance, avons-nous dit. C’est a 1’ex-
ploration de ce déplacement et de ses conséquences a 1’égard de certaines
questions théologiques, éthiques et épistémologiques actuelles que nous nous

appliquerons ici®.

La transcendance figurée

La compréhension de 1’énoncé d’une relation figurative entre corporéité
et Transcendance doit se soumettre aux exigences de réception d’une ceuvre
formulées par Ricceur lui-méme. Au cours des années soixante-dix, celui-ci
a insisté fréquemment sur la nécessité, dans I’acte de lire, d'un triple affran-
chissement a 1I’'égard de I'intention de 1’auteur, des conditions psychosocio-
logiques de production et du destinataire initial. «L.’auteur ne peut plus répon-
dre, écrivait-il, il reste a seulement lire son ceuvre».” La rencontre herméneu-
tique d’un texte ne peut s’accomplir par I’explication de ce que son auteur a
voulu dire, ou de la situation dialogale ou de confrontation qui a provoqué sa
rédaction; elle exige, pour ’appropriation de I'intention du dire de I’@uvre,
que la lecture s’inscrive dans le parcours méme de celle-ci. On ne peut
comprendre la proposition ricceurienne d’une mise en relation du corps et de
la Transcendance ailleurs que dans Le volontaire et I'involontaire. Cette
compréhension n’est pas donnée avant I’ceuvre (dans I’intention de Ricceur),

6 Relire aujourd’hui Le volontaire et I'involontaire peut étonner compte tenu des
importants ouvrages publiés par Ricceur depuis les années soixante. Cette oceuvre a été
en quelque sorte victime de 1'annonce d’une suite qui ne fut publiée que dix ans plus
tard dans L’homme faillible et La symbolique du mal. L attention aux problématiques
de la culpabilité, du mal, de la fonction du langage, du mythe et du symbole présentées
dans ces deux ouvrages a conduit a considérer Le volontaire et I'involontaire comme
préliminaire ou propédeutique aux questions soulevées par la suite; elle fut pour ainsi
dire avalée par les interrogations subséquentes. Cet ouvrage est pourtant d’'une grande
actualité. Nous indiquerons au terme de notre parcours quelques fécondités d’une
relecture. Mentionnons seulement ici que les longues recherches sur la corporéité et
la subjectivité qu’on y trouve regoivent de puissants échos dans Soi-méme comme un
autre, la derniére grande ceuvre de Riceeur; la question de I'existence corporelle y joue
un rdle majeur dans la compréhension du soi proposée, cf. Paris, Seuil, 1992, p. 39-
54, 68-72, 150-168, 178-180, 369-380.

7 P. Ric&ur, Du texte a I'action, Paris, Seuil, 1986, p. 139. Ricceur soulignera
maintes fois I’obligation, pour une véritable rencontre avec le «monde» d’une ceuvre,
de ne pas enfermer celle-ci dans son passé, mais de I'accueillir dans le présent de la
lecture, cf. également, p. 48, 111-112, 184-190.



238 ROBERT JACQUES

ni aprés (dans les ouvrages ultérieurs), mais au sein méme du texte, dans sa
démarche, dans ses structures, etc.

Tant dans I’énoncé que dans I'ceuvre enticre, le terme figure demeure
imprécis et I’adjonction du qualificatif infirme accroit cette indétermination.
En préciser le sens et 1'usage, tel est le défi a relever. T. Nkeramihigo, dans
L’ homme et la transcendance®, propose d’élucider cette fonction de figure de
la Transcendance attribuée au corps. Nous exposerons ici rapidement cette
interprétation. Selon cet auteur, Le volontaire et I'involontaire aurait été écrit
avec une «intention apologétique» contre Jean-Paul Sartre pour qui «I’affir-
mation de la Transcendance entraine automatiquement la négation de la li-
berté»?; la description des rapports de la volonté et de la nature serait ainsi
une riposte adressée a ce rejet de la Transcendance. Soucieux de réfuter la
prétention a la toute-puissance de la liberté, Ricceur montre que celle-ci est
sans cesse en relation de réciprocité avec un non-voulu corporel fait de besoins,
de désirs, de pouvoirs et de nécessité. Les patientes recherches sur I’involon-
taire (non posé par la volonté et auquel elle doit consentir) seraient essentiel-
lement une critique opposée a la conception sartrienne de la liberté!?.

«Dire que le corps figure la Transcendance, ¢’est reconnaitre entre ces deux
une relation d’analogie»'!, écrit T. Nkeramihigo. L’affirmation est claire: la
fonction de figuration de I’existence corporelle est a comprendre sous le mode

8 T. NKERAMIHIGO, L”homme et la transcendance selon Paul Ricceur, Paris/Namur,
Lethielleux/Culture et vérité, 1984. L’ambition de cet ouvrage est de rendre compte
de la problématique poursuivie par Ricceur «a travers toute son ceuvre [c’est-a-dire]
déterminer la relation véritable entre la liberté humaine et la Transcendance» (p. 9).
Notre arrét auprés de cet ouvrage nous permettra d’élaborer en contraste notre propre
interprétation de la figuration corporelle de la Transcendance.

9 T. NKERAMIHIGO, idem, p. 24. A la page 25, il résume ainsi la pensée sartrienne
de la Transcendance: «Aveuglé par sa lutte contre le déterminisme et confondant la
cause et la condition, Sartre récuse 1'action des conditions dans laquelle la liberté doit
s’exercer sous prétexte que I'admettre serait tarir la liberté. Aussi affirme-t-il la toute-
puissance de la liberté par le refus logique du statut de créature et pose le dilemme
métaphysique: ou étre libre ou étre créé.»

10" Le volontaire et I'involontaire présente une certaine pointe polémique. Ricceur
conteste effectivement que «la participation de la volonté a un étre plus fondamental
serait une aliénation, la démission de I’esclave entre les mains d’un absolu» (p. 32).
Et au dernier chapitre, ce sera dans des termes proches des formulations de J.-P. Sartre
que sera évoquée la question de la Transcendance: «L.’option la plus fondamentale de
la philosophie [est] ou Dieu ou moi» (p. 449). Mais faut-il pour autant conclure a une
intention apologétique essentiellement dirigée contre 1'auteur de L’ érre et le néant? 1l
est remarquable que Ricceur ne nomme jamais explicitement J.-P. Sartre comme in-
terlocuteur ou adversaire privilégié; il serait étonnant qu’il n’ait pas eu le courage de
I’identifier. Cette compréhension «historico-critique» a partir d'une éventuelle intention
de I'auteur et d’une possible situation d’affrontement comporte peut-€tre une certaine
justesse, mais elle ne saurait étre le sens de I'ceuvre interrogée.

' T. NKERAMIHIGO, idem, p. 31.



CORPS ET TRANSCENDANCE 239

de I'analogie. Mais est-ce que Le volontaire et I'involontaire autorise cette
interprétation ? Dans cette ceuvre, la réciprocité est le rapport qui unit le vouloir
et le non-voulu; liberté et nature sont en l’étre humain en une incessante
conversation. La volonté est appelée a une attention constante a tout ce que le
corps lui propose. Celui-ci lui offre tout d’abord des besoins, des valeurs vitales,
etc., a reprendre et déterminer en tant que motifs ou raisons d’agir. Le corps
se présente aussi a la liberté comme organe de son agir: par lui, & travers ses
pouvoirs, la liberté réalise I’action projetée. Enfin, le corps se manifeste comme
ingénérable par la conscience; il heurte celle-ci en tant que condition sine qua
non de son exercice. Parce que mon corps, a travers mon caractére fini, mon
inconscient, ma naissance, ma croissance, mon vieillissement, etc., «fonctionne
en moi sans moi», il est nécessité a laquelle la liberté doit acquiescer. La
reconnaissance du corps en tant que nécessité est alors aveu de ma contingence.

Auregard de cette nécessité et de cet aveu, T. Nkeramihigo propose |’ équation
suivante: dans le consentement & mon corps — en tant que nécessité signifiant
que je ne suis pas mon propre fondement — je consens a la Transcendance. Il écrit:
«Se savoir limité et se savoir créé, c¢’est la méme chose»!?. Mais est-ce que la
nécessité involontaire autorise «une homologie entre ma relation a mon corps et
ma relation a la Transcendance»? T. Nkeramihigo écrit encore: «C’est cette
homologie qui habilite le corps a étre figure infirme de la Transcendance et ¢’est
a cause d’elle aussi que le corps implique le consentement a la Transcendance.» '
Pour dénier a la liberté sartrienne sa prétention d’absolu, T. Nkeramihigo revét
le corps d’un caractére (quasi) absolu en opposition au vouloir et induit dés lors
un rapport a la Transcendance qui est de ’ordre de la (quasi) nécessité. On vient
a soupgonner ici une preuve a contingentia mundi de 1’existence de Dieu. La
nécessité corporelle — qui pourtant me révéle ma non-nécessité d’étre — exige en
quelque sorte la nécessité d’un créateur. Il faut objecter ici que Le volontaire et
I'involontaire ne formule jamais une telle exigence; les termes analogie, homo-
logie, implication, consentement a la Transcendance, ne sont jamais employés'®,
Ricceur s’efforce au contraire d’inscrire une réciprocité et non une contradiction
entre le corps et la liberté. La figure offerte par I'existence corporelle dit beaucoup
plus. Une telle réduction transforme la Transcendance en une nécessité. Et une
Transcendance nécessaire est-elle encore Transcendance ?'> Au terme du Volon-

12 T. NKERAMIHIGO, idem, p. S1.
B3 Idem, B 0.

'* P. Ricceur utilise une seule fois le terme analogie et ¢’est au monde qu’il est
appliqué, cf. idem, p. 451.

'S Cf. T. NKeraMIHIGO, idem, p. 64: «Commencement absolu de I'existence hu-
maine, la naissance figure I'Origine transcendante de la subjectivité. On comprend dés
lors qu’en consentant i son corps et a ses limites, I’homme consente a la Transcendance
comme a son origine radicale.» La relation d’implication ne revient-elle pas a flétrir
la liberté a laquelle doit nous appeler la Transcendance? L’auteur n’emploie pas le
terme nécessaire au sujet de la Transcendance, mais il est possible d’inférer ce terme
compte tenu de la relation d’homologie ou d’implication.



240 ROBERT JACQUES

taire et I'involontaire, Ricceur distingue entre consentement et espérance;
celle-ci est le rapport véritable a la Transcendance. Cet indice oriente 1’intel-
ligence de la fonction figurative vers la mise en lumiére de ce qui dans le corps
est ttmoignage d’espérance. Mais avant d’y arriver, il faut passer par la longue
patience déployée tout au long de 1'ceuvre, patience penchée sur l'infrangible
condition charnelle. Cette patience découvre non pas une nécessité affrontant
la liberté, mais la possibilit¢ d’advenir donnée a celle-ci par le corps. C’est
par ce don que le corps peut étre une figure infirme de la Transcendance.

Du corps, de la patience et de la Transcendance

L’interrogation de I’énoncé de Ricceur, si elle veut atteindre 1’intention de
dire qui y est inscrite, doit s’engager a un parcours au sein méme de 1’ceuvre
sans regarder en amont vers quelque ambition apologétique, ni en aval vers
les ceuvres subséquentes. Ce parcours exige tout d’abord une lecture attentive
de I’énoncé; nous analyserons ensuite I’enchissement d’un dialogue entre
phénoménologie et sciences dans la compréhension des rapports entre liberté
et nature proposée dans Le volontaire et l'involontaire; enfin, nous nous
mettrons a ’écoute de la figuration de la Transcendance esquissée en finale
de I’ouvrage.

Peut-étre le corps est-il ...

Interpréter la parole qui nous intéresse exige tout d’abord de prendre en
compte la phrase entiére de Ricceur'é. Rappelons-la de maniére a ce que le
regard en apercoive déja la construction rythmée et rigoureuse:

Peut-étre le corps est-il une figure infirme de la Transcendance,
peut-étre la patience [...]  est-elle une figure voilée de I’abandon a la
Transcendance.

Le parallélisme presque géométrique entre les deux membres de la phrase
signale que l’interprétation de la figuration corporelle de la Transcendance
requiert 1’¢lucidation de la patience méditant notre condition charnelle. Il faut
donc penser l'articulation d’un trindme (corps, patience, Transcendance) et
non le seul couple corps/transcendance. C’est la mutuelle compréhension de

16 11 faut souligner que I’interprétation de T. Nkeramihigo repose uniquement sur
le premier membre de la phrase. On peut se demander si 1’oubli (ou I’occultation) du
second membre n’est pas nécessaire a sa lecture «polémique».



CORPS ET TRANSCENDANCE 241

la corporéité et de la patience qui prépare a I'intelligence de la relation de I’étre
humain a la Transcendance. La périphrase du second membre («qui se penche
sur I’'infrangible condition charnelle») insiste sur I’impossible mise a distance
de la corporéité; infrangible condition, le corps n’est pas le support matériel
d’une activité spirituelle, mais ce qui veut se dire-avec (conditio). Enfin, le
terme patience suggere a la fois une durée et une passivité qui inscrivent dans
le lien de la volonté au corps des accents de non-maitrise. La notion d’abandon
évoque un dessaisissement ou une remise de soi; elle annonce une relation
de confiance a la Transcendance plut6t qu’une résignation devant une néces-
site. Ces premieres indications issues d’une attention au texte méme suggérent
un ensemble de rapports entre les termes du trinéme coordonnés autour de la
notion de figure. Celle-ci fait signe vers une médiation imparfaite (infirme,
voilée) de ce qui sans cesse dépasse 1’étre humain dans son existence. Qu’est-
ce qui le dépasse? La Transcendance, stirement. Le corps, peut-étre? Mais
qu’est-ce qui dans le corps est transcendance?

Le dialogue des savoirs et de la phénoménologie

Notre propos ici n’est pas de résumer les minutieuses analyses que Ricceur
consacre successivement a la décision, a la motivation, a la spontanéité cor-
porelle, a 1'effort, a I'involontaire du caractére, de I’'inconscient et de la vie.
Notre ambition est d’éclairer I’enchassement d’un dialogue entre phénomé-
nologie et sciences dans la quéte de 1'unité de la liberté et de la nature. Cette
quéte se veut certes une riposte a I'illusion de 1’auto-position du soi et une
guérison de la brisure d’étre dont témoigne cette illusion. Toutefois elle
emprunte dans Le volontaire et ['involontaire un parcours étonnant. Elle ne
polémique pas avec les tenants et les aboutissants de cette illusion, mais
s’engage dans une laborieuse écoute de certaines sciences (biologie, éthologie,
psychologie, psychanalyse) qui mettent en péril la possibilit€ méme du soi.
L’affrontement de la prétention d’autonomie du soi est conduit dans une longue
conversation avec ces sciences dont les conclusions conduisent souvent a une
dégradation de la subjectivité a une résultante de la nature. Il aurait été
relativement aisé d’humilier le soi prétentieux en dénongant le dualisme corps-
esprit qu’il instaure'’. Mais Ricceur choisit de travailler au sein de cette dualité

'7 Le dualisme tant reproché a Descartes n’est pas une création de son systéme
de pensée. Il est au coeur de toutes les problématiques philosophiques. Ce dualisme est
ce avec quoi la pensée travaille, lutte sans cesse. L’usage récent du «psychosomatique»
ne fait que dire en un mot et confirmer la dualité (psyché et soma). Ce que la critique
doit dénoncer est I'interprétation métaphysique du dualisme. Dans ['introduction a
["article «corps» de I'Encyclopaedia Universalis, M. Ménard-David illustre comment
les savoirs actuels du corps (anthropologie, sémiotique, sociologie, psychanalyse)
repensent les rapports corps-esprit en une dualité symbolique et non métaphysique.



242 ROBERT JACQUES

en manifestant le soi la ou il est radicalement nié, c¢’est-a-dire dans 1’effort
des sciences objectives a rendre compte de la réalité en tant que fait empirique.
Plus précisément, le déploiement de I'infrangible condition charnelle est une
persévérante méditation d’un double échec: 1’échec du cogito cartésien a poser
ou déduire |’existence corporelle et 1’échec des sciences a expliciter la sub-
jectivité, a saisir la liberté'®. L’interrogation ricceurienne de ce double insuccés
ne consiste pas a souligner leur faiblesse, mais a instaurer un dialogue fécond
entre I’approche phénoménologique et I’explication objective de ’existence
corporelle.

Le souci de Ricceur est tout d’abord d’indiquer que le déploiement du
vouloir advient dans une réceptivité et une initiative incessantes a 1’égard de
besoins, de désirs, d’émotions, d’habitudes, etc. La liberté est conduite a
reconnaitre sa situation de réciprocité a I’égard de ce non-voulu. La description
des structures fondamentales de la liberté révele celle-ci en tant que réponse,
dans la décision et dans 1’action, a tout ce qu’elle ne crée pas. Cette réciprocité
de la liberté et de la nature dévoile au cogito I’'impossible arrachement a son
existence corporelle. Dans cette mise a I’épreuve par le réel, la liberté se
découvre «seulement humaine»!?.

Cette mise a I’épreuve est la patience d’une €coute critique, mais aussi
réceptive a 1’égard des sciences du comportement humain. Elle est critique
puisqu’elle manifeste I’'impuissance des sciences a dire la subjectivité. D’en-
trée de jeu, Ricceur constate que la réduction de I'involontaire et du volontaire
a des faits empiriques par I’ observation scientifique ne peut éclairer la situation
de réciprocité de la liberté et de la nature (également méconnue par le cogito).
Le corps devenu fait, objet, «c’est le corps de 'autre et mon corps arrachés
au sujet qu’ils affectent et expriment»?°. Science et conscience, pour dire

18 Sur I'échec du cogito, cf. P. Ric®UR, idem, p. 82: «le «je suis» ou «j existe»
déborde infiniment le «je pense».» Ou encore p. 90: «le besoin signifie qu'un systéme
de valeurs est indéductible, a partir d’une exigence purement formelle de cohérence
avec soi-méme, ou a partir d’un pouvoir d’auto-position de la conscience. Le premier
indéductible, c’est le corps comme existant.» Sur I’échec des sciences objectives, cf.
p. 12: «le «je veux», comme initiative libre, est annulé, car il n’a pas de signification
empirique, sinon comme un certain style de comportement qui n’est qu’'une compli-
cation des conduites simples issues de I’objectivation empirique de I'involontaire.»;
voir aussi p. 84, 345, 349, 395.

19" C’est essentiellement sur ce souci de Ricceur que T. Nkeramihigo a porté son
attention pour élaborer son interprétation d’une critique de la liberté sartrienne. Mais
cette critique est réductrice de 'intention de dire de I’ceuvre. Toute I’amplitude de cette
intention apparait lorsque 1'effort de compréhension n’occulte pas «la patience qui se
penche sur I'infrangible condition charnelle».

20 Idem, p. 14. Ricceur ne donne pas du corps une définition précise. Ce terme
désigne tantot le corps-objet, tantét le corps propre. Ces deux acceptions sont indis-
sociables: le corps-objet avec son caractére, son histoire, etc., individualise, différencie;
la «mienneté» est I’appropriation de cette différence, empéchant le retour du corps au
domaine des objets.



CORPS ET TRANSCENDANCE 243

I’expérience charnelle, proceédent, toutes deux, par arrachement, par déracine-
ment: corps sans sujet, soi sans corps. Nature et liberté apparaissent a 1’'une
et 'autre offensantes: la premiére rappelle a la conscience qu’elle n’est pas
fondement, la seconde ne se laisse pas maitriser dans les rets de 1’objectivation.

Ecoute critique, mais aussi réceptive. A 1’encontre du double arrachement,
Ricceur initie un dialogue entre les ressources de la phénoménologie et des
sciences. Il propose une méthode qu’il nomme diagnostic. «Est-ce a dire, écrit-
il, qu’il n’y a aucun rapport entre le corps comme mien ou tien et le corps
comme objet parmi des objets de sciences? Il doit y en avoir un, puisque c¢’est
le méme corps. Mais cette corrélation n’est pas de coincidence mais de dia-
gnostic, c’est-a-dire que tout moment du Cogito peut-étre 1'indication d’un
moment du corps-objet [...] et tout moment du corps-objet I'indication d’un
moment appartenant  un sujet [...]».2! Ce rapport de «connaissance i travers»
fait communiquer les discours sur l'existence corporelle issus tant de
I’objectivation que de ’expérience vive du sujet; il est la mise en lumiére de
leur emprunt mutuel dans leur ambition de dire la corporéité. Ainsi, par
exemple, I'effort déployé par I’étre humain dans la réalisation de I’action est
un moment du volontaire qui échappe a l’explication causale, mais qui en
méme temps «indique» la résistance du corps-objet. Inversement la naissance,
¢vénement se dérobant a la conscience du sujet, lui «indique» son corps comme
précédence objective & assumer en premicére personne; un vécu subjectif,
intentionnel est offert a la conscience, celle-ci décelant dans le corps-objet une
signification éventuelle a s’approprier??. Le moment objectif de la résistance
est diagnostiqué dans I'effort, alors que le commencement de soi est connu
a travers la naissance. Ainsi effort et naissance peuvent-ils étre dits et du sujet
et du corps-objet. Dans ce jeu d’échanges réciproques est déja signifiée
obliquement I'unité possible de la liberté et de la nature.

Cette méthode permet aussi de dévoiler la phénoménologie implicite a
certains concepts élaborés par les savoirs objectifs. Un exemple: la psycho-
logie des dges, au sein des sciences de la croissance de 1'étre humain, ne peut
€lever le temps de la maturité au rang de sommet des dges de la vie; enfance,
adolescence, vieillesse doivent étre tenues pour autant de moments significatifs
de ce que veut dire étre humain. La psychologie ne peut privilégier ['une ou
I"autre, mais dans son explication et son appréciation des ages, la maturité est
tenue pour «l’accomplissement approché d’un certain sens de ’homme»23;
c’est par rapport 4 ce sens que l'adolescence est identifiée comme crise.

2L Idem, p. 16. Voir encore p. 19, 193, 256, 329, 341, 373, 389. P. Ricceur reprendra
la notion de diagnostic dans De ['interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil, 1965,
p. 423 et dans Le conflit des interprétations, Paris, Seuil, 1969, p. 107 sq. La connotation
médicale de ce terme fait déja signe vers I'expérience corporelle.

2 Cf. idem, sur I'effort, p. 290-318 et sur la naissance, p. 407-416.
2 Idem, p. 402.



244 ROBERT JACQUES

Evoquer ici le sens est I'indice d’une phénoménologie implicite; celle-ci
manifeste que I’expérience vive, irréductible a une explication objective,
causale, déborde sans cesse les ambitions des sciences. Mais en retour, ce sens,
la conscience le préléve a méme la chair de I'existence et non dans quelque
métaphysique des valeurs. La méthode de diagnostic est le renversement des
procédures de déracinement de 1'une et 'autre approches, elle redonne un
corps au soi et un sujet a la chair objectivée. La phénoménologie et les sciences
ne sont pas dans une opposition, mais dans une corrélation ou elles s’appro-
fondissent mutuellement. Cette méthode révéle ainsi la relativité des poles pris
en considération par les deux approches. Celles-ci ne sont pas exclusives l'une
de 'autre, mais concurrentes: elles concourent a I’intelligence de U'infrangible
condition charnelle**,

Le se-dire-avec du corps

Quel est le sens de la réciprocité entre vouloir et non-voulu, a la lumiéere
de ce dialogue entre sciences et phénoménologie? Quel est le sens du con-
sentement a 1’involontaire corporel, point d’orgue des analyses du besoin, du
plaisir, de la douleur, de I’émotion, etc.? Certes, ce dialogue est révélateur de
la contingence de I’étre humain: «la nécessité d’étre né: ¢’est la non-nécessité
d’étre». A I’écoute du discours des sciences, le sujet apprend qu’il est «ce qui
aurait pu ne pas étre»>>. Le consentement est alors soumission et humiliation
de I'orgueilleux cogito. Mais n’est-il que cela? «Etre ce qui aurait pu ne pas
étre» suggere que I’étre se maintient sur un fond de non-étre radical et que
ce maintien est action. Cet agir est la dimension positive de la réciprocité de
la liberté et de la nature. Ricceur €crit au terme du Volontaire et de 'invo-
lontaire: «Qui refuse ses motifs et ses pouvoirs s’annule sol-méme comme
acte.»?® Le consentement est activité dans sa réceptivité & 1’égard de tout
I’involontaire. La liberté est convoquée a devenir son corps, a se faire chair.
Ce devenir, cette incarnation sont |’invitation que le corps présente au vouloir.
La condition charnelle n’est pas nécessité offensante, mais offrande d’une

24 Cette méthode ne doit pas étre confondue avec I'’herméneutique a laquelle
Ricceur travaillera dés les années soixante. Celle-ci est 'interrogation des médiations
langagiéres, symboliques et narratives dans la compréhension de soi, alors que la
premiére veut dire les structures ou possibilités fondamentales qui, selon la belle
expression de Ricceur, sont le clavier sur lequel I'étre humain joue son existence.
Toutefois, 1'une et 'autre participent au projet ricceurien de déployer tout ce qui
structure 'existence sans pour autant 'y enfermer. Aussi, a ce titre, il serait intéressant
d’examiner les rapports qui les unissent. On pourrait demander si la dialectique de
I’explication et de la compréhension dans la démarche herméneutique n’est pas la
prolongation dans un autre registre de la méthode de diagnostic.

2 Idem, p. 428.
26 Idem, p. 451,



CORPS ET TRANSCENDANCE 245

chair a la liberté pour advenir. Le corps est condition, non pas parce qu’il faut
bien un support matériel a I’activité de la volonté, mais parce qu’il se dit avec
le déploiement de celle-ci. L’ entrecroisement de la phénoménologie et de la
science 1’a souligné: dans I’effort, le corps se dit résistant, dans 1’accueil de
ma naissance, il se dit commencement qui m’est donné pour advenir. Ricceur,
au sujet du consentement, écrit encore qu’il est «chemin de soi comme liberté
a soi comme nécessité»*’. Ne nous autorise-t-il pas ainsi a concevoir que ce
chemin est celui d’une liberté devenant son corps, non pour le maitriser ou
le fonder, mais pour qu’il puisse se dire et dire toutes ses possibilités? Ce
devenir interdit tout autant une confusion de la liberté et de la nature qu’une
séparation manichéenne. Parce qu’il se déploie dans le temps, ce devenir est
patience, c’est-a-dire passion, patir, mais aussi engagement, action. En repre-
nant le style indirect de la phrase qui a déclenché notre réflexion, nous pouvons
dire: peut-étre ce «devenir corps» a est-il le projet de toute existence humaine:
devenir ma chair, devenir les possibles que recéle I’existence corporelle,
devenir méme la souffrance qui la brise et la mort qui I’achéve?. Le devenir
chair, dimension positive de la réciprocité du volontaire et de 1'involontaire,
implique doublement la patience: celle que la liberté déploie pour faire advenir
son corps et celle du dialogue entre science et phénoménologie ébauchant des
discours jamais finis au sujet de cet advenir. Celui-ci résiste tant a I’objec-
tivation scientifique qu’au cogito. Pour manifester 'infrangible condition
charnelle, ces deux voies doivent €tre patiemment croisées; mais elles ne
peuvent jamais la maitriser parce qu’elle est parole (se dire avec) dans le
devenir chair de la liberté. La condition charnelle est parlée par la liberté qui
Paccueille et I’accomplit en s’y inscrivant (et non par une conscience ou une
science qui prétendraient la fonder). Dans ce se-dire-avec non maitrisable se
manifeste la «transcendance du corps a 1’égard de sa propre idée, [...] de
I’existence elle-méme de toute idée»??. Est-ce que nous tenons ici la capacité
figurative de I’existence corporelle a 1’égard de la Transcendance?

27 Idem, p. 441.

28 Nous sommes ici conduit & un certain vertige. La mort peut-clle devenir mienne ?
Cette question est d’une grande actualité compte tenu des discours contemporains sur
la fin de vie. Ne parle-t-on pas d’apprivoisement de la mort? Qu’est-ce qu’apprivoiser?
N’est-ce pas transformer le naturel «sauvage» en béte soumise ? Mais si devenir sa mort
corps et en laquelle il se (me) perd, la laisser étre I'autre (avec la peur qu’elle suscite)
révélant et cachant simultanément la densité et la vanité de 1'existence corporelle. La
mort en tant que possibilité de la vie (et ¢’est méme la seule possibilité dont nous avons
la certitude qu’elle se réalisera) ne doit pas étre toutefois 1'unique clé d’interprétation
de I'existence humaine.

¥ P. RIc@UR, idem, p. 438. Ce dire avec réalisé dans I’acte de la liberté devenant
chair est recueilli dans les médiations langagiéres auxquelles s’attache I"herméneutique.
Le volontaire et I'involontaire invite a (re)lire de nombreuses ceuvres littéraires comme
le récit d’une liberté prenant chair; on peut ici penser & M. Proust, dans La fugitive
(Albertine disparue), Paris, GF-Flammarion, 1986, p. 188, pour qui I’existence est un
«faire corps au cours des années avec sa propre vie».



246 ROBERT JACQUES

Figurer la Transcendance

La suggestion d’une relation entre corps et Transcendance est briévement
reprise au terme du Volontaire et I'involontaire. La justification du consen-
tement a la condition charnelle constitue 'angle de cette reprise. Le propos
ici est de montrer que ce consentement est possible parce qu’il n’est pas
aliénation du sujet: au sortir de la longue patience déployée pour décrire la
réciprocité de la nature et de la liberté, le cogito humilié n’est pas pour autant
anéanti, mais appelé a dire oui. La réponse a cet appel est ébauchée «sous
I’égide d’une invocation de la Transcendance»’’. Rappelant le stoicisme et la
poésie orphique, Ricceur indique que le consentement a la nécessité est possible
par le détour de I’admiration de la totalité. Stoicisme et orphisme apprennent
a I’étre humain a se situer parmi les objets du monde et ainsi a renoncer a
se poser comme fondement de I’étre. Dans cette perspective, le monde est
figure de Transcendance, figure de ce qui transcende 1’étre humain et le guide
vers un oui a sa condition chamelle®!. Parce que la méditation menée ici est
polarisée par le souci de souligner que le consentement n’est pas abdication,
il pourrait sembler que Ricceur donne raison a [’interprétation de T.
Nkeramihigo. Mais tel n’est pas le cas: jamais il n’est question d’un consen-
tement a la Transcendance. Ce souci, nous semble-t-il, contraint Ricceur a
n’explorer que le versant de la possibilité du oui et a passer sous silence le
versant de la générosité de la condition charnelle a I’égard de la liberté,
pourtant longuement interrogé dans I’ouvrage. Le corps est transcendance non
pas en tant que nécessité que la liberté doit soumettre ou dont elle devrait
s’affranchir. Il ’est en tant que ce en quoi la liberté est appelée a advenir. C’est
sur ce versant que peut étre pensée une figuration de la Transcendance par
le corps. «La liberté se dépasse déja dans son corps.»>? Elle le fait en devenant
son corps, en accueillant ses possibilités. Ricoeur le dit encore autrement: «La
liberté [est] I’accomplissement méme de la nature.»* Elle se dépasse dans le
corps en accomplissant ce qu’il lui offre. La transcendance de la condition
charnelle est cette offrande. Et 1’accueil de cette transcendance du corps peut
recevoir le nom de confiance. Dans son devenir chair, la liberté se confie a
son corps. Le mot confiance n’est pas utilis¢ par Ricceur, mais n’est-il pas
autorisé par le vocable pacte par lequel il désigne quelquefois le lien du corps
et de la conscience3®. La confiance, 1’acte de se confier, est a la base de tout
engagement, réciprocité ou dialogue. Elle n’est pas abdication, mais remise

0 Idem, p. 441.
U Ct. idem, p. 441-451.
32 Idem, p. 36.
3 Idem, p. 419.

3 Cf. idem, p. 21 ou il est question d’un «pacte originel de la conscience confuse
avec son corps et le monde»; voir aussi p. 419, 452.



CORPS ET TRANSCENDANCE 247

de soi a I'autre que soi pour advenir a soi*>. Nous cernons ainsi d’un peu plus
pres la possible figuration de la Transcendance par le corps et la patience. Par
la confiance qu’il demande a la liberté (venir a elle-méme dans le devenir
chair), le corps figure la relation a la Transcendance. Celle-ci n’est pas né-
cessité a laquelle il faudrait consentir, mais altérité généreuse qui se révéle
dans la confiance qu’elle suscite en I’étre humain a travers les signes et les
témoignages qu’elle donne d’elle-méme. Cette figuration ne peut étre retra-
duite en une analogie de I’étre divin a partir de ’existence corporelle. Elle ne
nous dit rien de cet étre. Elle n’enseigne aucun savoir. Elle demeure une figure
infirme, car elle n’est pas médiatrice de la Transcendance. Elle ne fait qu’in-
diquer, diagnostiquer que la venue a soi se déploie dans 1’acte d’une confiance,
d'une réponse. La foi religieuse trouve ici non sa raison ou sa justification,
mais une expérience signifiant une ouverture fondamentale en I’étre humain.

Des invitations a penser encore

Nous voulons en conclusion signaler quelques voies d’élargissement de la
réflexion de Riceceur sur I'expérience corporelle d certaines problématiques
actuelles. Il nous semble, en premier lieu, dans un registre théologique, que
cette méditation sur les rapports corps-liberté-transcendance peut participer a
un renouvellement de la compréhension de I’affirmation chrétienne qu’en
Jésus de Nazareth, «le Verbe fut chair» (Jn 1,14). Elle peut entrer en conver-
sation féconde avec des recherches théologiques engagées a repenser Dieu
dans le devenir chair jusqu’au néant de celle-ci*®. La situation présente — en

35 Nous pouvons éclairer cette notion de confiance en reprenant quelques lignes
de la méditation de B. WELTE sur la confiance comme «mode d’étre de I’homme», dans
Qu’est-ce que croire ?, Montréal, Fides, 1984. 1l écrit p. 25 sq.: «Nous ne réfléchissons
pas a la question de savoir si le sol qui nous porte lorsque nous entrons dans ce qui
est a venir, continuera de nous porter. Nous y mettons le pied sans y penser. Mais en
agissant ainsi, nous nous abandonnons continuellement a I’avenir. Nous ne pourrions
pas vivre sans cet abandon. Il est la possibilité méme de I’expérience vivante sous toutes
ses formes [...] les biologistes [...] en parlent comme d'une confiance originelle.» Cette
confiance qui n’est pas la foi religieuse est la relation non réfléchie de I'étre humain
a son corps, & son monde. Elle peut étre toutefois la place en creux d’une foi religieuse.

¢ Nous pensons ici entre autres au Dieu — mystére du monde de E. JONGEL, Paris,
Cerf, 1984. Plusieurs thémes de cet ouvrage recoupent les interrogations ou suggestions
ricceuriennes: la critique du cogito, la nécessité et la contingence, I’étre comme acte,
etc. Les interrogations sur le théme du corps dans la réflexion théologique et spirituelle
dans le christianisme sont actuellement nombreuses. Quelques exemples récents:
O. CLiéMENT, La priére du corps, Paris, DDB, 1994; G. DUBOUCHER, La science et la
Joi, Paris, Beauchesne, 1988 ; P. GiseL, Corps et esprit, Geneve, Labor et Fides, 1992
J. JouserT, Le corps sauvé, Paris, Cerf, 1991 Y. LEDURE, Transcendances: essais sur
Dieu et le corps, Paris, DDB, 1989.



248 ROBERT JACQUES

particulier, la désaffection a I’Egard de la foi chrétienne et les réinterprétations
ésotériques de la personne du Christ — manifeste 1'insignifiance de cette
affirmation et marque 1’urgence d’une reprise de la question de I’incarnation
aujourd’hui. La lecture du Volontaire et I’involontaire peut aider a problé-
matiser I’existence corporelle que 1’expérience croyante déclare assumée par
Dieu. Cette reprise devra comporter une écoute attentive des discours des
sciences humaines sur ce que signifie maintenant avoir/étre un corps. La
pensée €laborée par Ricceur peut €tre instructive par |’anthropologie qu’elle
ébauche et aussi par le profond dialogue entre sciences et phénoménologie
qu’elle démontre.

Au plan éthique, la proposition d’une réciprocité entre corps et liberté peut
contribuer a une meilleure articulation des rapports entre nature, culture,
autonomie, etc., dans les débats moraux actuels. Elle peut aider a initier des
dialogues, a réajuster des appréciations sociales de diverses expériences cor-
porelles. On peut penser aux problémes éthiques suscités par les sciences bio-
médicales; dans leur formulation, le corps est souvent nié, réduit a n’étre qu’un
organisme manipulable, ou encore le support d’un sujet autonome et maitre
de son devenir. On peut penser aussi a la désignation fréquente de la personne
gravement malade ou handicapée comme personne en perte d’ autonomie. Une
telle périphrase est lourde de significations; elle traduit un impératif social
estimant chacun a 'aune de sa capacité d’y répondre. Le volontaire et 'in-
volontaire, en travaillant a une éthique qui soit «la réconciliation du moi avec
son corps et avec toutes les puissances involontaires»3’, peut aider a instaurer
une confrontation et un dialogue féconds en vue d’une recherche et d’une
pratique soignante favorisant ’appropriation authentique de I’existence cor-
porelle des personnes. Le devenir chair de la liberté ouvre des parcours
critiques a I’égard de maintes interprétations (culturelles, religieuses, politi-
ques) réductrices de I'€tre humain a une seule valeur ou perspective; par
exemple, ’autonomie déja nommée, mais encore le progres, le salut de I’ame
en christianisme, etc. Il invite surtout a énoncer une éthique dont la question
centrale serait: comment devenir a travers mes choix, mes actions, cette chair
que je suis?

Enfin, a un plan épistémologique, la méthode de diagnostic illustre une
démarche fertile d’entrecroisement entre sciences et réflexion. Certes, les
savoirs objectifs auscultés par Ricceur en 1950 ont été profondément renou-
velés depuis, mais sa méthode ne constitue pas moins un témoignage de la
possibilité et de la nécessité d’un tel dialogue. Elle peut contribuer a structurer
I’intelligence des relations corps/esprit, cerveau/pensée dans les recherches
scientifiques actuelles. Celles-ci, par leur interrogation radicale de ces rela-
tions, recoupent les questionnements conduits par Ricceur a I’égard de la

37 P. RIC®UR, Le volontaire et I'involontaire, p. 376.



CORPS ET TRANSCENDANCE 249

biologie, de la psychologie, de 1’éthologie et de la psychanalyse. Ainsi la
contestation ricceurienne d’un inconscient qui pense retrouve une actualité
impressionnante devant les affirmations d’un corps qui pense, veut, décide.
Outre cet aspect critique, le patient dialogue soutenu par Ricceur entre les
sciences et la phénoménologie peut aider a clarifier et a approfondir le recours
des sciences cognitives a celle-ci®®. Elle peut aussi aider a situer ces recherches
sur I’horizon des interrogations de 1’étre humain sur lui-méme et sur la Trans-
cendance: les découvertes et développements scientifiques s’accompagnent
souvent d’interrogations philosophiques et religieuses. Ces efforts a critiquer
et a approfondir manifestent une volonté de ne pas réduire I'étre humain au
«neuronal». Et si cette volonté participait a cette patience, figure voilée de
I’abandon a la Transcendance ...

3 Cf. par exemple, dans M.-P. HarocHE (dir.), L’dme et le corps. Philosophie et
psychiatrie, Paris, Plon, 1990, le texte de A. CoMTE-SPONVILLE, «L.’dme machine ou ce
que peut étre le corps», p. 115-139.

3 Voir F. VARELA ET AL., L’inscription corporelle de I'esprit, Paris, Seuil, 1993 ;
T. WiNoGraD, F. FLoREs, L'intelligence artificielle en question, Paris, P. U. F, 1989.



	Corps et transcendance : une mise en relation dans le volontaire et l'involontaire de Paul Ricœur

