
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Corps et transcendance : une mise en relation dans le volontaire et
l'involontaire de Paul Ricœur

Autor: Jacques, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 127 (1995), P. 235-249

CORPS ET TRANSCENDANCE

Une mise en relation dans Le volontaire et l'involontaire
de Paul Ricœur

Robert Jacques*

Résumé

Dans le contexte des recherches actuelles sur le corps, cet article souligne
la fécondité du dialogue engagé par P. Ricœur entre les savoirs objectifs et
la phénoménologie dans la description des rapports de la nature et de la
liberté. Cette conversation dessine une mise en relation originale entre l'existence

corporelle et la Transcendance; elle invite à reconnaître dans la
corporéité le lieu d'incarnation d'une confiance primordiale.

En 1950, Paul Ricœur, dans sa première grande œuvre, mettait en relation
l'expérience corporelle et la Transcendance dans une formule à la fois très belle
et surprenante. Il écrivait: «Peut-être le corps est-il une figure infirme de la

Transcendance, et la patience qui se penche sur l'infrangible condition charnelle

est-elle une figure voilée de l'abandon à la Transcendance.»1 Point
d'orgue de l'introduction du Volontaire et l'involontaire, cette phrase, de

rythme et de structure poétiques, invite à une interrogation originale sur les

rapports entre existence corporelle et Transcendance. En finale de l'œuvre,
Ricœur y revient, offrant quelques pages denses et exploratoires de cette
suggestion. Entre l'affirmation initiale et sa brève reprise en conclusion, il a

consacré près de quatre cents pages à une description phénoménologique des

rapports entre liberté et nature, analysant minutieusement les thèmes et les

catégories structurant ces rapports: décision, motivation, valeur, émotion,
habitude, effort, caractère, inconscient, etc. Entre la suggestion étonnante
d'une relation entre corps et Transcendance et sa rapide exploration au terme
de l'œuvre, quelle est la fonction de toutes ces longues recherches? Donnent-
elles à voir comment le corps figure la Transcendance? Autrement dit: comment

celle-ci se donne-t-elle dans le corps une figure, fût-elle infirme?

* L'auteur est boursier du Conseil de recherches en sciences humaines du Canada
à la Faculté de théologie de Neuchâtel.

1 Paul Ricœur, Le volontaire et l'involontaire, Paris, Aubier. 1950. 1988 (rééd.).
p. 36.



236 ROBERT JACQUES

En quoi cette phrase est-elle surprenante? Elle l'est par sa mise en cause
abrupte de la liaison presque «naturelle» entre la Transcendance et ce qui, dans
l'être humain, est appelé âme ou esprit. Dans le langage ordinaire, ne parle-
t-on pas d'expérience spirituelle, réduisant ainsi le corporel au silence en ce

qui concerne la relation à la Transcendance? Les traditions philosophiques,
religieuses et théologiques en Occident ont abondamment défini et structuré
le couple Transcendance/âme, certains courants identifiant même celle-ci à

une «essence, étincelle divine». L'âme, par sa nature immatérielle et de
surcroît (du moins jusqu'à tout récemment) immortelle, a presque toujours été

tenue, au cœur de l'humain, pour le foyer de la relation à la Transcendance.
Ainsi pour de nombreux croyants chrétiens, l'âme est souvent plus proche de

Dieu que de son propre corps2. L'éclipsé du corps dans les présentations
discursives de l'expérience de la Transcendance est presque si totale qu'il est
vain d'en chercher les responsables3. Sur cet horizon de compréhension, la
phrase de Ricœur provoque un déplacement radical. Accorder au corps et à

la patience qui se penche sur celui-ci une fonction de figuration est une remise
en question profonde de toute la tradition en laquelle s'est dite la relation des

hommes et des femmes à la Transcendance4.

Certes, l'occultation du corps dans les discours concernant l'expérience de
la Transcendance n'a jamais été complète. L'existence corporelle se donne
souvent comme le lieu d'inscription «charnelle» de cette expérience. Les

gestuelles, postures, ascèses, etc., développées par les religions en sont
l'illustration. Les elaborations doctrinales, théologiques et éthiques des groupes
religieux constituent des ensembles interprétatifs plus ou moins explicites de
la corporéité; les dogmes de l'incarnation et de la résurrection de la chair en
christianisme le démontrent bien. Et, par de nombreuses formes culturelles,
les hommes et les femmes expriment dans leur corps, souvent à leur insu, des

rapports diversifiés à quelque Transcendance. Jean-Jacques Courtine a montré
récemment comment dans la culture américaine le body-building est l'incarnation

hyperbolique d'une logique puritaniste de dépassement et de métamorphose

de soi par la discipline et la force morale déployées par l'individu sur
le corps qu'il possède5. Expérience dite spirituelle, la relation à la Transcen-

2 Cf. Encyclopédie philosophique universelle II. Les notions philosophiques, t. I,
Paris, P.U.F, 1990, art. «âme».

3 Ua tradition métaphysique atteste globalement cette éclipse. L'exaltation
nietzschéenne de la corporéité a conduit à une nouvelle éclipse: celle de la Transcendance.
Il semble qu'entre celle-ci ct le corps, il y ait une incompatibilité irréductible.

4 Dans le cadre d'une recherche sur les rapports entre volontaire et involontaire,
on se serait davantage attendu à ce que la liberté tienne ici le rôle de figuration de la

Transcendance. Le confier au corps est un réel bouleversement que Ricœur lui-même
a peine à maintenir: en une occasion, c'est à la liberté incarnée qu'il accorde le rôle
d'image de l'absolu (p. 455).

5 Cf. J.-J. Courtine, «Les stakhanovistes du narcissisme. Body-building et puritanisme

ostentatoire dans la culture américaine du corps», in Communications, 56, Paris,
Seuil, 1993, p. 225-251.



CORPS ET TRANSCENDANCE 237

dance est aussi dite dans la chair, dans le corps, dans le muscle dominé. Dans
ce contexte ambigu d'éclipsé et de valorisation de l'existence corporelle -
jusqu'à la surexposition dans le body-building -, la parole de Ricœur ne

manque pas de force d'interpellation. Elle opère un déplacement radical dans

l'intelligence des rapports à la Transcendance, avons-nous dit. C'est à

l'exploration de ce déplacement et de ses conséquences à l'égard de certaines
questions théologiques, éthiques et épistémologiques actuelles que nous nous
appliquerons ici6.

La transcendance figurée

La compréhension de l'énoncé d'une relation figurative entre corporéité
et Transcendance doit se soumettre aux exigences de réception d'une œuvre
formulées par Ricœur lui-même. Au cours des années soixante-dix, celui-ci
a insisté fréquemment sur la nécessité, dans l'acte de lire, d'un triple
affranchissement à l'égard de l'intention de l'auteur, des conditions psychosociologiques

de production et du destinataire initial. «L'auteur ne peut plus répondre,

écrivait-il, il reste à seulement lire son œuvre».7 La rencontre herméneutique

d'un texte ne peut s'accomplir par l'explication de ce que son auteur a

voulu dire, ou de la situation dialogale ou de confrontation qui a provoqué sa

rédaction; elle exige, pour l'appropriation de l'intention du dire de l'œuvre,

que la lecture s'inscrive dans le parcours même de celle-ci. On ne peut
comprendre la proposition ricœurienne d'une mise en relation du corps et de

la Transcendance ailleurs que dans Le volontaire et l'involontaire. Cette

compréhension n'est pas donnée avant l'œuvre (dans l'intention de Ricœur),

6 Relire aujourd'hui Le volontaire et l'involontaire peut étonner compte tenu des

importants ouvrages publiés par Ricœur depuis les années soixante. Cette oœuvre a été

en quelque sorte victime de l'annonce d'une suite qui ne fut publiée que dix ans plus
tard dans L'homme faillible et La symbolique du mal. L'attention aux problématiques
de la culpabilité, du mal, de la fonction du langage, du mythe et du symbole présentées
dans ces deux ouvrages a conduit à considérer Le volontaire et T involontaire comme
préliminaire ou propédeutique aux questions soulevées par la suite; elle fut pour ainsi
dire avalée par les interrogations subséquentes. Cet ouvrage est pourtant d'une grande
actualité. Nous indiquerons au terme de notre parcours quelques fécondités d'une
relecture. Mentionnons seulement ici que les longues recherches sur la corporéité et
la subjectivité qu'on y trouve reçoivent de puissants échos dans Soi-même comme un

autre, la dernière grande œuvre de Ricœur; la question de l'existence corporelle y joue
un rôle majeur dans la compréhension du soi proposée, cf. Paris, Seuil, 1992, p. 39-
54, 68-72, 150-168, 178-180, 369-380.

7 P. Ricœur, Du texte à l'action, Paris, Seuil, 1986, p. 139. Ricœur soulignera
maintes fois l'obligation, pour une véritable rencontre avec le «monde» d'une œuvre,
de ne pas enfermer celle-ci dans son passé, mais de l'accueillir dans le présent de la
lecture, cf. également, p. 48, 111-112, 184-190.



238 ROBERT JACQUES

ni après (dans les ouvrages ultérieurs), mais au sein même du texte, dans sa

démarche, dans ses structures, etc.

Tant dans l'énoncé que dans l'œuvre entière, le terme figure demeure

imprécis et l'adjonction du qualificatif infirme accroît cette indétermination.
En préciser le sens et l'usage, tel est le défi à relever. T. Nkeramihigo, dans

L'homme et la transcendance*, propose d'élucider cette fonction de figure de

la Transcendance attribuée au corps. Nous exposerons ici rapidement cette

interprétation. Selon cet auteur, Le volontaire et T involontaire aurait été écrit
avec une «intention apologétique» contre Jean-Paul Sartre pour qui «l'affirmation

de la Transcendance entraîne automatiquement la négation de la
liberté»9; la description des rapports de la volonté et de la nature serait ainsi

une riposte adressée à ce rejet de la Transcendance. Soucieux de réfuter la

prétention à la toute-puissance de la liberté, Ricœur montre que celle-ci est

sans cesse en relation de réciprocité avec un non-voulu corporel fait de besoins,
de désirs, de pouvoirs et de nécessité. Les patientes recherches sur l'involontaire

(non posé par la volonté et auquel elle doit consentir) seraient essentiellement

une critique opposée à la conception sartrienne de la liberté10.

«Dire que le corps figure la Transcendance, c'est reconnaître entre ces deux

une relation d'analogie»", écrit T. Nkeramihigo. L'affirmation est claire: la

fonction de figuration de l'existence corporelle est à comprendre sous le mode

8 T. Nkeramihigo, L'homme et la transcendance selon Paul Ricœur, Paris/Namur,
Lethielleux/Culture et vérité, 1984. L'ambition de cet ouvrage est de rendre compte
de la problématique poursuivie par Ricœur «à travers toute son œuvre [c'est-à-dire]
déterminer la relation véritable entre la liberté humaine et la Transcendance» (p. 9).
Notre arrêt auprès de cet ouvrage nous permettra d'élaborer en contraste notre propre
interprétation de la figuration corporelle de la Transcendance.

9 T. Nkeramihigo. idem. p. 24. A la page 25, il résume ainsi la pensée sartrienne
de la Transcendance : «Aveuglé par sa lutte contre le déterminisme et confondant la

cause et la condition, Sartre récuse l'action des conditions dans laquelle la liberté doit
s'exercer sous prétexte que l'admettre serait tarir la liberté. Aussi affirme-t-il la toute-
puissance de la liberté par lc refus logique du statut de créature et pose le dilemme
métaphysique: ou être libre ou être créé.»

10 Le volontaire et T involontaire présente une certaine pointe polémique. Ricœur
conteste effectivement que «la participation de la volonté à un être plus fondamental
serait une aliénation, la démission de l'esclave entre les mains d'un absolu» (p. 32).
Et au dernier chapitre, ce sera dans des termes proches des formulations de J.-P. Sartre

que sera évoquée la question de la Transcendance: «L'option la plus fondamentale de

la philosophie [est] ou Dieu ou moi» (p. 449). Mais faut-il pour autant conclure à une
intention apologétique essentiellement dirigée contre l'auteur de L'être et le néant? Il
est remarquable que Ricœur ne nomme jamais explicitement J.-P. Sartre comme
interlocuteur ou adversaire privilégié; il serait étonnant qu'il n'ait pas eu le courage de

l'identifier. Cette compréhension «historico-critique» à partir d'une éventuelle intention
de l'auteur et d'une possible situation d'affrontement comporte peut-être une certaine

justesse, mais elle ne saurait être le sens de l'œuvre interrogée.
11 T. Nkeramihigo, idem, p. 31.



CORPS ET TRANSCENDANCE 239

de l'analogie. Mais est-ce que Le volontaire et T involontaire autorise cette
interprétation? Dans cette œuvre, la réciprocité est le rapport qui unit le vouloir
et le non-voulu; liberté et nature sont en l'être humain en une incessante
conversation. La volonté est appelée à une attention constante à tout ce que le

corps lui propose. Celui-ci lui offre tout d'abord des besoins, des valeurs vitales,
etc., à reprendre et déterminer en tant que motifs ou raisons d'agir. Le corps
se présente aussi à la liberté comme organe de son agir: par lui, à travers ses

pouvoirs, la liberté réalise l'action projetée. Enfin, le corps se manifeste comme
ingénérable par la conscience; il heurte celle-ci en tant que condition sine qua
non de son exercice. Parce que mon corps, à travers mon caractère fini, mon
inconscient, ma naissance, ma croissance, mon vieillissement, etc., «fonctionne
en moi sans moi», il est nécessité à laquelle la liberté doit acquiescer. La
reconnaissance du corps en tant que nécessité est alors aveu de ma contingence.

Au regard de cette nécessité et de cet aveu, T. Nkeramihigo propose l'équation
suivante: dans le consentement à mon corps - en tant que nécessité signifiant
que jene suis pas mon propre fondement-je consens à la Transcendance. Il écrit:
«Se savoir limité et se savoir créé, c'est la même chose»12. Mais est-ce que la
nécessité involontaire autorise «une homologie entre ma relation à mon corps et

ma relation à la Transcendance»? T. Nkeramihigo écrit encore: «C'est cette

homologie qui habilite le corps à être figure infirme de la Transcendance et c'est
à cause d'elle aussi que le corps implique le consentement à la Transcendance.»13

Pour dénier à la liberté sartrienne sa prétention d'absolu, T. Nkeramihigo revêt
le corps d'un caractère (quasi) absolu en opposition au vouloir et induit dès lors

un rapport à la Transcendance qui est de l'ordre de la (quasi) nécessité. On vient
à soupçonner ici une preuve a contingentia mundi de l'existence de Dieu. La
nécessité corporelle - qui pourtant me révèle ma non-nécessité d'être - exige en

quelque sorte la nécessité d'un créateur. Il faut objecter ici que Le volontaire et
L involontaire ne formule jamais une telle exigence; les termes analogie, homologie,

implication, consentement à la Transcendance, ne sont jamais employés14.

Ricœur s'efforce au contraire d'inscrire une récijrrocité et non une contradiction
entre le corps et la liberté. Lafigure offerte par l'existence corporelle dit beaucoup
plus. Une telle réduction transforme la Transcendance en une nécessité. Et une
Transcendance nécessaire est-elle encore Transcendance?15 Au terme du Volon-

12 T. Nkeramihigo. idem, p. 51.
13 Idem, p. 70.
14 P. Ricœur utilise une seule fois le terme analogie et c'est au monde qu'il est

appliqué, cf. idem, p. 451.
15 Cf. T. Nkeramihigo, idem, p. 64: «Commencement absolu de l'existence

humaine, la naissance figure l'Origine transcendante de la subjectivité. On comprend dès
lors qu'en consentant à son corps et à ses limites, l'homme consente à la Transcendance
comme à son origine radicale.» Ua relation d'implication ne revient-elle pas à flétrir
la liberté à laquelle doit nous appeler la Transcendance? U'auteur n'emploie pas le

terme nécessaire au sujet de la Transcendance, mais il est possible d'inférer ce terme
compte tenu de la relation d'homologie ou d'implication.



240 ROBERT JACQUES

taire et l'involontaire, Ricœur distingue entre consentement et espérance;
celle-ci est le rapport véritable à la Transcendance. Cet indice oriente
l'intelligence de la fonction figurative vers la mise en lumière de ce qui dans le corps
est témoignage d'espérance. Mais avant d'y arriver, il faut passer par la longue
patience déployée tout au long de l'œuvre, patience penchée sur T infrangible
condition charnelle. Cette patience découvre non pas une nécessité affrontant
la liberté, mais la possibilité d'advenir donnée à celle-ci par le corps. C'est

par ce don que le corps peut être une figure infirme de la Transcendance.

Du corps, de la patience et de la Transcendance

L'interrogation de l'énoncé de Ricœur, si elle veut atteindre l'intention de

dire qui y est inscrite, doit s'engager à un parcours au sein même de l'œuvre
sans regarder en amont vers quelque ambition apologétique, ni en aval vers
les œuvres subséquentes. Ce parcours exige tout d'abord une lecture attentive
de l'énoncé; nous analyserons ensuite l'enchâssement d'un dialogue entre

phénoménologie et sciences dans la compréhension des rapports entre liberté
et nature proposée dans Le volontaire et l'involontaire; enfin, nous nous
mettrons à l'écoute de la figuration de la Transcendance esquissée en finale
de l'ouvrage.

Peut-être le corps est-il

Interpréter la parole qui nous intéresse exige tout d'abord de prendre en

compte la phrase entière de Ricœur16. Rappelons-la de manière à ce que le

regard en aperçoive déjà la construction rythmée et rigoureuse:

Peut-être le corps est-il une figure infirme de la Transcendance,

peut-être la patience [...] est-elle une figure voilée de l'abandon à la
Transcendance.

Le parallélisme presque géométrique entre les deux membres de la phrase

signale que l'interprétation de la figuration corporelle de la Transcendance

requiert l'élucidation de la patience méditant notre condition charnelle. Il faut
donc penser l'articulation d'un trinôme (corps, patience, Transcendance) et

non le seul couple corps/transcendance. C'est la mutuelle compréhension de

16 II faut souligner que l'interprétation de T. Nkeramihigo repose uniquement sur
le premier membre de la phrase. On peut se demander si l'oubli (ou l'occultation) du

second membre n'est pas nécessaire à sa lecture «polémique».



CORPS ET TRANSCENDANCE 241

la corporéité et de la patience qui prépare à l'intelligence de la relation de l'être
humain à la Transcendance. La périphrase du second membre («qui se penche
sur l'infrangible condition charnelle») insiste sur l'impossible mise à distance
de la corporéité; infrangible condition, le corps n'est pas le support matériel
d'une activité spirituelle, mais ce qui veut se dire-avec (conditio). Enfin, le

terme patience suggère à la fois une durée et une passivité qui inscrivent dans
le lien de la volonté au corps des accents de non-maîtrise. La notion d'abandon
évoque un dessaisissement ou une remise de soi; elle annonce une relation
de confiance à la Transcendance plutôt qu'une résignation devant une nécessité.

Ces premières indications issues d'une attention au texte même suggèrent
un ensemble de rapports entre les termes du trinôme coordonnés autour de la

notion de figure. Celle-ci fait signe vers une médiation imparfaite (infirme,
voilée) de ce qui sans cesse dépasse l'être humain dans son existence. Qu'est-
ce qui le dépasse? La Transcendance, sûrement. Le corps, peut-être? Mais
qu'est-ce qui dans le corps est transcendance?

Le dialogue des savoirs et de la phénoménologie

Notre propos ici n'est pas de résumer les minutieuses analyses que Ricœur
consacre successivement à la décision, à la motivation, à la spontanéité
corporelle, à l'effort, à l'involontaire du caractère, de l'inconscient et de la vie.
Notre ambition est d'éclairer l'enchâssement d'un dialogue entre phénoménologie

et sciences dans la quête de l'unité de la liberté et de la nature. Cette

quête se veut certes une riposte à l'illusion de l'auto-position du soi et une
guérison de la brisure d'être dont témoigne cette illusion. Toutefois elle

emprunte dans Lc volontaire et Vinvolontaire un parcours étonnant. Elle ne

polémique pas avec les tenants et les aboutissants de cette illusion, mais

s'engage dans une laborieuse écoute de certaines sciences (biologie, éthologie,
psychologie, psychanalyse) qui mettent en péril la possibilité même du soi.

L'affrontement de la prétention d'autonomie du soi est conduit dans une longue
conversation avec ces sciences dont les conclusions conduisent souvent à une
dégradation de la subjectivité à une résultante de la nature. Il aurait été

relativement aisé d'humilier le soi prétentieux en dénonçant le dualisme corps-
esprit qu'il instaure17. Mais Ricœur choisit de travailler au sein de cette dualité

17 Lc dualisme tant reproché à Descartes n'est pas une création de son système
de pensée. Il est au cœur de toutes les problématiques philosophiques. Ce dualisme est
ce avec quoi la pensée travaille, lutte sans cesse. L'usage récent du «psychosomatique»
ne fait que dire en un mot et confirmer la dualité (psyché et soma). Ce que la critique
doit dénoncer est l'interprétation métaphysique du dualisme. Dans l'introduction à

l'article «corps» de YEncyclojiaedia Universalis, M. Ménard-David illustre comment
les savoirs actuels du corps (anthropologie, sémiotique. sociologie, psychanalyse)
repensent les rapports corps-esprit en une dualité symbolique et non métaphysique.



242 ROBERT JACQUES

en manifestant le soi là où il est radicalement nié, c'est-à-dire dans l'effort
des sciences objectives à rendre compte de la réalité en tant quefait empirique.
Plus précisément, le déploiement de Y infrangible condition charnelle est une

persévérante méditation d'un double échec: l'échec du cogito cartésien à poser
ou déduire l'existence corporelle et l'échec des sciences à expliciter la

subjectivité, à saisir la liberté18. L'interrogation ricœurienne de ce double insuccès

ne consiste pas à souligner leur faiblesse, mais à instaurer un dialogue fécond
entre l'approche phénoménologique et l'explication objective de l'existence

corporelle.
Le souci de Ricœur est tout d'abord d'indiquer que le déploiement du

vouloir advient dans une réceptivité et une initiative incessantes à l'égard de

besoins, de désirs, d'émotions, d'habitudes, etc. La liberté est conduite à

reconnaître sa situation de réciprocité à l'égard de ce non-voulu. La description
des structures fondamentales de la liberté révèle celle-ci en tant que réponse,
dans la décision et dans l'action, à tout ce qu'elle ne crée pas. Cette réciprocité
de la liberté et de la nature dévoile au cogito l'impossible arrachement à son
existence corporelle. Dans cette mise à l'épreuve par le réel, la liberté se

découvre «seulement humaine»19.

Cette mise à l'épreuve est la patience d'une écoute critique, mais aussi

réceptive à l'égard des sciences du comportement humain. Elle est critique
puisqu'elle manifeste l'impuissance des sciences à dire la subjectivité. D'entrée

de jeu, Ricœur constate que la réduction de l'involontaire et du volontaire
à des faits empiriques par l'observation scientifique ne peut éclairer la situation
de réciprocité de la liberté et de la nature (également méconnue par le cogito).
Le corps devenu fait, objet, «c'est le corps de l'autre et mon corps arrachés

au sujet qu'ils affectent et expriment»20. Science et conscience, pour dire

18 Sur l'échec du cogito, cf. P. Ricœur, idem, p. 82: «le «je suis» ou «j'existe»
déborde infiniment le «je pense».» Ou encore p. 90: «le besoin signifie qu'un système
de valeurs est indéductible, à partir d'une exigence purement formelle de cohérence

avec soi-même, ou à partir d'un pouvoir d'auto-position de la conscience. Le premier
indéductible, c'est le corps comme existant.» Sur l'échec des sciences objectives, cf.

p. 12: «le «je veux», comme initiative libre, est annulé, car il n'a pas de signification
empirique, sinon comme un certain style de comportement qui n'est qu'une complication

des conduites simples issues de l'objectivation empirique de l'involontaire.»;
voir aussi p. 84, 345, 349, 395.

19 C'est essentiellement sur ce souci de Ricœur que T. Nkeramihigo a porté son
attention pour élaborer son interprétation d'une critique de la liberté sartrienne. Mais
cette critique est réductrice de l'intention cle dire de l'œuvre. Toute l'amplitude de cette

intention apparaît lorsque l'effort de compréhension n'occulte pas «la patience qui se

penche sur l'infrangible condition chamelle».
20 Idem, p. 14. Ricœur ne donne pas du corps une définition précise. Ce ternie

désigne tantôt le corps-objet, tantôt le corps propre. Ces deux acceptions sont
indissociables: le corps-objet avec son caractère, son histoire, etc., individualise, différencie;
la «mienneté» est l'appropriation de cette différence, empêchant le retour du corps au

domaine des objets.



CORPS ET TRANSCENDANCE 243

l'expérience charnelle, procèdent, toutes deux, par arrachement, par déracinement:

corps sans sujet, soi sans corps. Nature et liberté apparaissent à l'une
et l'autre offensantes: la première rappelle à la conscience qu'elle n'est pas
fondement, la seconde ne se laisse pas maîtriser dans les rets de l'objectivation.

Ecoute critique, mais aussi réceptive. A l'encontre du double arrachement,
Ricœur initie un dialogue entre les ressources de la phénoménologie et des
sciences. Il propose une méthode qu'il nomme diagnostic. «Est-ce à dire, écrit-
il, qu'il n'y a aucun rapport entre le corps comme mien ou tien et le corps
comme objet parmi des objets de sciences? Il doit y en avoir un, puisque c'est
le même corps. Mais cette corrélation n'est pas de coïncidence mais de

diagnostic, c'est-à-dire que tout moment du Cogito peut-être l'indication d'un
moment du corps-objet [...] et tout moment du corps-objet l'indication d'un
moment appartenant à un sujet [,..]».21 Ce rapport de «connaissance à travers»
fait communiquer les discours sur l'existence corporelle issus tant de

l'objectivation que de l'expérience vive du sujet; il est la mise en lumière de

leur emprunt mutuel dans leur ambition de dire la corporéité. Ainsi, par
exemple, l'effort déployé par l'être humain dans la réalisation de l'action est

un moment du volontaire qui échappe à l'explication causale, mais qui en
même temps «indique» la résistance du corps-objet. Inversement la naissance,
événement se dérobant à la conscience du sujet, lui «indique» son corps comme
precedence objective à assumer en première personne; un vécu subjectif,
intentionnel est offert à la conscience, celle-ci décelant dans le corps-objet une
signification éventuelle à s'approprier22. Le moment objectif de la résistance

est diagnostiqué dans l'effort, alors que le commencement de soi est connu
à travers la naissance. Ainsi effort et naissance peuvent-ils être dits et du sujet
et du corps-objet. Dans ce jeu d'échanges réciproques est déjà signifiée
obliquement l'unité possible de la liberté et de la nature.

Cette méthode permet aussi de dévoiler la phénoménologie implicite à

certains concepts élaborés par les savoirs objectifs. Un exemple: la psychologie

des âges, au sein des sciences de la croissance de l'être humain, ne peut
élever le temps de la maturité au rang de sommet des âges de la vie; enfance,
adolescence, vieillesse doivent être tenues pour autant de moments significatifs
de ce que veut dire être humain. La psychologie ne peut privilégier l'une ou

l'autre, mais dans son explication et son appréciation des âges, la maturité est

tenue pour «l'accomplissement approché d'un certain sens de l'homme»23;
c'est par rapport à ce sens que l'adolescence est identifiée comme crise.

21 Idem, p. 16. Voir encore p. 19, 193, 256,329, 341,373,389. P. Ricœur reprendra
la notion de diagnostic dans De T interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil, 1965,

p. 423 et dans Ee conflit des interprétations, Paris, Seuil, 1969, p. 107 sq. La connotation
médicale de ce terme fait déjà signe vers l'expérience corporelle.

22 Cf. idem, sur l'effort, p. 290-318 et sur la naissance, p. 407-416.
23 Idem, p. 402.



244 ROBERT JACQUES

Evoquer ici le sens est l'indice d'une phénoménologie implicite; celle-ci
manifeste que l'expérience vive, irréductible à une explication objective,
causale, déborde sans cesse les ambitions des sciences. Mais en retour, ce sens,
la conscience le prélève à même la chair de l'existence et non dans quelque
métaphysique des valeurs. La méthode de diagnostic est le renversement des

procédures de déracinement de l'une et l'autre approches, elle redonne un

corps au soi et un sujet à la chair objectivée. La phénoménologie et les sciences

ne sont pas dans une opposition, mais dans une corrélation où elles
s'approfondissent mutuellement. Cette méthode révèle ainsi la relativité des pôles pris
en considération par les deux approches. Celles-ci ne sont pas exclusives l'une
de l'autre, mais concurrentes: elles concourent à l'intelligence de l'infrangible
condition charnelle24.

Le se-dire-avec du corps

Quel est le sens de la réciprocité entre vouloir et non-voulu, à la lumière
de ce dialogue entre sciences et phénoménologie? Quel est le sens du

consentement à l'involontaire corporel, point d'orgue des analyses du besoin, du

plaisir, de la douleur, de l'émotion, etc.? Certes, ce dialogue est révélateur de

la contingence de l'être humain: «la nécessité d'être né: c'est la non-nécessité
d'être». A l'écoute du discours des sciences, le sujet apprend qu'il est «ce qui
aurait pu ne pas être»25. Le consentement est alors soumission et humiliation
de l'orgueilleux cogito. Mais n'est-il que cela? «Etre ce qui aurait pu ne pas
être» suggère que l'être se maintient sur un fond de non-être radical et que
ce maintien est action. Cet agir est la dimension positive de la réciprocité de

la liberté et de la nature. Ricœur écrit au terme du Volontaire et de
l'involontaire: «Qui refuse ses motifs et ses pouvoirs s'annule soi-même comme
acte.»26 Le consentement est activité dans sa réceptivité à l'égard de tout
l'involontaire. La liberté est convoquée à devenir son corps, à se faire chair.
Ce devenir, cette incarnation sont l'invitation que le corps présente au vouloir.
La condition charnelle n'est pas nécessité offensante, mais offrande d'une

24 Cette méthode ne doit pas être confondue avec l'herméneutique à laquelle
Ricœur travaillera dès les années soixante. Celle-ci est l'interrogation des médiations
langagières, symboliques et narratives dans la compréhension de soi, alors que la

première veut dire les structures ou possibilités fondamentales qui, selon la belle

expression de Ricœur, sont le clavier sur lequel l'être humain joue son existence.
Toutefois, l'une et l'autre participent au projet ricceurien de déployer tout ce qui
structure l'existence sans pour autant l'y enfermer. Aussi, à ce titre, il serait intéressant
d'examiner les rapports qui les unissent. On pourrait demander si la dialectique de

l'explication et de la compréhension dans la démarche herméneutique n'est pas la

prolongation dans un autre registre de la méthode de diagnostic.
25 Idem, p. 428.
26 Idem, p. 451.



CORPS ET TRANSCENDANCE 245

chair à la liberté pour advenir. Le corps est condition, non pas parce qu'il faut
bien un support matériel à l'activité de la volonté, mais parce qu'il se dit avec
le déploiement de celle-ci. L'entrecroisement de la phénoménologie et de la
science l'a souligné: dans l'effort, le corps se dit résistant, dans l'accueil de

ma naissance, il se dit commencement qui m'est donné pour advenir. Ricœur,
au sujet du consentement, écrit encore qu'il est «chemin de soi comme liberté
à soi comme nécessité»27. Ne nous autorise-t-il pas ainsi à concevoir que ce
chemin est celui d'une liberté devenant son corps, non pour le maîtriser ou
le fonder, mais pour qu'il puisse se dire et dire toutes ses possibilités? Ce
devenir interdit tout autant une confusion de la liberté et de la nature qu'une
séparation manichéenne. Parce qu'il se déploie dans le temps, ce devenir est

patience, c'est-à-dire passion, pâtir, mais aussi engagement, action. En reprenant

le style indirect de la phrase qui a déclenché notre réflexion, nous pouvons
dire: peut-être ce «devenir corps» à est-il le projet de toute existence humaine:
devenir ma chair, devenir les possibles que recèle l'existence corporelle,
devenir même la souffrance qui la brise et la mort qui l'achève28. Le devenir
chair, dimension positive de la réciprocité du volontaire et de l'involontaire,
implique doublement la patience: celle que la liberté déploie pour faire advenir
son corps et celle du dialogue entre science et phénoménologie ébauchant des

discours jamais finis au sujet de cet advenir. Celui-ci résiste tant à l'objectivation

scientifique qu'au cogito. Pour manifester l'infrangible condition
charnelle, ces deux voies doivent être patiemment croisées; mais elles ne

peuvent jamais la maîtriser parce qu'elle est parole (se dire avec) dans le

devenir chair de la liberté. La condition charnelle est parlée par la liberté qui
l'accueille et l'accomplit en s'y inscrivant (et non par une conscience ou une
science qui prétendraient la fonder). Dans ce se-dire-avec non maîtrisable se

manifeste la «transcendance du corps à l'égard de sa propre idée, [...] de

l'existence elle-même de toute idée»29. Est-ce que nous tenons ici la capacité
figurative de l'existence corporelle à l'égard de la Transcendance?

27 Idem, p. 441.
28 Nous sommes ici conduit à un certain vertige. La mort peut-elle devenir mienne

Cette question est d'une grande actualité compte tenu des discours contemporains sur
la fin de vie. Ne parle-t-on pas d? apjmvoisement de la mort? Qu'est-ce qu'apprivoiser?
N'est-ce pas transformer le naturel «sauvage» en bête soumise Mais si devenir sa mort
voulait dire non pas la domestiquer, mais la laisser être cette possibilité inscrite en mon
corps et en laquelle il se (me) perd, la laisser être l'autre (avec la peur qu'elle suscite)
révélant et cachant simultanément la densité et la vanité de l'existence corporelle. La
mort en tant que possibilité de la vie (et c'est même la seule possibilité dont nous avons
la certitude qu'elle se réalisera) ne doit pas être toutefois l'unique clé d'interprétation
de l'existence humaine,

29 P. Ricœur, idem, p. 438. Ce dire avec réalisé dans l'acte de la liberté devenant
chair est recueilli dans les médiations langagières auxquelles s'attache l'herméneutique.
Le volontaire et T involontaire invite à (re)lire de nombreuses œuvres littéraires comme
le récit d'une liberté prenant chair; on peut ici penser à M. Proust, dans La fugitive
(Alberane disparue), Paris, GF-Flammarion, 1986, p. 188, pour qui l'existence est un
«faire corps au cours des années avec sa propre vie».



246 ROBERT JACQUES

Figurer la Transcendance

La Suggestion d'une relation entre corps et Transcendance est brièvement
reprise au terme du Volontaire et l'involontaire. La justification du consentement

à la condition charnelle constitue l'angle de cette reprise. Le propos
ici est de montrer que ce consentement est possible parce qu'il n'est pas
aliénation du sujet: au sortir de la longue patience déployée pour décrire la

réciprocité de la nature et de la liberté, le cogito humilié n'est pas pour autant
anéanti, mais appelé à dire oui. La réponse à cet appel est ébauchée «sous

l'égide d'une invocation de la Transcendance»30. Rappelant le stoïcisme et la

poésie orphique, Ricœur indique que le consentement à la nécessité est possible

par le détour de l'admiration de la totalité. Stoïcisme et orphisme apprennent
à l'être humain à se situer parmi les objets du monde et ainsi à renoncer à

se poser comme fondement de l'être. Dans cette perspective, le monde est

figure de Transcendance, figure de ce qui transcende l'être humain et le guide
vers un oui à sa condition charnelle31. Parce que la méditation menée ici est

polarisée par le souci de souligner que le consentement n'est pas abdication,
il pourrait sembler que Ricœur donne raison à l'interprétation de T.

Nkeramihigo. Mais tel n'est pas le cas: jamais il n'est question d'un consentement

à la Transcendance. Ce souci, nous semble-t-il, contraint Ricœur à

n'explorer que le versant de la possibilité du oui et à passer sous silence le

versant de la générosité de la condition charnelle à l'égard de la liberté,

pourtant longuement interrogé dans l'ouvrage. Le corps est transcendance non

pas en tant que nécessité que la liberté doit soumettre ou dont elle devrait
s'affranchir. Il l'est en tant que ce en quoi la liberté est appelée à advenir. C'est
sur ce versant que peut être pensée une figuration de la Transcendance par
le corps. «La liberté se dépasse déjà dans son corps.»32 Elle le fait en devenant

son corps, en accueillant ses possibilités. Ricœur le dit encore autrement: «La
liberté [est] l'accomplissement même de la nature.»33 Elle se dépasse dans le

corps en accomplissant ce qu'il lui offre. La transcendance de la condition
charnelle est cette offrande. Et l'accueil de cette transcendance du corps peut
recevoir le nom de confiance. Dans son devenir chair, la liberté se confie à

son corps. Le mot confiance n'est pas utilisé par Ricœur, mais n'est-il pas
autorisé par le vocable pacte par lequel il désigne quelquefois le lien du corps
et de la conscience34. La confiance, l'acte de se confier, est à la base de tout

engagement, réciprocité ou dialogue. Elle n'est pas abdication, mais remise

30 Idem, p. 441.
31 Cf. idem, p. 441-451.
32 Idem, p. 36.
33 Idem, p. 419.
34 Cf. idem, p. 21 où il est question d'un «pacte originel de la conscience confuse

avec son corps et le monde»; voir aussi p. 419, 452.



CORPS ET TRANSCENDANCE 247

de soi à l'autre que soi pour advenir à soi35. Nous cernons ainsi d'un peu plus
près la possible figuration de la Transcendance par le corps et la patience. Par
la confiance qu'il demande à la liberté (venir à elle-même dans le devenir
chair), le corps figure la relation à la Transcendance. Celle-ci n'est pas
nécessité à laquelle il faudrait consentir, mais altérité généreuse qui se révèle
dans la confiance qu'elle suscite en l'être humain à travers les signes et les

témoignages qu'elle donne d'elle-même. Cette figuration ne peut être retraduite

en une analogie de l'être divin à partir de l'existence corporelle. Elle ne
nous dit rien de cet être. Elle n'enseigne aucun savoir. Elle demeure une figure
infirme, car elle n'est pas médiatrice de la Transcendance. Elle ne fait
qu'indiquer, diagnostiquer que la venue à soi se déploie dans l'acte d'une confiance,
d'une réponse. La foi religieuse trouve ici non sa raison ou sa justification,
mais une expérience signifiant une ouverture fondamentale en l'être humain.

Des invitations à penser encore

Nous voulons en conclusion signaler quelques voies d'élargissement de la

réflexion de Ricœur sur l'expérience corporelle à certaines problématiques
actuelles. Il nous semble, en premier lieu, dans un registre théologique, que
cette méditation sur les rapports corps-liberté-transcendance peut participer à

un renouvellement de la compréhension de l'affirmation chrétienne qu'en
Jésus de Nazareth, «le Verbe fut chair» (Jn 1,14). Elle peut entrer en conversation

féconde avec des recherches théologiques engagées à repenser Dieu
dans le devenir chair jusqu'au néant de celle-ci36. La situation présente - en

35 Nous pouvons éclairer cette notion de confiance en reprenant quelques lignes
de la méditation de B. Welte sur la confiance comme «mode d'être de l'homme», dans

Qu'est-ce que croire Montréal, Fides, 1984. Il écrit p. 25 sq. : «Nous ne réfléchissons
pas à la question de savoir si le sol qui nous porte lorsque nous entrons dans ce qui
est à venir, continuera de nous porter. Nous y mettons le pied sans y penser. Mais en
agissant ainsi, nous nous abandonnons continuellement à l'avenir. Nous ne pourrions
pas vivre sans cet abandon. Il est la possibilité même de l'expérience vivante sous toutes
ses formes [...] les biologistes [...] en parlent comme d'une confiance originelle.» Cette
confiance qui n'est pas la foi religieuse est la relation non réfléchie de l'être humain
à son corps, à son monde. Elle peut être toutefois la place en creux d'une foi religieuse.

36 Nous pensons ici entre autres au Dieu - mystère du monde de E. Jungel, Paris,
Cerf, 1984. Plusieurs thèmes de cet ouvrage recoupent les interrogations ou suggestions
ricœurienncs: la critique du cogito, la nécessité et la contingence, l'être comme acte,
etc. Les interrogations sur le thème du corps dans la réflexion théologique et spirituelle
dans le christianisme sont actuellement nombreuses. Quelques exemples récents:
O. Clément, La prière du corps, Paris, DDB, 1994; G. Duboucher, La science et la

foi, Paris, Beauchesne, 1988; P. Gisel, Corps et esprit, Genève, Labor et Fides, 1992;
J. Joubert, Le corps sauvé, Paris, Cerf, 1991 ; Y. Ledure, Transcendances: essais sur
Dieu et le corps, Paris, DDB, 1989.



248 ROBERT JACQUES

particulier, la désaffection à l'Egard de la foi chrétienne et les réinterprétations
ésotériques de la personne du Christ - manifeste l'insignifiance de cette
affirmation et marque l'urgence d'une reprise de la question de l'incarnation
aujourd'hui. La lecture du Volontaire et T involontaire peut aider à problé-
matiser l'existence corporelle que l'expérience croyante déclare assumée par
Dieu. Cette reprise devra comporter une écoute attentive des discours des

sciences humaines sur ce que signifie maintenant avoir/être un corps. La
pensée élaborée par Ricœur peut être instructive par l'anthropologie qu'elle
ébauche et aussi par le profond dialogue entre sciences et phénoménologie
qu'elle démontre.

Au plan éthique, la proposition d'une réciprocité entre corps et liberté peut
contribuer à une meilleure articulation des rapports entre nature, culture,
autonomie, etc., dans les débats moraux actuels. Elle peut aider à initier des

dialogues, à réajuster des appréciations sociales de diverses expériences
corporelles. On peut penser aux problèmes éthiques suscités par les sciences
biomédicales; dans leur formulation, le corps est souvent nié, réduit à n'être qu'un
organisme manipulable, ou encore le support d'un sujet autonome et maître
de son devenir. On peut penser aussi à la désignation fréquente de la personne
gravement malade ou handicapée comme personne en perte d'autonomie. Une
telle périphrase est lourde de significations; elle traduit un impératif social
estimant chacun à l'aune de sa capacité d'y répondre. Le volontaire et Tin-
volontaire, en travaillant à une éthique qui soit «la réconciliation du moi avec
son corps et avec toutes les puissances involontaires»37, peut aider à instaurer
une confrontation et un dialogue féconds en vue d'une recherche et d'une
pratique soignante favorisant l'appropriation authentique de l'existence
corporelle des personnes. Le devenir chair de la liberté ouvre des parcours
critiques à l'égard de maintes interprétations (culturelles, religieuses, politiques)

réductrices de l'être humain à une seule valeur ou perspective; par
exemple, l'autonomie déjà nommée, mais encore le progrès, le salut de l'âme
en christianisme, etc. Il invite surtout à énoncer une éthique dont la question
centrale serait: comment devenir à travers mes choix, mes actions, cette chair

que je suis?

Enfin, à un plan épistémologique, la méthode de diagnostic illustre une
démarche fertile d'entrecroisement entre sciences et réflexion. Certes, les

savoirs objectifs auscultés par Ricœur en 1950 ont été profondément renouvelés

depuis, mais sa méthode ne constitue pas moins un témoignage de la

possibilité et de la nécessité d'un tel dialogue. Elle peut contribuer à structurer

l'intelligence des relations corps/esprit, cerveau/pensée dans les recherches

scientifiques actuelles. Celles-ci, par leur interrogation radicale de ces
relations, recoupent les questionnements conduits par Ricœur à l'égard de la

P. Ricœur, Le volontaire et l'involontaire, p. 376.



CORPS ET TRANSCENDANCE 249

biologie, de la psychologie, de l'éthologie et de la psychanalyse. Ainsi la
contestation ricœurienne d'un inconscient qui pense retrouve une actualité

impressionnante devant les affirmations d'un corps qui pense, veut, décide38.

Outre cet aspect critique, le patient dialogue soutenu par Ricœur entre les

sciences et la phénoménologie peut aider à clarifier et à approfondir le recours
des sciences cognitives à celle-ci39. Elle peut aussi aider à situer ces recherches

sur l'horizon des interrogations de l'être humain sur lui-même et sur la
Transcendance: les découvertes et développements scientifiques s'accompagnent
souvent d'interrogations philosophiques et religieuses. Ces efforts à critiquer
et à approfondir manifestent une volonté de ne pas réduire l'être humain au

«neuronal». Et si cette volonté participait à cette patience, figure voilée de

l'abandon à la Transcendance

38 Cf. par exemple, dans M.-P. Haroche (dir.), L'âme et le corps. Philosophie et

psychiatrie, Paris, Pion, 1990, le texte de A. Comte-Sponville, «L'âme machine ou ce

que peut être le corps», p. 115-139.
39 Voir F. Varela et al., L'inscription corporelle de l'esprit, Paris, Seuil, 1993;

T. Winograd, F. Flores, L'intelligence artificielle en question, Paris, P. U. F, 1989.


	Corps et transcendance : une mise en relation dans le volontaire et l'involontaire de Paul Ricœur

