Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Espérance et individu chez Ernst Bloch
Autor: Disse, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 217-233

ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH

JOrRG DISSE

Résumé

La tendance générale de la philosophie occidentale a été de subordonner
Uindividu a une généralité. Pour le marxisme orthodoxe aussi, I'individu se
réduit a un simple chainon du processus dialectique. Le marxisme mystique
de Bloch semble cependant lui accorder une place plus importante. Or cet
article cherche a montrer que finalement sa philosophie de I’ espérance s’ins-
crit elle aussi dans cette tendance générale.

L’histoire de la philosophie occidentale est une succession ininterrompue
de théories qui ou bien ont éliminé I'individu ou bien I’ont abaissé a n’étre
que le moyen, I'instrument, d’une finalité autre que lui-méme. L’individu se
trouve la plupart du temps assujetti a une idée ou a un étre comme a une réalité
supérieure qui finit par exiger son sacrifice pour cette idée ou cet étre méme.
Comme toute pensée s’articule sous forme de concepts généraux, il y a dans
tout projet de réflexion globale une tendance presque inévitable a ne pas
respecter 1'irréductibilité de I’individu. La mort du sujet autonome ou de
I'individualité que proclame la pensée postmodeme n’est au fond qu’une
nouvelle variante de cette tendance.

Le marxisme, sous cet aspect-1a, ne fait pas exception. L’individu s’y réduit
a un simple chainon du processus dialectique, la question de son sens ne
pouvant s’articuler indépendamment des fins de ce processus; le processus
dialectique est 1’idée pour laquelle I’homme est appelé a sacrifier son exis-
tence. Pourtant, il semblerait que dans certains courants néomarxistes du
XX¢ siécle il n’en fut pas ainsi, en particulier dans la philosophie de E. Bloch,
dont la visée mystique conduit a une thématisation beaucoup plus différenciée
de la question du sens de I'individu, de 1’étant singulier au sein du processus
historique. Ainsi M. Frank place Bloch aux c6tés de Schleiermacher comme
défenseur de I'irréductibilité de I'individu', alors que M. Riedel, cherchant a
sauver sa premiére philosophie de I’effondrement de la réputation de Bloch

' M. FraNk, Die Unhintergehbarkeit von Individualitit, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1986, p. 7, 10 sq.



218 JORG DISSE

qui s’est produit en Allemagne depuis la réunification?, affirme I’existence
chez lui d’un respect de I'individu qu’il aurait hérit¢ de Nietzsche, voire de
son maitre Simmel®.

Or, il s’agira de montrer que Bloch aussi, méme s’il accorde une place plus
grande que d’autres a I'individu, succombe en fin de compte au pathos de la
généralité qui conditionne la pensée occidentale depuis au moins Platon. La
philosophie de E. Bloch faisant de I'espérance son principe fondamental, ¢’est
le role que joue I’'individu au sein de ce principe qu’il nous faut analyser. Ainsi,
dans la premiére partie, je développe les fondements de la conception de
I’espérance de Bloch, pour ensuite confronter cette conception a la question
du sens de 'individu.

I. Le principe espérance
1. Espérance et angoisse

Le fait que Bloch ait élevé I'espérance a la dignité d’un principe anthropo-
logique et ontologique fondamental n’est pas sans lien avec 1’opposition qu’il
cherche a marquer entre sa propre philosophie et celle de Heidegger. Non seu-
lement Bloch fait plus d’une fois référence a Heidegger dans son opus magnum,
le Prinzip Hoffnung (1938-47)% mais en plus cette ceuvre s’avére étre a certains
¢gards un contre-projet formel a I’anthropologie de Sein und Zeit. C’est d’abord
contre la conception de la disposibilité (Befindlichkeit) ou disposition (Stimmung)
de Heidegger que Bloch prend position. Chez Heidegger, la disposibilité désigne
I’état d’ame, ’atmosphére psychique dans laquelle un sujet baigne avant toute
réflexivité et avant tout acte intentionnel. Elle est ce qui constitue notre simple
étre-au-monde (In-der-Welt-Sein), sans que ce rapport soit déja rapport a ...>. Or,
c’est d’abord ce primat de la disposibilité sur I’intentionalité que Bloch conteste.
Il inverse le rapport en affirmant que les actes intentionnels précédent toute
disposition : ce que Heidegger entend par disposition n’est selon Bloch qu’un ¢tat
confus résultant de la superposition de plusieurs actes affectifs intentionnels®.

2 Cf. 1. Fest, Der zerstorte Traum. Vom Ende des utopischen Zeitalters, Berlin,
1991, ainsi que F.J. Raddatz, «Der Lederstrumpf der Utopie. Uber Ernst Bloch», in:
Die Zeit, n° 40, 26 septembre 1991, p. 68. Voir aussi la présentation de ce débat dans
E. KrutTtscunITT, Ernst Bloch und das Christentum, Mainz, 1992,

3 M. RiepeL, Tradition und Utopie. Ernst Blochs Philosophie im Licht unserer
geschichtlichen Denkerfahrung, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1994, p. 269 sq.

4 Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1982 (cité : PH); trad.: Le Principe
Espérance, Tome 1 (1976), Tome II (1982), Tome III (1991), Paris, Gallimard (cités:
PE I, II et III).

5 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 19793, p. 137, trad.: Etre
et temps, Paris, Gallimard, 1986, p. 181.

6 PE 1, p. 181/PH, p. 118.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 219

Mais le motif principal de cette inversion est chez Bloch le refus de
considérer ’angoisse comme |’état affectif par excellence pour I’homme qui
choisit de vivre authentiquement. Selon Heidegger, 2 moins de fuir dans
I’inauthenticité de tous les jours, I’homme se doit d’affronter le néant que
révele I’angoisse. Il n’y a d’autre perspective pour une existence authentique
qu’une disposition a I’angoisse toujours renouvelée’. Or, Bloch non seulement
dénonce cette attitude existentielle comme produit de la décadence bour-
geoised, cette prise de position constitue en méme temps un ressort de premiére
importance pour 1’élaboration de sa propre philosophie de I'espérance. Déja
la premicre page de I'introduction au Prinzip Hoffnung nous suggére que dans
une certaine mesure tout a commencé par la réaction a une anthropologie de
I’angoisse :

Qui sommes-nous ? D’ou venons-nous ? Ou allons-nous ? Qu’attendons-nous ?
Qu’est-ce qui nous attend ?

Beaucoup en restent perplexes. Le sol vacille, ils ne savent ni pourquoi ni
comment. Leur état est angoisse; s’il se précise il devient crainte. [...]

Il s’agit d’apprendre a espérer. C’est un travail qui ne se relache pas, car il
a I’amour du succes, non de I'échec. L espoir, supérieur a la crainte, n’est ni passif
comme celle-ci, ni prisonnier d’un néant.”

Bloch fait visiblement allusion ici 4 I’«approbation de I’abime»'? de Hei-
degger. Déja dans Erbschaft dieser Zeit, Bloch s’était compris par rapport a
lui dans ce sens-la. L’espérance y apparait comme une véritable révolte contre
le désespoir et I’angoisse'!.

2. L’espérance comme affect et comme acte cognitif

Dégageons maintenant la conception de I'espérance exposée dans le
Prinzip Hoffnung. 1.’anthropologie de Bloch repose sur la notion de pulsion
de Freud'?. Au commencement, il voit le Daf3'3, désir embryonnaire en quel-

7 M. HeeGGer, Was ist Metaphysik ?, Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1975'!,
p. 47.

8 PE I, p. 138/PH, p. 124.

9 PE 1, p. 9/PH, p. 1.

10 PE 111, p. 299/PH, p. 1365.

' Héritage de ce Temps, Paris, Payot, 1978, p. 286 ; Erbschafi dieser Zeit, Frankfurt
a. M, Suhrkamp, 1962, p. 309 sq.

12 Pour une comparaison entre Bloch et Freud, voir P. WipMER, Die Anthropologie
Ernst Blochs, Frankfurt a. M., 1974,

13 Terme que ’on pourrait traduire par «fait que I’on vit», mais que je préfére
reprendre tel quel de I'allemand.



220 JORG DISSE

que sorte, dont procéde toute volonté de vivre. C’est le noyau qui nous pousse
hors de nous vers 1’assouvissement de nos besoins, sans se rapporter déja a
un objet précis. En effet, le Dafs est d’abord une tendance vague et indécise,
agitée mais sans but. C’est seulement la pulsion (Trieb) qui, au niveau im-
médiatement supérieur, devient une pulsion dirigée vers un objet déterminé
(gezieltes Treiben): la nourriture, le pouvoir, etc. Plus haut encore, on rencon-
tre la pulsion sentie par le sujet désirant: I'affect!?,

Par cet échelonnement, Bloch insére la théorie traditionelle des affects dans
une psychologie de la pulsion. Mais I’échelle ne s’arréte pas au simple affect.
A celui-ci s’ajoute, a un niveau encore supérieur, I’imagination. L. homme,
contrairement a ’animal, s’imagine le but vers lequel il est porté par 1’affect,
il se le représente. Plus que de le désirer, il peut le souhaiter'>. D autre part,
en passant du désir au désir accompagné d’imagination, au souhait, I’objet du
désir devient en méme temps la représentation de quelque chose de meilleur.
Finalement, a I’échelon le plus haut, nous trouvons la volonté. La volonté n’est
pas seulement désir de quelque chose de meilleur, mais aussi activité, travail,
tentative de réalisation de 1’objet souhaité!®.

Bloch fait donc dériver toutes les activités du psychisme humain de la
pulsion premiére que constitue le Daf3, ainsi que les chapitres 9 et 10 du Prinzip
Hoffnung nous le montrent. Au chapitre 13, il poursuit son analyse en déve-
loppant une théorie des affects qui fait de I’espérance son point culminant.
Nous venons de voir que les affects sont des pulsions accompagnées de
sentiments. Bloch distingue maintenant entre affects remplis (gefiillte Affekte)
et affects d’attente (Erwartungsaffekte). Alors que I’affect rempli (jalousie,
cupidité ou vénération) est dirigé vers un objet immédiatement accessible a
I’individu ou qui du moins existe dans le monde présent, 1’affect d’attente
(angoisse, peur, espérance ou foi) a pour objet une réalité qui dépasse le donné
immédiat'’. Or les affects d’attente sont supérieurs aux autres affects par le
fait qu’ils se rapportent a I’avenir comme a un lieu d’objets nouveaux, d’objets
qui n’ont pas encore existé.

Le plus important des affects d’attente est I’espérance, 1’espérance étant
selon Bloch I’expression du caractére intentionnel le plus profond et le plus
fondamental en I’homme!®. En effet, ’espérance est pour lui plus qu’un simple
affect. Elle participe aussi de la volonté!® et est de ce fait I’expression d’un
Dapf3 spécifiquement humain. Or en tant que volonté, elle est aussi un acte

14 PE I, 61 sq./PH 49 sq.

15 L’allemand permet ici de distinguer entre «begehren» et «wiinschen».
16 PE I, p. 62 sq./PH, p. 50 sq.

17 PE 1, p. 96/PH, p. 82.

18 PE I, p. 96 sq./PH, p. 82 sq.

9 PE I, p. 179 sq./PH, p. 167.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 221

cognitif. L’objet de I’espérance étant un objet absent, voire nouveau, une faculté
autre que la perception doit le lui présenter. Ce sera au minimum 1’imagination,
mais c’est en fait toute la faculté cognitive qui est impliquée, et cela selon une
modalité tout a fait singuliére. En effet, Bloch oppose 1’espérance au souvenir:
«... I’espoir est un concept qui s’oppose non seulement a I’angoisse, mais aussi,
sans préjudice de son caractére d’affect, au souvenir [...]»%°. L’acte cognitif lié
a ’espérance est donc congu comme étant a ’antipode de la conception hégé-
lienne de la connaissance (Wesen ist Ge-wesenes). L’espérance est une connais-
sance engagée dans et pour I’avenir comme un lieu d’objets nouveaux. Bloch
appelle ce lieu d’objets nouveaux le non-encore-conscient (das Noch-Nicht-
Bewuf3te)?!, son corrélat étant la faculté d’anticipation, qui est un pressentir, non
dans le sens d’un obscur instinct animal ou d'une superstition, mais dans celui
d’un pressentir conscient et productif??,

Or, dans son exercice le plus éminent, I’espérance sera toujours orientée
vers la nouveauté objective, vers ce qui n’est pas seulement nouveau pour le
sujet, mais nouveau par rapport a tout ce qui existe. Les représentations que
la faculté d’anticipation projette sont censées étre, selon le principe méme du
matérialisme dialectique, des représentations auxquelles correspond une pos-
sibilité réelle et objective dans le monde. Le non-encore-conscient sera donc
dans le cas idéal la représentation psychique du «non-encore-devenu» du
monde réel?3. Ainsi I’espérance est un acte cognitif appelé a se situer a [’avant-
garde du processus historique, a réaliser le progres objectif d’un monde donné
vers un monde nouveau découlant des possibilités du précédent; elle est
essentiellement «pressentiment parfaitement conscient de la tendance objec-
tive et réelle de son époque»?*. Le monde n’est par conséquent pas congu
comme entité stable et figée, comme simple bloc mécanique, mais comme
processus matériel capable de transformation; il est le substrat des possibilités
du processus dialectique?®.

L’espérance congue comme anticipation de possibilités nouvelles inscrites
dans une matiére créatrice, Bloch 1’appelle aussi fonction utopique.

II. Espérance et individu

Cette conception de I’espérance souléve la question du rapport entre es-
pérance et individualité. En effet, avec ’exigence de se conformer aux possi-

20 PE I, p. 140/PH, p. 126.

2L PE I, p. 142 sq./PH, p. 129 sq.

22 PE 1, p. 147/PH, p. 134; PE I, p. 175/PH, p. 162.
3 PE I, p. 156/PH, p. 143.

* PE I, p. 176/PH, p. 163.

25 Tiibinger Einleitung in die Philosophie, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1970, p. 233
(= TE, p. 233).



222 JORG DISSE

bilités objectives du monde réel, Bloch dépasse le cadre d’une espérance
purement individuelle. Qu’advient-il de I’individu au sein de I’exercice de la
fonction utopique ?

En situant I’espérance a I’intersection du désir et de ’entendement, Bloch
la congoit, nous I’avons vu, essentiellement comme volonté?%. Or, il nous faut
nous demander ce qui constitue le moteur de cette volonté. Car si c’est par
son caractere cognitif que I’espérance dépasse la sphére de I'individu, elle reste
attachée au sujet méme qui espere par l’affect. La question du réle de I’individu
a I’intérieur de la philosophie de Bloch dépend de la dialectique qui s’établit
entre ces deux constituants de ’acte volontaire. Or nous allons voir apparaitre
deux conceptions paralléles, avec une fois I’entendement qui dirige 1’espé-
rance, c’est-a-dire la fonction utopique, et une autre fois le désir ou affect qui
a le primat. La question sera finalement de savoir laquelle des deux I’emporte
sur |’autre.

1. Volonté utopique et volonté absolue

J’appelle volonté utopique la volonté ou I’entendement a le primat. Je
désigne par la ’espérance en tant que volonté de transformation du monde au
moyen de 1’étude de la tendance objective du processus historique. Or qu’ad-
vient-il de I’individu dans le cadre d’une espérance ainsi concue ? Pour répon-
dre a cette question, abordons le chapitre 20 du Prinzip Hoffnung, chapitre qui
apporte un approfondissement considérable de la notion du Daf.

Malgré son orientation vers le progrés objectif du monde, I’homme a selon
Bloch, dans une certaine mesure, la tiche de se réaliser lui-méme, c’est-a-dire
de réaliser son propre Daf3. Ce Dafs a en effet pour caractéristique principale
de n’étre pas (encore) présent a lui-méme?’. Nous pouvons nous rapporter au
passé par le souvenir et au futur par I’attente, mais nous ne parvenons pas a
vivre le Daf3, a le rendre présent a nous-mémes, a échapper a 1’obscurité de
I'instant vécu (Dunkel des gelebten Augenblicks)?®. Le présent forme comme
une tache aveugle dans I’ame, tache qu’il s’agit pour I’homme d’éliminer?.

Mais pour Bloch, le Daf$ n’est pas seulement I'impulsion premiére qui se
trouve a la racine de I’homme, il est en méme temps 1’élan vital embryonnaire
qui se trouve a |’origine du processus matériel tout entier. A la suite entre autres
de Schelling, Bloch adopte 1'idée d’un sujet de la nature (Natursubjekt)™.

26 Cf. ]a définition aristotélicienne de la volonté comme «orexis dianoetike».
27 PE I, p. 345/ PH, p. 334.

8 PE 1, p. 349/PH, p. 338.

2 PE 1, p. 352/PH, p. 341.

30 Voir en particulier PE I/PH chap. 37.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 223

L’espérance est donc aussi une détermination ontologique générale : «L attente,
’espérance, I’intention dirigées vers la possibilité non encore devenue consti-
tuent non seulement une propriété fondamentale de la conscience humaine, mais
aussi, a condition d’étre rectifiées et saisies dans leur aspect concret, une dé-
termination fondamentale au sein méme de la réalité objective tout entiére.»3!
Or, comme c’est le méme Daf; qui se trouve a la fois au plus profond du désir
humain et de la réalité tout court, il doit nécessairement y avoir une correspon-
dance entre la réalisation de I'individu et celle du monde. La réalisation de soi
constitue en quelque sorte le corrélat subjectif du processus de transformation
objectif, jusqu’a ce que, au moment de la réalisation de 1'utopie finale, «I’obs-
curité¢ de I'instant vécu coincide [...] dans toute sa profondeur avec le mode
d’existence essentiel [...] du contenu final lui-méme»32.

Cette correspondance entre fin objective et fin subjective est cependant
problématique. Leur recoupement ne peut en effet qu’étre partiel au sein de
la volonté utopique. D’un point de vue marxiste, strictement parlant, la réa-
lisation du processus historico-dialectique constitue la seule finalité de
I’homme. Parmi les besoins de I’homme, ne sont légitimes que ceux qui se
conforment aux possibilités du processus matériel objectif**. Or, Bloch, du
moins deés 1’époque ou il s’attache explicitement au marxisme, adopte cette
conception du besoin. La «bonne» espérance est uniquement celle qui colla-
bore au processus du monde**. Pour une volonté utopique qui est essentiel-
lement volonté de transformation du monde, seul le novum objectif de I'histoire
sera donc le lieu véritable ol I’espérance s’exprime®. Si réalisation indivi-
duelle il y a, ce n’est que dans les limites des besoins que dicte le processus.

Mais la conception de la volonté de Bloch n’a pas pour seul fondement la
conception marxiste du besoin. Elle admet en méme temps une aspiration qui vise
directement 1’absolu, une volonté qui dans une certaine mesure transcende les
fins immanentes du processus historique. C’est 1'aspect de la volonté absolue.

En effet, malgré son enracinement dans le marxisme, la conception de
I’espérance de Bloch n’est pas étrangere a 1’espérance religieuse. Bloch ira
jusqu’a dire: «S’il y a espoir, il y a religion.»*® En derniére instance, 1’espé-
rance, chaque espérance individuelle, vise toujours le «contenu fondamental
qu’est le Souverain Bien»?’, le summum bonum. Aucun bien réalisé en fait ne

3UPE 1, p. 14/PH, p. 5.
32 PE I, p. 358/PH, p. 347.

3 Cf M. Bunr, A. Kosing (Hrsg.), Kleines Worterbuch der marxistisch-leni-
nistischen Philosophie, Berlin, Dietz, 1975, voir Bediirfnis.

* PE III, p. 555/PH, p. 1624.
3 TE, p. 230.

% PE 111, p. 337/PH, p. 1404.
3T PE 111, p. 489/PH, p. 1557.



224 JORG DISSE

suffit & I’homme: «Rien de bon n’est jamais assez bon pour le désir.»® C’est
cela justement que Bloch considére comme I’aspect positif des religions:
I’espérance en un avenir qui soit un accomplissement total, avénement d’un
monde nouveau qui permette I’assouvissement du désir humain®. Ce summum
bonum constitue pour 1’individu un sens qui dépasse les fins immanentes au
processus historique; et il est par la ce qui, en dernier lieu, donne a ’existence
son sens: «Etant adjoint a ce qu’il y a de plus fondamental dans la volonté,
a I'ultime finalité de I’aspiration humaine, le Souverain Bien se présente lui-
méme utopiquement comme étant la finalité par excellence. Ou, pour utiliser
une expression populaire: il est le ‘sens de la vie’ (non encore devenu ma-
nifeste).»*

Une espérance qui transcende tout bien fini transcende par la-méme 1’ima-
gination*!, Or, c’est ce dépassement de 1’imagination qui distingue la volonté
absolue de la volonté utopique. Nous n’imaginons pas, ni ne pouvons imaginer
le summum bonum que la volonté absolue vise. La volonté absolue est affir-
mation de désir infini avant d’étre un acte cognitif. Afin de respecter I’absolu
du désir, I'entendement ne peut désigner 1’objet de ce désir que sous forme
en quelque sorte négative*’. Le rapport entre désir ou affect et acte cognitif
est donc inversé dans le cas de la volonté absolue: ’entendement se soumet
ici aux exigences du désir.

2. La dialectique de la volonté

Quel rapport Bloch établit-il entre ces deux formes de volonté ? Comment
va-t-1l réconcilier volonté utopique et volonté absolue, histoire et individu?
Selon M. Buhr, I'aspect religieux de la volonté absolue a toujours dominé chez
Bloch: la religion a eu le primat sur la philosophie*}. Or, nous allons voir que
le contraire est vrai, qu’il y a au sein de la dialectique entre individu et histoire,
religion et philosophie, volonté absolue et volonté utopique, une évidente
priorité¢ de la volonté utopique. Bloch reste marxiste avant d’étre mystique.

En effet, dans le Prinzip Hoffnung, Bloch procéde a une intégration de la
volonté absolue dans la volonté utopique, intégration qui correspond a une
véritable suspension de la premiére. C’est la notion d’idéal qui constitue ici

38 PE III, p. 482/PH, p. 1551.

3 PE III, p. 337/PH, p. 1404.

40 PE III, p. 493/PH, p. 1562.

4L PE I, p. 136/PH, p. 122.

42 PE III, p. 496 sq./PH, p. 1565.

43 M. Bunr, «Der religitse Ursprung und Charakter der Hoffnungphilosophie Ernst
Blochs», in Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 1958, p. 595.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 225

la clef du probléme. La fonction véritable du summum bonum est en effet d’étre
I’ ultimum, non une fin directement visée par I’individu, mais 1’idéal conducteur
d’une volonté utopique qui cherche a s’élever progressivement vers cet
ultimum. Congu comme ultimum, Bloch réduit le summum bonum a un point
d’orientation dans l’agir historique, a une catégorie complémentaire du
novum®*. Mais cette intégration ne se fait pas sans autre. Comme le concept
négatif du summum bonum ne contient aucune représentation concréte, il peut
difficilement a lui seul jouer le réle d’idéal conducteur. Bloch résout ce
probléme en proposant des idéaux intermédiaires entre le novum concret et
I’ ultimum abstrait. Ainsi les idéaux sont des genres dérivés de 1’idéal supréme
(Abwandlungen des Grundinhaltes: héchstes Gut)® et sont en méme temps
médiatisés par la tendance objective; ils peuvent donc se modifier au fur et
a mesure que le processus historique avance vers une réalité nouvelle. L’in-
tégration du summum bonum au mouvement de la volonté utopique devient
ainsi possible.

Or, en tant qu’idée régulatrice de la volonté utopique, le summum bonum
perd toute signification immédiate. Méme si Bloch pose la question du sens
de I'individu au commencement du Prinzip Hoffnung: «Qui sommes-nous ?
D’otl venons-nous ? Ou allons-nous ? [...]»*, méme s’il promet une dialectique
qui fasse avancer cette question, comme il le faisait encore dans la premiére
version de Erbschaft dieser Zeit*', au fond, dans le Prinzip Hoffnung, Bloch
décapite la volonté absolue, le mot n’est pas trop fort, en lui enlevant son relos,
le summum bonum, pour venir le greffer sur la volonté utopique. La volonté
absolue est suspendue dans son aspiration a répondre hic et nunc et pour chaque
individu & la question du sens de I’univers et de I’homme. Bloch ne souscrit
pas a un matérialisme dialectique d’observance stricte, mais il suspend la
religion, au sens propre du terme, pour faire place a une mystique cosmique,
a 'intérieur de laquelle I’homme se trouve en lente évolution vers un sens qui
lui échappe encore. La question du sens se détache du rapport immédiat a
I'individu pour étre renvoyée a la fin du processus historique. Elle ne sera
résolue que lorsque 1'ultimum sera devenu tout a fait manifeste®.

Malgré cette mise entre parenthéses de la volonté absolue dans I’'immé-
diateté de ses aspirations, celle-ci joue un réle important a I’intérieur du projet
utopique de Bloch, en fournissant a 1’élan utopique sa créativité. C’est en effet
toujours en tant qu’acte créatif que la connaissance se révele étre science de
la tendance objective®®. L’acte de connaissance orienté vers le novum, que

4 PE 1, p. 245/PH, p. 232 sq.

% PE I, p. 210/PH, p. 198.

“% PE I, p. 9/PH, p. 1.

47 Erbschaft dieser Zeit, Ziirich, Oprecht & Helbling, 1935, p. 310.
% PE III, p. 493/PH, p. 1562.

® PE I, p. 151 sq/PH 138.



226 JORG DISSE

Bloch appelle aussi productivité, se décompose en trois stades successifs:
incubation, inspiration et explication®®, Le stade de I'incubation est celui de
la fermentation des idées, qui est davantage volonté de connaissance que
connaissance en elle-méme”!. A un moment donné, I’incubation fait place a
I’inspiration, a I'irruption soudaine d’une illumination®?. Comme chez Platon,
cette illumination est décrite comme une expérience de bonheur intense’>. On
peut dire que jusqu’ici c’est la volonté absolue qui a la priorité en entrainant
la connaissance vers son propre dépassement. Malgré son importance, 1’ins-
piration créative n’est cependant pas pour Bloch une fin en soi. Elle ne nous
fait pas accéder, comme chez Platon, & un monde des Idées considéré comme
meilleur et plus vrai que celui dans lequel nous vivons. Pour Bloch, il n’y a
pas de transcendance céleste, 1’'inspiration €tant au contraire un «acte de
transcender délivré de toute transcendance céleste» (ein Transzendieren ohne
alle himmlische Transzendenz)>*, un dépassement purement horizontal qui vise
I'ultimum dans I’immanence. Ainsi la figure-type de Bloch n’est pas le sage
qui se détache du monde, mais le génie qui par son inspiration fait avancer
le processus historique. Le génie est le véritable pionnier de 1’humanité en
marche vers 'ultimum: «Sur le plan psychologique, la génialité est la mani-
festation d’un degré particulierement élevé de non-encore-conscient et de la
capacité de prendre conscience de ce dernier, c’est-a-dire en fin de compte
de la puissance d’explicitation de ce non-encore-conscient dans le sujet, dans
le monde.»>’ Sans génie, il n’y a pas de science de la tendance, sans lui le
processus historique échoue, I'utopie devient utopique. R. Damus parle d’un
véritable culte du génie chez Bloch, d’une théorie de la connaissance aristo-
cratique, héritée de 1'époque expressioniste™®,

Ainsi 'inspiration du génie fait nécessairement place a un troisiéme stade,
I’explication. A ce stade, la volonté absolue rentre a nouveau dans I’ombre
de la volonté utopique. La réalisation matérielle de 1’inspiration n’est plus du
ressort de I’enthousiasme d’un Eros platonicien, mais synonyme de retour a
la réalité prosaique du travail®’. Platon ne préconise-t-il pas lui aussi le retour
a la caverne, afin que le sage s’occupe des affaires de la cité 7 Il y a la pourtant
une différence fondamentale. Le sage, en accédant a la lumiére du Bien, résout
la question du sens de I’individu: sa redescente est placée sous le signe de

30 Ibid.

3L PE I, p. 251/PH, p. 239.

52 PE 1, p. 152/PH, p. 138.

53 PE I, p. 152/PH, p. 139.

54 PE 111, p. 453/PH, p. 1522.

3 PE I, p. 156/PH, p. 142.

%6 R. Damus, Ernst Bloch, Meisenheim am Glan, 1971, p. 73, p. 70.
ST PE 1, p. 155/PH, p. 141.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 2]

I’évidence d’une libération finale. Pour le génie au contraire, I'inspiration ne
résout rien, puisque I’absolu qu’il vise n’existe pas encore, est en devenir, se
cache au fond de I'obscurité du nunc (Jerzt). Il n’est méme pas certain que
I'ultimum fasse son apparition un jour®®. Au lieu d’aboutir au totum, le pro-
cessus peut déboucher sur le néant. On ne peut pas exclure la possibilité d’un
anéantissement final>®,

La menace de I’échec est donc présente a tout moment. Or la volonté
absolue ne saurait se contenter de la simple inspiration, méme si elle réalise
une découverte partielle du Daf. Chez Bloch, la volonté absolue revient
bredouille a la fin de 'acte créateur. Une fois le novum dégagé, elle se rend
compte qu’elle s’est laissé duper, que l'ultimum ne s’est pas réalisé. Ainsi
I’enthousiasme du départ se change en mélancolie. C’est la mélancolie propre
au génie. Alors que la dialectique platonicienne aboutit a I’évidence d’une
libération a venir, celle de Bloch débouche a chaque fois sur une déception.
Chaque réalisation, chaque étape achevée met en lumiére le chemin qui reste
encore a parcourir. Chaque réalisation s’entoure d’une ombre formée par
I’obscurité du soi qui subsiste encore: «L’obscurité de la proximité constitue
des lors le dernier motif de la mélancolie de la réalisation: aucun paradis
terrestre n’est, quand on y pénétre, débarrassé de I’ombre que projette encore
son entrée.»% Par la mélancolie, la volonté absolue hante en quelque sorte la
volonté utopique & laquelle elle a dii s’asservir.

Nous pouvons donc conclure, contre M. Buhr, que Bloch ne s’est pas placé
du c6té de la religion. La réduction du summum bonum & un point d’orientation
dans le processus dialectique ainsi que le nécessaire consentement du génie
a la mélancolie sont la marque indélébile du sacrifice de 1’absolu que Bloch
exige de I'individu.

3. Espérance et mort

La question demande pourtant un approfondissement encore. L’individu
est-il vraiment mis a I’écart de la promesse de 1'ultimum d’une maniére
radicale ? Bloch ne congoit-il aucune possibilité de ‘participation’ de I'individu
a I'utopie réalisée? Il nous faut élucider encore comment Bloch traite du
probléme de la mort.

On peut dire d’emblée que Bloch n’ignore pas la disproportion entre le
temps de I’individu et le temps de I’histoire. Il fait & maintes reprises allusion
au sérieux du probléme, en désignant par exemple la mort comme I'ennemi

8 PE 1, p. 140/PH, p. 127.
2 PE 1, p. 375/PH, p. 364.
0 PE 1, p. 360/PH, p. 348.



228 JORG DISSE

numéro un de I'utopie®'. Mais quelle attitude préconise-t-il face a la mort?
En fait, nous trouvons chez Bloch plusieurs réponses a ce probléeme. Ces
réponses, tout en se distinguant, ne forment pas un amalgame quelconque, mais
s’ordonnent selon une structure qu’il s’agit de dégager.

La premiére de ces attitudes est figurée par le héros rouge. Bloch, on le
sait, €tait favorable au régime soviétique du temps du Prinzip Hoffnung, ce
qui a valu a cet ouvrage, qui reste malgré cela son meilleur livre, quelques
passages fort désolants. L’un d’eux est certainement sa description de la
«conscience socialiste». Le héros rouge regarde froidement la mort en face,
sans chercher de consolation®?. Or, ce qui lui donne son courage devant la mort
(der rot-atheistische Todesmut)®3, c’est que sa conscience de soi se réduit a
sa conscience de classe: «... il avait depuis longtemps déja cessé de prendre
son Moi au sérieux, il était animé de la conscience de classe»®. Cette cons-
cience de classe, Bloch I’appelle un novum contre la mort®. Le héros rouge
est donc I'incarnation du renoncement radical de I’'individu a toute participa-
tion au telos de I’histoire.

Dans le méme ouvrage pourtant, Bloch propose une deuxiéme solution,
tout a fait opposée a la précédente, puisqu’il s’agit d’une véritable preuve de
I’immortalité, digne de figurer a c6té de celles de Platon. Je veux parler de
sa théorie de I'exterritorialité de la mort. L’argument est le suivant: Le Daf3
qui se trouve dans 1’obscurité de I’instant vécu et qui est a la base du processus
de la matiére ainsi que de I'intentionnalité humaine, ce Dafl n’est pas encore
apparu, ne s’est pas encore objectivé, est encore non médiatisé®®. Or en tant
que tel, il échappe au devenir du processus, a la temporalité; le Dgf3 comme
«noyau de |’existence» est immortel. D’autre part, ce méme Daf3, s’il entre
dans le processus et parvient a s’objectiver, a se réaliser en achevant I’ ultimum,
met nécessairement fin au processus historique, et de cette facon transcende
encore une fois la temporalité et son corrélat: la mort®”. Il y a donc comme
une double échappatoire a la mort: quoi qu’il se passe, il reste au sujet quelque
chose qui ne succombe pas a la mort, ce qui permet a Bloch de citer Epicure,
qui dit que 1a ot est I’homme, la mort n’est pas et 1a ol est la mort, ’homme
ne se trouve pas®®.

61 Cf. PE 1, p. 24/PH, p. 15.

2 PE III, p. 311/PH, p. 1378.

6 PE III, p. 313/PH, p. 1380.

6 PE III, p. 313/ PH, p. 1379.

6 PE III, p. 313/PH, p. 1380.
 PE III, p. 319/PH, p. 1386.

67 PE III, p. 323 sq./PH, p. 1390 sq.
 PE III, p. 324/PH, p. 1391.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 229

Avec la théorie de ’exterritorialité de la mort, Bloch se place visiblement
sur le terrain de la religion, ¢’est-a-dire du sens de 1'individu. Il reproche aux
visions religieuses traditionnelles de n’étre que des projections mensongéres,
mais en méme temps il avoue qu’elles ont été sources d’espérance®. En fait,
Bloch ne voit rien d’autre a opposer a la mort: «Sans aucun doute: la-contre
[contre la mort; J. D.] il n’y a pas de remede, si ce n’est que 'on se référe
[...] aux idéaux désirés ou voulus par les religions.»’ Bloch considére sa
conception de l'exterritorialit¢ de la mort comme un mythe Iégitimement
postulable a partir de la réalité du processus dialectique. En général, il ne refuse
pas les mythes pour peu qu’ils se trouvent dans le prolongement de la tendance
objective du processus historique’!.

Face a la mort, volonté utopique et volonté absolue se trouvent donc dis-
sociées dans le Prinzip Hoffnung par des attitudes, des réponses qui semblent
s’exclure. Cependant ni I’héroisme «rouge», ni I’'espérance quasi religieuse ne
constituent la position finale de Bloch. Il ne s’agit 1a, disons, que de deux
attitudes légitimes. C’est a une position synthétique qui respecte les deux
volontés a la fois qu’il aspire. Il faut toutefois se demander si Bloch n’a pas
plus tard tout simplement abandonné la conception du Prinzip Hoffnung pour
faire place, du moins dans la Tiibinger Einleitung in die Philosophie et dans
Atheismus im Christentum, & un pur agnosticisme. En effet, dans la Tiibinger
Einleitung, Bloch préconise la prudence face au mythe, et dans Atheismus im
Christentum, il semble méme souscrire a la position du «grand peut-étre» de
Montaigne qui rompt «avec les dogmes positifs de la tradition religieuse tout
autant qu’avec la négation également dogmatique d’une vision purement mé-
caniste [...]. Face a ces deux dogmatismes, le point de vue scientifique [...]
n’admet qu’un non liguet. Le matériel dont il dispose ne suffit pour aucune des
deux réponses ni pour s’avancer au-dela d’un peut-étre [...]»"3. L’attitude de
Bloch inclut certainement une part d’agnosticisme, mais a 1’état pur, celui-ci
serait une négation de I’espérance, de I’élan utopique qui constitue le fondement
méme de sa philosophie. Ainsi se dépéche-t-il de rajouter que pour résister a
I’agnosticisme, il suffit a I’espérance du seul indice d’un au-dela. Ainsi un ‘mais’
corrige immédiatement ’aveu d’agnosticisme dans le passage qui vient d’étre
cité: «Mais avec cette différence — scientifique — que Kant exprime dans ses
Réves d'un visionnaire: le plus petit signe en faveur du post-mortem suffirait
a sauver la sphére tout entiére, tandis que 1’absence pure et simple d’un tel signe
ne permet pas de nier dogmatiquement la sphére entiére.»’*

® PE III, p. 237/PH, p. 1304.

0 TE, p. 372.

U PE 1II, p. 314 sq./PH, p. 1381 sq.
2 TE, p. 372.

3 L’athéisme dans le christianisme, Paris, Gallimard, 1978, p. 321 ; Atheismus im
Christentum, Frankfurt a. M, Suhrkamp, 1980, p. 340.

4 Ibid.



230 JORG DISSE

Or, un tel indice, selon Bloch, existe: 1l s’agit de 1’'expérience de 1’éton-
nement. Apres les développements navrants sur le héros rouge, voila un des
thémes les plus fascinants de sa philosophie. Il y a dans la vie un genre
d’événement qui laisse chaque fois une impression profonde: il se peut que
soudain un objet tout a fait insignifiant suscite en nous une intensité de
sentiment exceptionnelle, imprévue, qui nous saisit de part en part. Ce saisis-
sement, instant de bonheur extatique, constitue un phénomene-clef pour Bloch.
Il le décrit dans la plupart de ses ceuvres, de Geist der Utopie a Experimentum
mundi. Selon Bloch, il s’agit d’une expérience anticipatrice du summum
bonum, d’une irruption soudaine de I'identité finale, révélatrice de ce qui se
trouve caché dans I’obscurité du nunc, dans le noyau latent. Ce sont des
expériences qui «annoncent en fait la teneur de 1’étonnement le plus profond,
entre le sujet et I'objet, tous deux faisant ceuvre d’identification dans cet instant
bref et des plus fonciérement ébranlants™. La mystique de 1’étonnement,
comme dévoilement de I'ultimum par des «intentions symboliques»’®, n’est
rien d’autre pour Bloch que la transcription dans les termes de sa propre
philosophie de ce que les grands mystiques s’¢taient imaginés €tre I’expérience
d’une intemporelle identité: «Plus d’altérité: c’est la la gigantesque anticipa-
tion présente dans I’illusion de tous les mystiques, illusion qui est donc aussi
un phantasma utopicissime fundatum.»"’

Ce saisissement mystique est donc I’indice qui nous permet d’espérer au-
dela méme de la mort. L’expérience mystique, expérience d’une joie profonde,
est en elle-méme comme 1’évidence d’un au-dela de la mort’®. Il ne s’agit pas
d’une garantie contre la mort, mais du pressentiment d’un noyau invincible
en 'homme et dans les choses, un noyau qui échappe a 'usure du temps.

Gréce a cet étonnement, Bloch peut aller plus loin qu’un simple constat
de non-savoir. Ce serait pourtant définitivement accorder le primat a la volonté
absolue que d’en rester la. On ne sera donc pas surpris du dépassement de
I’étonnement par une quatriéme attitude qui replace de nouveau la volonté
absolue dans le cadre de la volonté utopique. Cette quatriéme attitude réunit
en quelque sorte les deux volontés sur le fond de scepticisme du «grand peut-
étre». En effet, I’enthousiasme de la volonté absolue et le réalisme de la volonté
utopique se combinent avec le scepticisme pour former I'esprit de curiosité,
le désir d’investigation (Forschungstrieb):

La curiosité transforme le rideau qui tombe en rideau qui se déchire; et la fin de
la vie apparait alors comme le début de quelque chose d’absolument inoui, méme s’il
s’agit du néant. La curiosité peut passer 4 un niveau supérieur: celui du désir d’explorer
et de connaitre, elle attend alors du processus de la mort qu’il soit une révélation.”

S PE 1, p. 349/PH, p. 337.
76 PE I, p. 348/PH, p. 337.
77 PE 111, p. 468/PH, p. 1537.
78 PE III, p. 322/PH, p. 1389.
7 PE 111, p. 317/PH, p. 1384,



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 231

L attitude idéale face a la mort, c’est d’attendre la mort comme un voyage
qui promet de nous conduire au noyau latent de notre propre Daf3%’. Certes,
cette curiosité est un désir de novum qui dépasse le cadre des possibilités réelles
du processus historique en s’appliquant a la question de 'individu indépen-
damment des fins de I’histoire. En un sens, la fonction utopique se met au
service de la volonté absolue en scrutant I’avenir de I'individu au-dela de sa
mort. Cependant cette curiosité n’est pas un recroquevillement de 1’individu
sur lui-méme. Non seulement parce que le mystére de chaque individu est
identique au mystere de 1’étre tout court, mais surtout parce que la curiosité
est avant tout une attitude d’attente, attitude qui de ce fait ne détourne pas
I'individu de son attention au processus historique. Le détachement qui fait
partie de toute curiosité empéche plutdt que 1I’étonnement ne débouche sur une
recherche de I’absolu par I'inté€riorité religieuse.

4, L’ étre et [’ étant

L’attitude devant la mort que constitue la curiosité suspend donc elle aussi
toute réponse a la question du rapport entre individu et histoire. Mais Bloch
en reste-t-il a cette simple suspension 7 Quel est le rapport entre les étants qui
hic et nunc sont impliqués dans le mouvement de [ histoire et 1'étre final,
V'ultimum réalisé? Les étants singuliers trouveront-ils leur accomplissement
dans I’étre final ou seront-ils résorbés par ce dernier? Est-ce I’étre qui est au
service des étants concrets qui en sont apres tout les réalisateurs, ou est-ce que
ce sont les étants qui finalement se trouvent étre instrumentalisés par rapport
a quelque étre ou essence universelle.

En affirmant le primat de I’étre, Bloch va définitivement refuser a I'in-
dividu son irréductibilité. On peut en effet dire que le processus historique
évolue chez lui de I’étant vers 1’étre. C’est finalement I’enracinement de sa
pensée dans celle de Hegel qui triomphe du respect de I’'individu. Sans doute
Bloch ne reprend-il pas la dialectique de Hegel telle quelle. L’identité que
ce dernier établit entre aliénation et objet ne saurait étre réconciliable avec
son matérialisme. Pour Bloch, le processus historique «ne conduit pas a la
pure et simple suspension de I’objet mais seulement a la suspension de 1’objet
aliéné au soi»®!. Mais la naturalisation de I’homme et I’humanisation de la
nature que Bloch vise ainsi®?, respectent-elles véritablement la dignité des
étants singuliers ?

80 PE III, p. 318/PH, p. 1385.

#l Sujet-Objet, Paris, Gallimard, 1977, p. 101 (= SO, p. 103); Subjekt-Objekt,
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1977, p. 107 sq. (S§-O, p. 107 sq.).

82 Cf. par exemple, PE I, p. 290/PH, p. 277.



232 JORG DISSE

La représentation du relos comme relation de non-aliénation réciproque
entre sujet et objet garantit une certaine continuité entre ’ordre actuel des
étants et l'ordre futur de 1’étre. Mais Bloch reste en méme temps fidéle au
principe méme de la phénoménologie de I’esprit, ¢’est-a-dire de la réalisation
d’une totalit¢ qui dépasse radicalement la condition temporelle et finie du
monde actuel. Il souscrit a I'idée d’une médiation totale de I'immédiateté.
L’étant temporel est en quelque sorte le médiateur provisoire de 1’étre immé-
diat, du Daf} qui est 2 médiatiser avec lui-méme. Ce médiateur disparaitra avec
la Aufhebung de I’'immédiateté, la médiation des étants finis contribuant a leur
propre €limination. Il subsiste dans la dialectique de Bloch un noyau idéaliste
dans le sens que la réalité finie n’est finalement que pure apparence (Schein)
du vrai logos, de 1'étre final. Bloch cite Hegel a ce propos: «L’idéalisme de
la philosophie consiste simplement en ceci: ne pas reconnaitre le fini comme
un véritable étant.»®3 L ’étre véritable est radicalement ek-statique par rapport
a l'existence temporelle et finie des étants dans leur limitation réciproque.
L’ordre de I'étant n’est donc qu’un ordre provisoire auquel ne revient en fait
aucun droit ontologique. Le mouvement de la volonté dialectique suspend
I’étant pour finalement 1’absorber dans I'étre. Méme si dans ['identité finale,
I’'immédiateté se trouve en un sens conservée chez Hegel, elle ne le sera que
comme une ombre qui accompagne 1’absolu.

Cette dévalorisation de la sphére de I’étant va de pair avec une dévalo-
risation de la légitimité de 'espérance individuelle. En effet, selon Bloch, ce
n’est pas la question du sens de I'individu qui donne son sens a la question
du sens de I’étre, mais I'inverse. L’attitude interrogative de 1’homme est
ouverture d’abord et avant tout & une question inarticulable (unkonstruierbare
Frage)®*, dévoilée par I'étonnement. L’étonnement, comme anticipation de
Iidentité finale, n’ouvre pas d’abord sur la question du sens de mon étant
particulier ainsi que des autres étants de ce monde, elle est au contraire
ouverture a un ultimum qui dépasse infiniment ’ordre de I'étant, a un logos
final qui n’est pas articulable par la ‘grammaire’ des étants. Chez Bloch,
I’étonnement est détourné de I’interrogation métaphysique originelle, a savoir
«pourquoi il y a quelque chose plutdét que rien ?» — ce quelque chose étant
I’existence des étants hic et nunc —, vers une qualité d’étre considérée comme
essentiellement différente de la réalité finie, et comme échappant ainsi a toute
possibilité de fixation par le langage. Pour cette réalité, il n’y a «pas de mot
adéquat, sinon on déforme I’étonnement»®°, La question qui surgit de 1’éton-
nement «n’est constructible sur base d’aucune question déja existante et ne
peut se rapporter a aucun matériau déja dégrossi dans le monde existant»%°.

8380, p. 422/S-0, p. 450.
8 EU, p. 241/GU, p. 250.
8 Spuren, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1969, p. 216
8 PE I, p. 348/PH, p. 337.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 233

Les questions concrétes dérivent en fait de cette question inarticulable, qui a
donc priorité aussi sur les questions que Bloch pourtant, par ailleurs, situait
a 'origine de I'interrogation humaine: «Qui sommes-nous? D’ol venons-
nous? Ou allons-nous ? ...»%7

L’étonnement conduit ainsi a une véritable déconstruction de la sphére de
I’étant ainsi que de la question du sens de 'individu s’y rattachant. La question
inarticulable vient avant toute question articulable, ¢’est elle qui donne un sens
et une légitimité aux questions que nous pouvons articuler concrétement. Mais
plus encore, la progression de I’homme vers I’identité finale risque de nous
dispenser de plus en plus des questions qui se rattachent a 1’ordre présent des
¢étants. Elles pourraient finir par étre remplacées par d’autres questions qui
touchent plus profondément au mysteére de 1'€tre. L’invitation au voyage vers
I’ultimum s’avére donc étre une invitation redoutable, car a 1’aboutissement
de ce voyage on risque de se retrouver sans ce avec quoi on €tait parti: les
étants singuliers de ce monde-ci. Le trelos d’une naturalisation de 1’homme et
d’une hominisation de la nature, adopté par Bloch, se trouve relativisé par la
question de savoir si en fait ’homme fera partie de l'ultimum projeté: «Car
il n’est pas certain que I’homme, dans le véritable dévoilement de son identité
obscure, sera homme ...»% Méme si une certaine ambiguité subsiste au sujet
de ce que Bloch affirme de 'ultimum, ce qu’il dit ici de I’homme en général
semble bien valoir aussi de 1'individu. Tout donne a penser que la distance
qui sépare Bloch tant du pathos de la généralité de la pensée occidentale que
de la déclaration postmoderne de la mort du sujet autonome et individuel est
tout au plus provisoire.

87 PE I, p. 348/PH, p. 337.
8 TE, p. 271.



	Espérance et individu chez Ernst Bloch

