
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Artikel: Espérance et individu chez Ernst Bloch

Autor: Disse, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 217-233

ESPÉRANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH

Jörg Disse

Résumé

La tendance générale de la phUosophie occidentale a été de subordonner
l'individu à une généralité. Pour le marxisme orthodoxe aussi, l'individu se

réduit à un simple chaînon du processus dialectique. Le marxisme mystique
de Bloch semble cependant lui accorder une place plus importante. Or cet
article cherche à montrer que finalement sa philosophie de T espérance s'inscrit

elle aussi dans cette tendance générale.

L'histoire de la philosophie occidentale est une succession ininterrompue
de théories qui ou bien ont éliminé l'individu ou bien l'ont abaissé à n'être

que le moyen, l'instrument, d'une finalité autre que lui-même. L'individu se

trouve la plupart du temps assujetti à une idée ou à un être comme à une réalité

supérieure qui finit par exiger son sacrifice pour cette idée ou cet être même.
Comme toute pensée s'articule sous forme de concepts généraux, il y a dans

tout projet de réflexion globale une tendance presque inévitable à ne pas

respecter l'irréductibilité de l'individu. La mort du sujet autonome ou de

l'individualité que proclame la pensée postmoderne n'est au fond qu'une
nouvelle variante de cette tendance.

Le marxisme, sous cet aspect-là, ne fait pas exception. L'individu s'y réduit
à un simple chaînon du processus dialectique, la question de son sens ne

pouvant s'articuler indépendamment des fins de ce processus; le processus
dialectique est l'idée pour laquelle l'homme est appelé à sacrifier son
existence. Pourtant, il semblerait que dans certains courants néomarxistes du

XXe siècle il n'en fut pas ainsi, en particulier dans la philosophie de E. Bloch,
dont la visée mystique conduit à une thématisation beaucoup plus différenciée
de la question du sens de l'individu, de l'étant singulier au sein du processus
historique. Ainsi M. Frank place Bloch aux côtés de Schleiermacher comme
défenseur de l'irréductibilité de l'individu', alors que M. Riedel, cherchant à

sauver sa première philosophie de l'effondrement de la réputation de Bloch

' M. Frank, Die Unhintergehbarkeit von Individualität, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1986, p. 7, 10 sq.



218 JÖRG DISSE

qui s'est produit en Allemagne depuis la réunification2, affirme l'existence
chez lui d'un respect de l'individu qu'il aurait hérité de Nietzsche, voire de

son maître Simmel3.

Or, il s'agira de montrer que Bloch aussi, même s'il accorde une place plus
grande que d'autres à l'individu, succombe en fin de compte au pathos de la

généralité qui conditionne la pensée occidentale depuis au moins Platon. La
philosophie de E. Bloch faisant de l'espérance son principe fondamental, c'est
le rôle que joue l'individu au sein de ce principe qu'il nous faut analyser. Ainsi,
dans la première partie, je développe les fondements de la conception de

l'espérance de Bloch, pour ensuite confronter cette conception à la question
du sens de l'individu.

I. Le principe espérance

1. Espérance et angoisse

Le fait que Bloch ait élevé l'espérance à la dignité d'un principe anthropologique

et ontologique fondamental n'est pas sans lien avec l'opposition qu'il
cherche à marquer entre sa propre philosophie et celle de Heidegger. Non
seulement Bloch fait plus d'une fois référence à Heidegger dans son opus magnum,
le Prinzip Hoffnung (1938-47)4, mais en plus cette œuvre s'avère être à certains

égards un contre-projet formel à l'anthropologie de Sein und Zeit. C'est d'abord
contre la conception de la disposibilité (Befindlichkeit) ou disposition (Stimmung)
de Heidegger que Bloch prend position. Chez Heidegger, la disposibilité désigne
l'état d'âme, l'atmosphère psychique dans laquelle un sujet baigne avant toute
réflexivité et avant tout acte intentionnel. Elle est ce qui constitue notre simple
être-au-monde (ln-der-Welt-Sein), sans que ce rapport soit déjà rapport à ...5. Or,
c'est d'abord ce primat de la disposibilité sur l'intentionalité que Bloch conteste.
II inverse le rapport en affirmant que les actes intentionnels précèdent toute

disposition : ce que Heidegger entend par disposition n'est selon Bloch qu'un état

confus résultant de la superposition de plusieurs actes affectifs intentionnels6.

2 Cf. J. Fest, Der zerstörte Traum. Vom Ende des utopischen Zeitalters, Berlin,
1991, ainsi que F. J. Raddatz, «Der Lederstrumpf der Utopie. Über Ernst Bloch», in:
Die Zeit, n° 40, 26 septembre 1991, p. 68. Voir aussi la présentation de ce débat dans
E. Kruttschnitt, Ernst Bloch und das Christentum, Mainz, 1992.

3 M. Riedel, Tradition und Utopie. Ernst Blochs Philosophie im Licht unserer
geschichtlichen Denkerfahrung, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1994, p. 269 sq.

4 Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1982 (cité : PH) ; trad. : Le Principe
Espérance, Tome I (1976), Tome II (1982), Tome III (1991), Paris, Gallimard (cités:
PE I, II et III).

5 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 197915, p. 137; trad.: Etre
et temps, Paris, Gallimard, 1986, p. 181.

6 PE I, p. 181/PH, p. 118.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 219

Mais le motif principal de cette inversion est chez Bloch le refus de

considérer l'angoisse comme l'état affectif par excellence pour l'homme qui
choisit de vivre authentiquement. Selon Heidegger, à moins de fuir dans

l'inauthenticité de tous les jours, l'homme se doit d'affronter le néant que
révèle l'angoisse. Il n'y a d'autre perspective pour une existence authentique
qu'une disposition à l'angoisse toujours renouvelée7. Or, Bloch non seulement
dénonce cette attitude existentielle comme produit de la décadence
bourgeoise8, cette prise de position constitue en même temps un ressort de première
importance pour l'élaboration de sa propre philosophie de l'espérance. Déjà
la première page de l'introduction au Prinzip Hoffnung nous suggère que dans

une certaine mesure tout a commencé par la réaction à une anthropologie de

l'angoisse:

Qui sommes-nous? D'où venons-nous? Où allons-nous? Qu'attendons-nous?
Qu'est-ce qui nous attend?

Beaucoup en restent perplexes. Le sol vacille, ils ne savent ni pourquoi ni
comment. Leur état est angoisse; s'il se précise il devient crainte. [...]

Il s'agit d'apprendre à espérer. C'est un travail qui ne se relâche pas, car il
a l'amour du succès, non de l'échec. L'espoir, supérieur à la crainte, n'est ni passif
comme celle-ci, ni prisonnier d'un néant.9

Bloch fait visiblement allusion ici à l'«approbation de l'abîme»10 de

Heidegger. Déjà dans Erbschaft dieser Zeit, Bloch s'était compris par rapport à

lui dans ce sens-là. L'espérance y apparaît comme une véritable révolte contre
le désespoir et l'angoisse".

2. L'espérance comme affect et comme acte cognitif

Dégageons maintenant la conception de l'espérance exposée dans le

Prinzip Hoffnung. L'anthropologie de Bloch repose sur la notion de pulsion
de Freud12. Au commencement, il voit le Daß13, désir embryonnaire en quel-

7 M. Heidegger, Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1975",
p. 47.

8 PE I, p. 138/PH, p. 124.

9 PE I, p. 9/PH, p. 1.

10 PE III, p. 299/PH, p. 1365.
1 ' Héritage de ce Temps, Paris, Payot, 1978, p. 286 ; Erbschaft dieser Zeit, Frankfurt

a. M, Suhrkamp, 1962, p. 309 sq.
12 Pour une comparaison entre Bloch et Freud, voir P. Widmer, Die Anthropologie

Ernst Blochs, Frankfurt a. M., 1974.
13 Terme que l'on pourrait traduire par «fait que l'on vit», mais que je préfère

reprendre tel quel de l'allemand.



220 JÖRG DISSE

que sorte, dont procède toute volonté de vivre. C'est le noyau qui nous pousse
hors de nous vers l'assouvissement de nos besoins, sans se rapporter déjà à

un objet précis. En effet, le Daß est d'abord une tendance vague et indécise,

agitée mais sans but. C'est seulement la pulsion (Trieb) qui, au niveau
immédiatement supérieur, devient une pulsion dirigée vers un objet déterminé

(gezieltes Treiben) : la nourriture, le pouvoir, etc. Plus haut encore, on rencontre

la pulsion sentie par le sujet désirant: l'affect14.
Par cet échelonnement, Bloch insère la théorie traditionelle des affects dans

une psychologie de la pulsion. Mais l'échelle ne s'arrête pas au simple affect.
A celui-ci s'ajoute, à un niveau encore supérieur, l'imagination. L'homme,
contrairement à l'animal, s'imagine le but vers lequel il est porté par l'affect,
il se le représente. Plus que de le désirer, il peut le souhaiter15. D'autre part,
en passant du désir au désir accompagné d'imagination, au souhait, l'objet du

désir devient en même temps la représentation de quelque chose de meilleur.
Finalement, à l'échelon le plus haut, nous trouvons la volonté. La volonté n'est

pas seulement désir de quelque chose de meilleur, mais aussi activité, travail,
tentative de réalisation de l'objet souhaité16.

Bloch fait donc dériver toutes les activités du psychisme humain de la

pulsion première que constitue le Daß, ainsi que les chapitres 9 et 10 du Prinzip
Hoffnung nous le montrent. Au chapitre 13, il poursuit son analyse en
développant une théorie des affects qui fait de l'espérance son point culminant.
Nous venons de voir que les affects sont des pulsions accompagnées de

sentiments. Bloch distingue maintenant entre affects remplis (gefüllte Affekte)
et affects d'attente (Erwartungsaffekte). Alors que l'affect rempli (jalousie,
cupidité ou vénération) est dirigé vers un objet immédiatement accessible à

l'individu ou qui du moins existe dans le monde présent, l'affect d'attente

(angoisse, peur, espérance ou foi) a pour objet une réalité qui dépasse le donné
immédiat17. Or les affects d'attente sont supérieurs aux autres affects par le

fait qu'ils se rapportent à l'avenir comme à un lieu d'objets nouveaux, d'objets
qui n'ont pas encore existé.

Le plus important des affects d'attente est l'espérance, l'espérance étant
selon Bloch l'expression du caractère intentionnel le plus profond et le plus
fondamental en l'homme18. En effet, l'espérance est pour lui plus qu'un simple
affect. Elle participe aussi de la volonté19 et est de ce fait l'expression d'un

Daß spécifiquement humain. Or en tant que volonté, elle est aussi un acte

14 PE I, 61 sq./PH 49 sq.
15 L'allemand permet ici de distinguer entre «begehren» et «wünschen».
16 PE I, p. 62 sq./PH, p. 50 sq.
17 PE I, p. 96/PH, p. 82.
18 PE I, p. 96 sq./PH, p. 82 sq.
19 PE I, p. 179 sq./PH, p. 167.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 221

cognitif. L'objet de l'espérance étant un objet absent, voire nouveau, une faculté
autre que la perception doit le lui présenter. Ce sera au minimum l'imagination,
mais c'est en fait toute la faculté cognitive qui est impliquée, et cela selon une
modalité tout à fait singulière. En effet, Bloch oppose l'espérance au souvenir:
«... l'espoir est un concept qui s'oppose non seulement à l'angoisse, mais aussi,

sans préjudice de son caractère d'affect, au souvenir [..,]»20. L'acte cognitif lié
à l'espérance est donc conçu comme étant à l'antipode de la conception
hégélienne de la connaissance (Wesen ist Ge-wesenes). L'espérance est une connaissance

engagée dans et pour l'avenir comme un lieu d'objets nouveaux. Bloch
appelle ce lieu d'objets nouveaux le non-encore-conscient (das Noch-Nicht-
Bewußte)21, son corrélat étant la faculté d'anticipation, qui est un pressentir, non
dans le sens d'un obscur instinct animal ou d'une superstition, mais dans celui
d'un pressentir conscient et productif22.

Or, dans son exercice le plus eminent, l'espérance sera toujours orientée
vers la nouveauté objective, vers ce qui n'est pas seulement nouveau pour le

sujet, mais nouveau par rapport à tout ce qui existe. Les représentations que
la faculté d'anticipation projette sont censées être, selon le principe même du

matérialisme dialectique, des représentations auxquelles correspond une
possibilité réelle et objective dans le monde. Le non-encore-conscient sera donc
dans le cas idéal la représentation psychique du «non-encore-devenu» du
monde réel23. Ainsi l'espérance est un acte cognitif appelé à se situerà l'avant-
garde du processus historique, à réaliser le progrès objectif d'un monde donné

vers un monde nouveau découlant des possibilités du précédent; elle est
essentiellement «pressentiment parfaitement conscient de la tendance objective

et réelle de son époque»24. Le monde n'est par conséquent pas conçu
comme entité stable et figée, comme simple bloc mécanique, mais comme
processus matériel capable de transformation; il est le substrat des possibilités
du processus dialectique25.

L'espérance conçue comme anticipation de possibilités nouvelles inscrites
dans une matière créatrice, Bloch l'appelle aussi fonction utopique.

II. Espérance et individu

Cette conception de l'espérance soulève la question du rapport entre
espérance et individualité. En effet, avec l'exigence de se conformer aux possi-

20 PE I, p. 140/PH, p. 126.
21 PE I, p. 142 sq./PH, p. 129 sq.
22 PE I, p. 147/PH, p. 134; PE I, p. 175/PH, p. 162.

23 PE I, p. 156/PH, p. 143.
24 PE I, p. 176/PH, p. 163.
25 Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frankfurt a. M„ Suhrkamp, 1970, p. 233

TE, p. 233).



222 JÖRG DISSE

bilités objectives du monde réel, Bloch dépasse le cadre d'une espérance

purement individuelle. Qu'advient-il de l'individu au sein de l'exercice de la
fonction utopique?

En situant l'espérance à l'intersection du désir et de l'entendement, Bloch
la conçoit, nous l'avons vu, essentiellement comme volonté26. Or, il nous faut

nous demander ce qui constitue le moteur de cette volonté. Car si c'est par
son caractère cognitif que l'espérance dépasse la sphère de l'individu, elle reste
attachée au sujet même qui espère par l'affect. La question du rôle de l'individu
à l'intérieur de la philosophie de Bloch dépend de la dialectique qui s'établit
entre ces deux constituants de l'acte volontaire. Or nous allons voir apparaître
deux conceptions parallèles, avec une fois l'entendement qui dirige l'espérance,

c'est-à-dire la fonction utopique, et une autre fois le désir ou affect qui
a le primat. La question sera finalement de savoir laquelle des deux l'emporte
sur l'autre.

1. Volonté utopique et volonté absolue

J'appelle volonté utopique la volonté où l'entendement a le primat. Je

désigne par là l'espérance en tant que volonté de transformation du monde au

moyen de l'étude de la tendance objective du processus historique. Or
qu'advient-il de l'individu dans le cadre d'une espérance ainsi conçue? Pour répondre

à cette question, abordons le chapitre 20 du Prinzip Hoffnung, chapitre qui
apporte un approfondissement considérable de la notion du Daß.

Malgré son orientation vers le progrès objectif du monde, l'homme a selon

Bloch, dans une certaine mesure, la tâche de se réaliser lui-même, c'est-à-dire
de réaliser son propre Daß. Ce Daß a en effet pour caractéristique principale
de n'être pas (encore) présent à lui-même27. Nous pouvons nous rapporter au

passé par le souvenir et au futur par l'attente, mais nous ne parvenons pas à

vivre le Daß, à le rendre présent à nous-mêmes, à échapper à l'obscurité de

l'instant vécu (Dunkel des gelebten Augenblicks)1*. Le présent forme comme
une tache aveugle dans l'âme, tache qu'il s'agit pour l'homme d'éliminer29.

Mais pour Bloch, le Daß n'est pas seulement l'impulsion première qui se

trouve à la racine de l'homme, il est en même temps l'élan vital embryonnaire
qui se trouve à l'origine du processus matériel tout entier. A la suite entre autres

de Schelling, Bloch adopte l'idée d'un sujet de la nature (Natursubjekt)30.

26 Cf. la définition aristotélicienne de la volonté comme «orcxis dianoetike».
27 PE I, p. 345/ PH, p. 334.

28 PE I, p. 349/PH, p. 338.

29 PE I, p. 352/PH, p. 341.
30 Voir en particulier PE I/PH chap. 37.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BUOCH 223

L'espérance est donc aussi une détermination ontologique générale : «L'attente,
l'espérance, l'intention dirigées vers la possibilité non encore devenue constituent

non seulement une propriété fondamentale de la conscience humaine, mais

aussi, à condition d'être rectifiées et saisies dans leur aspect concret, une
détermination fondamentale au sein même de la réalité objective tout entière.»31

Or, comme c'est le même Daß qui se trouve à la fois au plus profond du désir
humain et de la réalité tout court, il doit nécessairement y avoir une correspondance

entre la réalisation de l'individu et celle du monde. La réalisation de soi

constitue en quelque sorte le corrélat subjectif du processus de transformation

objectif, jusqu'à ce que, au moment de la réalisation de l'utopie finale, «l'obscurité

de l'instant vécu coïncide [...] dans toute sa profondeur avec le mode

d'existence essentiel [...] du contenu final lui-même»32.

Cette correspondance entre fin objective et fin subjective est cependant
problématique. Leur recoupement ne peut en effet qu'être partiel au sein de

la volonté utopique. D'un point de vue marxiste, strictement parlant, la
réalisation du processus historico-dialectique constitue la seule finalité de

l'homme. Parmi les besoins de l'homme, ne sont légitimes que ceux qui se

conforment aux possibilités du processus matériel objectif33. Or, Bloch, du

moins dès l'époque où il s'attache explicitement au marxisme, adopte cette

conception du besoin. La «bonne» espérance est uniquement celle qui collabore

au processus du monde34. Pour une volonté utopique qui est essentiellement

volonté de transformation du monde, seul le novum objectif de l'histoire
sera donc le lieu véritable où l'espérance s'exprime35. Si réalisation individuelle

il y a, ce n'est que dans les limites des besoins que dicte le processus.
Mais la conception de la volonté de Bloch n'a pas pour seul fondement la

conception marxiste du besoin. Elle admet en même temps une aspiration qui vise

directement l'absolu, une volonté qui dans une certaine mesure transcende les

fins immanentes du processus historique. C'est l'aspect de la volonté absolue.

En effet, malgré son enracinement dans le marxisme, la conception de

l'espérance de Bloch n'est pas étrangère à l'espérance religieuse. Bloch ira

jusqu'à dire: «S'il y a espoir, il y a religion.»36 En dernière instance, l'espérance,

chaque espérance individuelle, vise toujours le «contenu fondamental

qu'est le Souverain Bien»37, le summum bonum. Aucun bien réalisé en fait ne

31 PE I, p. 14/PH, p. 5.

32 PE I, p. 358/PH, p. 347.
33 Cf. M. Buiir, A. Kosing (Hrsg.), Kleines Wörterbuch der marxistisch-leninistischen

Philosophie, Berlin, Dietz, 1975, voir Bedürfnis.
34 PE III, p. 555/PH, p. 1624.
35 TE, p. 230.
36 PE III, p. 337/PH, p. 1404.
37 PE III, p. 489/PH, p. 1557.



224 JÖRG DISSE

suffit à l'homme: «Rien de bon n'est jamais assez bon pour le désir.»38 C'est
cela justement que Bloch considère comme l'aspect positif des religions:
l'espérance en un avenir qui soit un accomplissement total, avènement d'un
monde nouveau qui permette l'assouvissement du désir humain39. Ce summum
bonum constitue pour l'individu un sens qui dépasse les fins immanentes au

processus historique; et il est par là ce qui, en dernier lieu, donne à l'existence
son sens: «Etant adjoint à ce qu'il y a de plus fondamental dans la volonté,
à l'ultime finalité de l'aspiration humaine, le Souverain Bien se présente lui-
même utopiquement comme étant la finalité par excellence. Ou, pour utiliser
une expression populaire: il est le 'sens de la vie' (non encore devenu
manifeste).»40

Une espérance qui transcende tout bien fini transcende par là-même
l'imagination41. Or, c'est ce dépassement de l'imagination qui distingue la volonté
absolue de la volonté utopique. Nous n'imaginons pas, ni ne pouvons imaginer
le summum bonum que la volonté absolue vise. La volonté absolue est
affirmation de désir infini avant d'être un acte cognitif. Afin de respecter l'absolu
du désir, l'entendement ne peut désigner l'objet de ce désir que sous forme
en quelque sorte négative42. Le rapport entre désir ou affect et acte cognitif
est donc inversé dans le cas de la volonté absolue: l'entendement se soumet
ici aux exigences du désir.

2. La dialectique de la volonté

Quel rapport Bloch établit-il entre ces deux formes de volonté? Comment
va-t-il réconcilier volonté utopique et volonté absolue, histoire et individu?
Selon M. Buhr, l'aspect religieux de la volonté absolue a toujours dominé chez
Bloch : la religion a eu le primat sur la philosophie43. Or, nous allons voir que
le contraire est vrai, qu'il y a au sein de la dialectique entre individu et histoire,
religion et philosophie, volonté absolue et volonté utopique, une évidente

priorité de la volonté utopique. Bloch reste marxiste avant d'être mystique.
En effet, dans le Prinzip Hoffnung, Bloch procède à une intégration de la

volonté absolue dans la volonté utopique, intégration qui correspond à une
véritable suspension de la première. C'est la notion d'idéal qui constitue ici

38 PE III, p. 482/PH, p. 1551.

39 PE III, p. 337/PH, p. 1404.

40 PE III, p. 493/PH, p. 1562.
41 PE I, p. 136/PH, p. 122.
42 PE III, p. 496 sq./PH, p. 1565.

43 M. Buhr, «Der religiöse Ursprung und Charakter der Hoffnungphilosophie Ernst
Blochs», in Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 1958, p. 595.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 225

la clef du problème. La fonction véritable du summum bonum est en effet d'être
Y ultimum, non une fin directement visée par l'individu, mais l'idéal conducteur
d'une volonté utopique qui cherche à s'élever progressivement vers cet
ultimum. Conçu comme ultimum, Bloch réduit le summum bonum à un point
d'orientation dans l'agir historique, à une catégorie complémentaire du
novum44. Mais cette intégration ne se fait pas sans autre. Comme le concept
négatif du summum bonum ne contient aucune représentation concrète, il peut
difficilement à lui seul jouer le rôle d'idéal conducteur. Bloch résout ce

problème en proposant des idéaux intermédiaires entre le novum concret et
Y ultimum abstrait. Ainsi les idéaux sont des genres dérivés de l'idéal suprême
(Abwandlungen des Grundinhaltes : höchstes Gut)45 et sont en même temps
médiatisés par la tendance objective ; ils peuvent donc se modifier au fur et
à mesure que le processus historique avance vers une réalité nouvelle.
L'intégration du summum bonum au mouvement de la volonté utopique devient
ainsi possible.

Or, en tant qu'idée régulatrice de la volonté utopique, le summum bonum

perd toute signification immédiate. Même si Bloch pose la question du sens
de l'individu au commencement du Prinzip Hoffnung: «Qui sommes-nous?
D'où venons-nous? Où allons-nous? [...j»46, même s'il promet une dialectique
qui fasse avancer cette question, comme il le faisait encore dans la première
version de Erbschaft dieser Zeit41, au fond, dans le Prinzip Hoffnung, Bloch
décapite la volonté absolue, le mot n'est pas trop fort, en lui enlevant son telos,
le summum bonum, pour venir le greffer sur la volonté utopique. La volonté
absolue est suspendue dans son aspiration à répondre hic et nunc et pour chaque
individu à la question du sens de l'univers et de l'homme. Bloch ne souscrit

pas à un matérialisme dialectique d'observance stricte, mais il suspend la

religion, au sens propre du terme, pour faire place à une mystique cosmique,
à l'intérieur de laquelle l'homme se trouve en lente évolution vers un sens qui
lui échappe encore. La question du sens se détache du rapport immédiat à

l'individu pour être renvoyée à la fin du processus historique. Elle ne sera

résolue que lorsque l'ultimum sera devenu tout à fait manifeste48.

Malgré cette mise entre parenthèses de la volonté absolue dans l'immédiateté

de ses aspirations, celle-ci joue un rôle important à l'intérieur du projet
utopique de Bloch, en fournissant à l'élan utopique sa créativité. C'est en effet

toujours en tant qu'acte créatif que la connaissance se révèle être science de

la tendance objective49. L'acte de connaissance orienté vers le novum, que

44 PE I, p. 245/PH, p. 232 sq.
45 PE I, p. 210/PH, p. 198.
46 PE I, p. 9/PH, p. 1.

47 Erbschaft dieser Zeit, Zürich, Oprecht & Helbling, 1935, p. 310.
48 PE III, p. 493/PH, p. 1562.
49 PE I, p. 151 sq./PH 138.



226 JÖRG DISSE

Bloch appelle aussi productivité, se décompose en trois stades successifs:

incubation, inspiration et explication50. Le stade de l'incubation est celui de

la fermentation des idées, qui est davantage volonté de connaissance que
connaissance en elle-même51. A un moment donné, l'incubation fait place à

l'inspiration, à l'irruption soudaine d'une illumination52. Comme chez Platon,
cette illumination est décrite comme une expérience de bonheur intense53. On

peut dire que jusqu'ici c'est la volonté absolue qui a la priorité en entraînant
la connaissance vers son propre dépassement. Malgré son importance,
l'inspiration créative n'est cependant pas pour Bloch une fin en soi. Elle ne nous
fait pas accéder, comme chez Platon, à un monde des Idées considéré comme
meilleur et plus vrai que celui dans lequel nous vivons. Pour Bloch, il n'y a

pas de transcendance céleste, l'inspiration étant au contraire un «acte de

transcender délivré de toute transcendance céleste» (ein Transzendieren ohne

alle himmlische Transzendenz)54, un dépassement purement horizontal qui vise

l'ultimum dans l'immanence. Ainsi la figure-type de Bloch n'est pas le sage
qui se détache du monde, mais le génie qui par son inspiration fait avancer
le processus historique. Le génie est le véritable pionnier de l'humanité en
marche vers l'ultimum: «Sur le plan psychologique, la génialité est la
manifestation d'un degré particulièrement élevé de non-encore-conscient et de la

capacité de prendre conscience de ce dernier, c'est-à-dire en fin de compte
de la puissance d'explicitation de ce non-encore-conscient dans le sujet, dans

le monde.»55 Sans génie, il n'y a pas de science de la tendance, sans lui le

processus historique échoue, l'utopie devient utopique. R. Damus parle d'un
véritable culte du génie chez Bloch, d'une théorie de la connaissance

aristocratique, héritée de l'époque expressioniste56.

Ainsi l'inspiration du génie fait nécessairement place à un troisième stade,

l'explication. A ce stade, la volonté absolue rentre à nouveau dans l'ombre
de la volonté utopique. La réalisation matérielle de l'inspiration n'est plus du

ressort de l'enthousiasme d'un Eros platonicien, mais synonyme de retour à

la réalité prosaïque du travail57. Platon ne préconise-t-il pas lui aussi le retour
à la caverne, afin que le sage s'occupe des affaires de la cité? Il y a là pourtant
une différence fondamentale. Le sage, en accédant à la lumière du Bien, résout

la question du sens de l'individu: sa redescente est placée sous le signe de

Ibid.

PE I, p. 251/PH, p. 239.

PE I, p. 152/PH, p. 138.

PE I, p. 152/PH, p. 139.

54 PE III, p. 453/PH, p. 1522.

PE I, p. 156/PH, p. 142.

R. Damus, Ernst Bloch, Meisenheim am Gian, 1971, p. 73, p. 70.

57 PE I, p. 155/PH, p. 141.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 227

l'évidence d'une libération finale. Pour le génie au contraire, l'inspiration ne
résout rien, puisque l'absolu qu'il vise n'existe pas encore, est en devenir, se

cache au fond de l'obscurité du nunc (Jetzt). Il n'est même pas certain que
l'ultimum fasse son apparition un jour58. Au lieu d'aboutir au totum, le
processus peut déboucher sur le néant. On ne peut pas exclure la possibilité d'un
anéantissement final59.

La menace de l'échec est donc présente à tout moment. Or la volonté
absolue ne saurait se contenter de la simple inspiration, même si elle réalise

une découverte partielle du Daß. Chez Bloch, la volonté absolue revient
bredouille à la fin de l'acte créateur. Une fois le novum dégagé, elle se rend

compte qu'elle s'est laissé duper, que l'ultimum ne s'est pas réalisé. Ainsi
l'enthousiasme du départ se change en mélancolie. C'est la mélancolie propre
au génie. Alors que la dialectique platonicienne aboutit à l'évidence d'une
libération à venir, celle de Bloch débouche à chaque fois sur une déception.
Chaque réalisation, chaque étape achevée met en lumière le chemin qui reste

encore à parcourir. Chaque réalisation s'entoure d'une ombre formée par
l'obscurité du soi qui subsiste encore: «L'obscurité de la proximité constitue
dès lors le dernier motif de la mélancolie de la réalisation : aucun paradis
terrestre n'est, quand on y pénètre, débarrassé de l'ombre que projette encore
son entrée.»60 Par la mélancolie, la volonté absolue hante en quelque sorte la
volonté utopique à laquelle elle a dû s'asservir.

Nous pouvons donc conclure, contre M. Buhr, que Bloch ne s'est pas placé
du côté de la religion. La réduction du summum bonum à un point d'orientation
dans le processus dialectique ainsi que le nécessaire consentement du génie
à la mélancolie sont la marque indélébile du sacrifice de l'absolu que Bloch
exige de l'individu.

3. Espérance et mort

La question demande pourtant un approfondissement encore. L'individu
est-il vraiment mis à l'écart de la promesse de l'ultimum d'une manière
radicale? Bloch ne conçoit-il aucune possibilité de 'participation' de l'individu
à l'utopie réalisée? Il nous faut élucider encore comment Bloch traite du

problème de la mort.
On peut dire d'emblée que Bloch n'ignore pas la disproportion entre le

temps de l'individu et le temps de l'histoire. II fait à maintes reprises allusion
au sérieux du problème, en désignant par exemple la mort comme l'ennemi

PE I, p. 140/PH, p. 127.

PE I, p. 375/PH, p. 364.

PE I, p. 360/PH, p. 348.



228 JÖRG DISSE

numéro un de l'utopie61. Mais quelle attitude préconise-t-il face à la mort?
En fait, nous trouvons chez Bloch plusieurs réponses à ce problème. Ces

réponses, tout en se distinguant, ne forment pas un amalgame quelconque, mais
s'ordonnent selon une structure qu'il s'agit de dégager.

La première de ces attitudes est figurée par le héros rouge. Bloch, on le

sait, était favorable au régime soviétique du temps du Prinzip Hoffnung, ce

qui a valu à cet ouvrage, qui reste malgré cela son meilleur livre, quelques

passages fort désolants. L'un d'eux est certainement sa description de la

«conscience socialiste». Le héros rouge regarde froidement la mort en face,

sans chercher de consolation62. Or, ce qui lui donne son courage devant la mort
(der rot-atheistische Todesmut)63, c'est que sa conscience de soi se réduit à

sa conscience de classe: «... il avait depuis longtemps déjà cessé de prendre
son Moi au sérieux, il était animé de la conscience de classe»64. Cette
conscience de classe, Bloch l'appelle un novum contre la mort65. Le héros rouge
est donc l'incarnation du renoncement radical de l'individu à toute participation

au telos de l'histoire.
Dans le même ouvrage pourtant, Bloch propose une deuxième solution,

tout à fait opposée à la précédente, puisqu'il s'agit d'une véritable preuve de

l'immortalité, digne de figurer à côté de celles de Platon. Je veux parler de

sa théorie de l'exterritorialité de la mort. L'argument est le suivant: Le Daß
qui se trouve dans l'obscurité de l'instant vécu et qui est à la base du processus
de la matière ainsi que de l'intentionnalité humaine, ce Daß n'est pas encore

apparu, ne s'est pas encore objectivé, est encore non médiatisé66. Or en tant

que tel, il échappe au devenir du processus, à la temporalité ; le Daß comme
«noyau de l'existence» est immortel. D'autre part, ce même Daß, s'il entre
dans le processus et parvient à s'objectiver, à se réaliser en achevant l'ultimum,
met nécessairement fin au processus historique, et de cette façon transcende

encore une fois la temporalité et son corrélat: la mort67. Il y a donc comme
une double échappatoire à la mort: quoi qu'il se passe, il reste au sujet quelque
chose qui ne succombe pas à la mort, ce qui permet à Bloch de citer Epicure,
qui dit que là où est l'homme, la mort n'est pas et là où est la mort, l'homme
ne se trouve pas68.

61 Cf. PE I, p. 24/PH, p. 15.

62 PE III, p. 311/PH, p. 1378.
63 PE III, p. 313/PH, p. 1380.
64 PE III, p. 313/ PH, p. 1379.
65 PE III, p. 313/PH, p. 1380.
66 PE III, p. 319/PH, p. 1386.

67 PE III, p. 323 sq./PH, p. 1390 sq.
68 PE III, p. 324/PH, p. 1391.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 229

Avec la théorie de l'exterritorialité de la mort, Bloch se place visiblement
sur le terrain de la religion, c'est-à-dire du sens de l'individu. Il reproche aux
visions religieuses traditionnelles de n'être que des projections mensongères,
mais en même temps il avoue qu'elles ont été sources d'espérance69. En fait,
Bloch ne voit rien d'autre à opposer à la mort: «Sans aucun doute: là-contre
[contre la mort; J. D.] il n'y a pas de remède, si ce n'est que l'on se réfère

[...] aux idéaux désirés ou voulus par les religions.»70 Bloch considère sa

conception de l'exterritorialité de la mort comme un mythe légitimement
postulable à partir de la réalité du processus dialectique. En général, il ne refuse

pas les mythes pour peu qu'ils se trouvent dans le prolongement de la tendance

objective du processus historique71.
Face à la mort, volonté utopique et volonté absolue se trouvent donc

dissociées dans le Prinzip Hoffnung par des attitudes, des réponses qui semblent
s'exclure. Cependant ni l'héroïsme «rouge», ni l'espérance quasi religieuse ne
constituent la position finale de Bloch. Il ne s'agit là, disons, que de deux
attitudes légitimes. C'est à une position synthétique qui respecte les deux
volontés à la fois qu'il aspire. Il faut toutefois se demander si Bloch n'a pas
plus tard tout simplement abandonné la conception du Prinzip Hoffnung pour
faire place, du moins dans la Tübinger Einleitung in die Philosophie et dans

Atheismus im Christentum, à un pur agnosticisme. En effet, dans la Tübinger
Einleitung, Bloch préconise la prudence face au mythe72, et dans Atheismus im

Christentum, il semble même souscrire à la position du «grand peut-être» de

Montaigne qui rompt «avec les dogmes positifs de la tradition religieuse tout
autant qu'avec la négation également dogmatique d'une vision purement
mécaniste [...]. Face à ces deux dogmatismes, le point de vue scientifique [...]
n'admet qu'un non liquet. Le matériel dont il dispose ne suffit pour aucune des

deux réponses ni pour s'avancer au-delà d'un peut-être [,..]»73. L'attitude de

Bloch inclut certainement une part d'agnosticisme, mais à l'état pur, celui-ci
serait une négation de l'espérance, de l'élan utopique qui constitue le fondement
même de sa philosophie. Ainsi se dépêche-t-il de rajouter que pour résister à

l'agnosticisme, il suffit à l'espérance du seul indice d'un au-delà. Ainsi un 'mais'
corrige immédiatement l'aveu d'agnosticisme dans le passage qui vient d'être
cité : «Mais avec cette différence - scientifique - que Kant exprime dans ses

Rêves d'un visionnaire : le plus petit signe en faveur du post-mortem suffirait
à sauver la sphère tout entière, tandis que l'absence pure et simple d'un tel signe
ne permet pas de nier dogmatiquement la sphère entière.»74

69 PE III, p. 237/PH. p. 1304.
70 TE. p. 372.
71 PE III. p. 314 sq./PH. p. 1381 sq.
72 TE. p. 372.
73 L'athéisme dans le christianisme, Paris. Gallimard. 1978, p. 321 ; Atheismus im

Christentum, Frankfurt a. M. Suhrkamp. 1980, p. 340.
74 Ibid.



230 JÖRG DISSE

Or, un tel indice, selon Bloch, existe: il s'agit de l'expérience de
l'étonnement. Après les développements navrants sur le héros rouge, voilà un des

thèmes les plus fascinants de sa philosophie. Il y a dans la vie un genre
d'événement qui laisse chaque fois une impression profonde : il se peut que
soudain un objet tout à fait insignifiant suscite en nous une intensité de

sentiment exceptionnelle, imprévue, qui nous saisit de part en part. Ce

saisissement, instant de bonheur extatique, constitue un phénomène-clef pour Bloch.
Il le décrit dans la plupart de ses œuvres, de Geist der Utopie à Experimentum
mundi. Selon Bloch, il s'agit d'une expérience anticipatrice du summum
bonum, d'une irruption soudaine de l'identité finale, révélatrice de ce qui se

trouve caché dans l'obscurité du nunc, dans le noyau latent. Ce sont des

expériences qui «annoncent en fait la teneur de l'étonnement le plus profond,
entre le sujet et l'objet, tous deux faisant œuvre d'identification dans cet instant
bref et des plus foncièrement ébranlants75. La mystique de l'étonnement,
comme dévoilement de l'ultimum par des «intentions symboliques»76, n'est
rien d'autre pour Bloch que la transcription dans les termes de sa propre
philosophie de ce que les grands mystiques s'étaient imaginés être l'expérience
d'une intemporelle identité: «Plus d'altérité: c'est là la gigantesque anticipation

présente dans l'illusion de tous les mystiques, illusion qui est donc aussi

un phantasma utopicissime fundatum.»11
Ce saisissement mystique est donc l'indice qui nous permet d'espérer au-

delà même de la mort. L'expérience mystique, expérience d'une joie profonde,
est en elle-même comme l'évidence d'un au-delà de la mort78. Il ne s'agit pas
d'une garantie contre la mort, mais du pressentiment d'un noyau invincible
en l'homme et dans les choses, un noyau qui échappe à l'usure du temps.

Grâce à cet étonnement, Bloch peut aller plus loin qu'un simple constat
de non-savoir. Ce serait pourtant définitivement accorder le primat à la volonté
absolue que d'en rester là. On ne sera donc pas surpris du dépassement de

l'étonnement par une quatrième attitude qui replace de nouveau la volonté
absolue dans le cadre de la volonté utopique. Cette quatrième attitude réunit
en quelque sorte les deux volontés sur le fond de scepticisme du «grand peut-
être». En effet, l'enthousiasme de la volonté absolue et le réalisme de la volonté
utopique se combinent avec le scepticisme pour former l'esprit de curiosité,
le désir d'investigation (Forschungstrieb):

La curiosité transforme le rideau qui tombe en rideau qui se déchire ; et la fin de

la vie apparaît alors comme le début de quelque chose d'absolument inouï, même s'il
s'agit du néant. La curiosité peut passer à un niveau supérieur: celui du désir d'explorer
et de connaître, elle attend alors du processus de la mort qu'il soit une révélation.79

75 PE I, p. 349/PH, p. 337.
76 PE I, p. 348/PH, p. 337.
77 PE III, p. 468/PH, p. 1537.
78 PE III, p. 322/PH, p. 1389.
79 PE III, p. 317/PH, p. 1384.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BLOCH 231

L'attitude idéale face à la mort, c'est d'attendre la mort comme un voyage
qui promet de nous conduire au noyau latent de notre propre Daß*0. Certes,
cette curiosité est un désir de novum qui dépasse le cadre des possibilités réelles
du processus historique en s'appliquant à la question de l'individu
indépendamment des fins de l'histoire. En un sens, la fonction utopique se met au
service de la volonté absolue en scrutant l'avenir de l'individu au-delà de sa

mort. Cependant cette curiosité n'est pas un recroquevillement de l'individu
sur lui-même. Non seulement parce que le mystère de chaque individu est

identique au mystère de l'être tout court, mais surtout parce que la curiosité
est avant tout une attitude d'attente, attitude qui de ce fait ne détourne pas
l'individu de son attention au processus historique. Le détachement qui fait
partie de toute curiosité empêche plutôt que l'étonnement ne débouche sur une
recherche de l'absolu par l'intériorité religieuse.

4. L'être et Tétant

L'attitude devant la mort que constitue la curiosité suspend donc elle aussi

toute réponse à la question du rapport entre individu et histoire. Mais Bloch
en reste-t-il à cette simple suspension? Quel est le rapport entre les étants qui
hic et nunc sont impliqués dans le mouvement de l'histoire et l'être final,
l'ultimum réalisé? Les étants singuliers trouveront-ils leur accomplissement
dans l'être final ou seront-ils résorbés par ce dernier? Est-ce l'être qui est au

service des étants concrets qui en sont après tout les réalisateurs, ou est-ce que
ce sont les étants qui finalement se trouvent être instrumentalisés par rapport
à quelque être ou essence universelle.

En affirmant le primat de l'être, Bloch va définitivement refuser à

l'individu son irréductibilité. On peut en effet dire que le processus historique
évolue chez lui de l'étant vers l'être. C'est finalement l'enracinement de sa

pensée dans celle de Hegel qui triomphe du respect de l'individu. Sans doute

Bloch ne reprend-il pas la dialectique de Hegel telle quelle. L'identité que
ce dernier établit entre aliénation et objet ne saurait être réconciliable avec

son matérialisme. Pour Bloch, le processus historique «ne conduit pas à la

pure et simple suspension de l'objet mais seulement à la suspension de l'objet
aliéné au soi»81. Mais la naturalisation de l'homme et l'humanisation de la

nature que Bloch vise ainsi82, respectent-elles véritablement la dignité des

étants singuliers?

80 PE III, p. 318/PH, p. 1385.
81

Sujet-Objet, Paris, Gallimard, 1977, p. 101 SO, p. 103); Subjekt-Objekt,
Frankfurt a. M„ Suhrkamp, 1977, p. 107 sq. (S-O, p. 107 sq.).

82 Cf. par exemple, PE I, p. 290/PH, p. 277.



232 JÖRG DISSE

La représentation du telos comme relation de non-aliénation réciproque
entre sujet et objet garantit une certaine continuité entre l'ordre actuel des

étants et l'ordre futur de l'être. Mais Bloch reste en même temps fidèle au

principe même de la phénoménologie de l'esprit, c'est-à-dire de la réalisation
d'une totalité qui dépasse radicalement la condition temporelle et finie du

monde actuel. Il souscrit à l'idée d'une médiation totale de l'immédiateté.
L'étant temporel est en quelque sorte le médiateur provisoire de l'être immédiat,

du Daß qui est à médiatiser avec lui-même. Ce médiateur disparaîtra avec
la Aufhebung de l'immédiateté, la médiation des étants finis contribuant à leur

propre élimination. Il subsiste dans la dialectique de Bloch un noyau idéaliste
dans le sens que la réalité finie n'est finalement que pure apparence (Schein)
du vrai logos, de l'être final. Bloch cite Hegel à ce propos: «L'idéalisme de
la philosophie consiste simplement en ceci : ne pas reconnaître le fini comme
un véritable étant.»83 L'être véritable est radicalement ek-statique par rapport
à l'existence temporelle et finie des étants dans leur limitation réciproque.
L'ordre de l'étant n'est donc qu'un ordre provisoire auquel ne revient en fait
aucun droit ontologique. Le mouvement de la volonté dialectique suspend
l'étant pour finalement l'absorber dans l'être. Même si dans l'identité finale,
l'immédiateté se trouve en un sens conservée chez Hegel, elle ne le sera que
comme une ombre qui accompagne l'absolu.

Cette dévalorisation de la sphère de l'étant va de pair avec une
dévalorisation de la légitimité de l'espérance individuelle. En effet, selon Bloch, ce
n'est pas la question du sens de l'individu qui donne son sens à la question
du sens de l'être, mais l'inverse. L'attitude interrogative de l'homme est

ouverture d'abord et avant tout à une question inarticulable (unkonstruierbare
Frage)*4, dévoilée par l'étonnement. L'étonnement, comme anticipation de

l'identité finale, n'ouvre pas d'abord sur la question du sens de mon étant

particulier ainsi que des autres étants de ce monde, elle est au contraire
ouverture à un ultimum qui dépasse infiniment l'ordre de l'étant, à un logos
final qui n'est pas articulable par la 'grammaire' des étants. Chez Bloch,
l'étonnement est détourné de l'interrogation métaphysique originelle, à savoir

«pourquoi ilya quelque chose plutôt que rien ?» - ce quelque chose étant

l'existence des étants hic et nunc -, vers une qualité d'être considérée comme
essentiellement différente de la réalité finie, et comme échappant ainsi à toute

possibilité de fixation par le langage. Pour cette réalité, il n'y a «pas de mot
adéquat, sinon on déforme l'étonnement»85. La question qui surgit de

l'étonnement «n'est constructible sur base d'aucune question déjà existante et ne

peut se rapporter à aucun matériau déjà dégrossi dans le monde existant»86.

83 SO, p. 422/S-O, p. 450.
84 EU, p. 241/GU, p. 250.
85 Spuren, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1969, p. 216
86 PE I, p. 348/PH, p. 337.



ESPERANCE ET INDIVIDU CHEZ ERNST BUOCH 233

Les questions concrètes dérivent en fait de cette question inarticulable, qui a

donc priorité aussi sur les questions que Bloch pourtant, par ailleurs, situait
à l'origine de l'interrogation humaine: «Qui sommes-nous? D'où venons-
nous? Où allons-nous?...»87

L'étonnement conduit ainsi à une véritable déconstruction de la sphère de

l'étant ainsi que de la question du sens de l'individu s'y rattachant. La question
inarticulable vient avant toute question articulable, c'est elle qui donne un sens

et une légitimité aux questions que nous pouvons articuler concrètement. Mais
plus encore, la progression de l'homme vers l'identité finale risque de nous
dispenser de plus en plus des questions qui se rattachent à l'ordre présent des

étants. Elles pourraient finir par être remplacées par d'autres questions qui
touchent plus profondément au mystère de l'être. L'invitation au voyage vers
l'ultimum s'avère donc être une invitation redoutable, car à l'aboutissement
de ce voyage on risque de se retrouver sans ce avec quoi on était parti: les

étants singuliers de ce monde-ci. Le telos d'une naturalisation de l'homme et

d'une hominisation de la nature, adopté par Bloch, se trouve relativisé par la

question de savoir si en fait l'homme fera partie de l'ultimum projeté: «Car
il n'est pas certain que l'homme, dans le véritable dévoilement de son identité
obscure, sera homme ...»88 Même si une certaine ambiguïté subsiste au sujet
de ce que Bloch affirme de l'ultimum, ce qu'il dit ici de l'homme en général
semble bien valoir aussi de l'individu. Tout donne à penser que la distance

qui sépare Bloch tant du pathos de la généralité de la pensée occidentale que
de la déclaration postmoderne de la mort du sujet autonome et individuel est

tout au plus provisoire.

87 PE I, p. 348/PH, p. 337.
88 TE, p. 271.


	Espérance et individu chez Ernst Bloch

