Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 3

Nachruf: Edouard Mauris (1908-1995)
Autor: Muller, Denis

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 209-212

EDOUARD MAURIS (1908-1995)

DEeNIs MULLER

Le professeur Edouard Mauris est décédé le 22 juin 1995. Il était né le
28 avril 1908 a Lausanne et était originaire de Buchillon et Allaman. Bachelier
¢s lettres en 1926 et licencié de la Faculté de théologie de Lausanne en 1931,
il a ensuite étudié a ’Université de Berlin et & Paris (Sorbonne et Ecole
Pratique des Hautes Etudes). Consacré au ministére pastoral en 1933 dans
I'Eglise nationale, il a été pasteur dans la paroisse de Suchy pendant dix ans.
Il a également €té aumonier des étudiants de I’Université de Lausanne pendant
neuf ans, dés 1943. En 1940, il fut nommé chargé de cours a la Faculté de
théologie, pour I’enseignement de I’histoire de la théologie moderne. Il en-
seigna également la philosophie dans les gymnases vaudois. Nommé a la
Faculté de théologie de Lausanne, d’abord comme professeur extraordinaire
en 1954, puis comme professeur ordinaire en 1965, il élargit son enseignement
aux disciplines variées que sont la liturgique, la symbolique historique et
I’histoire de la pensée romande au XIX® siécle. Doyen de la Faculté de
théologie de 1958 a 1960, il a exercé les fonctions de recteur de I’Université
de 1966 a 1968; il fut ainsi le principal interlocuteur de I’Etat de Vaud au
moment ou le projet de la nouvelle cité universitaire de Dorigny entrait dans
sa phase active, ainsi que lors de la mise au point de la nouvelle organisation
du rectorat. Il prit sa retraite en 1973. '

Membre du Comité de rédaction de la Revue de théologie et de philosophie
de 1951 a 1976, et membre du Comité général jusqu’a sa mort, le professeur
Mauris a donné a cette revue plusieurs articles: «Comment définir la théologie
moderne ?» (sa lecon inaugurale), en 1940'; «Les sources du protestantisme
libéral»?; «Implications sociales du message néotestamentaire»”.

La le¢on inaugurale annonce ce que sera la trajectoire du jeune chargé de
cours de 1940, celle d’un historien de la théologie moderne doublé d’un
théologien aux accents personnels. Aux confluents de la Renaissance, de la
Réforme et de I’ Aufkldrung, note-t-il, la théologie modeme est pour le moins
ambigué. Elle ne correspond pas d’abord a une période historique; elle assume
plutot I'héritage de Kant et de Schleiermacher, avec le risque d’un «optimisme

' Vol. XXVIII, p. 312-323.
2 Vol. XXXI (1943), p. 18-27.
3 Vol. XXXVIII (1950), p. 128-137.



210 DENIS MULLER

radical» (p. 315), tant sur le plan de la raison pure que sur celui de la raison
pratique. Mauris reléve avec lucidité les limites d’une théologie qui en vient
a négliger la réalité du péché et a banaliser la question philosophique du mal.
L’histoire de la théologie moderne est dés lors comprise comme une confron-
tation incessante avec la philosophie «devenue indépendante» (p. 318). Toutes
les théologies ménent de fait de telles confrontations, méme le barthisme, a
propos duquel Mauris reléve une contradiction interne: «Accorder a I’homme
une consistance, si minime soit-elle, c’est le revétir du méme coup d’une
autonomie, méme embryonnaire, ¢’est laisser réapparaitre les problémes posés
par la liberté et la connaissance» (p. 320).

Mauris était tout de méme assez proche de Barth, mais sans aveuglement
doctrinaire. Dans le volume Hommage et reconnaissance. Recueil de travaux
publiés a I'occasion du soixantiéme anniversaire de Karl Barth®, il rédigea
une contribution au titre qui peut nous apparaitre énigmatique avec le recul
de I'histoire: «Sur les destinées du radicalisme et du libéralisme théologiques»
(p. 68-76). Mauris y trace une ligne de démarcation entre la critique radicale
de la pensée allemande a l'égard du christianisme (Nietzsche et Hegel avant
tout) et le christianisme libéral, 1ié aux noms de Descartes, de Kant, de
Schleiermacher et de Vinet, et qui représente a ses yeux la vision «frangaise»,
plus soft dirions-nous aujourd’hui, du radicalisme. Mais toutes distinctions
confondues, le libéralisme partage le destin du radicalisme: «Méme souci
d’écarter le dogme, de le vider de son contenu au nom d’exigences scienti-
fiques, méme préoccupation de laiciser ’enseignement de I’Eglise en le
purgeant de tout élément surnaturel, méme confiance dans les capacités de
I’homme et dans la raison qui en est la source, méme optimisme intel-
lectualiste, générateur d’une morale non moins optimiste, hypnotisée par 1'idée
de progrés» (p. 73). Dans la foulée de son intérét pour I'ceuvre de Barth, il
traduisit avec Fernand Ryser I’ Esquisse d’une dogmatique, magistrale synthése
du théologien de Bile’.

Proche dans le temps et dans le fond de I'article de la RThPh sur «les
implications sociales du message néotestementaire», o Mauris dégageait les
lignes de force d’une herméneutique de 1’éthique sociale, son ouvrage Le
travail de I"homme et son auvre® garde une indéniable actualité.

Edouard Mauris y pose d’entrée de jeu la précédence de 1’homme, comme
conscience singuliére et concrete, par rapport aux réalités secondes du monde
objectivé. C’est pourquoi il va s’efforcer de comprendre le travail a partir du

4 Neuchitel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1946 (Cahiers théologiques de 1'actualité
protestante 2).

5 Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1968, repris dans la collection Foi vivante,
n® 80, Paris, 1968.

6 Neuchitel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1950 (Cahiers théologiques 27)



EDOUARD MAURIS (1908-1995) 211

travailleur, et non I’homme a partir du travail saisi comme réalité abstraite.
Vu a la lumiére de I’anthropologie biblique telle qu’elle émane des premiers
chapitres de la Geneése, le travail humain participe d’une donnée fondamen-
talement positive, il reléve de I'ceuvre assignée par Dieu. La chute ne change
pas la valeur du travail, mais bien son sens, relatif a la situation nouvelle de
I’homme devant Dieu. Mauris décode 1'Ecriture en fonction des questions
aigués qui se posent aux travailleurs au milieu de ce siécle. Le thé¢me de la
«dégradation» et plus fortement encore de la «désintégration» du travail n’est
pas sans rappeler la critique de I’aliénation développée par le jeune Marx.
Théologiquement, une réflexion sur le sens du travail conduit a souligner que
«le travail n’a pas de valeur en soi, qu’il ne porte pas en lui-méme son centre
de référence» (p. 16)»: thése qui écarte autant un mépris du travail, réduit a
sa part de malédiction, qu'un fétichisme du travail tel qu’il a justement été
dénoncé par Marx, deux formes symétriques, selon Mauris, d’une «révolte
contre ’ordre de Dieu» (p. 18). Une réinterprétation authentiquement biblique
du travail devra donc lui reconnaitre sa signification globale, intégrant aussi
bien le travail intellectuel que le travail matériel et inscrivant ['un et 'autre
dans la perspective plus large de I’engagement du chrétien.

Cela améne Mauris, a la suite du théologien réformé francgais Jean Bosc,
a distinguer le travail et I’ceuvre. Cette distinction recoupe partiellement selon
lui celle entre le vocabulaire du travail-souffrance (kopos) et du travail-ceuvre
(ergon) décelable dans le Nouveau Testament notamment. Dans cette perspec-
tive, «le travail doit étre dépassé par I'ceuvre». «L’ceuvre permet d’extraire le
travail de I'immédiat pour le réintégrer dans ’ensemble des échéances, des
paliers et des échelonnements ou s’affirme I'unité de notre existence» (p. 24s).
L’ceuvre représente ainsi a la fois la finalité et la durée du travail.

Edouard Mauris trouve des accents trés personnels et forts lorsqu’il tire
les conséquences de cette distinction pour I'éthique chrétienne du travail.
S’appuyant sur Bernard Groethuysen’, il montre que la civilisation chrétienne
a absolutisé le travail et ainsi perdu de vue le sens de la vocation liée a
I’accomplissement méme de I’ceuvre. Mauris plaide non seulement pour la
réhabilitation des métiers manuels, mais également pour celle de certains
métiers généralement méprisés dans la bonne société chrétienne et bourgeoise:
par exemple, celui de cafetier! Le critére éthique d’un travail légitime est a
chercher dans le rapport au prochain. S’inspirant de Gustav Wingren, €thicien
luthérien suédois, Mauris opére une distinction entre le travail qui utilise le
prochain et le travail qui se met au service du prochain. On peut y voir une
application de la régle kantienne de l'impératif catégorique, selon laquelle
I’homme ne doit jamais devenir un moyen, mais demeurer toujours une fin.
Il en découle pratiquement le refus de métiers vilipendant la dignit¢ humaine,

7 Les origines de I'esprit bourgeois en France, Paris, NRF, 1927.



212 DENIS MULLER

via un trafic des étres humains (esclavage, colonialisme, prostitution, vente de
stupéfiants).

L’inhumanité croissante du travail n’est pas seulement liée aux facteurs
d’avilissement. Elle tient aussi, de maniére plus banale mais d’autant plus
intense, a la révolution technique imposée au travail humain. Plutét que
diaboliser les technologies, il vaut mieux reconnaitre les rapports faussés que
I’homme concret entretient avec elles. L’enjeu consiste a humaniser la tech-
nique. Mauris partage ici I’optimisme de Jean Fourastié et de Georges Fried-
mann, allant méme jusqu’a écrire hardiment: «La technique porte en elle-
méme |’antidote aux maux qu’elle a engendrés: elle va s’infléchir dans la voie
des rectifications et des redressements qui seront pour I’homme autant d’étapes
vers la libération» (p. 36). Une telle confiance en I’avenir témoigne d’une
espérance immense. Plutdt que la récuser, Mauris appelle a la «purger [...] de
toute prétention et de toute idolatrie» (p. 37) et de la mesurer a 1’aune de
I’homme et de son ceuvre. Loin de voir dans I’éthique chrétienne un pro-
gramme et un code susceptibles de transformer le monde, Mauris la congoit
comme une invitation a la vigilance, afin de préparer «les occasions de notre
fidélité» (p. 39).

Les réflexions d’Edouard Mauris, publiées en 1950, sont une trace inté-
ressante des débats théologiques de I'immédiat aprés-guerre, débats marqués
du sceau d’une problématique existentialiste et personnaliste non dénuée
d’impact socio-politique, et qui allaient se retrouver de maniére plus tranchées
dans les théologies des années 60 (théologie politique, théologie de 1'espé-
rance, théologies politiques, etc.). Méme si notre propre contexte culturel ne
nous permet plus de reprendre sans autre les résultats de 1'analyse de Mauris,
nous pouvons y déceler une ligne éthique susceptible de nous inspirer encore,
notamment son insistance a relativiser le travail et a le replacer dans la
perspective de 1'ceuvre. Aujourd’hui, des travaux aussi différents que ceux de
Hannah Arendt®, d’André Gorz, d’Arthur Rich, de Christian Lalive-d’Epinay
ou de Mario Miegge nous aident & mieux comprendre les «métamorphoses du
travail» (Gorz) et a redonner un sens aux activités humaines dans leur globalité
comme dans leur singularité.

8 Cf. sa distinction entre le travail, I’ceuvre et I’action.



	Édouard Mauris (1908-1995)

