
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : les études de théologie selon Schleiermacher

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 155-162

ETUDE CRITIQUE

LES ÉTUDES DE THÉOLOGIE
SELON SCHLEIERMACHER1

Klauspeter Blaser

Résumé

La traduction de la Kurze Darstellung des theologischen Studiums en
français invite à apprécier une excellente édition enfin disponible, et aussi à

réfléchir de façon critique sur la réception et l'utilité actueUes de ce texte.
Il reste un milliaire dans l'histoire de la théologie et parmi les ouvrages visant
à y introduire.

Le texte classique de Schleiermacher au sujet de l'organisation interne de
la théologie et de son étude a enfin trouvé des traducteurs et commentateurs
en français. Le lecteur se félicite de l'excellence de leur travail qui était sans
doute plus que difficile. Il apprécie la postface de H. J. Birkner, qui contient
toutes les précisions voulues sur l'histoire et le caractère à la fois traditionnel
et novateur de la proposition schleiermacherienne. Surtout, il admire le génie
de Schleiermacher tant pour la forme de son opuscule que pour la vision
programmatique de la théologie qu'il y développe. Dans la suite, on va d'abord
en rappeler les grandes lignes, ensuite faire état d'un certain nombre de

questions et, enfin, présenter un rapide aperçu des ouvrages analogues
actuellement en usage.

1 Friedrich D. E. Schleiermacher, Le statut de la théologie. Bref Exposé, traduit
par Bernard Kaempf avec la collaboration de Pierre Bühler; avant-propos de Pierre
Bühler et Pierre Gisel, postface de Hans-Joachim Birkner, Genève/Paris, Labor et Fides/
Cerf, 1994, 150 p. Cette traduction contient aussi des avertissements (B. Kaempf) et

une bibliographie établie par Patrick Evrard concernant Schleiermacher en français. -
La présente traduction se fonde sur la Kurze Darstellung des theologischen Studiums,
zum Behuf einleitender Vorlesungen, Leipzig, Deichert'sche Verlagsbuchhandlung,
4e édition 1910, et Hildesheim, Georg Olms, 1961. Cette édition de Heinrich Scholz
contient les deux versions du texte de Schleiermacher, celle de 1810/11 et celle de 1830;
la traduction reprend cette dernière version.



156 KLAUSPETER BUASER

1. Présentation

Certains propos fascinent encore et toujours. Une provocation émane en

effet de ce programme qui contient deux idées majeures débouchant sur deux
manières de concevoir l'unité de la théologie: l'objectif ecclésial et l'essence
du christianisme. On se demande si ces options n'instruisent pas aussi une
lecture à chaque fois différente du christianisme. En tout état de cause, la

conception schleiemacherienne se substitue à des conceptions antérieures
définissant la théologie comme une sagesse (un habitus) ou comme une simple
discipline au sens aristotélicien2. La forme d'abord. La concision et la
cohérence ainsi que l'articulation interne des 338 paragraphes de cet abrégé,

composés à chaque fois d'une thèse et d'un bref commentaire qui l'accompagne

(et qui ne figurait pas encore dans la lre édition de 1811) n'ont
vraisemblablement pas leurs pareils dans l'histoire de la littérature en sciences
humaines. Malgré la complexité de l'expression, le propos est limpide.
L'Introduction (§ 1-31) dit déjà l'essentiel; la suite est structurée selon le célèbre
schéma tripartite proposé dans cette orientation encyclopédique:

Dans cette trilogie de la théologie philosophique, historique et pratique est

contenu l'ensemble des études de théologie. L'ordre le plus naturel pour cet exposé
consiste incontestablement à commencer par la théologie philosophique et à

terminer par la théologie pratique (§31).

Le contenu ensuite: même si les études de théologie et leur organisation
actuelle ne ressemblent que peu à la pratique du début du XIXe siècle, elles

sont encore largement tributaires de la division que Schleiermacher a établie
et imposée pour longtemps, novateur qu'il fut par rapport à ces prédécesseurs
en matière épistémologique. La théologie philosophique avec ses branches de

l'apologétique et de la polémique représente et fournit une sorte de «allgemeine

theologische Prinzipienlehre»'' ; elle contient «tout ce qui vise à exposer
à la fois l'essence du christianisme, ce qui en fait un mode de croire spécifique»
d'une part et «la forme que prend la communauté chrétienne» d'autre part,
ainsi que le jeu entre ces deux éléments (§24). L'essence du christianisme
fournit le critère de toutes les distinctions à faire et se substitue aux doctrines
des vérités divines proposées par les conceptions antérieures. La théologie
philosophique représente donc la discipline qui se préoccupe de ce qui, dans

le christianisme, correspond véritablement à l'esprit humain.
La théologie historique comprend l'exégèse, l'histoire de l'Eglise et l'analyse

du christianisme contemporain laquelle à son tour inclut la théologie
dogmatique et la statistique ecclésiale (une sorte d'étude des confessions).

2 Certains propos de la présente étude sont inspirés par les observations de E.

Farley, voir infra note 11.

3 Cf. M. Eckert, Gott - Glauben und Wissen. Friedrich Schleiermachers Philosophische

Theologie. Berlin/New York, Walter de Gruyter, 1987, p. 20.



LES ETUDES DE THEOLOGIE SELON SCHLEIERMACHER 157

Puisque l'interprétation de l'Ecriture et la dogmatique utilisent toutes deux la
méthode historique, l'histoire de l'Eglise comme telle ne constitue pas
vraiment une discipline spécifique et distincte.

En tant que discipline théologique, la connaissance historique du christianisme
est d'abord la condition sine qua non de toute influence réfléchie sur le développement

ultérieur du christianisme et, de ce point de vue, les autres parties de la
science historique lui sont subordonnées, dans le seul but de servir (§ 70).

La théologie pratique, enfin, définit l'ensemble de la théologie par ses fins,
à savoir la pertinence et la réception du travail réflexif et descriptif pour et
dans le service et le gouvernement de l'Eglise; Schleiermacher distingue la

direction de la paroisse (Kirchendienst) de la direction de l'Eglise (Kirchenleitung

ou Kirchenregiment). «Couronne des études», comme dit Schleiermacher

ailleurs de la théologie pratique, en se servant ici d'une image
botanique et non de pouvoir. Il s'agit de recueillir les fruits plutôt que de dominer
d'autres branches.

Le but de la théologie pratique n'est pas d'enseigner à appréhender correctement

les tâches: mais en suposant acquis ce premier point, elle ne s'occupe plus
que de la manière correcte de procéder pour l'exécution de toutes les tâches réunies

sous le concept de direction de l'Eglise (§ 260, entre autres!).

Dans cette perspective, la théologie représente pour le grand théologien
une «science positive» (§ 1), opposée au spéculatif et régulatrice par rapport
à une pratique présente. Dans l'Avant-propos de Bühler et Gisel, cette

positivité est ainsi décrite:

la théologie est une discipline qui s'organise en rapport à un enracinement

historique et en fonction d'une tâche pratique. La théologie s'attache à un donné

qui la précède, une forme historique de la foi - la forme chrétienne en l'occurrence

- et s'engage dans l'effort d'en rendre compte dans le présent et pour l'avenir. [...]
En tout cela, la théologie est une science foncièrement seconde (par rapport à une
histoire passée, à une conscience religieuse donnée, ainsi qu'à une tâche ecclésiale
déterminée et effective), mais elle ne s'exerce pas sans en appeler à une "idée

générale' (p. 8 et 9).

Cette conception est d'ailleurs en rapport avec celle que Schleiermacher
avait développée en 1808 pour l'Université allemande en général. Il assimile
la théologie au droit et à la médecine comme facultés «positives», mais sans

souscrire à la manière spéculative dont Schelling avait pensé les distinguer de

la philosophie. Pour Schleiermacher, seule la philosophie est «science pure»
(elle s'appuie sur une connaissance universellement accessible), alors que les

trois autres ne le sont pas. Leur positivité consiste dans une forme d'expérience
culturellement déterminée; dans le cas de la théologie, on a affaire à une

communauté religieuse spécifique et à son mode de croire particulier. Or.

d'une façon très moderne, Schleiermacher conçoit la théologie comme un

système organique; il part d'une unité, d'un ensemble que la spécialisation
nous a fait perdre entre-temps, danger réel déjà au temps de l'auteur.



158 KLAUSPETER BUASER

Les tâches de la théologie pratique, et plus particulièrement dans le domaine
du gouvernement de l'Eglise, seront saisies de la façon la plus correcte par celui
qui a élaboré le plus parfaitement sa théologie philosophique. Les méthodes les plus
adéquates s'offriront à celui qui vit dans le présent en se fondant de la manière
la plus variée sur une base historique. La mise en pratique doit être favorisée au

maximum par les dons naturels de la culture générale (§ 336).

Schleiermacher entrevoit déjà la tendance inhérente à chaque discipline à

s'autonomiser et se développer à l'infini. Mais dans l'articulation qu'il envisage,

chaque discipline servirait de pars pro toto sans que l'ensemble se perde
(§ 14-16).

Enfin - et les différents commentateurs de le mettre en évidence -,
Schleiermacher non seulement réorganise la théologie de son époque: il lui
assure aussi et justement son statut de science sous les conditions de la

modernité, sans abandonner sa spécificité mais en l'articulant à la méthode
du siècle. Contribution à la solution du conflit des Facultés, donc Il laisse
tomber notamment le supranaturalisme et le rationalisme qui avaient caractérisé

la théologie dans le passé, pour lui attribuer cette tâche spécifique:

La théologie chrétienne représente par conséquent l'ensemble des connaissances

scientifiques et des règles de l'art sans la connaissance et l'usage desquelles
une direction cohérente de l'Eglise chrétienne, c'est-à-dire un gouvernement
ecclésial chrétien, n'est pas possible (§ 5).

Si les vrais théologiens prennent part à la direction de l'Eglise, l'intérêt
ecclésial et l'esprit scientifique se trouvent alors et heureusement réunis en eux
(§ 12). L'objectif ecclésial permet justement de résoudre à la fois la question
du statut scientifique de la théologie et le problème de son unité interne, celle-
ci étant menacée par la fragmentation.

2. Interrogation

Malgré la satisfaction que suscite la mise à disposition de ce texte, il reste

tout de même suffisamment étranger pour qu'il provoque en moi aussi la

question du motif de la traduction et de la publication. On souscrirait volontiers,
même aujourd'hui encore, à certains propos et pourtant on ne peut s'empêcher
de s'interroger sur la pertinence des propos schleiermacheriens dans la situation
actuelle. Est-ce par intérêt purement historique que la traduction a été menée
à bien Pour éclairer une histoire de la réception Œuvre-t-on à un renouveau
de Schleiermacher et de sa médiation entre foi et savoir (cf. § 8) pour se

démarquer de l'héritage de Yintellectus fidei jugé inadéquat dans la situation
présente (cf. p. 8)? Considère-t-on, secrètement, la théologie philosophique de

Schleiermacher comme la théologie fondamentale à renouveler aujourd'hui
parce qu'elle serait adéquate pour répondre aux défis actuels?

J'avoue une certaine perplexité, malgré tout. D'abord, je ressens ce texte

comme formel («C'est justement ce caractère formel, initialement défavorable



LES ÉTUDES DE THÉOLOGIE SELON SCHLEIERMACHER 159

à sa réception, qui favorisa la perdurance de son influence», nous dit Birkner,
p. 123); il analyse avant tout les fonctions des différents éléments qui
constituent l'ensemble de la théologie (Eckert). Je doute qu'un étudiant actuel
veuille et puisse se contenter d'une définition et d'une explication de ce qui
compose Y Organon de la théologie. Il dira avec raison qu'une explication
positive de cette fameuse «essence du christianisme» à laquelle Schleiermacher

se réfère plus d'une fois (p. ex. § 21,24) et qu'il cherche à faire émerger
à travers l'approche scientifique fait défaut. N'est-il pas typique que
Schleiermacher ne parle quasi jamais de Dieu, de Jésus-Christ, mais seulement
et somme toute assez vaguement de la «conscience de Dieu» (§1)? Autrement
dit, une théologie philosophique peut-elle suffire à fonder cette entreprise?
Qu'est-ce que cela signifie que la théologie dans ses diverses facettes représente

une science positive si on ne commence pas résolument par dire en vertu
de quoi elle peut l'être? Définir l'objet «positif» du travail théologique qui
forme son sujet, au lieu de se référer «à un 'point de départ' au-dessus du

christianisme», i.e. dans l'idée générale de la communauté religieuse ou de
la communauté de foi (§ 33), voilà qui devrait à mon avis précéder l'examen
critique des phénomènes chrétiens et religieux. Est-il d'ailleurs vrai que c'est
l'Eglise qui est la légitimation de la théologie faute de quoi les disciplines
théologiques retomberaient dans d'autres catégories scientifiques comme la

psychologie ou la littérature (§ 6)? Est-elle plus pertinente pour autant ou
Schleiermacher nous conduit-il dans une impasse (comme le soutenait Barth)?
A la lecture du Brefexposé, l'étemelle question de savoir ce qu'est la théologie
ne fait que prendre un peu plus d'ampleur encore4.

Ensuite, on notera que dans les circonstances de l'époque, Schleiermacher
a été un esprit véritablement œcuménique, probablement en vertu justement
du célèbre § 33, parlant d'un point de départ général plutôt que spécifique.
Mais en le relisant, ne constate-t-on pas que sa conception des études consacre

«scientifiquement» la division des Eglises et des nombreux groupes chrétiens

(tout en privilégiant le protestantisme) : «Dans les temps où l'Eglise est divisée,
chaque parti ne peut traiter lui-même de façon dogmatique que sa propre
doctrine» (§ 98). Critique scientifique veut dire essentiellement comparaison.
Car la science atteste de ce qui est et non de ce qui devrait être en fonction
d'un «fondement» sans lequel la théologie chrétienne ne fait finalement pas

beaucoup de sens: Dieu en Jésus-Christ et par le Saint-Esprit. Certes, la

théologie philosophique qui tire sa substance de l'éthique (qui n'est guère

expliquée dans cet abrégé) introduit un élément de ce genre, mais il reste

foncièrement anonyme et «sans chair» et on peut légitimement se demander

en quoi la méthode est finalement «positive». Par ailleurs, la théologie
dogmatique ressemble à l'histoire des dogmes plutôt qu'à un travail de systématisation

et de jugement théologique qui débouchent sur un témoignage.

G. Picht, E. Rudolph, Theologie - was ist das?. Stuttgart, Kreuz Verlag, 1977.



160 KLAUSPETER BLASER

Enfin, voici une dernière observation. Si le texte de Schleiermacher éclaire

en effet l'héritage dont le travail académique dans nos régions est tributaire,
il n'est plus tellement à propos en ce qui concerne l'Amérique du Nord, le

Tiers Monde, etc. Et même chez nous où nous connaissons encore une
structuration des études qui peut parfois rappeler les divisions schleierma-
cheriennes, le déplacement intervenu en cette matière est de nature à provoquer
des questions quant à la pertinence actuelle de cet ouvrage célèbre. Je ne dis

pas du tout que les divisions et les articulations actuelles, les nouvelles
disciplines et les exigences en connaissance, fortement diminuées d'ailleurs,
représentent un progrès. Je constate simplement que la spécialisation, l'évolution

de chaque discipline et la conception très diverse de chaque enseignant
ainsi que les motivations et les attentes des étudiants font de la théologie
quelque chose de très différent de ce qu'envisagea et pratiqua le père de

l'Eglise moderne. En revanche et à sa défense, on devrait relever l'avantage
certain qu'a sa conception par rapport aux nôtres. Pour Schleiermacher, les
études de théologie devaient obéir à des principes plutôt qu'à l'intuition, à des

convictions plutôt qu'à des impressions (§ 18, 21)! La publication du Bref
exposé valait la peine, ne serait-ce que pour cette raison-ci.

3. Quelle «introduction à la théologie» aujourd'hui?

Où en sommes-nous aujourd'hui dans la vision de l'organon théologique?
Il faut bien dire qu'un désert s'étend devant nous, et la publication présente

y apparaît presque comme un cri. Depuis les grands débats épistémologiques
de l'après-68, surtout en Allemagne5, nous avons perdu le goût de telles

discussions dont le public dira très vite qu'elles ne servent à rien et ne

passionnent que des spécialistes ou des dinosaures de toute manière voués à

la disparition. Le mot d'ordre n'est pas la responsabilité scientifique du

théologien et le statut scientifique de sa discipline mais la «spiritualité» et l'ouverture

à l'univers religieux. Soit. Schleiermacher, défenseur de la virtuosité
religieuse, ne s'est pas gêné de lui donner une forme théorique et de se

demander ce qui devait se passer lorsque le théologien, genre particulier dans

la masse croyante, devait s'astreindre à rendre compte du traitement réfléchi
en matière de religion chrétienne. Là aussi, il semble avoir une longueur
d'avance sur notre époque dont on peut cependant comprendre la désillusion

5 H. Siemers, H. R. Reuter (éds), Theologie als Wissenschaft in der Gesellschaft,
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970; F. Mildenberuer, Theorie der
Theologischen Enzyklopädie als Methodenlehre, Stuttgart, Calver Verlag, 1972; W.
Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt, Suhrkamp, 1973; G.

Sauter (éd.), Theologie als Wissenschaft, München, Kaiser, 1971 ; G. Sauter et al.,
Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie, München, Kaiser, 1973; P. Eicher, La
Théologie comme science pratique, Paris, Cerf, 1982.



LES ETUDES DE THEOLOGIE SELON SCHLEIERMACHER 161

à propos des débats épistémologiques. On organise les études comme on peut6,
le plus souvent en fonction de nécessités pratiques, de l'organisation des

examens entre autres. Par ailleurs, seul un génie pourrait se risquer à une vue
encyclopédique de la théologie7. Généralement, on se contente donc d'introduire

aux études de la théologie8 et dans les méthodes utilisées et recomman-
dables'. Les destinataires en sont les étudiants entrant en faculté de théologie
et ces textes ne sont jamais conçus comme programmatiques, mais uniquement
comme des outils. Plus excitantes, certaines tentatives formulent les exigences
d'une formation théologique qui réagit à une situation foncièrement nouvelle
du christianisme, situation créée par le rapprochement des confessions et par
l'extension de la religion chrétienne à une échelle mondiale1".

Peut-être plus proches de l'entreprise de Schleiermacher sont les théoriciens

américains qui analysent le débat très vivant au sujet de la Theological

6 A titre d'exemple, citons la manière dont les objets d'enseignements étaient répartis
dans la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne, solution parmi beaucoup
d'autres, mais fréquente: a) Section des sciences bibliques: philologie biblique, Ancien
Testament (introduction, exégèse, théologie), Nouveau Testament (idem), littérature
intertestamentaire, b) Section d'histoire et de théologie systématique : histoire de l'Eglise
et des dogmes, science des religions, théologie moderne et contemporaine, dogmatique,
philosophie, c) Section de théologie morale, pratique et sociale: éthique, éthique sociale,
théologie pratique et pastorale, psychologie de la religion, sociologie de la religion.
Depuis peu et en rapport à un nouveau plan d'études, un schéma quadruple a été introduit:
science biblique - histoire du christianisme et sciences des religions - théologie
fondamentale/dogmatique et théologies contemporaines - éthique et théologie pratique.

7 Cf. G. Ebeling, Studium der Theologie. Eine enzyklopädische Orientierung (UTB
446), Tübingen, Mohr 1975; R. Bultmann, Theologische Enzyklopädie (E. Jüngel et
K. W. Müller éds), Tübingen, Mohr, 1984; Introduction à la pratique de la théologie,
éd. B. Lauret et F. Refoule, 5 vol., Paris, Cerf, 1982-83; cf. aussi K. Barth,
Introduction à la théologie évangélique, Genève, Labor et Fides, 1964; D. Tracy, The

Analogical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism. New York,
Crossroad 1981 (tous les deux encyclopédiques sous certains aspects).

* K. Blaser et al., Le Monde de la théologie. Un dossier de travail. Genève, Labor
et Fides, 1980, ainsi que les diverses publications apparentées mentionnées dans les

notes des p. 47-77 de cet ouvrage. En allemand, surtout R. Bohren (éd.), Einführung
in das Studium der evangelischen Theologie, München, Kaiser, 1964; Einführung in
das Studium der evangelischen Theologie, hg. von H. Schröer et alii, Gütersloh. Gerd
Mohn. 1982.

9 G Sauter et A. Stock, Arbeitsweisen systematischer Theologie. Eine Anleitung.
München, Kaiser Verlag, 1976, 2e éd. 1982; A. Raffelt, Proseminar Theologie. Einführung

in das wissenschaftliche Arbeiten und in die theologische Bücherkunde, Freiburg,
Herder, 19925. G. Adam, O. Kaiser, W. G. Kümmel, Einführung in die exegetischen
Methoden, München/Mainz, Kaiser/Grünewald, 19796.

10 L. Engel, D. Werner (Hrsg.), Ökumenische Perspektiven theologischer Ausbildung,

Frankfurt, Lembeck, 1990; S. Amirtham and A. Geense, The Teaching of
Ecumenics, Geneva, WCC Publications. 1987; Learning in Context. The Search for
Innovative Patterns in Theological Education, London, New Life Press, 1973, ainsi que
différentes publications du Theological Education Fund, devenu successivement

Programme of Theological Education et Programme of Ecumenical Learning.



162 KLAUSPETER BUASER

Education et y contribuent de manière substantielle. Je pense notamment aux
livres de Edward Farley et de David H. Kelsey". Le premier nous décrit
l'histoire passionnante de l'éducation théologique où, naturellement, le
mouvement encyclopédique et l'exposé de Schleiermacher, inspiré à la fois par un
motif téléologique et un motif théologique, occupent une place dominante. Il
critique ensuite la fragmentation résultant du «four-fold pattern» i. e. Bible,
histoire de l'Eglise, dogmatique, théologie pratique), pré-schleiermacherien et
dominant après le Bref exposé, chez Hagenbach12 en particulier, pour plaider
la cause d'une meilleure intégration de la théologie pratique dans la vie, dans

l'Université et dans la communication aux étudiants. Farley veut restituer la

«Theologia», i.e. une compréhension théologique de la formation théologique,
ce qui selon lui revient à la fois à un habitus et une activité dialectique de la
foi. C'est seulement après avoir accompli cette tâche que les questions des

disciplines et d'un plan d'études doivent être posées. Il est intéressant de noter

que Farley destine la théologie à l'exercice du «Church leadership», donc du
service et du gouvernement de l'Eglise, comme le fit Schleiermacher, et cela

non seulement pour des fins utilitaires; l'activité eccésiale est articulée à la

Theologia en tant qu'activité interprétative et consciente d'elle-même.
Quant à Kelsey, le théologien de Yale, il décrit un dilemme, celui qui

résulte de deux excellents types de formation, mais en définitive inconciliables,
dont «Athènes» et «Berlin» représentent les symboles. Le premier voit le

christianisme comme «paideia» donnée par Dieu en Jésus-Christ et aboutissant
à une radicale conversion dans le Saint-Esprit; le deuxième est orienté par la

«Wissenschaft», à savoir les fondements cognitifs et théoriques d'une
indispensable pratique. Ce qui qualifie l'éducation de théologique c'est une orientation

ecclésiocentrique plutôt que théocentrique: il ne s'agit pas de comprendre

Dieu, mais l'Eglise et son existence dans le passé comme dans le présent.
Or, la formation théologique dispensée aux Etats-Unis serait selon le diagnostic

de Kelsey un mélange des deux types; dans le vif débat à ce sujet se

déroulerait une lutte entre eux.
Décidément, Schleiermacher et son opuscule de 1810 n'ont pas fini de

provoquer des réactions et des mises en perspectives. Dans sa foncière
historicité même, son texte déploie encore une sorte de normativité que doivent
d'abord battre en brèche tous ceux qui, reprenant la question d'une façon
sérieuse, ne se contentent plus des schemes hérités et insistent sur le jeu à jouer
plutôt que sur les règles à respecter; celles-ci peuvent changer. Le jeu, lui,
garde son mystère et sa fascination.

11 E. Farley, Theologia. The Fragmentation and Unity of Theological Education.
Philadelphia, Fortress Press, 1983, 2' éd. 1989; D. H. Kelsey, Between Athens and
Berlin. The Theological Education Debate, Grand Rapids, Eerdmans, 1993. Cf.
K. Blaser, Les Théologies nord-américaines, Genève, Labor et Fides, 1995.

12 R.F K. H. Hagenbach, Encyklopädie der theologischen Wissenschaften (1833),
1884".


	Étude critique : les études de théologie selon Schleiermacher

