
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 2

Artikel: Spinoza et le totalitarisme fiction et réalité

Autor: Rougemont, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 127-141

SPINOZA ET LE TOTALITARISME

FICTION ET RÉALITÉ

Jean-Daniel Rougemont

Résumé

Spinoza propose une hypothèse et nie qu elle puisse devenir réalité : T

hypothèse du totalitarisme. Nous rappelons ce qu est le totalitarisme, comme
projet et comme réalité (§ 1), et nous expliquons ce qu en dit Spinoza (§ 2).
Nous indiquons ensuite les limites qu'il fixe à un pouvoir politique quel qu'il
soit : T intégrité de la nature humaine et la liberté de la pensée (§ 3,4). Nous
montrons que les violations de ces limites, qu'il juge impensables, sont
précisément celles que les nazis et les communistes ont testées et appliquées
(§ 5,6). Enfin nous mentionnons la question essentielle du rôle de la violence
et de son «extinction» dans T Etat totalitaire, en d'autres termes la question
du «dépérissement de l'Etat» (§ 7).

Notre titre est un anachronisme. On sait en effet que la notion de
«totalitarisme» n'a été élaborée qu'après la seconde guerre mondiale, par des

auteurs comme Hannah Arendt, Carl J. Friedrich et Zbigniew K. Brzezinski,
et qu'elle désigne un nouveau type de régime, né au XXe siècle et par
conséquent étranger à l'univers mental d'un penseur politique du XVIIe.

Tout cela est exact. Cependant, dans le but de déterminer les conditions

que doit satisfaire une société soucieuse de «persévérer dans l'être», Spinoza
forge à plusieurs reprises la fiction d'un Etat qui ferait fi de ces conditions
et qui, en particulier, contreviendrait aux tendances profondes de la nature
humaine. Mais, l'ayant forgée, il se hâte d'ajouter: «Je ne crois pas que
l'accomplissement d'un abus aussi extrême ait jamais pu être projeté par qui
que ce soit (quod nemini in mentem venire posse credo).»1 On trouve ainsi
chez Spinoza, formulée à titre d'hypothèse, une série de remarques qui,
regroupées et mises en ordre, constituent, au grand étonnement du lecteur

d'aujourd'hui, une description presque complète de ce qu'on appelle «totalita-

1

Spinoza, Traité des autorités théologique et politique, trad. R. Misrahi (TTP dans
la suite), Pléiade, 1954, p. 843 (PI. dans la suite); éd. latine J. van Vloten et
J. P. N. Land, 2 vol., 1882, (VI dans la suite), vol. I, p. 564.



128 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

risme». Pour obtenir cette description, nul besoin de modifier de fond en
comble le texte des Traités. Il suffit par exemple de remplacer une affirmation

par une négation, ou même, sans rien changer, de rapprocher des séquences
éparses. C'est ce que nous faisons dans nos trois manipulations. Ce terme veut
dire que nous formulons en clair ce à quoi Spinoza ne fait allusion que sur
le mode de la dénégation ou de l'hypothèse à peine concevable.

1. Définition du totalitarisme

Conformément à l'étymologie, nous entendons par «totalitarisme» une

entreprise politique dont le but est la domination totale, c'est-à-dire la
domination de l'homme à tous ses étages, du ventre à la tête en passant par le cœur,
domination parachevée par celle de tous les hommes. C'est en cela que
l'entreprise des Lénine, Staline, Hitler, Mao. Hodja, Pol Pot et Kim II Sung
diffère de ce qu'on appelle «despotisme», «tyrannie» ou «absolutisme»; ni
César Auguste, ni Louis XIV, ni Soliman le Magnifique, ni Nicolas II, ni
Franco ne se sont donné pour tâche de dominer les sens, les sentiments, la
volonté et la pensée de leurs contemporains.

- Dans Que faire avec l'humour noir caractéristique des productions
«littéraires» totalitaires, Lénine écrit: «l'ouvrier va spontanément au
socialisme, certes, si toutefois cette théorie [le communisme marxiste, J.-D. R.J ne

capitule pas elle-même devant la spontanéité, si toutefois elle se soumet cette

spontanéité...»2

- En 1920, Hitler inspire le Programme du parti des ouvriers allemands.
Le 25e et dernier article stipule: «... nous créerons une centralisation sans

précédent, qui réunira tous les pouvoirs dans les mains du gouvernement. Nous
créerons une constitution hiérarchique qui gouvernera mécaniquement tous les

mouvements des individus.» Le 9 juillet 1933, le Führer précise: «Nous
devons 'travailler' les gens aussi longtemps qu'il le faudra, jusqu'à ce qu'ils
se soumettent à nous. [...] Nous devons développer des organisations dans

lesquelles la vie entière d'un individu puisse prendre place. Alors chaque
activité et chaque besoin de chaque individu seront réglés par la collectivité,
représentée par le parti. Il n'y a plus de volonté arbitraire, il n'y a plus de

domaines libres dans lesquels l'individu dispose de lui-même.»3

- Début novembre 1967, les marins chinois font le serment suivant:
«suivre pas à pas [...], appliquer phrase à phrase et mot à mot chaque instruction

2 Lénine, Œuvres, Moscou, éd. du Progrès. 1965. tome V, p. 393; italiques de

Lénine.
3 Cité in K. Heiden, Der Führer, London, H. Pordes, 1967, p. 79.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 129

du président Mao, même si dans l'immédiat nous ne comprenons pas [...], de

façon que la pensée du président Mao forme la substance de notre âme et
commande chacun de nos gestes»4.

«Se soumettre la spontanéité» de ses victimes; «gouverner mécaniquement

tous les mouvements des individus», «régler chaque activité et chaque
besoin de chaque individu», faire qu'une pensée étrangère «forme la substance
de son âme et commande chacun de ses gestes» : voilà le programme de la

domination totale. On sait ce qui se produit quand le totalitarisme devient
réalité :

1. L'abandon par l'individu de tout droit «naturel», indépendant du
système, autrement dit de tout droit absolument parlant. En totalitarisme, l'homme
n'est ni ce qu'il se fait, ni ce que la nature fait de lui, mais ce que le système
se révèle capable de produire. On appelle cela la création d'un «homme

nouveau».

2. Le délire prométhéen des dirigeants, leur aspiration à la toute-puissance,
à la capacité de réaliser tout ce qu'ils projettent à partir d'une table
préalablement rasée. Mao (comme plus récemment Pol Pot) présentait à l'état aigu
les symptômes de ce délire. Pour le Grand Timonier, le peuple chinois avait
à devenir «une page blanche [...] libre de toute charge, [qui j se prête à ce qu'on
y inscrive les mots les plus neufs et les plus beaux»\ L'entreprise totalitaire
se pare des oripeaux de la «poésie».

3. La destruction de tout espace d'autonomie individuelle ou, comme
disait Lénine, la «soumission de la spontanéité».

4. La manipulation de l'homme à tous ses étages, du corps aux sentiments
en passant par la volonté.

5. Le contrôle des sentiments: il faut que l'individu non seulement se

soumette à l'état de société par crainte, espoir ou intérêt, mais qu'il aime

ce à quoi il obéit, qu'il s'y identifie. C'est ce qui distingue le totalitarisme
de la dictature classique : chacun devient pour soi-même son propre dictateur
en même temps que celui des voisins, la Willensmeinung (sic) du Führer
est dûment intériorisée par chacun, devient sa propre et intime
Willensmeinung. Tous ces traits, à deux exceptions près, se trouvent chez

Spinoza.

4 Cité in S. Leys, Les habits neufs du président Mao, Pans, Lebovici, 1989, p. 145.

5 S. Leys, op. cit., p. 34.



130 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

2. La fiction totalitaire chez Spinoza

C'est au chapitre XVII du Traité des autorités théologique et politique que
Spinoza développe, sur le mode de la dénégation, un thème à résonances
totalitaires: celui du transfert par l'individu de son «droit naturel» à la
«souveraine Puissance» : «Nul ne se trouve en mesure, ni dans la nécessité, de

transférer la totalité de ses prérogatives naturelles à la souveraine Puissance

(neminem omnia in Summam Potestatem transferre posse, nec esse necesse).»6
Par opposition, on peut donc qualifier de totalitaire le transfert par l'individu
de la totalité de ses droits naturels à la souveraine Puissance, à laquelle il se

soumettrait corps, âme et esprit en signant le pacte fondateur de l'état de

société. C'est alors que, selon Hitler, il n'y aurait «plus de domaines libres
dans lesquels l'individu dispose de lui-même». Bien qu'irréaliste, cette hypothèse

n'est pas impensable selon Spinoza. Il est clair en effet que dans un
système politique «normal», fût-il despotique, «ce n'est pas le motif de son
obéissance, mais l'obéissance seule, qui caractérise la situation du sujet»7. Le

satrape le plus brutal exige qu'on marche droit. Il fait ce qu'il faut pour cela

et se moque des pensées et arrière-pensées de ses victimes. Mais Spinoza se

hasarde à imaginer un système politique «anormal», beaucoup plus performant
parce que préoccupé non seulement de l'obéissance en tant que telle, mais

encore et surtout du «motif» de cette obéissance. Système totalitaire, dans la

mesure où il exploiterait à fond le fait que «l'individu le plus étroitement
soumis au pouvoir d'un autre est celui qui se résout à exécuter les ordres de

cet autre, de l'élan le plus sincère [je souligne, J.-D.R.]; l'Autorité politique
la plus puissante», en effet, «est celle qui règne même sur les cœurs de ses

sujets [...]. Aucune contradiction logique ne nous empêche [...] de concevoir
des hommes, qui laissent orienter exclusivement leurs amours, leurs haines,
leurs mépris et tous leurs sentiments par l'Autorité politique»8. L'entreprise
totalitaire se trouve ainsi programmée, quoique incomplètement : pour que la

domination soit totale, le Führer, Big Brother ou le Petit Père des Peuples
doit en supplément de programme s'assurer non seulement le contrôle de

l'affectivité de ses victimes, mais aussi le téléguidage de leurs sens et celui
de leur pensée. Spinoza n'envisage même pas qu'on puisse contraindre

quiconque à (ne pas) voir et à (ne pas) entendre ; en revanche, il nie explicitement
qu'on puisse manipuler son jugement. On verra pourquoi. En résumé:

Manipulation 1 : Dans un système totalitaire, chacun doit se trouver en

mesure, et dans la nécessité de transférer la totalité de ses prérogatives
natureUes à la souveraine Puissance. Pour que l'individu soit le plus étroi-

6 TTP, PL, p. 842. VI, I, p. 564.
7 TTP, PI., p. 843.
s TTP, PL, p. 844.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 131

tement soumis au pouvoir d'un autre, il faut qu'il se résolve à exécuter les
ordres de cet autre de l'élan le plus sincère. Car l'Autorité politique toute
puissante sera celle qui règne sur les cœurs de ses sujets, qui oriente
exclusivement leurs amours, leurs haines, leurs mépris et tous leurs sentiments.

3. Première limite au pouvoir totalitaire : la nature humaine

Spinoza ne peint pas en rose la «souveraine Puissance». Il lui accorde

presque tout. Néanmoins, précise-t-il, «jamais le droit ainsi défini ne conférera
à ses détenteurs une puissance absolue sur tout ce qu'ils voudraient»; «jamais
une souveraine Puissance n'aura le pouvoir d'exécuter rigoureusement tout ce

qu'elle souhaiterait»9. Bien que logiquement concevable, la monstruosité
totalitaire est par bonheur irréalisable. Elle se heurte en effet à deux obstacles

jumeaux : la fameuse «nature humaine» d'une part, et d'autre part cet étage
supérieur de l'homme selon la tradition rationaliste: la pensée. La nature
humaine d'abord: Spinoza reproche aux philosophes de la politique d'avoir
négligé de bâtir leurs théories sur une connaissance objective de cette nature.
Ils ont bâti des châteaux en Espagne pour des hommes qui n'existent pas. Or,
une société, qu'elle soit monarchique, aristocratique ou démocratique, se

compose d'hommes réels, qui ne sont que ce qu'ils sont: leur nature reste la

même, après la signature du pacte social comme avant. Ses ressorts profonds
demeurent la crainte, l'espérance et l'intérêt: «D'où la conséquence: aucun
acte, auquel jamais ni espoir de récompense ni menace de châtiment ne saurait
décider quelque individu que ce soit, ne saurait être ordonné par une législation
nationale.»10

Comment les trois ressorts de la crainte, de l'espoir et de l'utilité
fonctionnent-ils lors de la signature du pacte social? L'homme n'étant pas «un
empire dans un empire», mais une partie intégrante du Deus sive Natura, il
partage avec tout ce qui existe une tendance fondamentale: l'instinct de

conservation conjugué avec la volonté de puissance. C'est sur cette tendance

universelle et indéracinable qu'il s'agit de fonder l'état de société. Elle
détermine naturellement l'aspiration des hommes à sortir de l'état de nature. La
Cité n'est donc pas une construction en l'air, mais un prolongement de la nature
elle-même.

Spinoza suit ici Hobbes : par l'insécurité permanente à quoi il condamne
tous les hommes, par la crainte universelle qui les paralyse, constamment
menacés qu'ils sont de se voir ravir par plus fort qu'eux ce qu'ils viennent

d'acquérir, et même de perdre la vie dans l'aventure, par l'absurdité d'une

9 TTP, PI., p. 844 et 842.
10 Spinoza, Traité de l'autorité politique, trad. M. Frances (TP dans la suite),

Pléiade, 1954, p. 938.



132 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

«force» qui n'est en réalité que faiblesse, et d'un «droit» qui n'en est pas un,
puisqu'il se mesure à la seule puissance, l'état de nature est l'état le moins
favorable qui soit à la satisfaction du conatus : in suo esse perseverare.

L'effort pour persévérer dans l'être, la crainte perpétuelle de succomber,
l'espoir de sortir pour de bon de l'état de belligérance généralisée, l'utilité et
le bien propre de chacun, l'égoïsme en un mot, commande aux hommes de

s'unir, et, par l'adhésion à un pacte de citoyenneté, de transférer à une
«souveraine Puissance» la quantité de leur droit naturel qui se révèle incompatible
avec la paix, la sécurité et la liberté.

C'est de ces considérations hobbésiennes que Spinoza tire sa première
conséquence antitotalitaire : compte tenu du but même de son institution, la
souveraine Puissance ne saurait se donner pour tâche ni de modifier la nature
humaine, ni de la détruire, ni de faire des hommes des moutons ou des robots.
En vertu de son acte de naissance, l'Etat veille à la conservation et à

l'épanouissement des citoyens selon leur nature. «Aucun individu, en effet, ne

pourra jamais transférer sa puissance - ni son droit, par conséquent - au point
de cesser d'être un homme (ut homo esse desinat).»u

Et si ce n'était là qu'un préjugé bourgeois? se sont demandé les aspirants
totalitaires. Et s'il était possible de modifier la nature humaine? L'homme
n'est peut-être, en fin de compte, que ce que nous en ferons?

4. Deuxième limite au pouvoir totalitaire : la liberté de l'esprit

L'Etat ne saurait se donner pour tâche d'attenter à la nature de l'homme.
Mais il serait tout aussi absurde qu'il s'attaque à sa pensée. «L'esprit [...] dans

la mesure où il est raisonnable, n'est pas sous la dépendance de la souveraine
Puissance, mais indépendant.»12 C'est que l'individu qui souscrit au pacte
social le fait pour mieux persévérer dans son être, pour augmenter sa puissance
d'exister. Or cette puissance culmine dans la vie selon la raison. Loin d'aliéner
à l'Etat sa liberté de penser, de s'exprimer et d'enseigner ce qu'il pense, il
souhaite les garantir en entrant en société. Ce qu'il transfère à la souveraine
Puissance, c'est uniquement son droit d'agir de façon pour ainsi dire «privée».

C'est ainsi qu'à propos du «despotisme», le rationaliste Spinoza pose des

questions qu'il juge rhétoriques: «A quelles promesses de récompense ou à

quelles menaces de châtiment pourrait-on avoir recours, en effet, pour amener
un homme à adopter par exemple ces croyances : le tout est plus grand que
la partie, Dieu n'existe pas, un corps que l'on voit de dimensions finies est

l'être infini (ou n'importe quelle autre croyance, enfin, contraire à l'expérience
et à la réflexion)?»13 Autrement dit: une autorité quelle qu'elle soit peut-elle

11 TTP, PL, p. 842. VL, I, p. 564.
12 TP, PI., p. 939.
13 TP, PL, p. 938.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 133

amener un homme à croire ce qu'il sait pertinemment être faux? A penser
contre la pensée A ne plus se fier à sa raison ni à son expérience Sûrement

pas: Spinoza est persuadé qu'«aucun homme ne saurait renoncer à l'exercice
de son jugement (judicandi facultate nemo cedere potest)»™.

Attenter à la nature humaine et à la liberté de l'esprit reviendrait à nier
le but même de l'état de société. Le totalitarisme ne saurait être qu'une fiction,
parce qu'il s'oppose diamétralement à ce but, lequel «n'est pas la domination,
ni la répression des hommes, ni leur soumission au joug d'un autre. Ce à quoi
l'on a visé par un tel système [l'état civil, J.-D.R.J, c'est à libérer l'individu
de la crainte - de sorte que chacun vive, autant que possible, en sécurité ; en
d'autres termes conserve au plus haut point son droit naturel de vivre et

d'accomplir une action sans nuire à soi-même, ni à autrui (hoc est, ut jus suum
naturale, ad existendum et operandum absque suo et alterius damno, optime
retineat)»^.

Spinoza en est si convaincu qu'il ne redoute même pas quelque chose

comme une «dérive» totalitaire: que la fiction monstrueuse parvienne à se

réaliser à la faveur du dérapage catastrophique d'une société en proie à des

troubles sévères, comme on l'a vu en Allemagne. Le totalitarisme ne se conçoit
ni comme forme transitoire de l'Etat militant, celui qui exerce une dictature
de classe ou de race jusqu'à élimination de l'adversaire, moins encore comme
forme définitive de l'Etat triomphant. Ce conservateur réformiste ne craint que
la «révolution» : parce qu'elle équivaudrait à une rechute dans la guerre de tous
contre tous.

Modifier la nature humaine et manipuler la pensée : cette double
impossibilité fait que : «... jamais une souveraine Puissance n'aura le pouvoir d'exécuter

rigoureusement tout ce qu'elle souhaiterait. [...] Il faut donc admettre que
tout individu réserve son indépendance en de nombreux domaines d'activité

- qui, dès lors, ne dépendent plus du vouloir d'un autre, mais du sien seul.»16

La nature humaine et la liberté intellectuelle qu'elle exige garantissent l'existence

de ce que Isaiah Berlin appelle une liberté «négative», autrement dit une

sphère privée où l'Etat n'a aucun droit d'ingérence. Le totalitarisme donne

d'autres réponses aux questions de Spinoza:

Oui, l'homme peut être amené à juger contre son propre jugement, à penser
l'impensable, à croire l'incroyable. Oui, ses sentiments peuvent être téléguidés

; on peut le conduire à aimer ce qui est détestable. Osons seulement engager
les moyens adéquats En résumé :

14 VI, I, p. 603.
15 TTP, PL, p. 899. VI, I, p. 604.
16 TTP, PI., p. 842-843.



134 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

Manipulation 2 : Comment peut-on obtenir :

- que chacun se trouve dans la nécessité de transférer à la Summa Potestas

toute sa puissance propre et tout son droit ;

- que cette souveraine Puissance ait le pouvoir d'exécuter rigoureusement
tout ce qu elle souhaiterait ;

Réponse : il faut et il suffit :

- d'obtenir qu'aucun individu ne réserve son indépendance en aucun do¬

maine d'activité;
- qu il ne dépende plus de son propre vouloir, mais du vouloir d'un autre ;

- que ce ne soit pas seulement son obéissance qui compte, mais aussi et

surtout le motif de son obéissance ;

- que l'Autorité poUtique règne même sur les cœurs de ses sujets, et oriente
exclusivement leurs amours, leurs haines, leurs mépris et tous leurs
sentiments ;

- que ses sujets en viennent à exécuter ses ordres de l'élan le plus sincère ;

- qu'un acte, auquel jamais ni espoir de récompense ni menace de châtiment
ne saurait décider quelque individu que ce soit, puisse avec succès être
ordonné ;

- que l'esprit même du sujet soit sous la dépendance de la souveraine
Puissance ;

- qu'il renonce à T exercice de son jugement ;

- en résumé: qu'il cesse d'être un homme.

5. Frapper l'homme au cœur : la contradiction affective

La méthodologie totalitaire pour la manipulation de l'affectivité a été

développée par les nazis dans les camps de concentration et par les communistes

au Goulag17. A la surprise du lecteur contemporain, il s'agissait d'obtenir
des détenus exactement ce que, dans ses exemples, Spinoza juge hors de portée
du pire des despotes, parce qu'attentatoire à la nature humaine, à la liberté de

la pensée et au but même de l'état de société: «[la souveraine Puissance,

J.-D.R.] n'aurait aucune chance d'être obéie, si elle ordonnait à un sujet de

détester son bienfaiteur, d'aimer l'auteur de sa souffrance, d'écouter sans en
être offensé des injures, de ne pas chercher à se délivrer de la crainte, et ainsi
de suite; car les hommes, du seul fait des lois de leur nature, ressentent des

tendances opposées à celles-là.»18

17 Cf. B. Beitelheim, Le cœur conscient. Paris, Laffont, 1972; A. Soijenitsyne,
L'archipel du goulag, Paris, Seuil, 1974/76.

18 TTP, PI., p. 842.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 135

Mais le totalitarisme veut s'assurer sur les hommes un pouvoir absolu. Il
doit donc précisément induire en eux des comportements contraires à leur
nature. Comment? En les plaçant dans des situations telles qu'ils soient
contraints de vivre en permanence dans cet état dont, depuis Socrate, chacun
sait qu'il est le plus destructeur: la contradiction avec soi-même.

A l'étage des sentiments, la nature humaine se manifeste par une
répugnance foncière à éprouver pour un seul et même objet des passions contraires :

haine et amour, vénération et mépris, crainte et espoir. Mettons donc l'individu
en situation de ressentir simultanément de telles passions ou, comme le dit
Spinoza, amenons-le à «se comporter en ennemi de soi-même»19 - nous
détruirons ainsi sa nature d'homme, et nous le tiendrons. Alors qu'un régime
politique «normal», fût-il le plus despotique, mise sur la constance de la nature
humaine, exploite ses tendances profondes, le totalitarisme se fait fort de

dénaturer l'homme.
Les œuvres de Bettelheim et de Soljénitsyne regorgent de sinistres exemples

de ces «choses [...] qui suivent nécessairement de la nature humaine» et
dont les nazis et les communistes ont testé la manipulation et la destruction.
Soit, dans l'ordre des exemples mêmes de Spinoza:

- «Avoir en haine son bienfaiteur.» Un prisonnier refuse d'enterrer vif son

compagnon; on ordonne alors au rescapé d'inverser les rôles. Haine terrible
de celui-ci contre le camarade qui a refusé de le tuer ; haine de soi-même, en

plus, d'éprouver cette haine

- «Aimer qui lui a fait du mal.» On sait que des scènes de deuil public
accompagnent la mort des chefs totalitaires. Autre spectacle, plus tragique :

au camp de Ravensbriick, une détenue communiste est chargée de «démasquer
aux yeux des camarades», d'isoler et de persécuter d'autres détenues communistes,

«réfugiées» d'abord chez Staline, envoyées par lui au goulag et
finalement remises à Hitler. La pauvre persécutrice persécutée devient folle ; elle
hurle: «Staline, je t'aime!»20

- «Ne ressentir aucune offense des injures.» Par brimade, un S.S. ivre
ordonne aux prisonniers de nettoyer l'intérieur de leurs sabots. Puis il oublie
sa lubie. Quelques-uns s'obstinent à le faire : ils disent que le bourreau songeait
à leur hygiène.

- «Ne pas désirer être affranchi de la crainte.» D'«anciens» prisonniers
répugnent à travailler à l'extérieur du camp; ils ne s'imaginent même plus en

19 TP, PL, p. 947.
20 M. Buber-Neumann, Milena, Paris, Seuil, 1986, p. 229.



136 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

sortir; le danger de mort y est pourtant permanent. En résumé (il évoquera

pour les connaisseurs les procès de Moscou) :

Manipulation 3 : Le but du totalitarisme est d'obtenir cette catégorie
d'actions inacceptables inspirant naturellement aux hommes une telle horreur,
que le pire des maux leur serait encore préféré, à savoir qu'il devienne évident

qu'un homme portera témoignage contre soi-même, qu'il s'infligera des

tortures, qu'il assassinera son père et sa mère, qu'il renoncera à éviter un danger
mortel.

6. Frapper l'homme à la tête: l'idéologie

Ua liberté de la pensée est nécessaire pour persévérer dans l'être. C'est
pourquoi, on l'a vu, judicandi facuitale nemo cedere potesti Mais la domination

de l'homme ne serait pas totale sans la soumission de l'esprit. Hitler
croyait la chose possible: «la pensée [n'existe] qu'en vertu des ordres qu'on
donne et qu'on reçoit.»21 S'assurer cette domination, c'est précisément le rôle
de l'idéologie, cette «pensée contre la pensée» (Claude Polin). Comment s'y
prend-elle

L'idéologie s'empare de l'esprit en brisant, ou plutôt en amenant ses

victimes à briser activement en elles-mêmes, chacune pour son propre compte,
cette dimension constitutive de la pensée qu'est l'intentionnalité. Penser, en

effet, c'est se rapporter au monde «sur le mode» de la pensée, «de façon»

pensante, ce qui implique que, dans cette relation, quelque chose est donné :

un «objet», qu'il soit réel ou idéal, vers quoi l'esprit tend, qu'il «va chercher»
et qui constitue comme le point focal de toutes ses visées.

Quelque chose d'essentiel pour notre propos repose sur ce rapport
intentionnel au monde: la compréhension d'autrui. C'est parce que ma vision du
monde et la sienne sont des visions certes différentes, mais des visions du

même monde, que nous pouvons communiquer. Si toutes les substances
doivent avoir «une harmonie et liaison entre elles», écrit Leibniz, il faut qu'elles
expriment «en elles le même univers»22. Il n'y a d'accord possible que sur

quelque chose, à propos de quelque chose, dans un monde commun, sans quoi
l'«entente» menace de n'être qu'une illusion à plusieurs, une fantasmagorie
de groupe où chacun se retrouve d'autant plus seul qu'il ressemble davantage
aux autres.

Tel est le sort des esprits saisis par l'idéologie totalitaire: une fois
l'intentionnalité brouillée ou rompue, le monde commun évanoui, je ne pense rien

en pensant, sinon ce qu'on m'ordonne ou ce à quoi mon voisin m'incite.

21 Cité in H. Arendt, Le système totalitaire, Paris, Seuil, p. 49.
22 G. W. Leibniz, Lettre à Arnauld du 9 octobre 1687, Paris, Agora, p. 276.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 137

L'univers «normal» fait place au multivers totalitaire; il n'y a plus rien à voir
ni à comprendre. On ne peut désormais que s'identifier, s'aligner, faire comme
les autres pour «évoquer» en soi les mêmes «idées» qu'eux. L'idéologie, c'est
la pensée gleichgeschaltet. On pense comme on marche au pas.

Ce court-circuitage de l'intentionnalité, l'idéologie totalitaire le perpètre

par de multiples moyens :

- Le brouillage des concepts : race et classe. Dans le but de sidérer l'esprit
pour mieux le dominer, l'idéologie mélange à dessein et systématiquement le

sens objectif des concepts et leur sens «mythologique» (Roland Barthes). C'est
le cas de la notion de «race» chez les nazis et de celle de «classe» chez les

communistes. Ces notions recouvrent à la fois des réalités et des fantasmes,
des données et des objectifs, des faits et des valeurs. «Je sais parfaitement bien,
déclarait Hitler à Hermann Rauschning en 1933, qu'au sens scientifique, il n'y
a rien de tel que la race. Mais [...] comme politicien, j'ai besoin d'un concept
qui permette d'abolir l'ordre qui a existé jusqu'ici sur une base historique,
d'imposer un ordre entièrement nouveau et anti-historique et de lui donner une
base intellectuelle.»23

Quant à Lénine, nul n'ignore qu'il ne ménageait pas ses sarcasmes au

prolétariat réel. La Russie, ce n'était selon lui qu'«un Etat politiquement
asservi, dans lequel 999/1000 de la population sont pervertis jusqu'à la moelle
des os par le larbinisme politique ,..»24. C'est pourquoi on ne saurait miser
sur cette plèbe toujours tentée par le plus plat «économisme» : le «prolétariat»
célébré dans la doctrine, ce n'est pas ça du tout, mais il faut un prolétariat
idéal, à créer de toutes pièces. Dans cette tâche, les salariés de la grande
industrie sont un obstacle autant qu'un organe et une matière première. Ils sont
intimement corrompus jusque dans leur spontanéité, cette spontanéité qu'il
s'agit précisément de «se soumettre». Il faut que le prolétaire naisse de

nouveau, ce que seul le Promêthée bolchevik peut accomplir. C'est ainsi que «le

révolutionnaire russe, guidé par une théorie vraiment révolutionnaire, prenant
appui sur une masse vraiment révolutionnaire qui s'éveille spontanément à

l'action, peut enfin - enfin - se redresser de toute sa taille et déployer toutes

ses forces de géant.» Mais qu'est-ce que cette «masse vraiment révolutionnaire»

qui n'existe pas, qu'est-ce que cet «éveil spontané» d'une spontanéité

qui doit être «soumise» à une «théorie»?25 L'esprit y perd le nord, et c'est

exactement le but visé.

23 Cité in A Bullock, Hitler. A Study in Tyranny, New York, Penguin, 1984,

p. 400.
24 Lénine, op. cit., tome V, p. 373.
25 Lénine, op. cit., tome V, p. 459 et 393.



138 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

- L'humour noir concentrationnaire : «Arbeit macht frei» pour les déportés

d'Auschwitz; «les Solovki aux ouvriers et aux paysans» pour les zeks

débarqués au-delà du cercle polaire et sommés de construire «la cité du

socialisme» en commençant par les barbelés et les miradors ; «votre avenir sera
vraiment brillant» pour les victimes des camps de Mao26. Le réel, disent ces

messages paradoxaux, ce n'est ni ce que vous voyez, ni ce que vous pensez,
ni ce que vous souffrez. Le réel, c'est ce que nous serons assez puissants pour
vous faire voir, penser et souffrir.

- La perversion des jugements, avec ordre de traduction «spontanée» des

pseudo-constats en impératifs catégoriques. Cette traduction simultanée est

appelée à devenir une seconde nature chez les victimes du totalitarisme. Quand
Marx et Engels écrivent dans le Manifeste: «Les idées dominantes d'une
époque n'ont jamais été que les idées de la classe dominante»27, l'initié, le

membre des couches profondes de l'«oignon» totalitaire (H. Arendt), celui-
là saisit d'un seul coup le «vrai» sens que cette déclaration doit avoir pour
lui, et c'est un sens programmatique : «Faisons en sorte que les idées

dominantes, etc. ...»

- Le décodage démultiplié des messages en fonction du degré d'initiation
du récepteur aux arcanes du mouvement. En novembre 1937, Hitler affirmait
devant Neurath, Fritsch, Raeder et Göring qu'il avait besoin d'un espace
«dépeuplé» et rejetait l'idée de «subjuguer des peuples étrangers». Comment

interpréter ces déclarations? De nombreuses façons, assurément. Mais «que
cela mènerait automatiquement à une politique d'extermination desdits
peuples, c'est ce dont, évidemment, aucun de ses auditeurs ne s'avisa»28. On peut
s'exercer à ces traductions à tiroirs sur la déclaration de Hitler citée plus haut

(p. 128, note 3) : presque tous les mots de ce charabia typiquement totalitaire
s'y prêtent : «centralisation», «gouvernement», «constitution», «hiérarchique»,
«mécaniquement»; il n'y a guère que l'expression «sans précédent» qui soit
sans ambiguïté.

- L inversion de la relation du modèle au réel: les élucubrations des

idéologues doivent être perçues comme plus réelles que le réel lui-même, à

l'exemple de la «classe» de Lénine et de la «race» de Hitler. «L'éducation
communiste ne consiste pas à persuader les sujets de vouloir le socialisme,
mais de le voir:»29

26 F. Thom, La langue de bois, Paris, Juillard, 1987, p. 119.

27 Marx et Engels, Œuvres choisies, Moscou, éd. du Progrès, 1955, vol. 1, p. 4L
28 H. Arendt, op. cit., p. 284.
29 A. Besançon, Les origines intellectuelles du léninisme, Paris, Calmann-Lévy,

1977, p. 350; italiques de l'auteur.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 139

- Les ordres flous laissant à l'exécutant l'initiative et au besoin la responsabilité

de leur interprétation. En 1918, après la révolte des S.R. d'Elets contre
la mainmise des bolcheviks sur les organes du pouvoir, Lénine câblait : «Il est
évident que nous ne pouvons pas vous donner l'autorisation écrite d'arrêter
les Sociaux-Révolutionnaires, mais si vous les chassez de tous les organes des

Soviets, si vous les arrêtez [...], nous, au centre, ne pourrons que vous en
féliciter.»30

- Les injonctions intégrales, portant non seulement sur les «posés»31 des

affirmations, mais aussi sur leurs «présupposés». Condamner un dirigeant du

parti aux Procès de Moscou, c'était non seulement le punir pour avoir trahi,
mais lui ordonner de cesser d'avoir été un traître, et même lui enjoindre de

cesser à tout jamais d'avoir été.

Tous ces traquenards, et bien d'autres, concourent au même but avec la
même efficacité : amener, comme dit Spinoza, «l'esprit humain à tomber sous
l'absolue dépendance» du Grand Frère ou du Petit Père, parachever la
domination de l'homme en s'emparant de sa tête.

7. Domination totale et violence

De façon indirecte encore, Spinoza évoque pour finir ce qui est à la fois
le problème et l'idéal du totalitarisme, et qu'on appelle aussi le «dépérissement
de l'Etat» : les hommes peuvent-ils se dessaisir de leur droit et transférer leur

puissance, «au point qu'ils ne restent plus du tout redoutables aux personnes
mêmes ayant fait l'acquisition de ce droit et de cette puissance»?32

L'enjeu du débat tient en deux questions : 1) Est-il possible d'obtenir une
telle docilité, et 2) si oui, par quels moyens?

Les réponses de Spinoza à la première question paraissent contradictoires.
D'une part, en effet, il juge impossible une extinction de la violence répressive :

«Supposons que des hommes pussent être dépouillés de leur droit, au point
de ne plus disposer d'aucun pouvoir sans l'assentiment des personnes détenant
le droit suprême, avec quelle violence celles-ci ne régneraient-elles pas sur les

sujets (tum profecto impune violentissime in subditos regnare liceret).»3ì Le

totalitarisme ne s'établirait qu'au prix d'une «violentissime» violence.

30 Cité in L. Schapiro, Les origines de T absolutisme communiste, Paris, Albatros,
1986, p. 114.

31 O. Ducrot, Dire et ne pas dire, Paris, Hermann, 19722.

32 TP, PL, p. 842-843.
33 TP, p. 843 et VI, I, p. 564.



140 JEAN-DANIEL ROUGEMONT

Mais l'auteur des Traités formule tout de même une autre hypothèse : «s'il
était aussi facile de commander aux esprits qu'aux langues, aucun gouvernement

ne se trouverait jamais en péril et aucune autorité n'aurait besoin de

s'exercer par des moyens violents. Car les sujets orienteraient tous leur vie
selon le bon plaisir des gouvernants et nul ne porterait jamais de jugement sur
le vrai et le faux, ni sur le juste et l'injuste (nam unusquisque ex imperantium
ingenio viveret, et ex solo eorum decreto, quid verum vel falsum, bonum vel
malum, aequum vel iniquum esset, judicaret ).»34

Pour Spinoza, la contradiction n'existe pas: si, selon la conviction de

Hitler, l'esprit obéissait aux ordres, «aucune autorité n'aurait besoin de s'exercer

par des moyens violents.» Mais comme ce n'est pas le cas, «... une Autorité
politique qui prétend s'exercer jusque sur les esprits est qualifiée de violente
(Hinc ergo sit, ut illud Imperium violentum habeatur, quod in animos est).»35

C'est que les sujets-moutons ou les sujets-robots envisagés dans cette hypothèse

ne sauraient exister. Pour les produire, il faudrait en effet exercer une
telle violence que, de ce fait même, l'entreprise s'avère impossible.

Nous savons maintenant ce qu'elle viserait, cette impensable
«violentissime» violence: précisément la destruction de la nature humaine.
Selon Hannah Arendt, la «sinistre leçon» du totalitarisme est d'avoir révélé
cette incroyable vérité : il y a pire, ô combien que la pire des violences

connues, tuer un homme. C'est d'en faire autre chose qu'un homme. Spinoza
ne pouvait certes pas savoir que cela est possible.

La réponse à la seconde question coule de source : l'expérience des camps,
et celle des Etats totalitaires, où les moyens de domination affective et
intellectuelle rappelés ci-dessus ont été développés, cette expérience montre qu'il
est possible de pervertir la nature humaine pour autant que chacun devienne
lui-même son propre kapo, que la fonction policière se dilue dans le peuple,
«pénètre les masses». Comme la répression est dès lors assumée par tous contre

tous, et d'abord par chacun contre soi-même, et que l'individu est mis en

situation de travailler activement à sa propre destruction intellectuelle,
émotionnelle et sensorielle autant qu'à celle des autres, la violence extérieure, celle

qui sévit de haut en bas, devient sans objet. Il n'est plus nécessaire d'entretenir
une organe répressif spécialisé; l'Etat «dépérit».

Le totalitarisme est-il finalement réalisable, ou bien faut-il se ranger à

l'opinion de Spinoza, qui le juge impraticable parce que foncièrement
attentatoire à la nature humaine? L'expérience du XXe siècle ne suggère pas de

réponse catégorique. Paraphrasant A. Lincoln, on serait tenté de dire qu'il
semble possible de dominer totalement une partie des hommes une partie du

34 TTPj pl p 896 et vl j p 602
35 TTP, PL, p. 897 et VI, I, p. 602.



SPINOZA ET LE TOTALITARISME 141

temps, mais non tout l'homme, tous les hommes et tout le temps. Le stalinisme
n'aura pas duré des siècles, le nazisme encore moins. Ni l'un ni l'autre ne s'est
étendu à la planète entière, et cela parce qu'ils ont suscité des résistances à

la mesure de leur démesure.

Dans les camps de concentration cependant, comme au goulag,
l'expérimentation d'un totalitarisme de laboratoire paraît apporter de l'eau au moulin
de l'auteur de l'Ethique. A en croire Bettelheim, en effet, chez les

Muselmänner, ces prisonniers parfaitement «adaptés» aux exigences des S.S.,

«tous les processus psychologiques normaux sont remplacés par une action

imposée du dehors sans réponse intérieure personnelle»; chez ces hommes

totalement dominés, la situation d'absolue dépendance «aboutit d'abord à

l'effacement des réponses, puis à l'effacement de la perception.»36 Et l'auteur
du Cœur conscient de conclure : «Mais alors, la mort ne tarde pas à suivre.»
Comme si, effectivement, la domination totale était incompatible avec la

persévérance dans l'être.

B. Bettelheim, op. cit., p. 211.


	Spinoza et le totalitarisme fiction et réalité

