Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 45 (1995)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 71-110

BIBLIOGRAPHIE

Javier TEIXIDOR, Bardesane d’ Edesse, la premiére philosophie syriague, Paris,
Cerf, 1992, 160 p.

Avant de nous présenter la vie et la pensée de Bardesane, Javier Teixidor commence
par brosser a grands traits 1’histoire d’Edesse, du III¢ siecle avant J.-C. au III¢ siecle
apres J.-C., cette ville sise au Nord-Est d’Antioche sur les flancs du Taurus, qui fut
un important carrefour d’idées et d’échanges culturels et ou s’affrontérent aussi Parthes
et Romains. Né en 154, converti trés jeune au christianisme, Bardesane fut le type de
I"intellectuel antique qui s’est md avec autant d’aisance que de passion dans 1’héritage
multiple des doctrines philosophiques enseignées dans les écoles d’Athénes et
d’Alexandrie, et qui I’amena a créer a Edesse, a la fin du second siécle, une fameuse
€école de philosophie de langue syriaque. Deux domaines principaux ont été 1’objet de
ses préoccupations et de son enseignement: la cosmologie, pour la compréhension et
I’explication de laquelle il s’ingénia a utiliser, avec une liberté totale et sans dogma-
tisme, toutes les ressources que lui fournirent les connaissances astrologiques et scien-
tifiques de son époque et, surtout, la théorie des cing éléments préexistants tels que
le feu, ’eau, le vent, la lumiére et les ténébres. La destinée de 'homme fut 1’autre
domaine de sa recherche, intéressante en ce qu’elle fit une large place au libre arbitre,
sans pour autant la dégager totalement de 1'influence des différents pouvoirs que 1'Un
accorda aux Intelligences angéliques, aux astres, aux éléments et aux animaux eux-
mémes. «Ce qu’on appelle destin est 1’agencement du cours imposé par Dieu aux
puissances et aux €léments. Suivant ce cours et cet agencement, les intelligences
changent quand elles descendent dans les dmes et les dmes changent a leur tour quand
elles descendent dans le corps» (p. 90). 1l n’est pas possible de discuter ici des probléemes
que souléve pareille affirmation, mais elle suffit a suggérer le sens d’une réflexion
originale, dont Jamblique et Porphyre aprés lui furent aussi les interprétes. Nous
remercions 1I’A. d’avoir sorti de ’ombre un pan de I'histoire syriaque qui nous était
bien inconnu.

JEAN BOREL

M.-O. GouLer-Cazg, G. Mapec, D. O’Brien (éds), «Chercheurs de sagesse».
Hommage a Jean Pépin (Etudes Augustiniennes, série Antiquité — 131),
Paris, Institut d’Etudes Augustiniennes, 1992, 715 p.

Quarante-deux spécialistes ont tenu a rassembler leurs efforts et leurs contributions
pour rendre hommage & Jean Pépin comme homme, ami, professeur, maitre de recher-
ches et savant, dont I’ceuvre marque depuis longtemps de son empreinte obligée les
travaux sur I’herméneutique ancienne et sur les problémes complexes des rapports entre
le christianisme et la philosophie antique. Hommage bien mérité qui enrichit de surcroit
la collection des Etudes Augustiniennes d’un magnifique ouvrage dont les articles
développent, chacun a leur maniere, un aspect de I'ceuvre et de la pensée de ces
exemplaires et vénérables «Chercheurs de sagesse», comme les nomme un célebre

Histoire de
la philosophie



72 BIBLIOGRAPHIE

oracle d’Apollon a Plotin, a I’école desquels Jean Pépin n’a jamais cessé de se mettre.
C’est ainsi que, selon ordre chronologique des ceuvres et des auteurs étudiés, nous
est d’abord offerte une série d’essais sur la République (P. Aubenque), le Sophiste
(M. Dixsaut), le Phedre (M. Narcy), 'ame et ses deux corps (J. L. Cherlonneix) et la
tripartition de 1'Ame chez Platon (J. M. Rist), la définition du citoyen dans un passage
de la Politique d’Aristote (Ch. Rutten), Pyrrhon (J. Brunschwig), Epicure (J.-M. Fla-
mand), et Diogéne Laérce (R. Goulet). Une deuxiéme série d’études s’ouvre sur I’his-
toire du néoplatonisme et celle de son influence sur la pensée chrétienne. Plotin y occupe
une place de choix avec des exposés sur le logos hénologique (L. Couloubaritsis), la
sémiotique (G. Leroux), la nature et 'ame (F. Romano), I'anamneése métaphysique
(G. Verbeke) et le theme du roi de ['univers dans sa pensée et celle d’Origéne
(D. O’Brien). Sous la plume de noms connus comme J. M. Dillon, G. Madec, J. Foubert,
C. Viola, H. D. Saffrey. nous trouvons d’excellentes communications abordant tour a
tour le génie propre et la nouveauté de la visce et de la sagesse augustiniennes dans
I"histoire de la philosophie et de la théologie, I'influence de Porphyre sur Augustin et
sa doctrine de 1'Un, et le theme du malheur des temps chez les derniers philosophes
néoplatoniciens. Particulierement prégnantes sont, a notre avis, les trois études sur la
symbolique de I'intellect chez Damascius (J. Combes), la relation entre vie politique
et divinisation dans la philosophie néoplatonicienne (D. O’Meara) et celle entre phi-
losophie et union mystique chez le Pseudo-Denys I'Aréopagite (Y. de Andia). Jean
Philopon, Olympiodore, Ambroise, Bernard Silvestre, Lucas Hostenius et Georges de
Venise font 1'objet d’autres analyses fort intéressantes par A. Segonds, L. Brisson,
E. Jeauneau, S. Gersh, G. Folliet et S. Matton. Il est aisé de comprendre qu’il nous
paraissait nécessaire de signaler, ne serait-ce qu’en quelques mots, cet hommage, méme
si nous ne pouvions pas rendre compte de sa richesse dont nous espérons cependant
qu’elle saura attirer la curiosité de nombreux lecteurs au gré de leurs divers intéréts,
et eux aussi en quéte de sagesse. Une bibliographie complete des travaux de Jean Pépin
acheéve de faire de ce livre un ouvrage de référence important.

JEAN BOREL

RicHARD W. SoUTHERN, Saint Anselm. A Portrait in a Landscape, Cambridge,
Cambridge University Press, 1991, xxix + 493 p.

Au départ I'A. voulait rééditer son Saint Anselm and his biographer de 1963. 1l
nous offre a la place une ceuvre nouvelle et la somme de 55 ans d’études sur Anselme,
ses ceuvres, maitres, disciples, biographe et son époque. Le titre de ’ouvrage joue sur
les mots et I'intention de I'A. («jai essayé de voir Anselme comme un tout et d’éviter
de le simplifier...») transparait a chaque page. Nous découvrons Anselme comme
personnage d’un tableau plutdt que sous la forme d’un portrait situé¢ dans une époque.
On le voit naviguant au milieu des crises tant6t influencé, souvent influengant. Para-
doxalement, ce recul, cette mise en perspective, donne a la fois du contraste et une
intimité¢ inédite avec Anselme, si I'on exclut la biographie d’Eadmer. On trouve ainsi
un important chapitre sur la nature et 'importance de 1’amitié. Traitant tour a tour de
I"idéal romantique, de I’extase, ou extravagance, anselmienne, de I’homosexualité et
du symbolisme du baiser, ce chapitre montre 'importance de I'amitié pour Anselme
(«il faisait de I'amitié une partie de son programme théologique», p. 155). On ne
cherchera pas en revanche dans le texte de I’historien un développement en profondeur
de I'argument du Proslogion. L’A. résume sa réflexion: «C’est une simplification de
dire que le Proslogion visait a prouver I'existence de Dieu. Ce qu’il cherchait & prouver
c’est que la justice, la bonté et la vérité sont nécessairement unies dans un Etre unique,
qui est par définition Dieu. Et de méme que la justice, la bonté et la vérité existent,



BIBLIOGRAPHIE 73

Dieu ne peut pas ne pas exister» (p. 117). Deux autres chapitres traitent de 1’obéissance
et de la liberté. L’A. démontre ses théses autant par les textes qu’en nous permettant
de pénétrer les communautés au sein desquelles la pensée d’Anselme a pu voir le jour.
L’ensemble du livre s’articule en quatre partics: 1. De la naissance a la nouvelle
naissance (1033-1070), 2. Les années radieuses (1070-1093), 3. Une vision monastique
dans un monde qui se fait (1093-1109), 4. La moisson d’amis et de disciples. Le dernier
chapitre, «un regard en arriére», synthétise et résume Anselme et son temps en vingt
pages brillantes. Enfin un appendice critique discute 1’histoire des lettres d’Anselme,
tandis qu’une bibliographie de 8 pages et un index trés bien fait complétent 1’ouvrage
indispensable pour I'étude et la compréhension de saint Anselme. Nous avons ici un
modele du genre, de la qualité et de I'importance de La vie de saint Augustin de Peter
Brown.

FrREDY ScHOCH

Orivier Bouwnors (€d.), La puissance et son ombre. De Pierre L.ombard a
Luther. Textes traduits et présentés par Olivier Boulnois, Jean-Frangois
Genest, Elizabeth Karger, Alain de Libera, Cyrille Michon, Marc Ozilou
et Jean-Luc Soleére (Bibliotheque philosophique), Paris, Aubier, 1994,
414 p.

Dédi¢ a la mémoire d’Eugenio Randi «sans les travaux duquel [il] n"aurait pas pu
¢tre envisagé», cet ouvrage — selon I’introduction d’O. Boulnois — «se propose de suivre
I’évolution historique du probleme de la toute-puissance divine & travers trois siecles
de spéculation continue». Dans sa partie introductive de 68 pages précédant les douze
extraits des textes sélectionnés, traduits et présentés dans ce livre, textes tirés de
Commentaires des Sentences de Pierre Lombard, O. Boulnois nous offre a travers
quelques-unes des principales questions débattues autour du theme de Ia toute-puissance
divine, une excellente introduction a la philosophie médiévale. En effet, grace a la
présentation de questions pertinentes, parfois surprenantes mais toujours importantes
telles que «Dieu peut-il faire qu’une vierge déflorée retrouve la virginité 7», «Dieu peut-
il modifier les vérités éternelles?» ou «D’autres mondes sont-ils possibles?»
O. Boulnois non seulement présente toute la richesse, la profondeur et la subtilité de
la discussion et de I'analyse du probleéme de la toute-puissance divine, mais il nous
dévoile encore progressivement tous les enjeux, tant théologiques que philosophiques
et méme politiques des solutions proposées par quelques théologiens et philosophes du
Moyen Age. Si certaines des questions soulevées par les auteurs présentés dans cet
ouvrage — au nombre desquels figurent Guillaume d’Auxerre, Albert le Grand, Augus-
tinus Triumphus d’Ancone, Duns Scot, Guillaume d’Ockham ou Durand de Saint
Pourgain, pour n’en citer que quelques-uns — peuvent & premiere vue apparaitre comme
d’inutiles «querelles scolastiques» sans fin et sans intérét, ce livre parvient néanmoins
a faire saisir 'importance fondamentale de ces discussions médicvales, en esquissant
les différents contextes dans lesquels s'inserent les questions débattues, ainsi que les
enjeux finalisant et par 1a méme justifiant en quelque sorte ces débats. Les textes choists,
tous précédés par de bréves introductions variant de 5 a 10 pages et trés heurcusement
traduits, nous permettent, d'une part, d’accéder de maniere fort agréable a un monde
— le Moyen Age dont nous sommes mentalement, méthodologiquement et historique-
ment trés éloignés — souvent mal connu et dépréci¢ en raison du caractere particulier
et spécifique des disputes, des discussions et des débats qui s’y déroulaient. D autre
part, ils nous offrent une tout autre vision de cette ¢poque durant laquelle, méme si
'on s attardait plus longuement — principalement en raison de ['organisation fort



74 BIBLIOGRAPHIE

structurée des €tudes universitaires ou de la formation religieuse — sur des questions
telles que celle de la toute-puissance divine, des enjeux souvent fondamentaux susci-
taient et finalisaient de nombreuses «disputes» théologiques et philosophiques

CLAUDE POTTIER

JEAN-Louis VIEILLARD-BARON, ET AL., De saint Thomas a Hegel, P.U.F., Paris,
1994, 151 p.

Publié¢ sous la direction de Jean-Louis Vieillard-Baron, cet hommage a Guy
Planty-Bonjour (décédé en octobre 1991) se compose de sept conférences prononcées
lors d’une journée d’études consacrées «aux principaux points de I'itinéraire intellectuel»
(p. 5) de ce grand universitaire disparu. Jacques d’Hondt, dans «Le métaphysique et le
spéculatif», s’attache, sous I’apparente simplicité d’une vocation amicale, a tirer au clair
le concept de métaphysique chez Hegel et, au-deld, chez les philosophes soviétiques que
Guy Planty-Bonjour avait critiqués, les ayant lus dans le texte. Par touches successives,
il esquisse en outre les conditions de possibilité d’un débat philosophique ouvert. «L.’un
et I'étre», de Pierre Magnard, analyse de pres, a partir du De ente et uno de Pic de la
Mirandole, la réponse thomiste a la question de 1’antériorité de 1’Un transmise par la
tradition néoplatonicienne. L’A. montre que Pic, «encore plus thomiste que son maitre»,
rejette la convertibilité des transcendantaux et désigne 1’Un comme la norme de 1’étre.
Jean-Louis Vieillard-Baron signe «La foi selon saint Thomas», un commentaire de Somme
théologique 11-11. qu 1-16 d’ou fusent une pléiade de références au monde philosophique
dans son ensemble. L’A, tout en reconnaissant I'efficace de la démonstration
thomasienne, se situe dans sa conclusion sur un plan un peu différent en posant I'amour
comme le «proprement incompréhensible» et, selon I’avis de Balthasar qu’il fait sien,
le «seul digne de foi» (p. 59). Intitulée «Le manuscrit le plus ancien de Hegel qui nous
soit parvenu en matiére de philosophie systématique», la conférence de Hans Friedrich
Fulda porte sur un bref texte de jeunesse, peu considéré par la critique, mais dans lequel
I’A. décele de fagon convaincante les tout premiers pas hégéliens hors du giron kantien.
Jean-Marie Lardic aborde, lui, des Lecons de la maturité dans une étude concise et
rigoureuse : «Le statut logique des preuves de 'existence de Dieu». L’A., résolument du
cOté de ceux qui reconnaissent la foi hégélienne, insiste sur I'inéquation de I’étre et de
la pensée au terme de la dialectique hégélienne et montre que 1'élévation a Dieu est
¢lévation a la Logique sans que cela signifie «que par la tout serait réduit a I’homme»
(p. 89). Monique Castillo signe «Hegel critique de Kant: I’étre de la volonté dans le droit».
Dans une langue nuancée, I’A. s’attache a caractériser le dépassement hégélien du
kantisme en philosophie du droit et en précise le concept clé, celui de volonté non
volontariste en soulignant toute I’importance de la Gesinnung pour faire sentir comment
s’exprime subjectivement cette volonté (p. 108). Bernard Bourgeois cldt cet itinéraire
commeémoratif. Dans «Les deux ames : de la nature a I’esprit», il justifie un point sensible
de I’Encyclopédie (considéré parfois comme un raté du systeme), le passage de la nature
a 'esprit. Apres avoir dégagé une analyse de I'ime sentante du texte de Hegel et du fond
aristotélicien dont 1l se réclame, I’A. reléve, sous ["apparente homonymie générique, la
«différence qualitative essentielle» (p. 133) entre «l’ame-esprit» de I’animal et
«|’esprit-nature qu’est I"dme humaine» (p. 135). Si I” me animale a une existence positive
mais prisonniere d’'un destin extérieur, I’ame humaine «n’a pas d’existence propre»
(p. 144) car elle est le mouvement méme de 1’esprit qui, «n’étant qu’en se naturant»
(p. 149), se pose dans son Autre et le fait progressivement sien selon une dialectique
poursuivie hiérarchiquement jusqu’a I'accomplissement final de ’esprit absolu, confirma-
tion de sa maitrise définitive «sur une nature absolument prise au sérieux par lui» (p. 151).

ELiaNE MULLER



BIBLIOGRAPHIE 75

CyRILLE MICHON, Nominalisme. La théorie de la signification d’ Occam (Sic
et Non), Paris, Vrin, 1994, 524 p.

Dans cet ouvrage, édition de sa these soutenue en 1992, Michon parcourt la pensée
occamienne selon un ordre de recherche qui s’articule en trois phrases: I. Signification
et connaissance (philosophie de I'esprit); II. Signification et vérité (philosophie du
langage); III. Signification et existence (métaphysique). (I) Partant de la notion de
«signification», I’A. montre que, si Occam fonde toute connaissance abstractive dans
une intuition intellective naturelle du singulier, cette gnoséologie réaliste se transforme
en sémantique par son traitement systématisé a I’intérieur de la proposition. (II) L’A.
examine ensuite 1’assimilation occamienne de la pensée a un langage et explicite la
totale logicisation de la connaissance, conséquence de la substitution d’un systéme de
conditions de vérité (supposition) a une théorie de la connaissance (signification).
(1IT) Dans la troisi¢éme partie, I’ A. signale les implications ontologiques qui en résultent.
Ainsi montre-t-il que la sémantique occamienne commande un engagement ontologique
faible (vs réalisme des universaux) qui se traduit par |’acceptation des universaux non
pas comme cause mais comme signes, objectivement fondés, de la co-spécificité d’une
série d’individus. Et finalement, dans une démarche respectueuse de ’ordre de 1’en-
quéte, I’A. termine avec l’établissement, désormais argumenté, du particularisme
ontologique. Opposé a I'idée recue qui veut que 1’atomisme ontologique soit le premier
postulat occamien, I’A. le traite, grice a4 une méthode volontairement prospective,
comme conclusion fondée sur cette prémisse que constitue la sémantique. Resituant la
noé€tique au centre de la pensée occamienne, au détriment du particularisme ontologi-
que, cet ouvrage se fait une place originale parmi les diverses parutions frangaises
récemment consacrées a Occam. Et si I’A., respectueux des exigences académiques,
tend souvent a freiner la progression argumentative globale par de subtiles analyses de
détails, un index (nominum et rerum) judicieusement sélectif, couplé a une bibliographie
fournie, font de cet ouvrage un précieux outil de travail.

JOEL ZUFFEREY

BERNARD BAERTSCHI, Les rapports de I'ame et du corps. Descartes, Diderot,
Maine de Biran (Bibliothéque d'histoire de la philosophie), Paris, Vrin,
1992, 434 p.

Le titre du dernier livre de B. Baertschi indique un théme et trois auteurs: les
rapports de I'dme et du corps chez Descartes, Diderot et Maine de Biran. En réalité,
le contenu de cette étude remarquable est plus large et plus profond: il s’agit en effet,
premi¢rement, de suivre de maniere détaillée I’histoire du probléme des rapports entre
I’esprit et le corps dans la philosophie moderne de Descartes au début du XIX® siecle ;
en second lieu, il s agit d’une discussion critique des questions charniéres qui articulent
I’ensemble de la problématique et qui permettent d’évaluer philosophiquement I'évo-
lution qui est reconstruite dans la partie historique. Le livre est ainsi divisé en deux
parties: dans la premigre, nous trouvons I'analyse du mécanisme cartésien, du natu-
ralisme de Diderot et du psychologisme de Maine de Biran, qui sont replacés dans le
cadre conceptuel global du probleme psychophysique, mais aussi dans le contexte des
systémes philosophiques respectifs. Dans la deuxieme partie, nous sommes nvit€s a
réfléchir aux questions philosophiques qui sous-tendent les trois options et déterminent
leurs enjeux: par exemple, la question métaphysique du divisible et de 'indivisible,
la question physique du mouvement et de la causalité, la question biologique de I'dme
des bétes et la question psychologique de la conscience. Depuis I" Antiquité, la question
des rapports entre I’Ame et le corps a toujours été I'une des interrogations fondamentales



76 BIBLIOGRAPHIE

de la pensée philosophique qui est a la recherche d’une définition essentielle de
I’lhomme. Au Moyen Age, le scheme hylémorphique d’origine aristotélicienne permet
de résoudre la question des rapports entre ['dme et le corps dans les termes de 1'unité
substantielle de la personne en tant que composé de matiere (corps) et de forme (ame).
Or ce type de solution n’est plus acceptable a partir du moment ot 1I’dme et le corps
sont considérés comme deux substances séparées. Tous les auteurs étudiés par
B. Baertschi considérent que c’est Descartes qui, le premier, a opéré une démarcation
nette, une séparation de principe, entre [’esprit pensant et la matiere étendue, en posant
du méme coup le probleme de leur union de fait, attestée par I'expérience psychologique
de leur influence réciproque. Le matérialisme de Diderot peut étre envisagé comme une
réponse radicale aux difficultés du mécanisme cartésien, alors que la doctrine psycholo-
giste de Biran est une tentative d’opérer une synthese entre les deux courants principaux
de la pensée moderne, & savoir le dualisme et le monisme matérialiste. Mais le trait
commun qui caractérise ces ruptures philosophiques, y compris celle de Descartes a
I’égard de la pensée scolastique, consiste en ceci qu’'elles sont des transformations
philosophiques qui s’effectuent «sur le modele de la science» dans la mesure ou les
avénements successifs d’une physique, d’une biologie et d’une psychologie nouvelles
déterminent et induisent une restructuration du champ philosophique. L histoire phi-
losophique du probléeme de la relation entre le physique et le mental que B. Baertschi
a brillamment reconstituée permet de comprendre les origines effectives du débat
contemporain sur la question psychophysique. Descartes, Diderot et Biran sont les
véritables initiateurs d'une tradition conceptuelle qui est toujours actuelle dans la
mesure ol les questions cruciales se posent aujourd’hui encore dans une perspective
qui a été envisagée dans toute sa complexité par ces philosophes. Une hypothese de
solution parait pourtant irrémédiablement écartée en ce sens que I'une des lecons de
I’enquéte menée par B. Baertschi, c’est que «I’interaction entre I'dme et le corps est
définitivement inintelligible dans le cadre de la philosophie nouvelle» (p. 400). Ce n’est
pas le moindre mérite de ce livre que celui d’avoir éclairé la naissance et I'enjeu d’un
débat qui est toujours le ndtre.

Curzio CHIESA

JURG  FREUDIGER, Kants Begriindung der praktischen  Philosophie.
Systematische  Stellung, Methode und Argumentationsstruktur —der
«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» (Berner Reihe philosophischer
Studien — Band 14), Bern/Stuttgart/Wien, Paul Haupt, 1993, 123 p.

La prétention de cette étude, consacrée aux principales Knackniisse des Fondements
de la métaphysique des meeurs, est d’avoir livrée, selon les propres termes de 'auteur,
une interprétation qui, «davantage que la plupart des autres exposés, est susceptible de
donner a cette ceuvre une cohérence» (Avant-Propos, p. 5). L’auteur lui-méme fixe
cependant les limites de cette prétention en reconnaissant que beaucoup de choses
demeurent négligées, non seulement dans le texte de Kant, mais également dans la
littérature secondaire (Avant-Propos, p. 6). Sur ce point, on ne peut que lui donner
raison, notamment en ce qui concerne la littérature secondaire, qui, parce que bornée
pour 'essentiel aux trois derniéres décennies, prive I'étude du matériau énorme accu-
mulé sur le sujet depuis Kant lui-méme. En [’occurrence, 1'analyse des Fondements est
articulée en deux moments, dont le premier concerne le projet, le second le «procédé»
de Kant. Freudiger examine d’abord la place architectonique des Fondements, pour
conclure qu’ils établissent des «principes de philosophie transcendantale» et des prin-
cipes « priori suprémes, dont pourra se servir la Métaphysique des mewurs. Les Fon-
dements et la deuxieme Critigue ne traitent pas de domaines différents (contrairement



BIBLIOGRAPHIE )

a ce qu’affirme Henrich), et la deuxiéme Critigue n’introduit pas un point de départ
entierement nouveau (contre la «thése de I'incompatibilité des Fondements et de la
deuxieme Critigue», cf. p. 31, thése qu’on trouve p. ex. chez Paton, Ross, Williams,
Wood, Silber), mais ils constituent pleinement une ceuvre critique (sur ce point, cf. tout
le point 2), qui est (avec la deuxieme Critique) a la Métaphysique des meeurs ce que
la Critique de la raison pure est aux Metaphysische Anfangsgriinde der Natur-
wissenschaft (p. 22). Dans la partie consacrée au «procédé», Freudiger s efforce d’abord
de montrer que «le principe supréme de la moralité n’est rien d’autre que I'impératif
catégorique» (p. 51), puis il défend la theése que I’entreprise de Kant est de nature méta-
€thique et descriptive, qu’il est par conséquent nécessaire de distinguer I'impératif
catégorique, qui est prescriptif pour la «volonté empirique», et la loi morale, qui est
descriptive pour la «volonté pure» (p. 54-55). Aprés avoir examiné deux objections et
consacré des analyses a la question de la méthode analytique et de la méthode syn-
thétique dans les Fondements (3.3 et 4), Freudiger s attarde sur les concepts de «bonne
volonté» et de «devoir». Ses analyses le conduisent & conclure que le concept de devoir
présuppose un principe « priori, que la loi peut déterminer I’action par I'intermédiaire
du respect, et que ce n’est pas le contenu de la loi, mais seulement sa forme qui peut
en faire une loi morale (p. 79). Quant a la déduction de la loi morale, I’auteur I’estime
réussie, dans la mesure ou elle permet d’établir non pas certes que I'impératif caté-
gorique vaut pour nous, mais que, deés lors que I’étre raisonnable s’attribue une volonté,
nous devons nous penser comme étant obligés par lui (p. 107). Dans la derniére partie
de son étude, Freudiger se penche sur la célebre question du cercle entre la liberté
donnée sous le rapport de la causalité et la soumission a la loi sous le rapport des fins
(cf. p. 112), qu’il propose de résoudre en considérant d’un coté que, en tant qu’étres
sensibles, nous nous pensons d’abord comme étant débarrassés de la détermination de
la «sphere phénoménale», alors que, de 1'autre, en tant que nous sommes des étres
«seulement raisonnables», la «loi vaut descriptivement pour nous» (p. 113, pour Kant,
cf. Grundlegung, Ak. 453).

LEo FrREULER

KEVIN MULLIGAN, ROBERT RoTH (€ds), Regards sur Bentham et [ utilitarisme.
Actes du colloque organisé a Geneve les 23 et 24 novembre 1990 sous les
auspices des Facultés de droit et des lettres (Recherches et rencontres.
Publications de la Faculté des lettres de Geneve - 4), Geneve, Droz, 1993,
125 p.

Huit auteurs de cing nationalités différentes se penchent sur divers thémes en
rapport avec le célebre utilitariste anglais Jeremy Bentham (1748-1832). C. Blamires
ouvre les feux par une présentation du role du pasteur genevois Etienne Dumont qui
traduisit en frangais une partie des écrits de Bentham, dont un manuscrit aujourd’hui
disparu en langue originale. Il met en lumiere des divergences entre Bentham et Dumont
et conclut que sous I'influence du premier le second a modifié partiellement sa con-
ception de 1’austérité morale, la remplagant par une «austérité verbale» (supression de
I’emploi de certains termes afin d’améliorer le monde). M. Guidi €tudie ['héritage de
Bentham au XIX¢ siecle, ce qui permet d’éclairer a la fois cette période et la pensée
de Bentham. Il se penche d’une part sur les critiques de la «triste utilité» (Romantiques
et Catholiques) et d’autre part sur ses défenseurs (principalement les industriels libé-
raux). Il reproche aux premiers certaines mécompréhensions — notamment celle qui
consiste a croire que la morale benthamienne est fondée sur I'intérét €goiste — et aux
seconds de faire de la philosophie de Bentham une «philosophie bourgeoise et vénale»



78 BIBLIOGRAPHIE

(p. 36). W. Thomas nous présente quelques hypotheses concernant I'importance de trois
courants politiques au début du XIX* siecle, le radicalisme, |'utilitarisme et le
whiggisme. Il met en cause certaines conclusions de I'historien frangais Elie Halévy
(1870-1937) dans son Histoire du peuple anglais au XIX°© siecle (1912, 1923). Pour
Thomas, Halévy attribue a tort certaines analyses et certains résultats politiques concrets
a l'utilitarisme alors qu’on devrait les attribuer au whigghisme. L’examen tres détaillé
intéressera avant tout I’historien. F. Rosen propose d’abandonner la distinction d’Isaiah
Berlin entre liberté positive et liberté négative. Cela permettrait de reprendre 1'étude
de la liberté en tant que notion non uniquement morale, mais aussi civile et politique.
Bentham serait un des auteurs chez qui on peut trouver des germes de ['analyse d’une
notion large de liberté. M. van de Kerchove se penche sur le Traité des preuves
Judiciaires traduit par Dumont. Les suggestions de Bentham relatives a cette question
tendent a rapprocher le droit anglais du droit continental en ce qu'elles réclament des
procédures plus «naturelles» qui «devraient [...] davantage profiter aux justiciables»
(p. 82). J. Bouveresse s'intéresse a la théorie de Bentham sur le langage. Bentham
considere que les mots n’ont de sens que dans le contexte d’une phrase et soutient que
les mots ne se réféerent pas tous a une entité réelle; certains se réferent a des entités
fictives. La procédure qui permet de savoir a quel type d’entité on a affaire n’est
malheureusement pas expliquée; Bentham semble se contenter de déclarer fictives
toutes les entités dont le statut ontologique est tant soit peu problématique. J. Skorupski,
qui signe 1'un des meilleurs articles de ce recueil, défend une conception, dite liminaire,
de 1'addition des parties (parties de la vie de I'individu ou parties individuelles d’une
société) dans le calcul utilitariste. Elle consiste a poser des seuils en-dessous desquels
on ne devrait pas descendre. Cette position permet de prendre en compte des valeurs
non hédonistes, comme "autonomie. A. Caillé esquisse une (trop) rapide critique de
["utilitarisme en présentant trois apories avant d’esquisser une réflexion partant de
L’ Essai sur le don de M. Mauss. Cet ouvrage donne donc des apergus «pointus» sur
certains aspects de Bentham et de I'utilitarisme. On regrettera |’absence d’une biblio-
graphie des ouvrages de Bentham traduits en francais.

CATHERINE LOETSCHER

FrRIEDRICH WILHELM JOSEPH VON SCHELLING, Les dges du monde. Fragments.
Traduction de I'allemand par Pascal David (Epiméthée), Paris, P.U.F.,
1993, 366 p.

FrIEDRICH WILHELM SCHELLING, Philosophie de la mythologie. Traduction par
Alain Pernet (Krisis), Grenoble, J. Millon, 1994, 528 p.

Sous Les dges du monde se cache le grand ouvrage manqué de Schelling, dont il
nous reste trois versions inachevées de 1811, 1813 et 1815, ainsi que des fragments.
Cet ensemble forme le tome posthume des ceuvres completes, €dité en 1946 par
M. Schréter. C’est ce dernier tome dont Pascal David nous donne la traduction. Ces
textes sont intéressants i deux points de vue: ils nous permettent d’abord de reconstituer
le développement de la pensée schellingienne depuis le premier projet des Ages du
monde jusqu’a son ouvrage final, la Philosophie de la Révélation, ils nous donnent
ensuite trois versions autonomes (apparentées certes, et méme issues les unes des
autres), qui représentent les trois élans brisés successifs de Schelling dans son désir
de donner corps a son ambition d’exposer un «systeme des temps». Plus précisément,
il voulait écrire une «généalogie du temps» a partir d’une «généalogic de Dieu». C’est
ainsi & une spéculation trinitaire audacieuse que Schelling a tenté de s’élever, spécu-



BIBLIOGRAPHIE 79

lation qui identifie 'engendrement du Fils avec I’engendrement du temps en Dieu.
Ainsi, le déploiement du temps-organisme correspondrait & la structure organique du
Dieu vivant. On comprend dés lors qu’il ne s’agit plus d’une histoire au sens courant
du terme, mais plutét d’une forme de conscience gnostique d’une hiérohistoire, d’un
Ursystem du temps, dont tous les dges du monde et toutes les cultures, qui n’en sont
que I’éparpillement et la fragmentation, tirent leur intelligibilité. Pascal David doit étre
félicité du soin qu’il a apporté a la traduction frangaise, qui était d’autant plus difficile
a réussir que la pensée du philosophe se cherchait encore dans ces textes inachevés.

Quant a la Philosophie de la mythologie, qui est la premiere ceuvre de la philosophie
positive de Schelling et le témoin de la mutation de sa réflexion apres les Ages du
monde, c’est un cours, et non un traité systématique, professé a Munich dés avant 1828,
et encore une fois a Berlin en 1845. Ce cours fut édité et publié aprés la mort de
Schelling par son fils Fritz. A le lire dans I’agréable traduction d’Alain Pernet, soigneu-
sement présentée par I’éditeur Jérome Millon, il n’est pas difficile de se rendre compte
du rdle capital que la mythologie a joué dans la pensée du maitre. Ce trait le rapproche
d’ailleurs de certains philosophes néoplatoniciens. Schelling s’explique bien sur les
raisons qui [’ont poussé a faire de la mythologie son champ privilégié d’investigation:
«Ce qui m’y a déterminé, ¢’était la relation naturelle que cette recherche entretient avec
les exigences les plus authentiques, avec les requétes les plus profondes de notre temps
qui, s’il ne se connait pas tres clairement lui-méme et sa tiche, les sent pourtant tres
bien». D’autre part, pour justifier I'appellation «philosophique», il fait valoir que la
mythologie reproduit le proces universel, absolu, et qu’a ce titre elle est susceptible
d’explication philosophique, comme la Nature, I'Histoire et le langage. Les Legons [-
6 ont été traduites et publiées séparément chez Vrin en 1992. Elles concernent I'exposé
de la philosophie rationnelle pure et du monothéisme. Les Legons 7-29 présentées ici
contiennent les recherches de Schelling sur la mythologie des religions astrales, égyp-
tienne, perse, indienne, bouddhique, chinoise et, enfin, sur la mythologie hellénique,
dont le role est unique pour lui dans toute I'histoire de la création mythologique. En
effet, il la considére comme le terme du proceés mythologique, par conséquent elle est
aussi la seule a rendre intelligible le principe de toute mythologie. Si plusieurs déve-
loppements de ce cours datent, a cause de la nature des travaux que Schelling a
consultés, sa méditation garde cependant un vif intérét pour celui qui s’interroge sur
ce que signifie penser dans la pensée mythologique. Enfin, il semble bien que, pour
Schelling, la connaissance des mythologies paiennes constitue le préliminaire indispen-
sable a I'intelligence de la révélation chrétienne. C’est la raison pour laquelle Xavier
Tillette se permet de dire «qu’a travers toutes ses mutations [Schelling] est devenu ce
qu’il était» (Cf. Schelling. Une philosophie en devenir, 11, Paris, Vrin, 1970, p. 446).

JEAN BOREL

HusserL — Twarpowskl, Sur les objets intentionnels (1893-1901). Kasimir
Twardowski, Sur la théorie du contenu et de I'objet des représentations.
Une étude psychologique (1894); Edmund Husserl, Intuition et représen-
tation. Intuition et remplissement. Objets intentionnels et divers textes
annexes. Textes extraits du t. XXII des Husserliana, Articles et recensions
(1890-1910). Présentation, traductions, notes, remarques et index par
Jacques English (Bibliothéque des textes philosophiques), Paris, Vrin,
1993, 426 p.

Ce qui est ici en jeu pour les deux anciens éleves de Franz Brentano, c’est un
probleme essentiel de la théorie de I'intentionnalité: le statut du contenu de la repré-

Philosophie
contemporaine



80 BIBLIOGRAPHIE

sentation, de 1’objet intentionnel. Sous peine de confondre la réalité et 1'image qu’on
en a dans la représentation, il faut distinguer, outre |'acte de représentation, I’objet et
le contenu de la représentation; ’objet représenté par la représentation et le contenu
représenté dans la représentation. Mais quel est le statut du «contenu» ? Est-il possible
4 Uintentionnalité de viser des objets qui n’existent pas? Pour autant qu’il soit néces-
saire de distinguer objets et contenus des représentations, faut-il considérer ces derniers
a part, entierement séparés des objets, et leur accorder un statut tout spécial?
Twardowski tend a le faire; Husserl conteste cette conception sur des points essentiels,
dans Objets intentionnels et deux ans plus tard dans une recension non publiée a
"époque, enfin dans plusieurs passages des Recherches logiques (recensés utilement
par English en fin de volume). Mais Husserl restera insatisfait jusqu’a ce qu’il ait
reconnu a l’objet intentionnel le statut de «noéme», corrélat de la noése. Aussi dira-
t-il de facon bien caractéristique au § 129 des [dées directrices ... I, que reconnaitre
le statut propre de I’objet intentionnel était impossible sans la phénoménologie. Tra-
ducteur de divers textes de Husserl — notamment, de la méme époque, Philosophie de
l"arithmétique (1972) et Articles sur la logigue (1975), J. English a écrit pour la présente
discussion une forte et utile «Présentation» (p. 9-84). Griace a cette publication, on
pourra désormais lire aussi en frangais des textes qui d’une part mettent en relief
["évolution de la pensée de Husserl et d’autre part retiennent |’ attention sur un probléeme
central de la pensée: quel est le mode d’étre du représenté, du jugé, de I'aimé et du
rejeté comme tels ? 11 faut dire un mot encore de la traduction. Elle est littérale, et ¢ est
la meilleure solution pour le moment. Mais pourquoi traduire par «devenir», son sens
propre, le verbe werden alors qu’il fonctionne simplement comme auxiliaire de la voix
passive? Pourquoi faire lire toujours «devient représenté» (etc.), au lieu de «est repré-
senté»? Serait-ce pour dynamiser 1'expression? La plupart du temps, ce ne peut étre
le cas. Il semble que le Centre National du Livre, qui a prété son concours a cette
traduction, saura perfectionner encore les procédés modernes qu’il emploie sans doute.

DaniEL CHRISTOFF

Ray Monk, Wittgenstein et le devoir de génie, Paris, Odile Jacob, 1993, 628 p.

Le pari de cette biographie est double: il s’agit de méler la vie et 'ceuvre de
Wittgenstein «en un seul récit» (p. 10), pour montrer le lien étonnamment €troit entre
ses préoccupations spirituelles (ou éthiques) et ses questions philosophiques qu’on a
pu croire essentiellement techniques, sans implications existentielles. Ce livre, qui est
donc bien une biographie au sens traditionnel, est aussi un livre de philosophie tout
court. «Le devoir de génie», pour Wittgenstein, réside peut-€tre dans l'extraordinaire
continuité qu’il a voulu tisser entre sa vie et son ceuvre, dont la lucidité et I'intran-
sigeance sont hors du commun. — Cette continuité que Monk dégage petit a petit se
présente parfois sous des dehors paradoxaux. Wittgenstein a en effet souvent dissuadé
ses ¢leves de devenir philosophes, la philosophie lui paraissant futile. Elle lui €tait
cependant indispensable, lorsqu’il y trouvait avant tout une méthode et non une doctrine
(p. 293). De méme, aux yeux des membres du Cercle de Vienne il passait pour I'un
des peres du positivisme logique ; pourtant Carnap le décrit adoptant souvent le «ton
d’un prophéte ou d’un voyant» (cité p. 244). Enfin, Wittgenstein considérait que sa
contribution philosophique la plus importante était sa réflexion sur les mathématiques
(p. 323); malgré cela, il affirmait ne pas voir «l’utilité de la philosophie [...] si cela
n’améliore pas votre fagon de penser sur les questions importantes de la vie quoti-
dienne» (cité p. 419). Ces paradoxes sont expliqués chez Monk par des aller-retour
fructueux entre la vie et la pensée de Wittgenstein. Sa vie fut trés tot marquée par
I’angoisse: durant sa jeunesse Wittgenstein fut torturé par I'idée du suicide (déclarée



BIBLIOGRAPHIE 81

pourtant «eine Schweinerei»); ensuite le sentiment d’une mort imminente 1’a hanté
(p. 96) et de la seconde guerre mondiale a sa mort (en 1951) il fut souvent la proie
d’une «angoisse apocalyptique» (p. 477). Ces hantises témoignent de la lutte morale
qui a dominé toute sa vie: devenir anstindig (p. 257). Cette Anstindigkeit morale était
indissociable de celle de la pensée; une citation de Weininger placée en exergue de
l'ouvrage de Monk le rappelle: «La logique et I’éthique sont fondamentalement la
méme chose, elles ne sont rien d’autre que le devoir envers soi-méme». La partie la
plus intéressante du livre est celle ot Monk décrit les circonstances qui ont accompagné
la reprise de la production philosophique de Wittgenstein, aprés son retour en Angleterre
en 1929. I y tente d’établir en quoi pourrait consister «la méthode correcte en phi-
losophie» (p. 295). Cette méthode a selon lui pour but de se débarrasser des perplexités
nées du langage (p. 288) par une analyse lucide de ses «jeux» en ayant, quant aux
théories, «une vue nette des fondations des édifices possibles» (cité p. 297). Pour
Wittgenstein il s’agit d’«échapper au besoin d’une théorie philosophique» (p. 298) parce
que «nous n’atteignons jamais les propositions fondamentales au cours de nos inves-
tigations; nous touchons la limite du langage qui nous empéche de poser d’autres
questions. Nous n’atteignons pas le fond des choses, nous arrivons & un point ot 1’on
ne peut aller plus loin, ot I'on ne peut plus poser de questions» (cité p. 298). Il s agit
donc de «prendre & la lettre I'idée du Tractatus selon laquelle la philosophie ne dit rien
mais montre [...]» (p. 299). Monk remet ainsi partiellement en cause l'idée qu'il existe
un «second Wittgenstein» qui serait un critique radical des theéses €laborées dans le
Tractatus. Des lors vont s'élaborer les [nvestigations philosophiques:; Wittgenstein v
travaillera jusqu’a sa mort. Son incapacité a aboutir a une version définitive est sans
doute liée a sa conviction d’une vie inéluctablement variée (p. 525) et a son combat
contre la soif de généralité, propre selon lui a la philosophie traditionnelle (p. 534):
«J7ai I'impression que Hegel veut toujours dire que des choses qui ont "air différentes
sont en fait la méme chose. Alors que ce qui m’intéresse ¢’est de montrer que des choses
qui ont 1'air pareilles sont en fait différentes» (cité p. 524-525).

STEFAN IMHOOF

JAAKKO HINTIKKA, La Vérité est-elle ineffable ? Trad. d’A. Soulez et F. Schmitz
(Tiré a part), Combas, L Eclat, 1994, 126 p.

La Vérité est-clle ineffable ? se compose de quatre essais sur un des principaux
problémes philosophico-logiques de ce siecle: I'opposition entre la thése du langage
comme medium uiversel de communication et la these du langage comme calcul. Cette
«quéte du réel» s’ouvre avec I'essai qui a donné son titre a I'ouvrage. Les conséquences
de la these du langage comme médium universel sont clairement expliquées a la lumicre
des arguments de quatre philosophes: Wittgenstein pour I'ineftabilité de la sémantique,
Frege pour celle de la vérité, Quine a propos de I'indétermination de la traduction
radicale et de I'inscrutabilité de la référence, enfin Russell avec I'unicité de 'inter-
pétation. La these du langage comme calcul trouve ses représentants parmi les logiciens.
Les travaux de Schroder, Tarski et Godel (théorie des modeles, théoréemes d’incom-
plétude) obligerent les philosophes a modifier profondément leurs fagons de penser.
Ceux qui s'obstinent 2 ne pas tenir compte de ces découvertes ne trouvent guere de
compassion aux yeux de 'auteur: «La littérature confuse qui prolifere encore sur ces
sujets n’est que le reflet du triste retard des philosophes analytiques qui, pour beaucoup
d’entre eux, sont encore prisonniers d'une ancienne maniére, syntaxique, de penser.
Bref, les problemes qu'’ils se posent sont autant de punitions qu'ils s’infligent> (p. 30).
L’essai se clot sur une reprise de I'ineffabilité de la sémantique et de I'incomplétude
gidelienne dans leur compatibilité avec le réalisme. — «Wittgenstein, philosophe de



82 BIBLIOGRAPHIE

’expérience immédiate» est une interprétation phénoménologique du Tractatus.
Hintikka montre trés bien quelles sont les limites de la comparaison entre Wittgenstein
et Husserl. Par contre, le parallele final qui fait de Wittgenstein un anticipateur de
Heidegger (a propos du langage comme medium universel et des vérités logiques
tautologiques) devrait étre plus étayé pour étre convaincant. Dans cet essai ainsi que
dans les suivants, on peut reprocher a 'auteur de favoriser 'analogie, le travail de
véritable mise en relation étant laiss€ au lecteur. «Virginia Woolf et notre connaissance
du monde extérieur» étudie I’'influence des philosophes sur la construction narrative
du groupe littéraire de Bloomsbury. C’est chez Russell, Moore, Wittgenstein et
Whitehead que V. Woolf trouve réponse a ses questions épistémologiques et métaphy-
siques. Dans «La conception comme vision», ’auteur retrace le mode de représentation
particulier des cubistes en analogie avec la théorie de la signification chez Frege et
Husserl. Le cubisme est présenté comme 'art des noemes, la représentation des choses
sous différents angles devient une sémantique des mondes possibles et I'abandon de
la représentation naturaliste est analogue au passage de la théorie de la logique comme
langage a la logique comme calcul. C’est finalement la variét¢ des domaines traités
qui fait I'originalité de ce livre. Le logicien n’hésite pas a jeter ses filets dans les mers
philosophiques, littéraires et artistiques et fait une péche riche en comparaisons.

NATHALIE JANZ

Susan Haack, Evidence and Inguiry. Towards Reconstruction in Episte-
mology. Oxford, B. Blackwell, 1993, 259 p.

Par son sous-titre emprunté a Dewey, ce livre déclare d’emblée la guerre aux modes
philosophiques: «ce dont I'épistémologie a besoin ce n’est pas de déconstruction mais
de reconstruction». Quant au titre, — trop €énigmatique de 1’aveu méme de ['auteur! —
il nous situe dans le champ de I'épistémologie de la connaissance empirique, a la
recherche d’un critere d’évidence ou de justification de nos croyances (beliefs). Les
réponses traditionnellement apportées au probleme de la justification de nos croyances
se divisent en deux écoles: les «fondationalistes» et les «cohérentistes». Les premiers
cherchent a fonder nos croyances sur la base d’autres croyances, sur I’expérience du
sujet ou encore indépendamment d’un tel support, les seconds soutiennent que la
justification est exclusivement une question de relation entre des croyances. L auteur
fait une critique trés minutieuse de ces deux theses, respectivement le fondationalisme
de Lewis et le cohérentisme de Bonour et de Davidson, non pas pour les renvoyer dos
a dos, mais pour (re-)construire une ¢pistémologie «fondhérentiste» qui prétend briser
les fausses dichotomies et les «trop familieres» difficultés que rencontre toute entreprise
épistémologique. La thése fondhérentiste est trés didactiquement explicitée — Haack
emploie le néologisme anglais explication — grace a 'analogie du mot croisé qui met
en évidence les liens entre les éléments causals et évaluatifs de la méthode justificative,
ainsi que les approximations successives qui fondent nos croyances. L auteur développe
ensuite le role de I'expérience dans la justification, face aux theses poppériennes de
la base empirique et d’une épistémologie sans sujet connaissant. Le fondhérentisme est
une postition naturaliste, mais ce terme mérite a son tour d’étre précisé¢ puisqu’il
recouvre différentes acceptions et, notamment, la position de Quine dont Haack n’hésite
pas a montrer les ambiguités. On retrouve tout au long du livre le méme principe
criticiste : le fondhérentisme se construit en s’opposant progressivement au «fiabilisme»
(Reliabilism) de Goldman, au «naturalisme scientiste révolutionnaire» de Stich et
Churchland ou encore au «pragmatisme vulgaire» de Rorty. On sent par ailleurs que
ces critiques ont fait 1’objet d’articles indépendants qui ont été retravaillés dans la
perspective unifiée de I’évidence et de I'enquéte. Le livre en est d’autant plus concis



BIBLIOGRAPHIE 83

et percutant. On regrette d’autant que "auteur laisse finalement peu de place i sa propre
these dans la mise en question de ses opposants. La ratification finale du fondhéren-
tisme, la «vérité substantielle, signifiante et illuminante comme but de 1’enquéte» et
«le critere de justification indicateur de vérité», pourrait aisément constituer la matiére
d’un second ouvrage. Unanimement admiré par Putnam, Quinton, Chisholm et
Strawson, ce livre constitue un ouvrage de référence pour 1'épistémologie anglo-
américaine.

NATHALIE JANZ

JEANNE-MARIE GAGNEBIN, Histoire et narration chez Walter Benjamin (La phi-
losophie en commun), Paris, L'Harmattan, 1994, 173 p.

L’ouvrage, bref et dense, offre a la fois sérieux et enchantement. Son écriture est
serrée et pourtant agréablement rythmée, soutenue, ouverte. Cing chapitres font par-
courir I’ceuvre de W. Benjamin en partant de son concept d’origine pour déboucher
sur celui de messianisme. Ces deux concepts encadrent une analyse de la compréhen-
sion de I'histoire chez W. Benjamin: compréhension qui se fonde sur le paradoxe
toujours surgissant de la mémoire et de 1’oubli, du souvenir et de la perte. Deux détours
permettent d’entrer plus avant dans ’argumentation benjaminienne: le regard sur sa
définition de 1'allégorie et celui sur son approche de la narration . Tout concorde a
une radicalité de ’historicité et une critique de la linéarité. Le théatre qui se joue, selon
J.-M. Gagnebin, au-devant de la pensée de W. Benjamin, est celui de I’entrelacs de
I'expérience, de la temporalité et du non-définitif. Et au milieu de ce théatre-1a, une
parole est possible qui nomme et qui appelle. Temps et événements se suspendent a
la respiration de la césure qui permet de penser la dialectique entre théologie et politique
et I'interdépendance entre actualité et mortalité. Cet ouvrage ne se résume pas, il se
parcourt, se dévoile.

MURIEL SCHMID

Micuer. CorNu, Une pensée de [entre-deux (Essals), Lausanne, L’Age
d’Homme, 1994, 146 p.

Un livre sur le mal, et sur 'urgence pour la pensée d’en prendre compte: sans lui,
dit Michel Cornu, «I’homme pourrait se passer de réflexion et de prise de conscience
de sa situation». L expérience faite du «mal en exces» est ainsi I'occasion pour I'auteur
de repenser I'activité philosophique et de proposer une pensée de [’ entre-deux qui, tout
en faisant fond sur la modernité occidentale, s’ouvre a I'héritage de ce qu’il nomme
«Jérusalem», en référence A Léon Chestov qu'il cite souvent. Pensée du sujet existant,
cette pensée de 'entre-deux a commencé par faire I'expérience de sa limite: «il n’y
a pas de justification a apporter au mal en exces, pas de cause qui permettrait de le
cerner dans un savoir, pas de raison a lui assigner puisqu’il nous met hors de la
prétention de la raison a nous constituer en origine.» Le mal qui survient est I’épreuve
faite de I'impossibilité de toute maitrise, de «l’'impuissance de toute totalisation»,
Réfutant les tentatives rationnelles de la métaphysique classique pour circonscrire le
mal comme moment du bien, loin de toute théodicée (bien qu’il ne renonce pas a penser
que Dicu soit la Source de tout), Michel Cornu assigne a la pensce la tiche de se
déprendre de ses prétentions explicatives et d’«entrer en errance», d’ou le titre
programmatique «Traversées» qu’il donne & la premiere partie de son ouvrage. Errance



84 BIBLIOGRAPHIE

qui est faite d’abnégations successives: le mal, en effet, renvoie le sujet a sa solitude
radicale d’existant, le dépouille de la possibilité¢ de définir ce mal — Iui 6tant par la
le pouvoir de se rasséréner un peu —, révoque sa prétention a dégager ou décider un
sens, le laisse «perdu pour la consolation et la sagesse». Transi par cette catabase dont
il ne peut étre assuré qu’il en sortira — et qui ne peut a proprement parler jamais étre
achevée —, 'existant, sans repere, plongé dans I’absurde, se découvre comme douleur.
Douleur d’une irréductible félure au sein méme de soi: I'impossibilité d’une «adhésion
a la vie». Vaines apparaissent alors les tentatives spéculatives de légitimer I’existence,
la pensée se montrant irrémédiablement seconde, comme un «aprés-coup». La raison
peut ainsi faire deuil de son pouvoir illusoire de se constituer en «raison critique capable
de se critiquer elle-méme» ou méme en déconstructionniste de la tradition. Or ce n’est
qu’ainsi, exilé de lui-méme et de la philosophie comme savoir, que le sujet peut s’ ouvrir
a ce que Michel Cornu nomme «l’inaugural» ou «parole premiere». Ni mot d’ordre
intelligible ni voix de I'étre au sens de Heidegger, cette parole qui peut étre entendue
a 'occasion d’une rencontre, d'une émotion esthétique, «d’un souffle dans la nature
comme tant d’autres expériences possibles», est «amour primordial, élémentaire»,
indéfinissable et inassignable, qui donne d’exister et permet «I’acces au Je». Confi¢
a lui-méme par cette parole inaugurale qui lui permet de se recevoir comme sujet,
I'existant se voit caractérisé comme étant d’emblée en relation: recevant sa justification
d’exister comme un pur don, advenant a lui-méme par cette promesse offerte par
I'inaugural, il se trouve d’entrée de jeu «dans I'entre-deux» et peut bien alors «renoncer
a vouloir fixer son origine». Renoncement qui doit étre étendu a la pensée elle-méme.
Seconde, en dette de I'expérience d’existence qui toujours la précede, elle ne peut ni
maitriser ni méme dire la totalité du réel. Mais, responsable pourtant de ce réel, elle
doit étre «accueil de I'inaugural», ce qui I'assigne, pour I'étre vraiment, «a entrer
toujours plus avant dans la complexité» de ce qui se présente a elle. Assumant le réel
(sans elle «absent et opaque») comme son Autre qui toujours 'excede et la renvoie
a ses limites, la pensée, dans I’entre-deux d’une origine a laquelle elle ne peut prétendre
et d'une conclusion qu'elle ne peut formuler sans «cesser de penser», chemine sans fin.
Comme peut cheminer alors le sujet rendu a la possibilité d’exister — et, par la, d’étre
authentiquement avec autrui — par le don de la confiance qu’accorde I’inaugural,
confiance «dont le noyau [...] est une personne, reconnue pour le Christ, incarnation
de I’'amour». Confiance qui, pour autant, n’invalide pas le travail de la raison, assignée
a une vigilance de tout instant: il s agira sans cesse de dissiper les illusions (celle d’une
quelconque maitrise, d’une «fausse réconciliation avec soi-méme», celle d’un oubli de
la radicalité du mal...), et ce, nous est-il apparu, non sans opinidtreté. Paradoxe? Si elle
donne au sujet le «droit d’exister», cette confiance ne lui permet guére de s’abandonner
aelle, ne Iallege ni ne le libére vraiment. Comme en devoir de garder toujours la pensée
dans son «entre-deux» pour rester 1égitimé par ce qui I’a restauré i lui-méme, le sujet
semble rester crisp€ sur son propre pouvoir... Ce & quoi peut-étre ne peuvent échapper
les pensées pour lesquelles le sujet existant n’est pas d’emblée et toujours le «recevoir
du monde», mais occupe primitivement une place constitutive de laquelle, en effet, il
ne peut qu’étre délogé; pensées pour lesquelles autrui et les choses n’apparaissent,
malgré tout, pas données a |’existant dans le méme moment et au méme titre que lui-
méme.

Francois FELIX

JEAN  BAUDRILLARD, MARC GuILLAUME, Figures de [altérité, Paris,
Descartes & Cie, 1994, 175 p.

S’il est un théme qui habite la pensée occidentale depuis 1’aprés-guerre, ¢’est bien
celui de I'autre, de I'altérité. Sartre lui a consacré I’essentiel de son ceuvre. Lévinas,



BIBLIOGRAPHIE &5

de méme, est toujours en quéte de 1’autre, du tout-autre. Les auteurs se sont donné
comme objectif de montrer que, dans la société occidentale actuelle, 1’altérité existe,
méme si elle est souvent voilée. Sous la forme d’un dialogue, ils nous offrent des
réflexions o I'autre ne doit pas étre un simple alter ego, mais doit étre autre. s insistent
avec raison sur le fait que I'autre n’est pas uniquement autrui; 4 la quéte de situations
d’altérité radicale, ils tentent de lire dans certains événements du monde contemporain,
a travers les fards qui la dissimulent & la pensée, la présence de cette absence, la présence
de cette altérité qui n’est pas simplement 'autre du méme. La premigre étude, «La
spectralité comme élision de I'autre», analyse plusieurs situations actuelles dans les
sociétés urbanisées ot I'ellipse, I’éclipse, I'élision de 'autre, de 1'étranger, caractérisée
par I'anonymat dans la communication, favorise une libération de I'imaginaire et des
fantasmes (p. 29), ce qui ne conduit pas a I'autre, mais ramene au méme. «En résumé,
la spectralité ce n’est pas la destruction du sujet, ni sa disparition, ¢’est sa dispersion.»
(p. 36). Dans «L’autre, ailleurs», Guillaume prend comme exemple de la «fiction de
["autre» (p. 48) le Japon contemporain ou il décele une évasion technique, évasion du
sujet dans les régles avec, pour corollaire, la préférence de la régle du jeu au réel (p. 60).
Ce qui donne a penser, dans cette étude, c’est la maniere dont le Japon «réussit a
transmuter ce qui est le fin du fin, le produit le plus sophistiqué de la culture occidentale
qui serait le progres, la technologie, la modernité, etc. Et il arrive a transformer cette
technique et son essence, le capital, son concept, en stratégie pure, en jeu et en
affectation.» (p. 72-73). Le voyage sidéral offre a Baudrillard 1’occasion d’explorer le
theme de 'altérité a travers les voyages, ’exotisme. Constatant que le monde actuel
est fait de tourisme et non d’aventure, d’ouverture sur ['inconnu, I’A. se propose de
rechercher une situation «d’exotisme radical» (p. 83): «II faut donc, dans 'exorbitalité
rechercher une espece d’exorbitation, d’exorbitalité, qui viendrait briser ce destin plat,
qui a été celui du tourisme.» (p. 83). Paradoxalement, en effet, plus le voyage devient
planétaire, plus la communication est mondiale, et «plus 1’épicentre est tribal, solipsiste,
refermé sur lui-méme.» (p. 85). Se référant a la classification que fait Todorov des types
de voyageurs, I’A. s’intéresse particulierement a I’exotisme pour montrer oll, dans les
voyages, 1'altérité est véritablement radicale. Pour lui, les pays de I’'hémisphere Sud
présentent cette possibilité d’un authentique exotisme. Dans «La bétise artificielle»,
Guillaume étudie les «machines intelligentes» en tant qu’elles sont un prétexte pour
imaginer des étres autres. Face au prodigieux développement de I"ordinateur et a ses
capacités qui semblent infinies, I'A. essaie de dégager des formes d’intelligence, et il
en voit trois: I'intelligence des objets, celle de soi (la conscience de soi) et I'intelligence
du monde, de soi et de 1’Autre. Seule cette derniere forme, propre a 'homme, est une
intelligence ouverte, sans frontiere, pour laquelle I'autre est toujours autre, en dépit de
toutes les parentés et similitudes possibles. La conclusion de I'ouvrage est significative:
la modernité nous a fait entrer dans une ere ou I’autre n’est plus un objet de passion,
mais de production. Et puisque 'autre vient a manquer, il faut le «produire comme
différence, a défaut de vivre I'altérité comme destin.» (p. 169). Ce texte ne se lit pas,
il ouvre un horizon de questions que I’homme contemporain, pour peu qu’il ouvre les
yeux sur son monde, ne peut pas ne pas se poser.

JACQUES SCHOUWEY

MonbHerR KiLant, Linvention de ['autre. Essais sur le discours anthropolo-
gique (Sciences humaines), Lausanne, Payot, 320 p.
Bien plus qu’un recueil d’articles, publiés par ailleurs, L'invention de I'autre est

traversé par une série d’interrogations relatives a la pratique anthropologique. «Pensée
en devenir» qui se déploie tant & travers des réflexions théoriques que des récits



86 BIBLIOGRAPHIE

d’expériences de terrain (Papouasie-Nouvelle-Guinée, oasis tunisiennes, Valais),
"ouvrage souléve, derriere (et grace a) cette diversité, des probleémes fondamentaux,
de nature épistémologique — sorte d’anthropologie de I’anthropologie. La reprise de
certaines figures du discours anthropologique permet & Mondher Kilani d analyser de
facon précise et variée [’aspect d’invention de 1’altérité: récits de voyages du
XVI siecle, textes philosophiques du XVIII® siecle et du début du XIX¢, monographies
du XX siecle : chacun a sa maniére rend possible une compréhension de soi, en relation
avec 'autre. En effet, la mise sur pied d’une «rhétorique de I'altérité» suppose caté-
gories et finalités qui appartiennent en propre a la culture du vis-a-vis de Iautre (i.e.
soi-méme) : «l’autre est déja révé ou imaginé avant d’étre découvert» (p. 94). Mais I’A.
va plus loin dans la perspective réflexive: non content d’examiner les discours, il passe
a l'analyse de la production méme du texte anthropologique. C’est avec un regard
exigeant qu’il releve, illustre et explicite les processus de textualisation de I’expérience
sociale qu’est I’ethnographie. De la catégorisation a I’intertextualité en passant par le
déroulement méme du travail sur le terrain et les finalités poursuivies par le texte, il
nous fait pénétrer dans I’espace en friche, rarement rendu apparent, de la construction
de 'objet scientifique. Par le biais de cet examen, 1'A. reconsidere également, afin de
les affiner, des notions de base de la discipline: culture, lignage, mythe, ethnicité et
identité culturelle, etc. C’est notamment le cas de la notion de croyance, devenue, dans
les €crits anthropologiques, un concept flou et large: les anthropologues en ont fait la
quintessence de la «tradition» — catégorie qui recouvre celle de «culture» —, et phé-
nomene postulé universel. L’A. montre que la croyance ne se situe pas seulement du
coté de l'observé (la croyance, c’est toujours ['autre), mais également du coté de
’observateur, et ce dans sa production de connaissance (I’anthropologue croit a la
croyance de ['autre). La symétrie ainsi posée, sans jamais sombrer dans le relativisme,
permet de mettre en évidence la construction sociale qui est sous-jacente a la croyance
et dont les enjeux sont tout aussi rationnels que d’autres modes de communication et
de savoir. Plutot qu’un contenu, la croyance est disposition & I’agir; au-dela du croyant,
elle suppose un réseau (personnes, institutions, pratiques), «pluriel indéfini [...] supposé
étre 1’obligé et le répondant de la relation croyante» (p. 239). L’anthropologue doit
quant a lui en faire I'expérience et s’impliquer dans le jeu de positions que suppose
la croyance. Finalement, I’A. aborde la question de I'universalisme, dont la référence
est constante dans le discours anthropologique (et constitutive de ce dernier). L. objectif
est de chercher & déterminer, & travers un travail critique, la place qui est occupée par
celui (chercheur, culture) qui effectue une comparaison. L'A. plaide, au-dela de 1’ap-
prentissage de 'autre, pour un questionnement relatif aux conditions du regard porté
sur celui-ci.

SEVERINE REY

LioNEL TRILLING, Sincérité et authenticité. Traduit de 1’américain par Myriam
Jézéquel (Le college de philosophie), Paris, Grasset, 1994, 205 p.

Relevant de I’histoire des idées, cet ouvrage — paru en 1972 et composé d’une série
de six cours — offre une breve esquisse de I'avénement du sujet moderne en prenant
pour angle d’attaque la naissance et I’évolution des idéaux de sincérité et d’authenticité.
La littérature occidentale des derniers siécles constitue le principal matériau de la
réflexion de I'A., les auteurs commentés allant de Shakespeare @ Conrad en passant
par Diderot, Rousseau, Goethe, Jane Austen, etc. Le livre s’achéve par une discussion
de la conception psychanalytique du moi. Le fil rouge de son analyse est donné par
I"opposition hégélienne de la «belle dme» et de la «conscience malheureuse» — cette
opposition reprenant celle de la sincérité et de 1'authenticité. A la lumiere de cette



BIBLIOGRAPHIE 87

distinction, I'A. montre que les héros des ceuvres romanesques contemporaines sont
tendus entre I'exigence de la moralité et celle de leur moi véritable, et que la seconde
tend désormais a I'emporter, 1'idéal classique de la sincérité étant de plus en plus
ressenti comme une hypocrisie. Pour n’étre pas dénués d’intérét, ces cours n’offrent
pas vraiment de perspectives nouvelles. Par ailleurs, I’absence de synthése — I’ouvrage
ne comprend pas de conclusion — donne au lecteur le sentiment d’avoir affaire A une
Juxtaposition arbitraire de commentaires dont I’originalité ne saute pas aux yeux. Cette
traduction était-elle indispensable?

Hucues PoLTIER

Marts G. HanssoN, Human Dignity and Animal Well-being, Uppsala, Almqvist
& Wiksell, 1991, 200 p.

Cet ouvrage, these de doctorat de la Faculté de théologie de 1'Université d’Uppsala,
n’est pas seulement une réflexion sur la bioéthique; comme son sous-titre I'indique —
A Kantian Contribution to Biomedical Ethics —, 1l est d’abord une défense de 1’approche
kantienne en philosophie morale, dont la pertinence est ensuite justifiée par sa fécondité
dans les questions bioéthiques, plus particulierement dans celles du statut de I’embryon,
du traitement di aux handicapés, de la procréation assistée, des thérapies génétiques
et de la valeur de la vie animale. Ce que 'on reproche le plus souvent au kantisme
dans le domaine de la morale, c’est d’une part son formalisme, qui le rendrait inap-
plicable dans les questions d’éthique appliquée, et d’autre part sa dichotomie des
personnes et des choses, qui le rendrait incapable de reconnaitre d’autres valeurs que
celles de la personne, si bien qu’un feetus ou un animal devraient étre considérés comme
des choses, ayant méme valeur qu’un coupe-papier par exemple. L’A. tente de montrer
que ces deux accusations sont injustifiées et, a cet effet, insiste sur la distinction
introduite par le philosophe de Konigsberg entre les jugements déterminants et les
jugements réflexifs. En effet, si les premiers demandent que la loi soit appliquée aux
cas particuliers, les seconds partent des cas particuliers pour remonter vers la loi, si
bien que le divers du donné est pris en compte des I’abord. Or, cela est particulierement
important en bioéthique, ou, a part la valeur absolue de I'impératif catégorique, la
multiformité de I’expérience joue un role capital: il faut tenir compte de 'homme
biologique, avec ses désirs et ses besoins, de méme que du point de vue des traditions,
des femmes, des enfants et méme, en un sens dérivé, de celui du feetus et des animaux ;
car le paternalisme est toujours une faute, un manquement au respect de 1’autonomie
ou de la téléologie propre a chaque forme de vie, qui, en un certain sens, est une fin
en soi. Cette diversité se marque encore dans le fait que I'impératif moral ne commande
pas seulement le respect, mais encore la gratitude, la bienveillance et la sympathie,
devoirs qui ne sont pas seulement dirigés vers les €tres autonomes, les personnes. L'A.
contraste sa position avec le conséquentialisme de Singer, a qui il reproche sa these
que la sensibilité — la capacité d’éprouver du plaisir et de la douleur — est fondatrice
de la question morale: si ['universalité est bien requise par I'éthique, c’est celle de la
raison qu’il faut rechercher. C’est pourquoi I'A. s’oppose aussi & d’autres formes de
déontologisme, comme la théorie des droits de Rawls et de Mackie, fondant le droit
sur un contrat, ¢’est-a-dire sur les préférences des individus. Ainsi, si le droit doit
imposer des limites au calcul des conséquences, il ne peut pas faire 1'économie de
I"argumentation rationnelle ayant valeur objective. L"A. insiste encore particulierement
sur le fait que chaque situation éthique doit étre appréhendée dans sa totalité et non
seulement en privilégiant ['un de ses aspects. Par exemple, dans la question de notre
rapport aux animaux, il ne suffit pas, comme Singer le veut, de tenir compte seulement
des souffrances et des plaisirs qu’ils peuvent éprouver: il faut encore et d’abord tenir



88 BIBLIOGRAPHIE

compte du fait que I'animal a un plan de vie, se fixe des buts, dont la frustration peut
étre condamnable. méme s’il ne souffre d’aucune douleur physique. De maniere ana-
logue, les questions bioéthiques doivent étre abordées en tenant compte de toutes les
valeurs mises en jeu, méme si celles-ci — kantisme oblige — restent en dépendance de
la loi morale. On comprend alors que le propos de 1’A. soit tout en nuances et qu’il
exclue les solutions tranchées, car elles reposent sur des visions unilatérales et sim-
plistes. Appliquée aux questions bioéthiques mentionnées plus haut, I’approche propo-
sée procede par I'énoncé de maximes nécessairement générales ayant pour but de
donner une direction a la réflexion et a 'action, sans jamais priver le sujet de son
pouvoir autonome de décision. En cours de lecture, on relévera encore les tentatives
faites par I"A. pour préciser la signification du concept de personne potentielle, ainsi
que la substitution de la perspective du soin au conflit des droits dans le cas de
I"avortement. Parmi les mérites de cet ouvrage, celui d’avoir réhabilité une certaine
approche kantienne n’est sans doute pas le moindre, et les nuances qu’il introduit en
font un adversaire redoutable pour le conséquentialisme, ce qui est le propos explicite
de I"auteur. On notera pourtant un grand absent dans ce débat, ['approche aristotéli-
cienne, fondée ni sur les conséquences, ni sur la loi, mais sur la perception des valeurs
ou des biens.

BERNARD BAERTSCHI

MIREILLE DELMAS-MARTY (€d.), Procés pénal et droits de I"homme. Vers une
conscience européenne. Travaux du colloque organisé au Centre Georges-
Pompidou par la Bibliotheque publique d’information et le journal Le
Monde, XS 26 et 27 mars 1991 (Les voies du droit), Paris, P.U.F., 1992,
311 p.

Cet ouvrage collectif contient les contributions d’un colloque pluridisciplinaire
(juristes, philosophes, sociologues, historiens) faisant le point sur les discussions
récentes concernant la réforme de la justice pénale et plus particulierement de la «phase
préparatoire du procés» (p. 13). Elles traduisent toutes le sentiment que «la procé-
dure pénale est liée — plus encore que le droit pénal de fond qui définit les délits et
les peines — au processus de démocratisation» (p. 15) et, plus largement, a la thématique
des droits de '’homme. Nous évoquons ici les contributions les plus intéressantes pour
le débat proprement philosophique. D aprés F. Tulkens, dans la pensée classique du
siecle des Lumieres, «la réglementation de la procédure apparait d’abord comme un
rempart contre ‘les abus d’un pouvoir sans borne’» (p. 35). Dans la pensée positiviste,
«la fonction du droit est d’assurer la défense contre les ennemis naturels de la société»
(p. 36). Selon les théories sociologiques fonctionnalistes (Durkheim), la procédure
pénale est par contre «un véritable rite de transition qui transfere un individu de sa
position normale dans la société dans un role distinct de déviant» (p. 36); certains
affirment alors que «les qualités d’acte déviant et d’individu déviant ne sont pas
nécessairement des caracteres qui leur sont intrinseéques, mais les conséquences d’un
étiquetage social» (p. 37). L’opposition entre la défense nécessaire de la société et
Iexigence de respect des individus s’esquisse ici. La tradition occidentale a fourni des
réponses différentes en définissant deux types de procédure pénale: le systeme accu-
satoire (pays anglo-saxons) et le systeme inquisitorial (pays continentaux européens).
«Dans le systéme accusatoire, les reglements des conflits sont gérés par les individus,
les citoyens; I'Etat intervient peu. Le proces pénal se déroule selon les regles du proces
civil... la fonction du juge est d’arbitrer le débat et de trancher le conflit... Dans le
systéme inquisitoire, en revanche, le juge est investi par I’Etat de I’obligation de faire



BIBLIOGRAPHIE 80

respecter la loi; son réle est d’assurer le controle de la puissance publique sur la gestion
des cas individuels», autrement dit de garantir «la protection de I’ordre social» (p. 38).
Dans le premier cas, les négociations sont possibles entre les parties, dans le second,
la recherche de la vérité prime sur tout le reste. Néanmoins, un mouvement de réforme
dans I’ensemble des pays européens tend a dépasser ces catégories. La pratique évolue
vers des modeles mixtes qui cherchent a &tre plus conformes a 1’'idéal des droits de
I’homme : en effet, le systéme inquisitorial limite la présomption d’innocence, alors que
le systeme accusatoire conduit a la toute-puissance de la police lors de la phase
d’enquéte (p. 59). B. Edelman s’interroge sur la problématique de I'universalité et de
la générosité qui s’opposent au particulier et a I’efficacité (p. 153). La sensibilité anglo-
saxonne attachée aux droits de 1’homme s’oriente vers la conservation de la vie (le
proces est vu comme une sorte de guerre réglée); la sensibilité continentale met I’accent
sur la liberté, dans la perspective du contrat social (p. 157-61). A.-J. Arnaud analyse
le glissement de I'universalisme a la démocratie, de la vision du droit comme rapport
juste a celle de faculté inhérente & I'individu rendu possible «par une laicisation
progressive des rapports juridiques» (p. 170). G. Soulier insiste sur le cadre d’appli-
cation du droit: autour du débat sur la procédure pénale se dégage une convergence
de plus en plus affirmée entre les droits de I’homme et la démocratie, seul systeéme
politique apte a assurer le déroulement équitable du proces. En conclusion, M. Delmas-
Marty souligne la nécessité (déja appliquée dans 1'usage) de dépasser I'opposition entre
sytémes accusatoire et inquisitoire (p. 294, 299), de rapprocher les diverses procédures
nationales en affirmant la primauté du droit communautaire (p. 300), de rechercher en
Europe une identit¢ commune sans uniformité (p. 301).

ALESSANDRO MONSUTTI

DaNIELLE STALTER-FouiLLoy, Histoire et violence. Essai sur la liberté humaine
dans les premiers écrits chrétiens (Etudes d’histoire et de philosophie
religieuses — 70), Paris, P.U.F., 1990, 160 p.

Cet ouvrage ouvre un dossier immense, difficile et nécessaire: celui de la relation
entre responsabilité humaine et volonté divine dans les premiers écrits chrétiens.
L’A. a la volonté de penser philosophiquement le christianisme, ce qui ne contribue
pas peu a I'intérét de I’ouvrage. Sa thése peut &tre résumée comme suit. Les premiers
écrits chrétiens, tout particulierement I'évangile de Marc et les deux autres synoptiques,
sont travaillés par une tension entre deux modeles interprétatifs. Dans le premier, les
hommes, inscrits dans leur culture, agissent en €tres responsables de leurs actes. Ils
s’ensuit qu’ils sont également responsables de la mort de Jésus. Dans le second, au
contraire, président les notions de plan divin, d’histoire du /oges ou du salut. Ici, la
crucifixion est un sacrifice nécessaire, entierement décidé par Dieu. Déja avec Jean et
Paul apparait la nette prédominance de ce second modele, dans lequel I’histoire devient
destin. Sous I'influence grandissante de la notion néoplatonicienne de logos, un tel
modele deviendra quasiment exclusif dans les interprétations gnostiques et patristi-
ques. — Au-dela des questions proprement exégétiques, ce livre est une réflexion
philosophique, plaidoyer pour une philosophie du sujet. Le christianisme aurait pu,
souligne I’A., susciter une haute idée de ce sujet responsable, issu d’une histoire et
acteur dans 1’histoire. Si tel avait été le cas, la violence, le meurtre n’auraient pu étre
considérés comme des nécessités. Tres vite, cependant, les chrétiens penseérent I'histoire
comme histoire du salut, dont le déroulement était décidé d’en haut. Ils furent pris au
piege de ce que I'A. appelle d’une expression trés forte I'«illusion du contenu». Le
dogmatisme chrétien, on le voit déja dans ces mots, est critiqué de facon trés kantienne.

Histoire de
la théologie



90 BIBLIOGRAPHIE

Il reste que, sur plusieurs points, les réponses apportées par I'A. peuvent sembler un
peu rapides, voire discutables. Un présupposé guide largement la démonstration: 1'idée
selon laquelle la notion de plan divin conduit nécessairement a une justification de la
violence comme sacrifice expiatoire. Si on ne la suit pas sur ce point, on ne la suivra
probablement plus. On se demandera si la lecture proposée des écrits de Jean et de Paul
ne méconnait pas I'aspect libérateur que contiennent aussi ces textes. On rappellera
peut-étre que les gnostiques, si attachés a ['histoire du /logos et du cosmos, n’ont
cependant pas souscrit a la these sacrificielle. Surtout, on se demandera si 1'affirmation
d’une responsabilité humaine radicale, si elle ne va pas de pair avec I"affirmation d’une
tout autre volonté, ne risque pas de nous reconduire unilatéralement sous la Loi. De
telles faiblesses tiennent peut-&tre a ’absence d’une prise en compte de la réflexion
théologique menée depuis quelques décennies sur ce sujet, ainsi qu’au refus déclaré
de toute dialectique, théologique ou philosophique. Rejetant comme pure abstraction
le concept de logos, dans le méme temps, I’A. oublie ["aspect collectif de I’histoire
humaine. Ainsi le sujet individuel et responsable pour lequel elle plaide devient-il
singuliérement abstrait. Malgré cela, ce livre demeure important par les questions qu’il
pose. C’est un excellent antidote contre certaines réponses hatives ou par trop dogma-
tiques.

PiERRES-Y VES RUFF

MARIE-ANNE VANNIER, «Creatio», «Conversio», «Formatio» chez S. Augustin
(Paradosis — XXXI), Fribourg, Editions Universitaires, 1991, 238 p.

Si la bibliographie augustinienne nous offre plusieurs €tudes sur chacune des
notions capitales de création, conversion et formation, il en est cependant assez peu
qui se soient attachées a serrer de plus prés [’histoire de I'importance croissante qu’elles
prennent dans l'expérience et la pensée de saint Augustin, et la complémentarité
nécessaire qu’elles ont sur les deux plans doctrinal et ascético-spirituel. C'est a ce
cheminement que nous invite Marie-Anne Vannier. Dans une premiére partie intitulée
«La conversion d’Augustin creuset de sa réflexion sur la création», I’A., apres avoir
précisé le contexte et la signification de ces trois termes, aborde les rapports qu’ Augus-
tin a entretenus avec le néoplatonisme et le manichéisme ainsi que les Péres de 1'Eglise
dont il a pu connaitre les ceuvres. La seconde partie est entierement consacrée a I’analyse
et a une tentative de synthese des cing commentaires que, successivement, Augustin
a rédigées sur le début de la Genése et ses premiers versets en particulier. Le but de
sa these est de mettre en lumiére «l’ontologie théologale» du Maitre d’Hippone, dans
la lignée de ce qu’avait déja présenté D. Dubarle. La lecture attentive de ce travail
original, dont les analyses ouvrent d’importantes perspectives sur la pensée augusti-
nienne, a suscité une question que nous nous permettons de poser a I’A. En effet, en
partant du principe que le développement de I’ontologie et de la cosmologie d’ Augustin
dépend du passage décisif qu’il a opéré en quittant ['exégése allégorique apres avoir
trouvé ce qu’il a cherché toute sa vie, c’est-a-dire I'explication de «la lettre» du texte
sacré par sa reconduction a son sens vrai et a son origine, nous nous demandons si nous
pouvons affirmer que I’expérience d’Augustin ’orienta davantage vers 1’anthropologie
que vers la cosmologie (p. 177). Ne serait-il pas intéressant de pousser jusqu’au bout
les intuitions d’Augustin sur la métaphysique de 1'acte créateur et le réle médiateur
fondamental qu’il attribue a la nature angélique, en tant qu’elle est cette premiere
lumiere créée dont parle la Genése, intellectuelle et parfaite, dans laquelle, comme en
un miroir, se réfléchit I'ensemble de la création avant d’étre créée”? L’ Ange connail
alors tous les étres dans la raison qui les rend intelligibles et préside a leur dévelop-
pement. Dans ce sens, la créature est d’ abord produite dans la connaissance angélique



BIBLIOGRAPHIE Yl

(prius). Des lors, par sa rétérence a 1'angélologie et au role déterminant que cette
derniere joue dans la structure métaphysique de 1’étre, le discours anthropologique ne
s'éclaire-t-il pas d’une toute autre maniere ? Ainsi, I'enjeu réel des trois termes creatio,
conversio et formatio se situerait d’abord dans I"’Ange comme premiére créature, par
la médiation de laquelle se comprendraient toutes les autres et, en dernier, I’homme
qui récapitule en lui-méme toute la cosmologie. Le débat est engagé, et nous remercions
Anne-Marie Vannier de 'avoir si bien suscité.

JEAN BOREL

JEAN-MICHEL GIRARD, La mort chez saint Augustin. Grandes lignes de I'évo-
lution de sa pensée, telle qu’elle apparait dans ses traités (Paradosis
XXXIV), Fribourg, Editions Universitaires, 1992, 251 p.

Le sous-titre de ce travail définit exactement 1’objectif limité que I'A. s’est fixé.
La méthode utilisée n’aboutit donc pas tant a une synthése de la pensée d’Augustin
sur la mort qu’a une tentative d’évaluation des différentes étapes par lesquelles elle
a passé en fonction de son évolution personnelle d’une part, et des questions qu’il a
eu a résoudre d’autre part. Jean-Michel Girard s’est donc principalement penché sur
I’analyse des dialogues philosophiques, écrits antimanichéens, commentaires de Paul,
écrits antidonatistes et écrits datant de la crise pélagienne. Si, dans les premiers textes
de nature plus philosophique que théologique, la mort se trouve d’abord envisagée
comme un moment ou, si I’on veut, comme un changement de mode d’étre dans
’existence humaine saisie dans une totalité¢ englobant la vie terrestre et ce qui la suit,
le changement de perspective sur la signification de la mort s’est opéré par rapport
a la mort du Christ, car ¢’est a partir de la et de I'interprétation qu’en fait saint Paul,
que se dévoile dans toute son ampleur le probléme du mal et du péché qu’elle vient
résoudre. Ceci dit, nous ferons deux remarques a cette recherche que nous trouvons
un peu scolaire. Que I’A. répete comme tant d’autres partristiciens que saint Augustin
fut un écrivain «engagé» dans les problémes de son temps, et que ses ceuvres en sont
les témoignages, n’éclaire pas son propos. Il et mieux valu dégager ce en quoi
justement Augustin n’était pas de son temps et n’a pas voulu I'étre, ainsi que le point
de vue doctrinal a partir duquel il fut effectivement «efficace» (p. 212) dans son action
et ses réponses. Enfin, la mort était le theme priviliégié pour aborder 1'expérience, la
réalisation spirituelle d’Augustin dont il n’est pas certain qu’elle soit si «difficile a
déceler» (p. 208). Qu’en est-il en effet de sa participation existentielle a la mort du
Christ et de 1’état déconditionné qu’elle produit? Répondre a cela serait interroger les
mémes textes tout autrement.

JEAN BOREL

CYRILLE D’ ALEXANDRIE, Lettres festales VII-XI, tome II. Sous la direction de
Pierre Evieux. Texte grec par W. H. Burns. Traduction et annotation par
Louis Arragon, Pierre Evieux, Robert Monier (Sources Chrétiennes — 392),
Paris, Cerf, 1993, 326 p.

Deux ans apres la parution des six premicres lettres festales de Cyrille d” Alexandrie

(cf. RThPh 1994, p. 174-175) paraissent les cinq suivantes. En un style ¢blouissant de
métaphores et de nuances, Cyrille méle d’amples développements dogmatiques (vigou-



92 BIBLIOGRAPHIE

reusement anti-juifs et anti-ariens) et parénétiques (appelant avec force au caréme) a
des considérations détaillées sur la situation pénible d’une Egypte ravagée par le
brigandage et la famine en ce milieu du V¢ siecle. Le souci pastoral qu’il déploie dans
ces tristes circonstances n’est d’ailleurs pas 1’aspect le moins intéressant de ces lettres.
On notera avec une certaine surprise I’humour de certains passages (notamment p. 285
et 291, mais on peut en trouver d’autres). — Chacune des lettres est précédée d’une courte
introduction, qui en présente les grandes lignes, et d’un précieux plan. — La traduction
est globalement claire, et si certains passages demandent une attention soutenue, il ne
faut peut-&tre pas en accuser les traducteurs, mais surtout 1'écrivain alexandrin! Les
métaphores sont élégamment rendues (cf. en particulier [X.2.18-55, un trés beau pas-
sage sur le printemps). — L’annotation est en revanche souvent décevante et écrite dans
un style télégraphique assez désagréable. Elle est assez fréquemment trop lapidaire pour
faire sens (p. ex. quelle est 'utilité de la note 2 de la p. 173 et que vient faire la citation
de Philon dans la note 3 de la p. 203 ?), parfois insuffisante (p. ex. p. 132-133, ot un
simple renvoi a la TOB permet de justifier la traduction de mots importants:
«TVEVROTLKOG», rendu par «spirituel», et « vy 1kd ¢», rendu par «charnel», au lieu
de «psychique», que nous aurions préféré pour éviter toute confusion possible avec
«oopKikOG»); il arrive en outre qu’elle soit imprécise (p. ex. p. 192, les n. 2-3: «le
verbe GUVATTW sera souvent utilisé... Voici un vocabulaire qui sera abandonné plus
tard...»), dans de rares cas inexacte (ainsi dans la note 1 des p. 226-227, faut-il
manifestement lire «parfait» et non «indicatif») voire en dysharmonie avec la traduction
(p. 211: pourquoi expliquer dans une longue note que les auteurs du volume se rallient
a la proposition de M. Fédou de traduire «0mdoTaO1g» par «subsistence» si ¢’est
pour conserver «hypostase» dans la traduction?). On aurait en outre parfois aimé des
notes explicatives sur des termes techniques (p. ex. «pédotribe» [VII.1.53],
«athlothete» [1X.6.38]), et un commentaire plus systématique sur des variantes inté-
ressantes du texte biblique (ainsi, en X.4.112, le remplacement de 1'aoriste €KEVwWOEV
par le parfait tetameivwkev dans la citation de Ph 2,7 aurait mérité une remarque).
— L’ensemble du volume souffre en outre d’un manque d’uniformisation: en VIL.1.18
(p. 20, n. 1), le traducteur explique qu’il a choisi de conserver le réalisme cru du texte
de Cyrille, qui parle de «sueurs», alors qu’en X.1.184-185, le grec «transpirer» est rendu
par un fade «fatiguer». De méme en [X.6.106-107, I'expression «par sa nature méme
il est la vie» bénéficie-t-elle d’un renvoi Iégitime a Jn 11,25 et 14,6, mais d’aucune
référence lorsqu’elle réapparait en X1.8.84-85. En outre, a plusieurs reprises, les guille-
mets indiquant les citations bibliques ne sont pas indiqués de la méme fagon dans le
texte grec et dans la traduction (cf. p. ex. p. VIL.2.188-190, X.2.83-85; les indications
du texte grec doivent étre préférées a celles de la traduction dans le premier cas; celle
de la traduction dans le second). — Signalons pour finir une petite correction a effectuer
dans I’apparat scripturaire: p. 148, n. a, corriger Is. 61,2 en Is. 61,1, et ajouter Lc. 4,18,
qui cite ce texte.

Rimi GOUNELLE

Heiko A. OBERMAN, ERNST SAXER, ALFRED SCHINDLER, HEINZPETER STUCKI
(Hrsg.), Reformiertes Erbe. Festschrift fur Gottfried W. Locher zu seinem 80).
Geburtstag. Bd. 1, Ziirich, Theologischer Verlag, 1992, XII + 475 p.

Premiére partie du volume XIX des Zwingliana, cette publication présente un
recueil de trente contributions de spécialistes internationaux de la Réformation, qui ont
tenu a honorer le professeur Gottfried W. Locher pour son 80° anniversaire. Le
deuxieme tome, qui lui est aussi consacré, est paru récemment. De la «montagne de



BIBLIOGRAPHIE 93

manuscrits» (p. XI) parvenus aux éditeurs en réponse a leur appel, ce premier livre
publie surtout les €crits qui ont trait de maniére plus directe au zwinglianisme ou qui
soulignent les rapports de la ville de Zurich avec les autres Eglises réformées de Suisse
et d’Europe, ainsi qu’avec Wittemberg. Il reflete donc assez fidelement les théemes
constants de la recherche de G. W. Locher, qui, dans ses nombreuses publications, nous
a donné une nouvelle image de Zwingli, mais a aussi traité I’ensemble de la tradition
réformée — d’ou le titre du présent volume — avec des préoccupations d’ordre systé-
matique et non pas seulement en tant qu’historien de la Réforme. On pourrait méme
dire que c’est la personnalité du jubilaire qui donne une certaine unité a ce volume,
ou les contributions ont été classées par ordre alphabétique des auteurs. Les A. pro-
longent souvent certaines recherches amorcées par Locher, développent des suggestions
qu’il a formulées, comblent des lacunes. Le lecteur découvrira aisément de lui-méme
les centres d’intérét qui animent le contenu de I’ceuvre. Plusieurs articles traitent des
écrits symboliques et confessionnels — particulierement appréciée sera la vue synoptique
des chapitres des Loci de Melanchthon, du Commentarius de Zwingli et du Sommaire
de Farel (p. 108). L anabaptisme aussi est un sujet que les A. ont privilégié. Mais le
lecteur sera également reconnaissant a ceux qui ont traité des arguments qu’on rencontre
moins fréquemment dans nos lectures, comme, par exemple, sur le statut et le role des
femmes au temps de la Réformation (p. 131; p. 245) ou sur les modifications amenées
dans la musique d’Eglise par les nouvelles conceptions de la célébration liturgique (p. 1 ;
p-187). Pour ma part, je crois que deux préoccupations dominantes se dégagent de ce
volume. La premiere concerne le mouvement de la Réforme dans ses débuts, dans la
peine qu’il éprouve, & Wittemberg comme a Zurich, a formuler une doctrine claire du
ministere, apres la proclamation du sacerdoce universel et de la théologie de la Parole.
Ces difficultés sont souvent analysées par rapport a | Cor. 1,14, étant donné 'usage
que font de ce verset les mouvements radicaux. La deuxiéme envisage les amples
développements accordés a la période que G. W. Locher a désignée par le terme de
Spdtzwinglianismus. lls orientent I’attention des A. sur Bullinger, considéré comme «the
father of the Reformed churches» (p. 35), sur sa doctrine et sur I'influence qu’elle a
exercée, surtout par la Confession Helvétique Postérieure, sur la majorité des cantons
réformés suisses. — Je tiens enfin & signaler que ce volume offre aussi la publication
de textes de 'époque de la Réforme, inconnus ou en nouvelle édition. Edité avec soin,
le volume se termine par trois index, puisqu’a ceux des personnes et des références
bibliques, on a opportunément ajouté celui des noms de lieux cités dans les textes.

Dino BELLUCI

Juan Luis SEGUNDO, Qu'est-ce qu'un dogme? Liberté évangélique et vérité
normative. Préfacé par Jos€ Ignacio Gonzales Faus, traduit de ['espagnol
par Francis Guibal (Cogitatio Fidei — 169), Paris, Cerf, 1992, 533 p.
[Edition anglaise: The Liberation of Dogma, Maryknoll New York, 1992,
307 p. Edition espagnole: El dogma que libera. Fe, revelacion y
magisterio dogmadtico, Santander, Editorial Sal Terrae, 1989.]

Segundo (né en 1925) est I'A. d’une ceuvre considérable et I'un des théologiens
latino-américains les plus connus. Les Editions du Cert avaient déja publi€ son Jésus
devant la conscience moderne (1988) et Le Christianisme de Paul (1989). Elles ont
eu le courage de publier ce gros «pavé» sur un sujet qui ne doit pas spécialement
passionner le public, a 'exception certes de quelques théologiens. Qu’est-ce qu'un
dogme ? Une doctrine ou une formule figée et intemporelle, comme le pensent beau-
coup ? Dans ce cas, il trahirait «le dépot de la révélation» en fixant celle-ci dans le passé.

Théologie
contemporaine



94 BIBLIOGRAPHIE

[l déformerait la révélation divine en une autorité extérieure a I’homme et a |’histoire
tout en enfermant I’Eglise dans ses intéréts propres. Segundo nous donne donc moins
une histoire des dogmes ou du dogme — un lecteur cherchant de ce c6té serait assez
dégu — qu’une analyse de ce que ce concept renferme et comment il faut le penser au
vu de son évolution historique. Segundo élabore le dogme en le comprenant comme
un «processus éducatif» («apprendre a apprendre»), sans jamais mentionner les propos
analogues de I’école catholique de Tubingue au XIX® siécle (Mohler et alii). Les
grandes constitutions dogmatiques de Vatican II confirmeraient la justesse de cette
relecture. Les passages suivants illustrent sa thése: «Au lieu d’étre considéré comme
["auteur d’un ou plusieurs livres (bibliques), Dieu est compris comme [’auteur d’un
processus éducatif dont les étapes forment le contenu effectif de ces livres. Il est alors
possible de comprendre que puisse €étre déclarée infaillible 1’éducation a travers les
méandres de laquelle passe I'homme, cependant que les livres qui relatent ce processus
— ainsi que n'importe quelle formule correspondant a un moment de ce processus —
peuvent contenir des choses qui, en elles-mémes, sont imparfaites et provisoires»
(p- 163; cf. aussi p. 504). C’est que «l’erreur est génératrice de crises et de rectifica-
tions». «Le dogme, comme n’importe quel autre message transmis par des hommes,
doit étre interprété justement. Cela suppose non seulement une traduction correcte
(quand il s’agit de langues différentes), mais aussi tout le travail historique nécessaire
pour pouvoir effectuer le voyage qui conduit de la lettre morte du message a la
signification vivante [...]» (p. 34). On voit I'intérét et 'originalité de la démarche.
Segundo ne commence justement pas par un examen du dogme classique mais par la
Bible. Il découvre dans le credo deutéronomique («mon pére était un araméen errant»)
le paradigme du dogme, et ce en tant qu’expérience humaine; ainsi un récit comme
celul du déluge devient dogme. Les recueils bibliques en général et I’ Ancien Testament
en particulier contiennent substantiellement la méme chose que ce que I'Eglise sera
plus tard habituée a formuler avec des genres littéraires différents: credo et anathémes
(p. 88). L observation biblique suggeére des problemes fondamentaux : quel rapport entre
le processus dynamique et la vérité normative, entre 'inspiration des Ecritures et
I'inhérence des informations correctes sur le divin si tant est que la révélation divine
ne se donne justement pas comme telle mais comme un processus pédagogique véritable
et non comme une vérité fixe? De telles questions habitent également la deuxieme
partie, plus «historique» dans la mesure ou elle aborde la constitution du «dépot de
la révélation» a I’4ge apostolique, patristique et médiéval. Le dogme et la culture
moderne entrent en contact conflictuel et fructueux a partir de la Renaissance et de la
Réforme, période ot un nouvel acteur entre en scéne: le laic. Pourquoi les formules
dogmatiques se réforment-elles? Segundo de répondre: de fait et de droit, le langage
change d’une époque a l'autre, d’un contexte a 'autre. «Les formules doivent étre
réformées pour que soit et demeure vivante la vérité qu’elles véhiculent [...]. Dans un
monde profane, toute vérité en provenance de I'Eglise paraitra morte si elle ne contribue
pas, selon I'exigence de Vatican II, a rendre plus humaine la solution des probléemes
que ’histoire ne cesse de soulever et de nous proposer» (p. 447). On ne s’étonnera plus
deés lors de trouver bon nombre de pages consacrées au probleme de |'infaillibité
pontificale et de voir I'A. revenir toujours a nouveau sur cette question. La thése du
processus éducatif lui permet de rencontrer le critique Hans Kiing jusqu’a un certain
point, tout en estimant sa méthode d’appréciation insuffisante. — On peut saluer la
vivacité de I’A. et le style plutot “parlé’ de la traduction. On sera heureux de voir I’A.
valoriser les Ecritures pour aborder la question du dogme. On peut surtout apprécier
comme un déplacement bienvenu le regard que I'A. porte sur la question du dogme
en tenant ensemble relativisation et infaillibilité. Par la thése d’une pédagogie divine,
Segundo nous montre un moyen terme entre deux affirmations contradictoires du type
«hors de I’Eglise point de salut» et «hors de I'Eglise, le salut existe» (p. 39). Il prend
en compte les interrogations d’une communauté, le contexte vital et ecclésial de



BIBLIOGRAPHIE 95

I"énoncé dogmatique. Cependant le lecteur critique (et protestant) pourra aussi tout
autant regretter un certain nombre d’aspects de cet ouvrage. Sans diminuer son impor-
tance et porter atteinte a la these de I'A., I’éditeur aurait pu enlever une quantité de
phrases et de passages qui en font un exposé extrémement verbeux et compliqué (moins
patent dans la traduction anglaise); I’essentiel risque d’étre noyé. De plus, regoit-on
une réponse claire a propos de ['infaillibité et arrive-t-on a comprendre plus ou moins
exactement ce qu’est le dogme dans la perspective d’une «foi anthropologique»?
Certains développements me paraissent d’autant plus chancelants qu’ils se réferent a
des études dépassées (ainsi von Rad sur le credo deutéronomique) ou ce que 1'A.
explique a propos de la Réforme principalement vue & travers I’interprétation de Tillich.
Cet ouvrage ne met assurément pas en danger le dogme catholique (de la tradition)!

KLAUSPETER BLASER

RosiNo GIBELLINI, Panorama de la théologie au XX* siécle. Traduction de
I'italien par Jacques Mignon (Théologies), Paris, Cerf, 1994, 684 p.

Le XXc siecle s’acheve. Le théologien s’interroge sur ce qui s'est passé dans sa
discipline durant les cent dernicres années. La question est bien de savoir comment nous
voulons lire, comprendre et conceptualiser I'histoire des idées théologiques du siecle
bientdt écoulé. Jusqu’a aujourd’hui, seules deux études en frangais permettent de se
faire une idée du développement de la théologie: il s’agit du livre de R. Winling, La
théologie contemporaine 1945-1980 (Centurion, 1983; cf. RThPh 1983, p. 409) et du
présent ouvrage. Ce dernier, dépassant celui de Winling par son envergure, tente de
couvrir plus ou moins 'ensemble du siecle, qu’il s’agisse du catholicisme ou du
protestantisme — événement cecuménique qu’il faut saluer. Gibellini travaille et integre
une immense quantité de littérature, d’autant plus qu’il privilégie une approche des-
criptive, photographique, au détriment d’une analyse thématique et systématique. Aprés
avoir donné un apercu global d’un auteur, il se réfere généralement, pour son exposé,
a un ou deux de ses textes programmatiques. Ainsi, en seize chapitres le lecteur parcourt
les théologies principales de ce siecle lices a des noms précis ou & des mouvances
historiques comme par exemple la Nouvelle Théologie, le féminisme ou la prise en
compte des cultures. Dans sa conclusion, Gibellini rameéne a quatre types la pluralité
des phénomenes observés, a savoir la théologie dialectique (Barth), le tournant anthro-
pologique (Bultmann, Ebeling, Rahner), la thé¢ologie de [I'histoire (Bonhoeffer,
Gogarten, Moltmann, théologie politique, théologies de la libération), la théologie
cecuménique (inculturation, théologie des religions, etc.). — Pour I’étudiant, cet ouvrage
sera un guide sir et bien apprécié. Il posseéde désormais un instrument qui I'informe
généralement bien et d’une fagon compréhensible sur les grandes figures ct les prin-
cipaux débats, le livre conjuguant les vertus d’un exposé détaillé et d’un bon résumé.
«Le Gibellini» aura donc une place assurée dans les études de théologie contemporaine,
en tout cas jusqu'au moment ou un autre ouvrage viendra combler certaines lacunes
ou mieux satisfaire & certains besoins. Ainsi, sur le plan des thématiques abordées, on
souhaiterait, en amont, des pages plus substantielles sur I'héritage du XIX® siécle, par
rapport auquel le ndtre se situe de diverses manieres; en aval, on désirerait également
quelques réflexions supplémentaires sur I'évolution intervenue au cours du dernier
siecle, autres que simplement les trois pages qui synthétisent les seize chapitres. Etant
donné son importance, Barth est trait¢ d’une maniere relativement bréve. On regrette
par ailleurs que I'cecuménisme ne regoive pas le statut épistémologique qu'il mérite,
dans un exposé qui justement se montre trés ouvert et qui, a certains €gards, peut méme
passer pour «non-confessionnel». Les Etats-Unis n’apparaissent qu’'en marge. Plus que
ces «omissions» (qui peuvent toujours étre justifi¢es par des considérations qui échap-



96 BIBLIOGRAPHIE

pent au lecteur), je déplore cependant le manque de soin dont I'édition frangaise
témoigne quant aux références bibliographiques, défaut bien connu de I'édition fran-
caise en théologie! Une traduction devrait, me semble-t-il, adapter autant que possible
les bibliographies et les références a la littérature disponible en francais et montrer une
certaine cohérence. Or, dans 'édition présente, trop d’inconsistances demeurent (on
signale par exemple la traduction en frangais d’un ouvrage cité dans une note mais non
pas dans la bibliographie générale, et vice versa); trop de titres italiens ou anglais sont
conserveés quand bien méme il y a d’excellentes études en frangais (ainsi Serge Molla
sur la théologie noire n’apparait nulle part), sans oublier que certains textes sont traduits
de I'italien alors qu’il existe des versions en francais (par exemple la correspondance
Harnack-Barth). Certains titres, comme celui de Berkhof, Two Hundred Years of
Theology (1989), manquent dans la bibliographie générale. Par ailleurs, on se demande
ce que ['usage répété du terme «extrincésiste» veut dire (extrinséceiste, plutdt?); le texte
imprimé conserve d’autres coquilles génantes. La traduction est trés lisible mais loin
d’étre parfaite. — En résumé, si certains aspects formels dont I’ A. n’est pas responsable
posent probléme et si on souhaiterait peut-&tre une reprise plus systématique des points
particuliers comme de [’ensemble, je ne puis que féliciter R. Gibellini pour son travail
remarquable et recommander son ouvrage comme le meilleur disponible a ['heure
actuelle, destiné a nous rendre des services indispensables.

KiL.AUSPETER BLASER

PiErRE GISEL, Corps et esprit. Les mystéres de I incarnation et de la résurrec-
tion (Entrée libre), Geneve, Labor et Fides, 1992, 94 p.

C’est une intéressante réflexion que nous livre ici Pierre Gisel, en un ouvrage qui,
bien qu’évitant la facilité, devrait s’avérer abordable par toutes celles et tous ceux qui
s'intéressent a la théologie systématique. Le volume intervient, bien siir, en un temps
ou la problématique de I'incarnation jouxte celle de la réincarnation, ou la question de
la résurrection s’entend difficilement comme résurrection des corps. Et ¢’est sans doute
tout le mérite de la pensée de I’auteur, toute sa finesse aussi, que d’éviter de se situer
sur le front quelconque d'une polémique doctrinale, pour s’efforcer bien plutdt de
questionner les représentations, plus diverses qu’il ne parait, existant en christianisme.
Pour situer le débat, pour I'amorcer aussi, P. Gisel pose les deux pdles de son expo-
sition: le corps et I'esprit. Il s’efforce de présenter le role de 'esprit @ méme le corps,
celui du corps comme en appel de 'esprit. Corps et esprit, ¢’est 1a une disposition,
nous rappelle I'A. empruntant des chemins aux consonances heideggeriennes. C'est
aussi, avouons-le, un dispositif, des catégories opératoires dont I’A. use avec brio,
explorant ce qui constitue, peut-étre, les limites mémes de cette distinction. On pourrait
bien siir contester le dispositif lui-méme, questionner 'origine d’une dualité dont tout
le texte va souligner la dynamique qui en brouille I’antagonisme. Plus intéressant sera
sans doute de suivre sa pensée, sinueuse et complexe, et de chercher a percevoir a quel
point il a su enrichir un débat souvent décevant. «L.’existence nait d’une démaitrise,
d’une inscription dans le corps et d’une reconnaissance; elle participe des lors d’un
geste qui vient d’en deca, et qui porte plus loin. Avec elle s’opére une ‘subversion’
du réel, au plus intime, qui en transmue le simple donné en grace » (p. 39-40). Cest
peut-étre, plus encore que la problématique corps/esprit, parfois un peu didactique, les
interstices ou se manifestent et se voilent les plis d’une pensée, qui font tout le charme
et la profondeur de cet ouvrage. La résurrection repensée comme approche de 1’exis-
tence, dans le sens d’un laisser-se-dire de I'exister. Mais aussi une reprise théologique
de la trame biblique, une présentation et une exposition de ses fractures, comme de



BIBLIOGRAPHIE Q7

la multiplicité des approches qui la constitue. L’A. a su donner ici I'exemple d’une
pensée complexe et fidele. On ne peut que s’en réjouir.

PIERRE-Y VES RUFF

Eric Fucus, Marc Hunyapi (éds), Ethique et natures, Geneve, Labor et Fides,
1992, 260 p.

Issu d’un troisicme cycle en éthique, organisé par les Facultés de théologie de
Suisse romande (1990-1991), cet ouvrage recueille les différentes contributions présen-
tées a cette occasion. Notre €poque assiste, pour diverses raisons, dont la crise éco-
logique n’est pas la moindre, a un retour de la question de la nature, de sa signification
et de sa pertinence. Ethiquement parlant, le probleme se pose en ces termes: la «nature»,
pour autant qu’une définition claire et univoque puisse en étre donnée, dicte-t-clle des
normes a I’agir humain, contient-elle en elle-méme des prescriptions? Pour répondre
a cette question, les différents auteurs proceédent en deux temps: une premiere partie
expose la toile de fond historique et ses figures marquantes, telles que saint Thomas,
les Réformateurs, J. Locke, Kant, etc. Dans un deuxieme temps, pris en charge prin-
cipalement par des théologiens, la réflexion se centre autour de trois domaines —
écologie, biologie, politique — comme lieux de mise a I'épreuve du concept de «nature».
Au terme de ce parcours, les conclusions convergent dans la méme direction : le concept
de «nature» est ambigu et, en derniére instance, inopératoire en théologie. Quant a la
réflexion éthique, la prudence et la nuance sont de mise: le passage du constat a la
norme, de I'étre a un devoir-étre, n’est ni immédiat, ni direct, ni évident. Entre une
«nature» et la normativité qui en serait issue, s’interposent les médiations humaines,
institutions et langages, et c’est ce tiers qui dit la «nature» et qui rend compte d'un
rapport a celle-ci. Enfin, le concept lui-méme est déja une interprétation. L’enjeu du
débat éthique se noue dans le rapport que I’humain entretient avec la nature, dans la
mani¢re dont il joue avec ce lieu déja la, situé, se posant comme une limite. Face a
la nature, ’humain se trouve donc en situation herméneutique, appelé a une tiche de
déchiffrage, de ressaisie et d’interprétation: tel est le fil rouge de la réflexion qui
traverse ces diverses contributions. La «nature» revient aujourd’hui sous différentes
formes et le débat, lui, est loin d’étre clos.

CARMEN BURKHALTER

C. WasserMANN, R. KirBy, B. ROrRDOREF (€d.), The Science and Theology of
Information, Geneve, Labor et Fides, 1992, 336 p.

Cet ouvrage propose une large sélection des contributions présentées au 3° congres
de la Société européenne pour I’Etude de la Science et de la Théologie, tenu & Genéve
du 29 mars au 1°" avril 1990. La plupart des textes sont rédigés en anglais. La premiere
partic de I'ouvrage reproduit trois conférences plénieres éclairant chacune un aspect
des relations entre science et théologie, a partir du concept d’information: information
et création (J. C. Puddefoot); sciences exactes et vérit€¢ (H. Schopper); information
biologique (P. Schuster). La seconde partie du livre est constituée de courts articles
(4-10 pages), regroupés en sept sections qui firent ['objet de sessions paralleles:
I. Information et herméneutique; 2. Modeles et métaphores comme porteurs d’infor-
mation; 3. L évolution des systémes de codage et leur interprétation ; I'information dans
les organismes biologiques; 4. Intelligence artificielle, intelligence humaine et intelli-



98 BIBLIOGRAPHIE

gence de la foi; 5. L’information dans la naissance des sociétés et des religions; 6.
Les pouvoirs constructeur et destructeur de I'information; 7. Divers. Chaque section
débute par un résumé des articles ou des échanges que le théme a suscités. - La diversité
des sujets et des approches refléte la pluralité des domaines ou il est actuellement
question d’information. Cette notion traverse en effet toutes les sciences, de la nature
a la culture, ¢t ce nomadisme va de pair avec des métamorphoses sémantiques et
pragmatiques. Certaines contributions relevent de I’épistémologie, de la cognition ou
de la communication. D autres s’intéressent a dégager la fonction de I'information dans
des systemes physiques ou symboliques particuliers. A défaut d’offrir une perspective
synthétique sur le role ou le sens de I'information a I'interface entre science et
théologie, cet ouvrage collectif invite le lecteur a butiner d'une fleur a 1’autre et a
prendre acte de leur variété génétique. Il pourra ainsi sélectionner, dans la prairie des
relations entre science et théologie, les éléments qui permettent de les articuler cor-
rectement : ¢’est-d-dire d’une maniére qui respecte ['une et I’autre dans leur spécificité
thématique, procédurale et intentionnelle. La jeune société européenne susmentionnée
— active depuis 1986 — fut officiellement fondée en 1989. Elle regroupe des scienti-
fiques et des théologiens en majorité européens (de I’Est et de 1’Ouest) mais compte
¢galement parmi ses membres des ressortissants de tous les autres continents. Elle a
tenu son quatriéme congres international 8 Rome, en mars 1992, sur le theme «Origins,
Time and Complexity». Les actes des deux premiers congrés ont été publiés sous les
titres suivants: S. ANDERSEN and A. PEacockr (€d.). Evolution and Creation, Aarhus,
Aarhus University Press, 1988; J. Fennema and 1. Paul (éd.). Science and Religion.
One World — Changing Perspectives on Reality, Dordrecht/Boston/London, Kluwer,
1990.

CLAIRETTE KARAKASH

ALBERT DE Pury, Homme et animal Dieu les créa. Les animaux et I'Ancien
Testament (Essais bibliques), Genéve, Labor et Fides, 1993, 90 p.

Souvent ignorée par I'exégése francophone, la place de I’animal dans la pensée
hébraique trouve ici un lieu de réflexion. Le livre s’ouvre sur un constat: "homme a
perdu le contact réel avec le monde animal, mais reste fasciné par lui. D abord parce
ce que la révolution darwiniste a mis en évidence «1’animalité de I"homme», ensuite
parce que I’éthologie moderne renchérit sur une certaine «humanité de I’animal». C’est
cette double problématique qui anime le début de I'ouvrage dans un chassé-croisé
permanent, souvent éclairant, parfois déroutant, entre 1’époque actuelle et 1’époque
biblique. Mais cette discussion sert surtout d’introduction a la double question qui
occupe I'essentiel du livre et que 1’A. traite principalement, comme le titre 1'indique,
au travers des textes de la création: qu’est-ce qui rapproche I'homme de I'animal et,
conséquemment, qu’est-ce qui I'en sépare? Nous avons alors de trés fines réflexions
sur les relations d’interdépendance entre les deux mondes, de solidarité et méme de
proche parenté lorsqu’il s’agit de sacrifices de substitution de premiers-nés. Mais la
partie la plus intéressante est probablement celle qui met en lumiere les différences.
La démarche bascule alors dans une recherche véritablement anthropologique — ce
qu’elle était, mais de manicre sous-jacente, des le début — et les réponses apportées sont
séduisantes. Si 'animal, comme toute la nature, est créé «bon» sans autre choix
possible, I’homme seul a la liberté de I’étre ou de ne 1'étre pas. Cette liberté fait de
lui le seul interlocuteur de son Créateur (Gn 1, 28 ; 2, 16-17, etc.), méme si 'usage
qu’il en fait le coupe trés vite de la relation a la divinité (Gn 3, 23). L’autre distinction
fondamentale réside en ce que seul I’homme est créé imago Dei et cette qualité le
renforce dans sa fonction d’interlocuteur privilégié de YHWH, mais lui donne égale-



BIBLIOGRAPHIE 99

ment souveraineté sur le monde animal, une domination strictement conceptuelle :
«I’homme régne sur les animaux comme le soleil régne sur le jour, et la lune régne
sur la nuit» (p. 65). A mi-chemin entre théologie et philosophie, ce livre a les défauts
de ses qualités: sa brieveté, la pertinence des propos et les pistes bibliographiques qu’il
distille en font un ouvrage tres efficace et qui donne envie d’aller plus loin; mais,
précis€ément en raison de 'intérét qu’elles suscitent, certaines questions auraient mérité
de plus amples développements.

DANIEL FAIVRE

BERNARD REYMOND, Entre la grace et la loi. Introduction au droit ecclésial
protestant (Pratiques, N° 6), Genéve, Labor et Fides, 1992, 194 p.

Si les questions juridiques liées a I’organisation ecclésiale ont peu fait ’objet de
réflexions systématiques dans le protestantisme francophone, elles n’en jouent pas
moins un role important, parfois sournois, dans la vie des Eglises. L’A. veut attirer
I"attention sur ces problémes et rappeler quelques principes fondamentaux pour les
aborder sereinement. — Le livre comprend cing volets. Les chap. I et II présentent une
réflexion fondamentale sur les rapports entre le droit et les Eglises, ainsi qu’un rappel
des principales conceptions théologiques du droit. Les chap. I1I et [V mettent en regard
la perspective catholique et les approches protestantes. Les chap. V et VI examinent
les relations entre les Eglises et les Etats, du point de vue des premieres comme du
point de vue des seconds. Les chap. VII et VIII considerent les liens entre les insti-
tutions, leurs membres et leurs ministres. Les chap. IX et X s’interrogent sur différents
régimes possibles (épiscopal, presbytérien-synodal, «synodes de synodes») pour abou-
tir a une définition de la notion d’Eglise (p. 175). Les aspects juridiques des relations
entre les Eglises locales et les organisations supra-ecclésiales (nationales ou interna-
tionales) sont ainsi clarifiés, et ’on €vite que ces dernieres revendiquent une ecclésialité
qui ne saurait leur &tre attribuée, ni en droit ni dans une perspective théologique. —
Pour I'A., «entre la grice et la loi», le droit ecclésial protestant a une fonction
sapientiale. 11 n’a ni a précher ni a ¢tre prophétique; il lui appartient de réguler,
d’assurer au sens cybernétique du terme que la visée institutionnelle soit maintenue
mais aussi, paradoxalement, qu’elle reste sans cesse ouverte a I'trruption de I’'Evangile,
toujours susceptible de venir déranger les mécaniques ecclésiales les mieux huilées.
L’A. développe sa thése au niveau d’une réflexion fondamentale et la vérifie dans de
nombreux cas particuliers (financement des Eglises, résistance a I'Etat, pratique du
baptéme, secret professionnel des ministres, etc.), en examinant les choix historiques,
en faisant des suggestions et en critiquant parfois certaines options contemporaines,
non sans finesse. Dans ce vaste survol, il n’oublie pas de comparer les conceptions
protestante et catholique; il distingue aussi les perspectives différentes d’un protes-
tantisme majoritaire, en Suisse romande, de celles d’une communauté minoritaire, en
France. — Se voulant a la fois manuel d’initiation pour des €tudiants et table d’orien-
tation pour des responsables ecclésiastiques, ce livre vient a point nommé. Le texte
est clair, bien écrit, suggestif. Les domaines abordés sont nombreux, I'information de
qualité. Toutefois le lecteur reste un peu sur sa faim: 'ouvrage reste trés informatif
et I’on souhaiterait souvent que la réflexion aille plus loin. Mais c’est peut-étre la le
lot des ouvrages d’introduction. Parfois I'évaluation théologique des pratiques semble
rapide, ou peut-&tre est-elle trop marquée par des prises de positions implicites (cf.
les positions de I’A. sur la théologie des sacrements ou sur la question de la confession
de foi)? Enfin, il serait intéressant de disposer de quelques informations sur les



100 BIBLIOGRAPHIE

perspectives orthodoxes. Quoi qu’il en soit, il faut étre reconnaissant a I’A. qui nous
rappelle & la nécessité de reprendre ces questions sur le plan théologique, en dépassant
toute naiveté juridique.

PIERRE-ANDRE BETTEX

A.J. Van pErR HEM, V. M. MEYER, Comparer en droit — Essai méthodologique
(Recherches institutionnelles, 19 — Droit et Eglises), Strasbourg, Cerdic
Publications, 1991, 213 p.

L apparition des codes, dés le XVIII® siecle et surtout au début du XIX¢, réalisa
’unification des droits nationaux, mais mit en évidence leurs profondes divergences.
C’est pourquoi, des la fin du XIX¢, un mouvement se dessina en faveur d’une uni-
fication internationale (du droit privé surtout). Le droit comparé s’était ainsi trouvé
un objectif pratique. L’entreprise n’était pas aussi innocente qu’on pourrait le croire:
le droit comparé servit de champ de bataille aux deux grandes puissances coloniales
de I'époque, la France et I’Angleterre, qui cherchérent chacune a faire triompher leur
systeme juridique, le Code civil pour 1'une, le Common Law pour 1'autre. Ce conflit
politique a perdu beaucoup de son importance mais d’autres controverses ont surgi,
notamment entre jusnaturalistes et positivistes. L. idéal de I’unification ne fait d’ailleurs
plus 'unanimité, tant s’en faut. Le droit comparé devint ainsi une sorte de religion
juridique avec ses confessions, ses initiés, ses grands-prétres, ses intégristes et ses
hérétiques. On trouvera, dans I’ouvrage dont je rends compte, un résumé succinct de
ces querelles, assorti de nombreuses références. La bibliographie est assez complete,
mais il y manque par exemple le grand comparatiste lausannois du début du siccle,
Ernest Roguin. Cette lacune s’explique peut-étre par le fait que les deux auteurs
entendent promouvoir non pas simplement la comparaison des «idées juridiques», mais
celle des «faits juridiques», ¢’est-a-dire des institutions dans leur fonctionnement. Une
étroite collaboration entre le comparatiste et le sociologue est donc indispensable a leur
avis. Pourquoi pas? Mais je regrette que le positivisme treés affirmé de I’ouvrage soit
constamment présenté comme indiscutablement valable et seul scientifique. Quant au
but de la recherche comparative, il doit étre, selon les auteurs, non la promotion de
I’'universalisme, mais celle des particularismes. Ici apparait le véritable objectif des
auteurs (2 mes yeux tout au moins): lutter contre I’action centralisatrice de Rome et
défendre les particularismes diocésains. Il ne s’agit pas de divisions doctrinales. Le
champ de la comparaison est beaucoup plus modeste et limité : par exemple les auteurs
évoquent a plusieurs reprises le role variable dévolu aux laics dans les dioceses. Fait
juridique, fait social et fait religieux/théologique constituent une triade de la compa-
raison en droit canonique. Pour conduire la recherche les auteurs proposent deux
modeles. Le premier s’attache aux fonctions: ¢’est le «modeéle fonctionnel»; le second
considere les institutions a 1'intérieur d’une Eglise particuliere: c’est le «modele
institutionnel». Je citerai a ce sujet la page 194: «Appliqués dans le cadre du droit
canonique, les deux modeles ne s'y limitent pas nécessairement et peuvent servir a la
comparaison en droit étatique. Il ne s’agit pas d’arriver a un rapprochement des droits
de différentes régions/‘ordres’ ou ‘entités’ juridiques mais de développer le pluralisme
juridique.» Soit! On me permettra toutefois de déplorer qu’un ouvrage dont plus du
tiers est consacré a la comparaison en droit canonique (directement ou indirectement)
soit publié sous un titre aussi général.

FrRANCOIS GILLIARD



BIBLIOGRAPHIE 101

Francors Bovon, Nouvel Age et foi chrétienne. Un dialogue critique a partir
du Nouveau Testament, Aubonne, Moulin, 1992, 85 p.

Témoignage d’une confrontation amicale entre 1’exégéte du Nouveau Testament
et quelques aspects du mouvement New Age, ce petit livre invite au dialogue, mais
sans pour autant abandonner les positions chrétiennes habituelles. Trois théemes sont
abordés qui manifestent quelques convergences entre les partenaires, mais font surtout
apparaitre des différences. Le premier chapitre oppose la quéte du «Grand Tout» (terme
inadéquat!) au vis-a-vis de I’homme et du Dieu personnel révélé par Jésus; le deuxiéme
établit un contraste entre une spiritualité cosmique et universelle et la relation du
chrétien a son Pere céleste, relation médiatisée par le Christ; le troisiéme chapitre enfin,
compare la foi en la réincarnation qui présuppose la permanence de 1'étre intime de
I’homme, avec la foi en la résurrection qui présuppose la permanence de I’action de
Dieu. Dans sa conclusion, [’auteur souhaite qu'un dialogue suivi puisse se développer,
un dialogue, toutefois, qui reste vigilant au sujet des divergences qui séparent la foi
chrétienne et les idéaux du mouvement New Age. Il craint en effet que «hors de toute
référence (au Christ), I’'expérience spirituelle risque de n’étre que projection, fantasme
ou tressaillement psychique» (p. 23) — jugement peut-étre tout de méme un peu trop
cavalier, sur les grandes traditions spirituelles (qui resurgissent dans le cadre du New
Age) et sur leurs méthodes rigoureuses ou les controles et les valves de sécurité ne
manquent pas. Une remarque surprenante a la p. 37: la forme araméenne abba serait
le diminutif de ab, «pere»! Il s’agit naturellement de la forme araméenne déterminée :
«le pere». Je me demande d’ailleurs dans quelle mesure la these de Jeremias selon
laquelle cette forme exprimerait une nuance de tendresse et de confiance est recevable.

CarL-A. KELLER

JEan HaLperIN, GEORGES LEVITTE (éds.), Le «quant-a-soi», Données et débats.
Actes du XXX Colloque des intellectuels juifs de langue frangaise, Paris,
Denoél, 1991, 234 p.

Les Actes de ce trentieme colloque des intellectuels juifs de langue francaise qui
s’est tenu a Paris en décembre 1989 abordent un theme qui renvoie certes a une
permanente interrogation de 1'étre juif, mais qui, par ailleurs, concerne tout groupe
humain: la question des appartenances et du rapport entre le particulier et I'universel,
la singularité et la tradition, le «pour soi» et le «pour I'autre». Le débat s articule autour
de trois séries d’interventions regroupées ainsi: Sources et regards; Faits et reflets;
Multiplicité des appartenances. Pour, non pas s’achever (un tel sujet réclame — pour
y étre fidéle — mieux qu’une conclusion), mais se laisser emmener en finale, au travers
d’une legon talmudique dont E. Levinas a le secret, plus loin que toute tentative de
définition, aupres de la Source vive ol le «quant-3-soi» se retourne en un «quant-a-
I"autre», seul mouvement par lequel il regoit en définitive sa légitimit¢. Impossible de
rendre compte ici de la richesse des exposés dont chacun vaut le détour. On y décou-
vrira les multiples aspects du «quant-a-soi» contemporain qui flotte entre le repl sur
un cocon et la séduction des identités collectives. Et le rappel que, pour la tradition
juive, I'enracinement de la Torah dans la singularité des visages est une force et non
une faiblesse. Mais la subjectivité humaine est autre que le Moi obnubil¢ par fui-méme.
Elle est vouée A la sainteté — qui est |'orientation désintéressée vers Dieu — plutdt qu’a
["affirmation de soi. Elle recoit son nom du fait qu’elle porte celui de Dieu au monde.
Que le «quant-d-soi» ne puisse jamais se cacher du «quant-a-lui», ¢’est aussi ce que



102 BIBLIOGRAPHIE

souligne le droit juif qui, derriere le visible de I'ordre économique et social, vise
prioritairement un ordre des personnes. Le développement des nouvelles technologies
biologiques et médicales a fait ressurgir une question vieille de plusieurs millénaires:
a partir de quand devient-on une personne ? Si I"hébreu ne connait pas 1’équivalent du
latin «persona», si aucun mot ne désigne la personne humaine, c’est qu’elle est
instituée, non dans I'individu, mais dans la rencontre et la reconnaissance par le regard
d’un autre, la relation homme-femme étant pour la tradition biblique le lieu premier
ct privilégié de cette rencontre. A travers 1'analyse linguistique, on repérera encore
comment les langues humaines, a la fois moyens de communication, miroirs de nos
identités et réceptacles de notre capacité symbolique, sont un lieu d’affirmation de
I"universel par le biais du particulier. Sur le plan historique, on découvrira avec intérét
["histoire des marranes portugais, convertis au christianisme, mais vivant en secret leur
«quant-a-soi» juif. La question posée par ce colloque n’a pas fini de rebondir dans nos
sociétés exposées aux remous des nationalismes et des intégrismes de tous bords. Les
identités et les appartenances peuvent-elles se construire et demeurer vivantes autre-
ment que dans ["ouverture et la confrontation & autrui? Que serait un «quant-2-soi»
devenu quiétude plutot qu’inquiétude ?

FrancINE CARRILLO

CurTt CADRETTE, MARIE GIBLIN, MARYLIN J. LEGGE, MARY HEMBROW SNYDER
(eds.), Liberation Theology. An Introductory Reader, Maryknoll, N.Y.,
Orbis Books, 1992, 307 p.

Voici un solide et large ouvrage introduisant aux théologies de la libération.
Cette nouvelle facon de faire de la théologie, dans un rapport étroit au contexte
politique et social, se développe aujourd’hui tant en Amérique latine et centrale,
qu’aux Etats-Unis, en Afrique ou en Asie. Elle est a la fois le fait d’hommes, de
femmes et de communautés. Le présent recueil s’organise autour de quatre thémes
chaque fois introduits par I'un des responsables du volume, puis suivent quelques
textes de théologien(ne)s avant une série de questions susceptibles d’ouvrir un
débat. Le premier théme abordé est celui du contexte et de la méthodologie retenus
par ce type de théologie: Clodovis Boff, Tiosa Balasuriya, Carlos Mesters, Ivone
Gebara et Jean-Marc Ela y explicitent leur choix épistémologique. La figure du
Christ et son interprétation sont [’objet de la deuxieme section qui offre de simulants
extraits des christologies de Leonardo Boff, d’Anne Nasmiyu-Wasike, de Jon
Sobrino, de Chung Hyun*Kyung et de James Cone. La question de I’Eglise et de
la solidarité qu’elle doit ou veut manifester est éclairée par les réflexion de Gustavo
Gutiérrez, de Dominique Barbé, de Maria Pilar Aquino, de Yong Ting Jin, de Mary
Hunt et de Charles Villa-Vicencio. Quant au dernier chapitre, consacré au rapport
entre libération et spiritualité, il répond par sa simple présence a tous ceux qui
voudraient encore réduire cet important courant de réflexion a une idéologie
marxisante : Ernesto Cardenal, Leonardo Boff, Mary John Manazan et Sun Ai Park,
Tissa Balasuriya et Sallie McFague dessinent les contours de cette spiritualité aux
accents bibliques, historiques, christocentriques et écologiques. D’autres auteurs
auraient bien slr pu étre cités ou retenus, d’autres courants évoqués, néanmoins le
choix opéré se défend bien et incite a connaitre et reconnaitre la valeur de ces
théologies contemporaines.

SERGE MoLLA



BIBLIOGRAPHIE 103

Gaupencio B. Rosaces, D.D., C.G. ArevaLo, S.J. (ed.), For all the Peoples
of Asia. Federation of Asian Bishops' Conferences. Documents from 1970
to 1991, New York/Diliman, Orbis Books/Clarenton Publications, 1992,
356 p.

Cet ouvrage rassemble I’ensemble des déclarations et des textes majeurs issus des
assemblées, conférences et rencontres de la Fédération des Conférences épiscopales
d’Asie, nées dans le sillage de Vatican II. Au travers de ces vingt-et-une années de
travail, une véritable ecclésiologie des Eglises catholiques romaines d’Asie s’est forgée,
ou le dialogue interreligieux a pris une place prépondérante. D’ailleurs, lors de la
premiere assemblée pléniere de la Fédération, on précisait déja avec force que I’Eglise
locale ne réaliserait sa vocation qu’en étant «une Eglise en dialogue continuel, humble
et vivant, avec les traditions vivantes, les cultures, les religions, bref avec toutes les
réalités de la vie des gens parmi lesquels elle a planté profondément ses racines et dont
elle fait siennes, avec joie, I’histoire et la vie.» Ainsi, la mission chrétienne en Asie
passe aujourd’hui nécessairement par le dialogue et un engagement renouvelé dans le
combat contre la pauvreté. L’ensemble se présente donc comme un document indis-
pensable & la compréhension de la théologie asiatique actuelle.

SErGE MoLLA

ALBERT DE PuryY (€d.), Le Pentateuque en question. Les origines et la compo-
sition des cing premiers livres de la Bible a la lumiére des recherches
récentes (Le Monde de la Bible), Geneéve, Labor et Fides, 1989, 2¢ éd,
1991), 421 pp.

Ce livre est le résultat d’un séminaire de 3° cycle en 1986-1987, consacré au
Pentateuque et organisé par les Facultés de théologie de la Suisse romande avec I’aide
de spécialistes invités. Les différentes séances du séminaire ont été organisées autour
de «couches littéraires et rédactionnelles» aussi bien que de «thémes» majeurs, dont
on a retenu ceux de la Loi, des Patriarches, de la péricope du Sinai et de la sortie
d’Egypte (p. 5). Le résultat est une véritable «somme» sur le sujet. — Dans la premiére
partie, qui sert d’introduction, A. de Pury et Th. Romer offrent un bref apercu de
I’histoire de la recherche: «Le Pentateuque en question : position du probléme et bréve
histoire de la recherche» (p. 9-80). Le paradigme traditionnel concernant ’analyse des
sources du Pentateuque selon le schéma J-E-D-P, que D. N. Freedman appelle le
«tétragramme des savants», est aujourd’hui devenu caduc. Nous assistons 2 une mise
en question de ce qui était désigné avec beaucoup de présomption comme étant «les
résultats assurés de la critique littéraire». En bref, les points suivants sont devenus
problématiques: a) L hypothese des sources telle qu’elle a ét¢ formulée par Wellhausen
a été sérieusement ébranlée. b) La plupart des criteres permettant de dater la source
yahwiste (J), qui constituait I'épine dorsale du systeme, a I'époque de 1'Aufkldrung
salomonienne ont été rendus suspects. Ceux qui parlent encore de la source J la datent
a I’époque exilique ou post-exilique. ¢) D’une maniere générale le processus menant
A la constitution du Pentateuque est attribué a une période tardive de I'histoire d’Israél
(p. 10). — Dans la deuxiéme partie, plusieurs contributions s’attachent a la distinction
des couches littéraires: R. Rendtorff, dans son article sur «L histoire biblique des
origines (Gen 1-11) dans le contexte de la rédaction “sacerdotale’ du Pentateuque»
(p. 83-94); J.-L. Ska, «Quelques remarques sur Pg et la derniére rédaction du Pen-
tateuque» (p. 95- 125); M. Rose, «Empoigner le Pentateugque par sa fin! L'investiture
de Josué et la mort de Moise» (p. 129-147); 1. Vermeylen, «Les premiéres étapes

Sciences
bibliques



104 BIBLIOGRAPHIE

littéraires de la formation du Pentateugue» (p. 149-197); H. Seebass, «Que reste-t-il
du Yahwiste et de I'Elohiste 7 » (p. 199-214), avec une application: Id., <A titre d’ exem-
ple : réflexion sur Gen 16/i121, 8-21 et 20, [-181/26, [-33» (p. 215- 232). — La troisiéme
partie, intitulée «Theémes et traditions», regroupe les contributions de S. Amsler, «Les
documents de la Loi et la formation du Pentateuque» (p. 235-237); A. de Pury, «La
tradition patriarcale en Genése [2-35» (p. 259-270); E. Blum, «Israél a la montagne
de Dieu. Remarques sur Ex 19-24; 32-34 et sur le contexte littéraire et historique de
sa composition» (p. 271-295); E. Zenger, «Le théme de la ‘sortie d' Egypte’ et la
naissance du Pentateuque» (p. 301-331). — La quatrieme partie représente un essai de
synthése effectué par F. Criisemann, «Le Pentateuque, une Tora. Prolégoménes a
[interprétation de sa forme finale» (p. 339-360), et par H. H. Schmid, «Vers une
théologie du Pentateuque» (p. 361-386). — Le livre a été congu d’une fagon pédagogique
avec les débats résumés sous une forme qui met bien en lumicre les différences et les
enjeux de chaque position. Les traductions francgaises des contributions proposées
originellement en allemand sont soignées. En 1991, une nouvelle édition corrigée a été
rééditée. Cet ouvrage représente une des meilleures introductions en langue francaise
a 1"étude du Pentateuque sous ses multiples aspects: rédactionnels, théologiques, et
littéraires, tout en offrant un apercu des derniéres hypotheéses quant a sa formation.
Toutefois, I'ouvrage comporte une lacune majeure. Dans la recherche d’un modéle
explicatif de la formation du Pentateuque, il semble manquer la comparaison avec la
formation des grandes piéces de la littérature mésopotamienne. Cela est d’autant plus
regrettable qu’il existe aujourd’hui des études spécialisées dans le domaine de la
littérature mésopotamienne qui se penchent sur les mémes problemes que ceux traités
par les auteurs du Pentateuque en question, par exemple le remarquable ouvrage de
critique littéraire avec une analyse minutieuse du travail rédactionnel effectué dans la
longue composition de la version canonique de I'épopée de Gilgames que nous fournit
J. H. Tiwcay, The Evolution of the Gilgamesh Epic, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 1982. Tigay a €galement fait appel aux vétérotestamentaires pour
comparer leur méthodes traditionnelles d’analyse littéraire avec les données concretes
recueillies dans 'étude de la formation des textes proche-orientaux et les rendre par
conséquent plus empiriques (Idem, Empirical Models for Biblical Criticism,
Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1985). Les auteurs de notre ouvrage
semblent travailler avec un présuppos€ inavoué, qui parait illégitime et qui risque de
fausser les résultats de ces analyses littéraires. A notre avis. il est périlleux d’étudier
la littérature de I’Ancien Testament comme si I’ancien Isra€l et sa littérature consti-
tuaient une entité swi generis, comme s’ils ne faisaient pas partie des cultures et des
littératures proche-orientales et qu’ils ne formaient point de continuité culturelle et
littéraire avec le monde ambiant. Dire qu’une telle attitude isolationniste est permise
parce que dans 1'ancien Israél la transmission orale des traditions a prédominé n’est
guere convaincant. — A plusieurs reprises dans 'ouvrage (p. 31; p. 130-131) apparait
la mention du probleme de I'étendue des sources qui préoccupait le début de la
recherche sur le Pentateuque. On admettait que les sources J (ou JE) et P s’étendaient
jusqu’a la fin du livre de Josué et on parlait, dans ce cas, d'un «Hexateuque» (cf. |
Hexateuchsynopse de O. Eissfeldt, Leipzig, 1922, Darmstadt, 1963; et rden.'
Einleitung, p. 224 sq.; 241-282). Quelques auteurs ont identifié les traces de JE dans
le livre des Juges, ce qui donnait un «Heptateuque»; d’autres les ont identifiées dans
Samuel et ont proposé de parler d’un «Octateuque», d’autres encore les ont retrouvées
dans le livre des Rois, hypothese selon laquelle on était amené a adopter 1'idée d’un
«Ennéateuque». Aujourd’hui la tendance s’est inversée. En commengant par le livre
des Rois et I’historiographie deutéronomiste, on refait le chemin inverse en identifiant
chez le «Yahwiste» les influences deutéronomistes et on transforme la source J en
prologue a I'historiographie deutéronomiste (cf. M. Rose, «La croissance du corpus
historiographique de la Bible — une proposition», RThPh 1986, p. 217-236). Dire que



BIBLIOGRAPHIE 105

les mots sont différents, mais que la chanson est restée la méme serait cependant exagéré
car percevoir un ancien probléme d’une nouvelle fagon est déja une contribution. Tou-
tefois, I’approche comparative nous semble mieux appropriée pour faire une percée dans
la recherche sur le Pentateuque et pour effectuer une meilleure appréciation et compré-
hension de la formation de cette partie de la littérature biblique. Par exemple les textes
de Meskéné-Emar récemment découverts et rapidement publiés (536 textes de 'editio
princeps de D. ARNAUD, Recherche au pays d’Astata. Textes sumériens et akkadiens =
Emar vol. VI/1-3, in coll.: «Synthése» N° 19, Paris, Recherche sur les Civilisations, 1985-
1986) apportent des informations nouvelles et importantes touchant plusieurs domaines
relatifs aux textes du Pentateuque. Ils ont I’avantage de pouvoir étre datés avec une grande
précision, inhabituelle pour les documents anciens: entre 1320 et 1187 avant notre &re.
Ces textes sont d’une importance capitale pour I'histoire de la Syrie antique, voisin
littéraire le plus proche de I'Israél ancien. La tradition académique syrienne des lettrés
de Meskéné, avatar local de la civilisation mésopotamienne, a produit un récit aux
nombreuses variantes qui mene de la genese du monde a I’époque «moderne». Dans la
méme tradition académique, un autre texte du genre de la fable décrit une cosmogonie.
L’existence d un travail historiographique parmi les Sémites de 1'Ouest a des implications
multiples. Ce phénoméne mérite d’étre examiné de facon approfondie, ainsi que d’étre
compar¢ au travail effectué¢ par les cultures voisines, notamment celle de la tradition
historiographique hébraique (cf. D. ARNAUD, «Les textes suméro-accadiens de Meskéné
(Syrie) et I’Ancien Testament», RIHR 197, 1980, pp. 116-118 qui parle d’une historio-
graphie de type «histoire sainte» dans les textes d'BEmar). Dans le Pentateugue en
question, on aurait donc souhaité voir au moins une contribution prendre en considération
["apport de ces nouveaux matériaux €pigraphiques. C’est, a notre avis, le seul moyen pour
sortir des chemins battus et apporter de nouvelles réponses.

DaNIEL Bobi

RicHARD J. Cassipy, John's Gospel in New Perspective. Christology and the
Realities of Roman Power, New York, Orbis Books, 1992, 132 p.

Annoncée des les premiéres lignes de la Préface, la principale these de I'A. est que
I'Evangile de Jean fut rédigé pour redonner courage 2 des chrétiens qui, au début du
II° siecle, se trouverent confrontés a la persécution du pouvoir romain. L"A. se propose
donc de resituer le quatriéme évangile dans son contexte, mais de facon singuliere. 1l
s’agit de le lire, non plus comme une réponse a des courants gnostiques, ni méme
comme témoignant d’une ére de rupture avec le judaisme, mais comme un texte issu
d’un face-a-face inégal avec le culte romain et le pouvoir impérial. La thése est
remarquablement argumentée. Ainsi, au culte de I'empereur, Jean opposerait le theme,
récurrent dans son ceuvre, de la souveraineté de Jésus. Il ne serait pas jusqu’a son
tombeau qui ne lui permette de revétir les attributs royaux. Par ailleurs, le theme de
la persécution apparait fréquemment dans les discours de Jésus, et I"annonce de la venue
du Paraclet apporte assurance et réconfort aux membres d’une minorité en difficulte.
Le chapitre 21 vient compléter le message adressé aux chrétiens. D'une part, Pierre
y représente ceux des disciples qui connaissent a leur tour le martyre: de I'autre, le
disciple que Jésus aimait reste: il survit aux persécutions, assurant la continuité du
témoignage. Jean — puisque ¢’est de lui qu’il s’agit — fut donc, pour R. J. Cassidy, un
homme avisé de la politique romaine, et qui construisit en conséquence un évangile
destiné a contrer le culte impérial, tout en réconfortant les chrétiens. Sa christologie
fut davantage le licu d’une cristallisation de problématiques politiques que celui de
['élaboration d'une pensée théologique. L'approche de Cassidy, certes, «fonctionne».
Et & le lire on se dit souvent ceci: oui, cela fonctionne, peut-€tre trop bien. La difficulté,



106 BIBLIOGRAPHIE

¢’est sans doute dans les prémices qu’il faut la rechercher, plus encore que dans la these
elle-mé&me. Pour parvenir a construire son systeme interprétatif, Cassidy reconstruit un
contexte. Ou plutdt: il sélectionne, du contexte, la section qui lui parait la plus 2 méme
d’expliquer le quatriéme évangile. C’est alors que toute 1'interprétation peut se dérouler,
selon une mécanique réglée. Puis — et la tout se complique encore — il postule ’auteur,
par une lecture dans laquelle le texte de |'évangile apparait comme en creux. Car «Jean»,
son intentionnalité et son approche se déduisent alors de la situation ot il se trouve
immergé, ou Cassidy le pense immergé. Si I'on repense au temps ol 1’on voyait se
multiplier les rédacteurs comme des poupées gigognes, on mesurera le chemin parcouru
par I'exégeése. Mais si I'on repense a la prudence de ceux qui soupgonnaient dans
I"intentionnalité quelque présupposé inavoué de 1'exégete, alors on sera peut-€tre pris
d'un vague regret. Oui, c’est bien a la résurrection de ['auteur que l'on assiste
aujourd’hui. Il redevient le sujet sachant, régissant et tissant ses effets, en tout cas
réagissant en toute logique a la surdétermination contextuelle. Manque alors la dimen-
ston de ['imprévisible, tout le charme narratologique, toute I’opacité de 'écriture, son
mystere méme. Mais cela est une autre histoire, lointaine, sans doute, sans histoire, dira-
t-on peut-¢tre, la seule pourtant qui vaille la peine... Un ouvrage comme celui de Cassidy
aura cependant eu le mérite de relancer le débat sur un autre versant du johannisme.
Ajoutons que des index viennent aider le lecteur soucieux de recherche, méme si le
report des notes dans la seconde partie de ['ouvrage revét, comme toujours, un aspect
quelque peu agacant.

PiERRE-Y VES RUFF

Louis PANIER, La naissance du Fils de Dieu. Sémiotique et théologie discursive.
Lecture de Luc -2, Paris, Cerf, 1991, 385 p.

Dans cette lecture de Luc se conjuguent des apports relevant tant de la théologie
biblique que de I’anthropologie et de la christologie évidemment. L’incarnation de la
Parole devient le lieu ou se croisent les destins humains: la naissance du Fils de Dieu
est aussi et surtout naissance de I’homme a son humanité. «Le récit de Luc manifeste
une analyse fine de 'humanité des humains; il y a dans 'incarnation de la Parole de
Dieu plus (et autre chose) qu’une «humanisation de Dieu» si I’on considére la place
de la «chair» dans la constitution de I"humain et dans la révélation de Dicu.» (p. 339).
En effet, le rapport de I’homme & la Parole est somatique, c’est de la chair et du corps
qu’il y va dans la Révélation. «L incarnation de la parole de Dieu en Jésus-Christ
accomplit la parole en réalisant les conditions effectives d’une réception réelle de cette
parole donnée qui fait vivre.» (p. 343). Pour mener le lecteur a ce constat, |’auteur suit
une démarche tripatite. — La premiére partie de I'ouvrage parcourt quelques textes du
Nouveau Testament (le prologue de I'Evangile de Luc, 1 In 1, 1-4, 1 Jn 2, 1 Jn 5, les
deux finales de I’Evangile de Jean et quelques extraits de I’ Apocalypse) pour y discerner
le rapport entre écriture et lecture. — Ensuite, dans une deuxi¢me partie, I’auteur traverse
les chapitres | et 2 de I'Evangile de Luc: I'étude de I’évangile de 1’enfance se fait au
travers des différents personnages qui y apparaissent et de leur réception face a I’an-
nonce de la venue du Fils de Dieu. — Enfin, dans la troisiéme et derniére partie, une
synthése reprend l'ensemble du cheminement d’un point de vue théologique,
christologique et anthropologique. Comme le titre de 1’ouvrage I'indique, la méthode
choisie par I'A. pour ce parcours est la lecture sémiotique et la théologie discursive.
La sémiotique littéraire permet de dessiner le point de vue qui offre au lecteur une
cohérence de l'organisation figurative du récit, et selon lequel il devient possible
d’apercevoir ce que le texte énonce. Quant a la théologie discursive, elle n’a pas d’autre
but que d’articuler la forme du discours au langage du lecteur qui devient ainsi
sujet. — [.’ensemble de cette démarche est intéressante et propose une vision quelque



BIBLIOGRAPHIE 107

peu renouvelée de ces textes lucaniens. «Dieu est bien Vautre du désir de " homme,
non pas comme cet autre qui serait I’«objet» d’un désir ou I'«alter ego» d’un dialogue,
mais cet autre que le désir lui-méme atteste.» (p. 344). C’est ainsi que I’homme est
appelé a vivre de cette Parole donnée et la Révélation ne releéve en rien d’un savoir
qu’il faudrait saisir et assimiler.

MURIEL SCHMID

JEROME MURPHY-O’CONNOR, La teologia della seconda lettera ai corinti. Trad.
ital. da P. Bernardini e E. Perrera (Teologia del Nuovo Testamento a cura
di J.D.G. Dunn), Brescia, Paideia, 1993, 196 p.

Spécialiste des lettres aux Corinthiens et de 1’histoire de Corinthe, I'A. nous donne
dans ce livre sa lecture théologique de la deuxieme épitre de Paul aux Corinthiens.
L’ouvrage se divise en trois parties: dans la premieére (p. 15-31), un survol substantiel
aussi bien sur Corinthe que sur la correspondance corinthienne de Paul et I'intégrité
de 2 Co sert d’introduction & la problématique de cet écrit. L'A. opte pour la division
de 2 Co en deux lettres: lettre A = 2 Co 1-9 (célébration de la réconciliation avec les
Corinthiens); lettre B =2 Co 10-13 (revendication personnelle sarcastique). La deuxig-
me partie (p. 33-161) contient I'interprétation des deux lettres selon le plan suivant:
Salutation et bénédiction (1,1-11), les visites annulées et leurs conséquences (1,12-2,1),
le ministere authentique (2,14-6,10), les rapports avec les Corinthiens (6.11-7.16), la
collecte pour Jérusalem (8.1-9,15), ["aggravation des relations entre Paul et ses adver-
saires (les judaisants et les «patrons» a Corinthe), 'offensive de Paul (10,1-18), le
discours du fou (11,1-12,13), I’exhortation avant la prochaine visite (12,14-13,13). La
troisiéme partie (p. 163-187) examine les contributions spécifiques de 2 Co a la
théologie du NT: le ministeére de Jésus et celui des chrétiens, la souffrance et la grice,
le role de I’Esprit Saint. L’auteur médite enfin sur 'actualité¢ de 2 Co en fonction de
quelques theémes: la souffrance, 1’aide aux pauvres et les ministéres dans I'Eglise. Une
bibliographie commentée et un index thématique font de ce livre informé un instrument
de travail trés utile pour les étudiants en théologie et les lecteurs avertis. Paideia oftre
une nouvelle fois au public italophone une collection de haute vulgarisation et ce, avec
une rapidité remarquable. On ne peut que souhaiter vivement une telle initiative en
francophonie.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA

Guy WAGNER, L'épitre aux Galates. Un combat décisif pour la liberté de
I'Ef\'cmgile (Cahiers bibliques — 6), Aubonne, Moulin, 1993, 30 p.

[."auteur donne un commentaire succinct mais treés dense de I'épitre, en soulignant
a chaque étape les enjeux de I’argumentation paulinienne. Ainst, les adversaires de Paul
sont des paiens judaisants qui se laissent circoncire pour obtenir une sécurité légale et
religicuse. Leur activité propagandiste auprés des Galates a suscité de la part de Paul
une réplique virulente. Pour résumer les idées principales de cet opuscule, retenons cette
citation ; «La foi au Christ n’est pas un moyen de se faire valoir, et moins encore
d’assurer sa sécurité pour la vie et ["aprés-vie. Elle est un combat a centre-courant de
nos tendances naturelles — la chair — oll, comme Jésus, on recoit des coups sans en
donner» (p. 28). A conseiller surtout aux groupes bibliques.

ANDRIANIATOVO RAKOTOHARINTSIFA



	Bibliographie

