
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : une réflexion sur les rapports entre science et foi

Autor: Rivier, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 127 (1995). P. 55-61

ETUDES CRITIQUES

UNE RÉFLEXION SUR LES RAPPORTS
ENTRE SCIENCE ET FOI

Dominique Rivier

Résumé

Après une présentation de l'ouvrage Science et foi font système1, contenant

une demi-douzaine d'exposés indépendants mais utilisant tous l'approche
herméneutique, T étude critique signale un certain nombre d'écueils attachés
à la vision systémique généralement adoptée par les auteurs : abstraction des

représentations, «symétrisation» des interlocuteurs. Est mise en question
notamment T opportunité de limiter le dialogue entre science et foi à la
problématique dogmatique.

I. Présentation de l'ouvrage

1. U'intérêt de ce recueil de plus de 200 pages tient notamment en ce qu'au
travers d'une demi-douzaine d'exposés indépendants, il présente le résultat des

travaux interdisciplinaires organisés par l'Institut de Recherches herméneutiques

et systématiques de la Faculté de Théologie de T Université de Neuchâtel

(ci-après désigné par l'Institut), de 1986 à 1990. Il s'agit de la première étape
d'une entreprise de longue haleine qui, au cours de journées d'études ou de

colloques, réunit des théologiens, des philosophes et des hommes de science

- mathématiciens, physiciens et biologistes notamment.
Comparé à d'autres entreprises du même genre et sur le même sujet des

rapports entre foi et théologie d'une part, raison et science d'autre part,
l'ouvrage se distingue par la méthode d'approche herméneutique, commune
à tous les auteurs. Permettant d'éviter certains pièges de l'interdisciplinarité,
cette approche semble bien indiquée en un temps dans lequel, du côté de la

théologie comme du côté des sciences de la nature, s'impose un renouvellement

apparemment profond des épistémologies.

1 Pierre BOhler et Clairette Karakash (éd.). Science et foi font système. Une

approche herméneutique, Genève, Labor et Fides, 1992.



56 DOMINIQUE RIVIER

L'ouvrage comprend une Introduction générale et deux parties intitulées
Modèle théorique et Mise à l'épreuve du modèle.

2. Après avoir dressé un «état de la situation» du dialogue entre théologiens

et hommes de science, l'Introduction (due à Clairette Karakash et Pierre
Bühler) précise l'orientation spécifique et les références du projet de recherches

de l'Institut. Cette orientation est commandée par le «souci herméneutique»

(l'herméneutique étant ici entendue «au sens classique de la théorie de

l'interprétation, visant à déterminer de manière critique les conditions de

possibilité, les critères, les règles et les limites de cette dernière»). Quant aux
références, elles trahissent cet autre souci de tenir compte des développements
les plus récents de l'herméneutique et de l'epistemologie, en théologie comme
dans les sciences de la nature.

3. La première partie présente la «théorie du problème». Son premier
chapitre (La typologie des articulations entre science et foi religieuse, par C.

Karakash et O. Schäfer-Guignier établit cette typologie de façon originale
en ce sens qu'après avoir examiné séparément le point de vue des théologiens
et celui des hommes de science, il montre que pour l'essentiel, les choix
fondamentaux se recoupent : la convergence pouvant conduire à une synthèse
moniste, l'exclusion conflictuelle fermant la porte à tout dialogue, le refus
systématique d'articulation menacé par la «schizophrénie de la double

allégeance», ou enfin la complémentarité qui, dépassant le refus systématique,
assigne à la foi et à la raison une mission de vigilance réciproque.

4. Le deuxième chapitre (Faille, conformité ou dialogue critique, une

approche systémique des interactions entre foi et raison, par P. Biihler)
commence par définir la foi comme système de convictions et la raison comme
système d'investigations et d'actions: deux manières pour l'être humain,
«d'être totalement pris à partie» ou «interpellé par le réel qui l'entoure». En
raison de cet ancrage commun (dans le réel) et en dépit de leurs démarches

distinctes, il existe entre les deux système foi et raison une «interaction

dynamique». Adoptant le langage de la systémique, on dit que «foi et raison
font système». Il s'agit là de l'hypothèse de travail qui sert de fondement au

modèle. Après avoir montré l'insuffisance de l'alternative «classique»: faille
ou conformité, qualifiée de stérile, l'auteur lui oppose un dialogue critique dans

lequel la foi se situe à la bifurcation entre la raison et la déraison, la raison
à la bifurcation entre la foi et l'incroyance. S'inspirant ici d'un modèle

mathématique dû à R.Thom, l'auteur décrit ce qu'il appelle le «paysage
spirituel» dans lequel le point correspondant au système foi-raison se déplace en

fonction de l'articulation choisie.

5. Le troisième chapitre (Imprévisible et réel commun par P.-L. Dubied)
contient «l'esquisse d'une articulation entre science et théologie du point de



UNE RÉFUEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 57

vue de la théologie pratique». Science et théologie sont ici considérées dans
certains de leurs développements contemporains, caractérisés par ce qu'on
appelle le «retour à l'imprévisible». Reconnu par un nombre croissant d'hommes

de science, notamment par tous ceux qui s'attachent à l'étude du chaos

- nouveau paradigme caractérisant d'une manière générale l'évolution de

systèmes hypersensible aux conditions initiales - ce «retour à l'imprévisible»
libère quelque peu la science contemporaine jusqu'ici prisonnière du prévisible,

souvent identifié par erreur au déterminisme qui fixe le passé et l'avenir
en termes des conditions présentes2. Parallèlement les prétentions de la
théologie traditionnelle sont revues à la baisse si l'on s'en tient au programme de

«démythologisation» de R. Bultmann, lequel aboutit lui aussi à une
«reconnaissance d'imprévisibilité» pour le «message du salut concentré sur la
proclamation du Dieu crucifié et ressuscité». Quant aux racines de cette double

imprévisibilité, elles plongent dans le «réel commun», milieu où s'articulent
science et théologie. Il s'agit du «réel de l'expérience ordinaire, interhumaine,
de la quotidienneté et de l'immédiateté» qui «sert de berceau et de support
à la réalisation existentielle». Le «réel scientifique» et le «réel théologique»
sont des constructions issues du réel commun lorsque celui-ci «cherche à se

comprendre lui-même». L'analyse des rapports entre science, foi. mytho-
logisation et imprévisible est ici illustrée dans le thème du miracle, conçu
comme «guérison de l'aliénation que constitue le refus de s'accepter dans

l'incertitude et la précarité du réel commun, dans l'historicité, dans

l'angoisse».

6. La seconde partie de l'ouvrage propose trois premières «mises à

l'épreuve» du modèle «Science et foi font système» exposé dans la première
partie. Son premier chapitre (L'herméneutique biblique et la recherche de la

vérité religieuse par G. Theissen) commence par souligner les rapports
ambigus liant l'exégèse à la recherche de la vérité religieuse, celle-ci étant prise
successivement sous trois de ses aspects : «correspondance à un réel extérieur
à l'homme», «cohérence avec l'histoire», «consensus parmi les hommes».

C'est en vue d'intégrer ces trois aspects que Theissen avance sa conception
évolutionniste de la vérité biblique, «accessible par réduction des divergences,
des incohérences et des dissensions». Le point crucial est ici de mettre en

évidence la caractéristique propre à l'«adaptation religieuse» comparée à

l'adaptation telle que la conçoit la science de l'évolution. Religion et science

s'adaptent-elles à la même réalité? S'il arrive à la science d'envisager le réalité
de l'ensemble de ses objets en tant que totalité, elle ne saurait conférer à celle-
ci une valeur, un sens ou une signification. L'atttitude religieuse est tout autre,

qui s'adapte à une réalité ultime en développant des valeurs ct des nonnes.
Mais il y a plus: selon l'Evangile, cette réalité ultime «au niveau de l'évolution

Le chaos respecte le déterminisme de la physique classique.



58 DOMINIQUE RIVIER

culturelle» rompt avec les principes mêmes d'évolution et d'adaptation reçus

par la science. Selon celle-ci, en effet, l'évolution est sélective (c'est la
survivance du plus apte). En revanche, l'évolution est «antisélective» selon la

Révélation: la rédemption pour ceux qui sont perdus, la justification pour les

pécheurs ne suivent aucun principe d'évolution; seule la grâce de Dieu agit.
Ce dualisme opposant l'«antisélectionnisme» de l'Evangile à la sélection

biologique, comme ausi le caractère «présélectif» de la «résonance existentielle»

(qui nous fait percevoir la contingence de notre vie en correspondance
avec la contingence de la réalité ultime) constituent autant d'objections de

taille à toute théorie évolutionniste de la religion biblique - ce que laisse

entendre Theissen lui-même (p. 153).

7. La deuxième mise à l'épreuve du modèle (L'humour comme interface
entre science et foi à partir d'Arthur Koestler, par P. Bühler) propose une forme

particulière d'interaction dynamique entre la démarche scientifique et la
perspective religieuse. Persévérant dans l'utilisation ingénieuse d'analogies
géométriques, l'auteur fait l'hypothèse de l'existence d'une interface entre science

et foi, lieu de cette interaction, laquelle est un «jeu ouvert et créatif» qui doit

permettre d'éviter les durcissements qui stérilisent le dialogue. Appliquant à

cette interface le concept de bisociation (selon Koestler la bisociation est la
rencontre - en général fortuite - d'éléments étrangers produisant une réalité

nouvelle), P. Bühler propose de situer dans cette interface l'action de l'humour,
lequel provoque une «mise à l'épreuve du sérieux de l'appropriation
religieuse». Par le rire qu'il suscite, l'humour «dévoile les contradictions, démasque

les faux sérieux et les inauthenticités». De là à considérer l'humour comme
agissant dans la «bisociation radicale entre la connaissance et l'existence», à

l'interface de la «matrice humaine» et de la «matrice absolue», il y a un pas

qui paraît justifié. C'est du moins ce que suggèrent quelques exemples
d'interpellations humoristiques empruntées au dialogue contemporain de la science

avec la foi.

8. Le troisième et dernier chapitre de la seconde partie (Au miroir de

l'intelligence artificielle, par C. Karakash) met en scène l'intelligence
humaine, l'intelligence artificielle - ou plutôt quelques-uns des modèles qui en

ont été proposés - et l'intelligence de la foi.
L'histoire quelque peu mouvementée de l'apparition de ces premiers

modèles pour l'intelligence artificielle, histoire où se mêlent curieusement les

mythes de Pygmalion et de Narcisse, fait apparaître le flou considérable qui

entoure, aujourd'hui encore, le concept de l'intelligence artificielle. C'est ce

que confirme l'examen du paradigme de la théorie «computationnelle» de

l'esprit, qui s'efforce de clarifier les rapports entre les trois «niveaux»

«neurophysiologique», «symbolique» et «conceptuel» du système cognitif
censé schématiser l'intelligence humaine. Cette représentation ne va pas sans

susciter les objections les plus vives de la part des philosophes et des psycho-



UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 59

logues, les questions controversées relevant de problèmes métaphysiques
classiques comme celui des rapports entre le corps et l'esprit. Comme il fallait
s'y attendre, les recherches autour de l'intelligence artificielle modifient en
retour l'image de l'intelligence humaine, celle-ci s'avérant en définitive
irréductible à celle-là. D'une tout autre nature se trouve être T intelligence de la
foi, faculté de l'esprit intimement liée à la Révélation elle-même: son rôle
n'est-il pas de discerner l'action de «la main de Dieu» dans le monde, de

combler l'écart entre la lettre de l'Ecriture et la Parole de Dieu? Dans le réseau

herméneutique diffus où interagissent connaissances et croyances, valeurs et

pouvoirs, l'intelligence de la foi demeure ouverte à la réalité qui l'environne
et fait montre de probité intellectuelle afin de garantir le libre examen à

l'endroit de toute information qui pourrait l'atteindre. Cela sans perdre de vue
sa vocation originelle qui est de discerner la volonté de Dieu. Là encore, il
s'agit d'une forme particulière de dialogue critique entre science et foi,
précisément entre volonté de puissance sur la nature d'une part, et appel à

l'émerveillement et à la dévotion face au Créateur d'autre part.

IL Evaluation critique

1. Comme le précise l'Introduction, «Science et foi font système» est -
exprimée dans le langage de la systémique- une proposition qui «n'a de valeur

que d'hypothèse» (p. 41). A l'inverse de ce qui a lieu en général dans les

sciences de la nature, une telle hypothèse, ici, n'a pas à être vérifiée ni falsifiée :

sa valeur tient dans la nouveauté des perspectives qu'elle découvre, comme
à la pertinence des conséquences qu'on en peut tirer. A cet égard, chacun des

six exposés du recueil témoigne à sa façon de la fécondité de l'hypothèse. C'est
ainsi que, jointe à l'approche herméneutique, la vision systémique des

interactions entre le savoir et le croire renouvelle la typologie de leur articulations
(lre partie, chapitre I). Elle élargit le dialogue critique entre science et foi au-
delà d'une confrontation statique et stérile (lre partie chapitre II). Elle permet
de préciser et d'enrichir la notion de réalité pour en faire ce «réel commun,
agrégat de faits et d'objets, de valeurs partagées ou en conflit, de rencontres

d'émotion, d'échanges,...», «terreau où s'enracinent investigation scientifique
et démarche théologique» (lrc partie, Chapitre III). Plus particulièrement, la

perspective systémique confère un supplément de crédibilité à la théorie
évolutionniste telle que la fonde G. Theissen sur le complexe des trois

«composantes de la vérité scientifique»: correspondance, cohérence, consensus
(2e partie chapitre I). C'est encore la vision systémique qui suggère d'élargir
le concept de bisociation (inventé par Koestler pour identifier l'une des

composantes de l'acte de création scientifique à la théologie de la Croix, laquelle
confronte à la sagesse de Dieu l'intellectualisme des Grecs et le légalisme des

Juifs (2e partie, chapitre II). Enfin l'approche systémique offre un cadre

particulièrement adéquat à l'amorce d'un dialogue entre l'intelligence humaine.



60 DOMINIQUE RIVIER

sa caricature floue et fragmentaire qu'on désigne sous le nom d'intelligence
artificielle, et l'intelligence de la foi inspirée par la Révélation (2e partie,
chapitre III).

2. Il reste que, dans son indéniable fécondité, l'hypothèse «Science et foi
font système» recèle quelques écueils. Même si certains d'entre eux n'ont pas

échappé à l'attention des auteurs de l'ouvrage (voir par exemple les pages 37

à 105) il n'est peut-être pas inutile d'en signaler ici au moins deux ou trois.
Le premier paraît être celui d'une abstraction croissante dans la description
des articulations et des interactions entre le croire et le savoir. En témoigne
l'utilisation, souvent séduisante, de représentations géométriques ou de

tableaux synoptiques, lesquels sont, qu'on le veuille ou non, autant de réductions

drastiques du complexe de relations qu'ils sont censés décrire. Que la raison
et la science s'accommodent de telles schématisations, c'est probable, mais

qu'en est-il de la foi et de la théologie? Au demeurant, pas plus que le calcul,
l'abstraction n'est garante de la rigueur.

3. Il est une conséquence importante de ces schématisations figurant les

relations entre le croire et le savoir qui paraît constituer un écueil supplémentaire,

fruit lui aussi de l'hypothèse «Science et foi font système». C'est l'idée
qu'il existerait entre foi et raison, entre science et théologie, comme une sorte
de symétrie essentielle. C'est en tous les cas ce que suggèrent la plupart des

figures et tableaux de l'ouvrage, lesquels manifestent de fait cette symétrie.
D'où le risque d'un double glissement: d'abord le glissement de la symétrie
entre représentations des relations à la symétrie entre représentations des

reliés; puis glissement de la symétrie des représentations à la symétrie des

représentés. Et voilà science et foi qui se trouvent comme de plain-pied Car
l'une des leçons à tirer du développement récent de l'epistemologie des sciences

de la nature est qu'au fur et à mesure de l'élaboration d'une théorie, il
devient plus difficile - sinon illusoire - de séparer la réalité des phénomènes
de la représentation qu'en donne la théorie. Or bien évidemment, lors de ces

glissements des relations aux reliés ou des représentations aux représentés,
plutôt que la raison et la science, ce sont la foi et la théologie qui pâtissent
de l'image réduite, et de la symétrie fallacieuse qu'elle suggère. Celle-ci n'est-
elle pas encore corrroborée par l'utilisation répétée, à propos de foi et de

théologie, de termes comme «complémentarité», «compatibilité», «convergence»,

«bifurcation», «imprévisibilité»,...lesquels renvoient à des concepts
strictement définis par la science?

4. On retrouve ailleurs cette tendance implicite vers une sorte de

symétrisation entre les données de la foi et celles de la science; par exemple
dans la discussion, instructive à plus d'un titre, de la notion de miracle:
«miracle de la science» d'un côté, «miracle de Dieu» de l'autre (pages 123ss).

Là le miracle est considéré quasi exclusivement du point de vue de celui qui



UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 61

en apparaît comme le bénéficiaire direct. Pourtant une lecture complète - pas
nécessairement «littérale» - des Evangiles ne révèle-t-elle pas que la portée du
miracle va bien au-delà de cet aspect particulier et partiel? que les guérisons
et les résurrections accomplies par Jésus ne visent pas seulement à rendre la santé

aux malades et la vie aux morts (quand bien même c'est par compassion pour
ceux qui souffrent ou qui pleurent que Jésus agit), mais aussi et surtout à

manifester qu'il est le Messie, le Fils de Dieu annoncé par les prophètes et. par
voie de conséquence, à authentifier la proclamation de la bonne nouvelle du salut

(cf. Luc 7. 18-23, Jean 5, 36, Esaïe 61,1). Cela n'est-il pas confirmé par
l'accomplissement de miracles qui ne sont ni des guérisons, ni des résurrections,
ni des «libérations d'une aliénation insupportable»? Que l'on songe aux noces
de Cana, au figuier stérile, à la marche sur les eaux, à la Transfiguration

5. Subsiste une importante question. Au moment d"«offrir aux théologiens
et aux scientifiques une possibilité de dialogue critique qui permet aux uns
et aux autres de résister à toutes les tentatives de récupération » (p. 33), est-
il judicieux, comme semblent l'admettre certains des auteurs, de se «limiter
à la problématique dogmatique des relations entre science et théologie, en
laissant volontairement de côté la question éthique...» (p. 61. note 37)? Est-
il opportun, dans un dialogue qui. en définitive, engage l'homme contemporain
dans sa totalité, de réduire ainsi la théologie à «sa contribution à l'interprétation
du réel»? Ce «réel commun» - d'où sont issus le «réel scientifique» - et le

«réel théologique» - «agrégat de faits, d'objets, de valeurs partagées et en

conflit, de rencontres, d'émotions, d'échanges...» (c'est nous qui soulignons),
n'est-il pas radicalement tronqué dès lors qu'en est banni ce qui relève de

l'éthique, soit du comportemnt et de la conscience de l'individu? N'est-il pas

généralement admis - notamment par les auteurs de l'ouvrage - que la science

elle-même «influence nos comportements de manière irrémédiable» (p. 114)?
Comment alors séparer dans le réel commun, puis le réel scientifique et le réel

théologique, ce qui ressortit à l'éthique de ce qui ressortit à la dogmatique -
et cela d'une façon qui soit acceptée par tous les interlocuteurs? Que cette

séparation soit commode, voire nécessaire dans un premier temps, lorsqu'il
s'agit d'étudier ou d'enseigner la théologie pour elle-même et «de l'intérieur»,
passe! Mais que cette séparation soit de mise dans un dialogue qui se veut

ouvert entre science et raison d'une part, foi et théologie d'autre part, rien n'est
moins évident! N'implique-t-elle pas. cette séparation, une sorte de

cloisonnement, de fermeture à tout un pan humain du réel? Peut-on. aujourd'hui, faire

dialoguer des hommes de science et des hommes de foi en excluant du débat

ces parties du réel qui sont la souffrance, l'angoisse, le bien et le mal, l'amour
et la mort? En ce temps où. un peu partout et parfois spontanément, s'instaurent

tant bien que mal des «instances éthiques» afin de sauvegarder la dignité de

chaque individu face aux avancées implacables de la science et de la barbarie,

n'cst-il pas urgent de faire porter le dialogue aussi sur ce qu'à défaut de

meilleur terme, il faut bien appeler le «réel humain»?




	Études critiques : une réflexion sur les rapports entre science et foi

