Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : une réflexion sur les rapports entre science et foi
Autor: Rivier, Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 55-61

ETUDES CRITIQUES

UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS
ENTRE SCIENCE ET FOI

DoMiINIQUE RIVIER

Résumé

Apres une présentation de I'ouvrage Science et foi font systeme', conte-
nant une demi-douzaine d’exposés indépendants mais utilisant tous I approche
herméneutique, I’ étude critique signale un certain nombre d’ écueils attachés
a la vision systémique généralement adoptée par les auteurs : abstraction des
représentations, «symétrisation» des interlocuteurs. Est mise en question no-
tamment ["opportunité de limiter le dialogue entre science et foi a la problé-
matique dogmatique.

. Présentation de ' ouvrage

I. L’intérét de ce recueil de plus de 200 pages tient notamment en ce qu’au
travers d’une demi-douzaine d’exposés indépendants, il présente le résultat des
travaux interdisciplinaires organisés par I'/nstitut de Recherches herméneuti-
ques et systématiques de la Faculté de Théologie de I'Université de Neuchatel
(ci-apres désigné par I'Institut), de 1986 a 1990. Il s’agit de la premiére étape
d’une entreprise de longue haleine qui, au cours de journées d’études ou de
colloques, réunit des théologiens, des philosophes et des hommes de science
— mathématiciens, physiciens et biologistes notamment.

Comparé a d’autres entreprises du méme genre et sur le méme sujet des
rapports entre foi et théologie d’une part, raison et science d’autre part,
'ouvrage se distingue par la méthode d’approche herméneutique, commune
a tous les auteurs. Permettant d’éviter certains pieges de I'interdisciplinarité,
cette approche semble bien indiquée en un temps dans lequel, du c6té de la
théologie comme du c6té des sciences de la nature, s’impose un renouvelle-
ment apparemment profond des épistémologies.

" Pierre BunLer et Clairette Karakasu (éd.), Science et foi font systeme. Une
approche herméneutique, Geneve, Labor et Fides, 1992.



56 DOMINIQUE RIVIER

L’ouvrage comprend une Introduction générale et deux parties intitulées
Modele théorigue et Mise a I'épreuve du modeéle.

2. Apres avoir dressé un «€tat de la situation» du dialogue entre théolo-
giens et hommes de science, I'Introduction (due a Clairette Karakash et Pierre
Biihler) précise I’orientation spécifique et les références du projet de recher-
ches de I'Institut. Cette orientation est commandée par le «souci herméneu-
tique» (1I’herméneutique €tant ici entendue «au sens classique de la théorie de
"interprétation, visant a déterminer de manicre critique les conditions de
possibilité, les criteres, les regles et les limites de cette derniere»). Quant aux
références, elles trahissent cet autre souci de tenir compte des développements
les plus récents de I’herméneutique et de 1’épistémologie, en théologie comme
dans les sciences de la nature.

3. La premiere partie présente la «théorie du probleme». Son premier
chapitre (La typologie des articulations entre science et foi religieuse, par C.
Karakash et O. Schifer-Guignier ) ¢tablit cette typologie de facon originale
en ce sens qu’apres avoir examiné séparément le point de vue des théologiens
et celui des hommes de science, il montre que pour [’essentiel, les choix
fondamentaux se recoupent: la convergence pouvant conduire a une synthese
moniste, 'exclusion conflictuelle fermant la porte a tout dialogue, le refus
systématique d’articulation menacé par la «schizophrénie de la double allé-
geance», ou enfin la complémentarité qui, dépassant le refus systématique,
assigne a la foi et a la raison une mission de vigilance réciproque.

4. Le deuxieme chapitre (Faille, conformité¢ ou dialogue critique, une
approche systémique des interactions entre foi et raison, par P. Biihler) com-
mence par définir la foi comme systéme de convictions et la raison comme
systeme d'investigations et d'actions: deux manieres pour |'étre humain,
«d’étre totalement pris a partie» ou «interpellé par le réel qui 1’entoure». En
raison de cet ancrage commun (dans le réel) et en dépit de leurs démarches
distinctes, il existe entre les deux systeme foi et raison une «interaction
dynamique». Adoptant le langage de la systémique, on dit que «foi et raison
font systéme». Il s’agit la de I"hypothése de travail qui sert de fondement au
modele. Apres avoir montré |'insuffisance de 1'alternative «classique»: faille
ou conformité, qualifiée de stérile, I’auteur lui oppose un dialogue critique dans
lequel la foi se situe a la bifurcation entre la raison et la déraison, la raison
a la bifurcation entre la foi et I'incroyance. S’inspirant ici d’un modele
mathématique di a R.Thom, I"auteur décrit ce qu’il appelle le «paysage spi-
rituel» dans lequel le point correspondant au systeme foi-raison se déplace en
fonction de I’articulation choisie.

5. Le troisieme chapitre (Imprévisible et réel commun par P.-L. Dubied)
contient «l’esquisse d’une articulation entre science et théologie du point de



UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 57

vue de la théologie pratique». Science et théologie sont ici considérées dans
certains de leurs développements contemporains, caractérisés par ce qu’on
appelle le «retour a I'imprévisible». Reconnu par un nombre croissant d’hom-
mes de science, notamment par tous ceux qui s’attachent a 1’étude du chaos
— nouveau paradigme caractérisant d’une maniére générale 1’évolution de
systemes hypersensible aux conditions initiales — ce «retour a I'imprévisible»
libere quelque peu la science contemporaine jusqu’ici prisonnieére du prévi-
sible, souvent identifié par erreur au déterminisme qui fixe le passé et I’avenir
en termes des conditions présentes’. Parallélement les prétentions de la théo-
logie traditionnelle sont revues a la baisse si I’on s’en tient au programme de
«démythologisation» de R. Bultmann, lequel aboutit lui aussi a une «recon-
naissance d’imprévisibilité» pour le «message du salut concentré sur la pro-
clamation du Dieu crucifié¢ et ressuscité». Quant aux racines de cette double
imprévisibilité, elles plongent dans le «réel commun», milieu ou s articulent
science et théologie. I1 s’agit du «réel de ’expérience ordinaire, interhumaine,
de la quotidienneté et de I'immédiateté» qui «sert de berceau et de support
a la réalisation existentielle». Le «réel scientifique» et le «réel théologique»
sont des constructions issues du réel commun lorsque celui-ci «cherche a se
comprendre lui-méme». L’analyse des rapports entre science, foi, mytho-
logisation et imprévisible est ici illustrée dans le theme du miracle, congu
comme «guérison de 1’aliénation que constitue le refus de s’accepter dans
Iincertitude et la précarité du réel commun, dans I’historicité, dans I'an-
goisse».

6. La seconde partie de l'ouvrage propose trois premieres «mises a
I’épreuve» du modele «Science et foi font systeme» exposé dans la premicre
partie. Son premier chapitre (L herméneutique biblique et la recherche de la
vérité religicuse par G. Theissen) commence par souligner les rapports am-
bigus liant I’exégese a la recherche de la vérité religieuse, celle-ci €tant prise
successivement sous trois de ses aspects: «correspondance a un réel extérieur
a ’homme», «cohérence avec 'histoire», «consensus parmi les hommes».
C’est en vue d’intégrer ces trois aspects que Theissen avance sa conception
évolutionniste de la vérité biblique, «accessible par réduction des divergences,
des incohérences et des dissensions». Le point crucial est ici de mettre en
évidence la caractéristique propre a |'«adaptation religieuse» comparée a
I’adaptation telle que la congoit la science de I’évolution. Religion et science
s’adaptent-elles a la méme réalité ? S’il arrive a la science d’envisager le réalité
de I’ensemble de ses objets en tant que fotalité, elle ne saurait conférer a celle-
ci une valeur, un sens ou une signification. L atttitude religieuse est tout autre,
qui s’adapte a une réalité ultime en développant des valeurs et des normes.
Mais il y a plus: selon I’Evangile, cette réalité ultime «au niveau de I’évolution

? Le chaos respecte le déterminisme de la physique classique.



58 DOMINIQUE RIVIER

culturelle» rompt avec les principes mémes d’évolution et d’adaptation regus
par la science. Selon celle-ci, en effet, I'évolution est sélective (c’est la sur-
vivance du plus apte). En revanche, 1’évolution est «antisélective» selon la
Révélation: la rédemption pour ceux qui sont perdus, la justification pour les
pécheurs ne suivent aucun principe d’évolution; seule la grace de Dicu agit.
Ce dualisme opposant 1'«antisélectionnisme» de 1'Evangile a la sélection
biologique, comme ausi le caractére «présélectif» de la «résonance existen-
tielle» (qui nous fait percevoir la contingence de notre vie en correspondance
avec la contingence de la réalité ultime) constituent autant d’objections de
taille a toute théorie évolutionniste de la religion biblique — ce que laisse
entendre Theissen lui-méme (p.153).

7. La deuxiéme mise a I’épreuve du modele (L’humour comme interface
entre science et foi a partir d”Arthur Koestler, par P. Biihler) propose une forme
particulicre d’interaction dynamique entre la démarche scientifique et la pers-
pective religieuse. Persévérant dans ['utilisation ingénieuse d’analogies géo-
métriques, 1’auteur fait I’hypothese de I’existence d’une interface entre science
et foi, lieu de cette interaction, laquelle est un «jeu ouvert et créatif» qui doit
permettre d’éviter les durcissements qui stérilisent le dialogue. Appliquant a
cette interface le concept de hisociation (selon Koestler la bisociation est la
rencontre — en général fortuite — d’éléments étrangers produisant une réalité
nouvelle), P. Biihler propose de situer dans cette interface 1'action de I’humour,
lequel provoque une «mise a I’épreuve du sérieux de |’appropriation reli-
gieuse». Par le rire qu’il suscite, I"humour «dévoile les contradictions, démas-
que les faux sérieux et les inauthenticit€és». De la a considérer I’humour comme
agissant dans la «bisociation radicale entre la connaissance et ’existence», a
I’interface de la «matrice humaine» et de la «matrice absolue», il y a un pas
qui parait justifié. C’est du moins ce que suggerent quelques exemples d’in-
terpellations humoristiques empruntées au dialogue contemporain de la science
avec la foi.

8. Le troisieme et dernier chapitre de la seconde partie (Au miroir de
[’intelligence artificielle, par C. Karakash) met en scéne ['intelligence hu-
maine, I'intelligence artificielle — ou plut6t quelques-uns des modeles qui en
ont été propos¢s — et 'intelligence de la foi.

L histoire quelque peu mouvementée de |'apparition de ces premiers
modeles pour I'intelligence artificielle, histoire ou se mélent curieusement les
mythes de Pygmalion et de Narcisse, fait apparaitre le flou considérable qui
entoure, aujourd’hui encore, le concept de I’intelligence artificielle. C’est ce
que confirme 1’examen du paradigme de la théorie «computationnelle» de
I’esprit, qui s’efforce de clarifier les rapports entre les trois «niveaux»
«neurophysiologique», «symbolique» et «conceptuel» du systeme cognitif
censé schématiser I'intelligence humaine. Cette représentation ne va pas sans
susciter les objections les plus vives de la part des philosophes et des psycho-



UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 59

logues, les questions controversées relevant de problémes métaphysiques
classiques comme celui des rapports entre le corps et 'esprit. Comme il fallait
s’y attendre, les recherches autour de I'intelligence artificielle modifient en
retour I'image de I'intelligence humaine, celle-ci s’avérant en définitive irré-
ductible a celle-la. D’une tout autre nature se trouve étre ['intelligence de la
foi, faculté de I'esprit intimement liée a la Révélation elle-méme: son role
n’est-1l pas de discerner ’action de «la main de Dieu» dans le monde, de
combler I’écart entre la lettre de I’Ecriture et la Parole de Dieu? Dans le réseau
herméneutique diffus ou interagissent connaissances et croyances, valeurs et
pouvoirs, I'intelligence de la foi demeure ouverte & la réalité qui I’environne
et fait montre de probité intellectuelle afin de garantir le libre examen a
I"endroit de toute information qui pourrait 1’atteindre. Cela sans perdre de vue
sa vocation originelle qui est de discerner la volonté de Dieu. La encore, il
s’agit d’une forme particuliere de dialogue critique entre science et foi, pré-
cisément entre volonté de puissance sur la nature d’une part, et appel a
I’émerveillement et a la dévotion face au Créateur d’autre part.

II. Evaluation critique

1. Comme le précise I'Introduction, «Science et foi font systeme» est —
exprimée dans le langage de la systémique- une proposition qui «n’a de valeur
que d’hypothese» (p. 41). A I'inverse de ce qui a lieu en général dans les
sciences de la nature, une telle hypothese, ici, n’a pas a étre vérifiée ni falsifiée:
sa valeur tient dans la nouveauté des perspectives qu’elle découvre, comme
a la pertinence des conséquences qu’on en peut tirer. A cet égard, chacun des
six exposés du recueil témoigne a sa facon de la fécondité de 1’hypothese. Cest
ainsi que, jointe a I’approche herméneutique, la vision systémique des inte-
ractions entre le savoir et le croire renouvelle la typologie de leur articulations
(1™ partie, chapitre ). Elle élargit le dialogue critique entre science et foi au-
dela d’une confrontation statique et stérile (1™ partie chapitre 1I). Elle permet
de préciser et d’enrichir la notion de réalité pour en faire ce «réel commun,
agrégat de faits et d’objets, de valeurs partagées ou en conflit, de rencontres
d’émotion, d’échanges,...», «terreau ol s’enracinent investigation scientifique
et démarche théologique» (1™ partie, Chapitre Il1). Plus particulierement, la
perspective systémique confére un supplément de crédibilit¢ a la théorie
évolutionniste telle que la fonde G. Theissen sur le complexe des trois «com-
posantes de la vérité scientifique»: correspondance, cohérence, consensus
(2¢ partie chapitre 1). C’est encore la vision systémique qui suggere d'¢largir
le concept de bisociation (inventé par Koestler pour identifier I'une des com-
posantes de 1’acte de création scientifique ) a la théologie de la Croix, laquelle
confronte a la sagesse de Dieu I'intellectualisme des Grecs et le Iégalisme des
Juifs (2¢ partie, chapitre IT). Enfin I'approche systémique offre un cadre par-
ticulierement adéquat a I’amorce d’un dialogue entre I'intelligence humaine,



60 DOMINIQUE RIVIER

sa caricature floue et fragmentaire qu’on désigne sous le nom d’intelligence
artificielle, et I'intelligence de la foi inspirée par la Révélation (2° partie,
chapitre I1I).

2. Il reste que, dans son indéniable fécondité, I"hypothése «Science et foi
font systeme» recele quelques écueils. Méme si certains d’entre eux n’ont pas
¢chappé a I’attention des auteurs de [’ouvrage (voir par exemple les pages 37
a 105) il n’est peut-étre pas inutile d’en signaler ici au moins deux ou trois.
Le premier parait étre celui d’une abstraction croissante dans la description
des articulations et des interactions entre le croire et le savoir. En témoigne
"utilisation, souvent séduisante, de représentations géométriques ou de ta-
bleaux synoptiques, lesquels sont, qu’on le veuille ou non, autant de réductions
drastiques du complexe de relations qu’ils sont censés décrire. Que la raison
et la science s’accommodent de telles schématisations, c’est probable, mais
qu’en est-il de la foi et de la théologie? Au demeurant, pas plus que le calcul,
I’abstraction n’est garante de la rigueur.

3. Il est une conséquence importante de ces schématisations figurant les
relations entre le croire et le savoir qui parait constituer un écueil supplémen-
taire, fruit lui aussi de 1’hypothese «Science et foi font systéme», C’est I’idée
qu’il existerait entre foi et raison, entre science et théologie, comme une sorte
de symétrie essentielle. C’est en tous les cas ce que suggerent la plupart des
figures et tableaux de I'ouvrage. lesquels manifestent de fait cette symétrie.
D’ou le risque d’un double glissement: d’abord le glissement de la symétrie
entre représentations des relations a la symétrie entre représentations des
reliés; puis glissement de la symétrie des représentations a la symétrie des
représentés. Et voila science et foi qui se trouvent comme de plain-pied! Car
I’'une des lecons a tirer du développement récent de 1’épistémologie des scien-
ces de la nature est qu’au fur et a mesure de 1'élaboration d’une théorie, il
devient plus difficile — sinon illusoire — de séparer la réalité des phénomenes
de la représentation qu’en donne la théorie. Or bien évidemment, lors de ces
glissements des relations aux reliés ou des représentations aux représentés,
plutét que la raison et la science, ce sont la foi et la théologie qui patissent
de I'image réduite, et de la symétrie fallacieuse qu’elle suggere. Celle-ci n’est-
elle pas encore corrroborée par I'utilisation répétée, a propos de foi et de
théologie, de termes comme «complémentarité», «compatibilité», «conver-
gence», «bifurcation», «imprévisibilité»,...lesquels renvoient a des concepts
strictement définis par la science?

4. On retrouve ailleurs cette tendance implicite vers une sorte de
symétrisation entre les données de la foi et celles de la science; par exemple
dans la discussion, instructive a plus d’un titre, de la notion de miracle:
«miracle de la science» d’un c6té, «miracle de Dieu» de I’autre (pages 123ss).
La le miracle est considéré quasi exclusivement du point de vue de celui qui



UNE REFLEXION SUR LES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET FOI 6]

en apparait comme le bénéficiaire direct. Pourtant une lecture compléte — pas
nécessairement «littérale» — des Evangiles ne révele-t-elle pas que la portée du
miracle va bien au-dela de cet aspect particulier et partiel ? que les guérisons
et les résurrections accomplies par Jésus ne visent pas seulement a rendre la santé
aux malades et la vie aux morts (quand bien méme c’est par compassion pour
ceux qui souffrent ou qui pleurent que Jésus agit), mais aussi et surtout a
manifester qu’ll est le Messie, le Fils de Dieu annoncé par les prophétes et, par
voie de conséquence, a authentifier la proclamation de la bonne nouvelle du salut
(cf. Luc 7, 18-23, Jean 5, 36, Esaie 61,1). Cela n’est-il pas confirmé par 1’ac-
complissement de miracles qui ne sont ni des guérisons, ni des résurrections,
ni des «libérations d’une aliénation insupportable» ? Que 1’on songe aux noces
de Cana, au figuier stérile, a la marche sur les eaux, a la Transfiguration!

5. Subsiste une importante question. Au moment d’«offrir aux théologiens
et aux scientifiques une possibilité de dialogue critique qui permet aux uns
et aux autres de résister a toutes les tentatives de récupération » (p. 33), est-
il judicieux, comme semblent I’admettre certains des auteurs, de se «limiter
a la problématique dogmatique des relations entre science et théologie, en
laissant volontairement de c6té la question ¢thique...» (p. 61, note 37)? Est-
il opportun, dans un dialogue qui, en définitive, engage I’homme contemporain
dans sa totalité, de réduire ainsi la théologie a «sa contribution a I'interprétation
du réel»? Ce «réel commun» — d’ou sont issus le «réel scientifique» — et le
«réel théologique» — «agrégat de faits, d’objets, de valeurs partagées et en
conflit, de rencontres, d'émotions, d' échanges...» (c’est nous qui soulignons),
n’est-il pas radicalement tronqué dés lors qu’en est banni ce qui releve de
I’éthique, soit du comportemnt et de la conscience de I'individu? N’est-il pas
généralement admis — notamment par les auteurs de I'ouvrage — que la science
elle-méme «influence nos comportements de maniere irrémédiable» (p. 114)?
Comment alors séparer dans le réel commun, puis le réel scientifique et le réel
théologique, ce qui ressortit a 1’éthique de ce qui ressortit a la dogmatique —
et cela d’une fagon qui soit acceptée par tous les interlocuteurs? Que cette
séparation soit commode, voire nécessaire dans un premier temps, lorsqu’il
s’agit d’¢étudier ou d’enseigner la théologie pour elle-méme et «de 'intérieur»,
passe! Mais que cette séparation soit de mise dans un dialogue qui se veut
ouvert entre science et raison d’une part, foi et théologie d’autre part, rien n’est
moins évident! N’implique-t-elle pas, cette séparation, une sorte de cloison-
nement, de fermeture A tout un pan humain du réel? Peut-on, aujourd hui, faire
dialoguer des hommes de science et des hommes de foi en excluant du débat
ces parties du réel qui sont la souffrance, I'angoisse, le bien et le mal, I'amour
et la mort? En ce temps oti, un peu partout et parfois spontanément, s’ instaurent
tant bien que mal des «instances ¢thiques» afin de sauvegarder la dignité de
chaque individu face aux avancées implacables de la science et de la barbarie,
n’est-il pas urgent de faire porter le dialogue aussi sur ce qu'a défaut de
meilleur terme, il faut bien appeler le «réel humain»?






	Études critiques : une réflexion sur les rapports entre science et foi

