Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 1

Artikel: La prédestination entre subjectivité et langage le premier dogme
moderne

Autor: Smalbrugge, Matthias A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 43-54

LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE
ET LANGAGE
LE PREMIER DOGME MODERNE!

MATTHIAS A. SMALBRUGGE
Résumeée

Dans le présent article, la question de la prédestination est essentiellement
considérée comme une question de langage théologique. Ce langage connait
deux extrémes qu'il doit éviter: 1. le pur subjectivisme, 2. I'identification de
Dieu avec le destin. Il est montré que ces deux écueils peuvent étre évités en
partant d’un rapport essentiel entre acceptio et acceptatio. Dés lors, on
découvre que la doctrine de la double prédestination parle plutét de I antago-
nisme entre expérience religieuse et réflexion théologique.

1. Introduction

Le mot de prédestination a le don d'énerver les théologiens. C’est une
notion avec un passé réputé, mais ce passé ne nous charme guere. C’est méme
plutét avec une certaine hésitation, voire de la réticence, qu’on se met a
I’examiner, supposant que la matiere nous prouvera qu’en effet il est insensé
de concevoir la relation Dieu-homme comme une prédestination. Cela n’ap-
partient-il pas a une phase dépassée de la théologie que de soutenir que Dieu
a d’avance €lu un certain nombre de gens, tout en laissant le reste dans un
¢tat de massa perditionis? N'est-il pas insensé de croire que Dieu, se pliant
d’ailleurs aux lois de la logique humaine, tient a réaliser non seulement une
¢lection, mais aussi une réprobation? En agissant en plus selon une répartition
incompréhensible entre la justice et la miséricorde divines ?* N’est-ce pas une

I' Je remercie vivement la rédaction de la Revue pour les suggestions qu’elle a faites
pour améliorer le texte de cet article.

La littérature sur le theme de la prédestination, est abondante, mais surtout de
tendance historique. Voir G. KrRAUS, Vorherbestimmung. Traditionelle Prddestinations-
lehre im Licht gegenwdrtiger Theologie, Freiburg, 1977, P. K. JEWETT, Election and
Predestination, Grand Rapids, Mich., 1985; R. A. MULLER, Christ and the decree :
Christology and Predestination in reformed theology from Calvin to Perkins, Durham,
NC, 1986; C. GRAAFLAND, Van Calvijn tot Barth. Qorsprong en ontwikkeling van de
leer der uitverkiezing in het gereformeerde protestantisme, 's Gravenhage, 1987,

2 Sur cette répartition, voir R. L. PURTILL, Justice, Mercy, Supererogation and
Atonement, dans Christian Philosophy, éd. Thomas P. Flint, Notre Dame, Indiana, 1990,
pp. 37-50.



44 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

interprétation de la grace divine qui la transforme en I'opposé d’elle-méme?
Ce Dieu-la correspond-il encore a tout ce qu’évoque le mot ‘divin’ pour nous?
Peut-on précher ce Dieu-1a? Peut-on communier avec lui?

On le sent déja, avec cette doctrine, on touche aux limites du langage.
On se doute d’une distance béante entre notre langage et la réalité divine; les
mots ‘parler’, ‘précher’, ‘communier’ se situent aussi au cceur de ce theme.
Car dans le cas de la prédestination, ¢’est bien I’examen du langage qui figure
au premier rang; le langage de la théologie (‘parler’), le langage du culte, déja
plus intime (‘précher’), et le langage de la pricre, le plus intime encore
(‘communier’). Ce langage de la prédestination représente-t-il encore un savoir
et une réalité, ou est-il le pur produit d’une spéculation dépassant toute notre
connaissance? En d’autres termes, dans le cas de la prédestination, le langage
se réfere-t-1l encore a une réalité soi-disant objective, c¢’est-a-dire en dehors
de moi, en face de moi? Ou est-ce un langage qui ne se réfere plus a une réalité,
mais qui refléte uniquement ma conception subjective de Dieu?

Naturellement, la question du rapport réalité — réflexion — langage est un
lieu commun de la théologie?, mais la doctrine de la prédestination nous la
présente de facon inattendue. C’est qu’elle ne parle pas d’un rapport général
entre Dieu et ’homme (I’homme en tant que créature, pécheur, croyant, dans
le cadre de I'ceuvre de la création, de la justification, etc.), mais d’un rapport
purement individuel entre Dicu et tel homme ou telle femme. Une réalité divine
vécue donc exclusivement par I'individu. Or, si telle est la réalité dont parle
cette doctrine, la réflexion et le langage qui expriment et véhiculent cette réalité
risqueront forcément d’étre définitivement subjectivisés. Le charme de cette
doctrine, de parler d’un Dieu qui se révele dans 1'histoire personnelle et qui
s’en montre le sujet, en est aussi sa faiblesse. Comment pourrai-je encore
réfléchir sur Lui? C’est-a-dire me considérer comme le sujet de mes enquétes,
alors que mon ‘objet’ ne peut étre visualisé que sous la forme de sujet®.

3 Voir, par exemple, Augustin, De Trin. V, 1, 1, V, I, 4; VII, IV, 7 et Sermo
CXVII, V, 8.

+ Cette question de savoir qui est le véritable sujet de la théologie est aussi le
probleme de la théologie biblique. Etant donné qu’elle favorise largement 1’Ecriture
comme structure de notre réflexion théologique, au détriment de ['apport de la philo-
sophie, il reste a voir si le langage théologique survivra a cette approche. Quand nous
déclinons I"apport de la culture, quelle sera alors la place de la théologie dans cette
culture? Y aura-t-il encore moyen de comprendre toute la tradition théologique et de
vivre avec elle. Comme tel, le probléme a été abordé par von Harnack | Fiinfzehn Fragen
an die Verdchter der Wissenschaftlichen Theologie unter den Theologen, éd. K. BARTH,
Theologische Fragen und Antworten, Gesammelte Vortrige/3-ter Band, Ziirich, 1957].
Pour une solide introduction de date plus récente, voir F. MILDENBERG, Biblische
Dogmatik. Eine biblische Theologie in dogmatischer Perspective, Stuttgart/Berlin/Koln,
1991/92. Et du point de vue philosophique, D. LANGE, Die Rede Gottes angesichts
moderner Religionskritik, dans: Theologische Rundschau 58 (1993), pp. 310-32. Ce-
pendant, le domaine ou 1’on a le plus approfondi cette discussion est celui des débats
entre protestants et catholiques sur Tradition et Ecriture. Voir, par exemple : K. RAHNER,



LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE ET LANGAGE 45

Autrement dit, cette doctrine ne pousse-t-elle pas le sens théologique du
paradoxe a I’absurde? N’évoque-t-elle pas une union mystique par-dela le
langage plutot qu’une théologie basée sur la distinction sujet-objet?

Le premier but de cet article sera d’examiner si la doctrine de la prédes-
tination fait partie de la réflexion théologique ordinaire. Ou s’il ne s’agit pas
plutoét d’un langage entierement subjectivisé et subjectiviste, s’accordant mal
avec les exigences de la théologie classique?

Puis, nous examinerons la question de savoir si cette doctrine n’est pas
I’exemple du fameux tournant subjectiviste de la pensée occidentale que 1’on
a cru découvrir dans la doctrine trinitaire d’Augustin?’

En fin de compte, nous aimerions savoir pourquoi la théologie occidentale
n’a pas su intégrer et développer I'essentiel de cette doctrine, a savoir une
réflexion sur le sujet et son rapport avec le divin, au lieu de nous effrayer avec
le dilemme élection-rejet?

Or, puisqu’Augustin est le principal fondateur® de cette doctrine, nous
nous proposons d’analyser quelques ¢éléments de sa pensée, puis de passer
brievement a la théologie de Calvin. L’essentiel de cette étude ne sera cepen-
dant pas historique, mais systématique. J'essayerai de développer une inter-
prétation de la prédestination ot le dogme illustre parfaitement bien le
caractere contradictoire de la théologie moderne.

2. Analyse de la pensée augustinienne
a. L'interprétation de la grace

Comme on le sait, chez Augustin, la doctrine de la prédestination est la
poursuite, la conséquence si I’on veut, de la doctrine de la griace. Selon ses

Ecriture et Tradition. A propos du schéma conciliaire sur la Révélation divine, dans:
L’ homme devant Dieu, Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac, Paris, 1964, t. 111,
pp. 209-21. Et naturellement aussi: Y. M.-J. CONGAR, La Tradition et les traditions,
Paris 1963. Récemment, le Journal of Ecumenical Studies 28 (1991) a consacré tout
un volume au theme de ‘Scriptures-Tradition-And the Church, The Ecumenical Nexus’,
avec des contributions, entre autres, de W. G. RuscH, P. DUPREY, M. E. MARTEY, D. J.
SWAN, G. GASSMANN, J. REUMANN.

> L’hypothése a été avancée surtout par P. HADOT, Porphyre et Victorinus, Paris,
1968, et a généralement été acceptée.

® Augustin dit lui-méme qu’il ne fait rien d’autre que poursuivre la pensée de ses
prédécesseurs et il cite comme exemple Cyprien, Ambroise, Grégoire de Nazianze.
Voir: De Dono Pers. XIX, 48-49. Voir en outre A. MANDOUZE, Saint Augustin.
L’ aventure de la raison et de la grace, Paris, 1968 ; G. BONNER, God's decree and man’s
destiny: studies on the thought of Augustine of Hippo, London 1987: G. O’DALY,
Predestination and Freedom in Augustine’s Ethics, Cambridge, 1989; K. FLASCH, Logik
des Schreckens. De diversis quaestionibus ad Simplicianum, Mainz, 1990.



46 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

propres termes: ‘la prédestination est, comme je 1’ai dit, la préparation de la
griice, alors que la grace est I'effet de la prédestination’’. Quelques mots donc
d’abord sur la notion augustinienne de la grice.

Contre les Pélagiens, Augustin soutenait que la grace était un don gratuit
de Dieu, sans mérite préalable. Aucun de nos actes n’explique ce don et notre
vie ne nous apporte pas une ratio sufficiens justifiant ce don. Sinon d’ailleurs,
la grice ne serait pas un don gratuit, mais un dii®. Les Pélagiens, en revanche,
soutenaient que la grice ¢tait accordée bel et bien en vertu de certains mérites,
car sinon elle serait accordée méme aux pécheurs’. L avantage de la concep-
tion pélagienne était évidente: elle expliquait la raison et la nature des actes
divins. L’économie salvatrice devenait transparente, une clarté qui fut relative-
ment absente dans les idées augustiniennes sur la grace. De ce fait, les Pélagi-
ens ne manquaient pas de faire valoir que chez Augustin la grice devenait
quelque chose d’imminent, d’obscur. Parmi les questions qu’ils soulevaient,
la plus importante ¢tait celle de savoir si chez Augustin la grace, entendue
comme choix qui ne s explique pas, n’est pas 1’équivalent chrétien du fatum ?'°
Dans sa réponse, Augustin s appuie principalement sur le cas du baptéme. Au
sujet du point de départ, Pélagiens et Augustin étaient d’accord: le baptéme,
parce qu’il est I'initiation sacrementelle au salut, est I’expression de la grice
et 1l est estimé indispensable a tous les dges. A tous les ages, donc aussi pour
les petits enfants. Pour eux, dit Augustin, ce ne sera cependant pas ‘une grice
aidant le bon propos’'!, comme le voulait la définition pélagienne de la gréce.
Dans le cas des nourrissons, il serait insensé de soutenir qu’ils méritent la
grace. Est-elle alors une question de favoritisme de la part de Dieu? Tant pour
Augustin que pour les Pélagiens, ce serait inacceptable: ‘parce qu’il n’y a pas

" De Praedest. X,19: praedestinatio dei... gratiae est, ut dixi, praeparatio ; gratia
vero est ipsius praedestinationis effectus.

® Raisonnement qu’Augustin développe en détail dans Contra duas Epist. Voir,
par exemple, II, VI, 11; II, VI, 15 et II, VIIL, 18. Voir aussi De Gestis Pel. XIV, 33;
XVII, 40.

Y De Gestis Pel. X1V, 30: Gratiam dei secundum merita nostra dari, quia si
peccatoribus eam det, uidetur esse iniquus (La grice de Dieu nous est accordée selon
nos mérites, car s Dieu I"accordait aux pécheurs, [l semblerait injuste). De 1a, il sera
clair qu’il existe une relation étroite entre les themes de la grice et du pardon. Voir
aussi A. MICHEL, Le pardon dans I’ Antiquité. De Platon a Augustin, dans Le Pardon :
actes du colloque organisé par le Centre d’ Histoire des Idées, Paris, 1987, pp. 49-60.

0" Contra duas epist. 11, V, 10: Unde autem hoc eis uisum fuerit nobis obicere quod
fatum asseramus sub nomine gratiae (De 13, toutefois, leur est venue 'idée qu’ils
peuvent nous objecter que, sous le nom de la grice, nous défendons le destin). Méme
tournure en II, VIII, 17. C’était un reproche connu; voir pour une interprétation com-
parable du theme de la Fortuna chez Boece, J. C. FRAKES, The Fate of Fortune in the
Early Midlle Ages, Leiden/New York/Kgpenhavn/Koln, 1988.

' Contra duas epist. 11, V, 10: gratiam quoque adiuuare unius cuiusque bonum
propositum.



LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE ET LANGAGE 47

en Dieu acception de personnes’. Serait-elle “destin’ alors? Comme derniére
possibilité de trouver une solution ‘logique’, la question parait au moins
justifiée. Et pourtant, cette solution est déclinée également par Augustin.

En résumé, aux yeux des Pélagiens, la grace se justifie par le mérite. S’il
n’y a pas mérite, on retombe dans une situation ot la grice sera identifiée soit
au destin, soit a I’acception de personnes. Et si I'on décline cette derniere
possibilité (Dieu pratiquant le favoritisme), il ne restera donc que 1’identifi-
cation de la grace au destin. Bref, le mérite est le mur qui nous protége contre
le destin et le favoritisme. A moins que, naturellement, 1’on soutienne qu’il
faille inverser la situation et que 1’on dise, comme [’a fait Augustin a ’aide
de I'exemple du baptéme, que la notion de mérite s’avérera d’emblée inapte
a expliquer la grace. Dans ce cas-la, comment éviter que la grice soit identifiée
au destin et a 'acception de personnes?

Autrement dit, la connexion entre la grice et le mérite ayant été défaite
par Augustin, le Pélagien ne peut plus s’appuyer sur le mérite, ni sur la grace,
alors qu’Augustin se voit confronté aux notions de destin et d’acception de
personnes comme approches de Dieu. Pour I'instant, il n’y a que le mérite qui
a ¢té écart¢ du jeu. Car, en effet, le reproche qu’adressaient les Pélagiens a
la grace ne vaut pas moins pour le mérite: une notion arbitraire elle aussi. Car
pourquoi ces enfants n’ont-ils pas eu le temps d’accumuler des mérites?

On le voit, c’est I'impasse. Tant la grice que le mérite ont ['air d’étre
des notions arbitraires, et ni I’'une ni I'autre ne peuvent dissiper le quiproquo
entre Dieu et le destin.

Toutefois, Augustin essayera d’y mettre plus de clarté et au cceur de son
argumentation se trouvera l’affirmation que Dieu ne pratique pas l'acception
de personnes. Partant du texte biblique ‘nulla acceptio personarum apud
deum’ (chez Dieu, il n’existe pas d’acception de personnes; Rm. 2,11;
Eph. 6,9; Col. 3,25), 1l affirmera que les actes divins ne sont pas arbitraires
et que Dieu ne pourra donc pas étre identifi¢ au destin. Voyons donc comment
il se sert de ce texte paulinien.

b. Le passage de Rm 2,11

Il y a une dizaine de passages ou figure chez Augustin le texte de Rm. 2,11.
Inutile de les passer tous au crible, nous nous contenterons de quelques ob-
servations.

Premiérement, la plupart des textes parlent soit du baptéme, soit du rapport
entre le Christ-homme et les hommes ordinaires. Puis, 1l y a encore a peu pres
trois textes parlant de la relation Juif-Grec dans le Nouveau Testament. Dans
ces derniers textes, Augustin avance qu’'entre le Juif et le Grec, il n’y a plus
de différence, car chez Dieu il n’y a pas d’acception de personnes'. Ensuite,

2 Voir De Spiritu et Litt. 1, XXVI, 44 et XXVIIL, 49 et Enarr. in Ps. 118, 25, 2.



48 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

parlant du baptéme', il insiste sur la gratuité de la grice; les soi-disant mérites
n’expliquent rien. En fin de compte, parlant du Christ, il se sert de Rm. 2,11
pour mettre en avant combien la nature des hommes est aussi celle du Christ.
En fait, il n’y a que la grace qui les différencie, certainement pas une éventuelle
acception de personnes chez Dieu.

Voila les seules caractéristiques de ces quelques textes. Permettent-elles
de tirer des conclusions? Je le crois. Tout d’abord, ce qui frappe, c’est la
radicalité avec laquelle Augustin se sert de ce texte. Chez Dicu il n’y pas
d’acception de personnes, mais |’application de ce principe est tellement
radicale qu’on aurait presque tendance a croire que plus personne ne trouve
grace aux yeux de Dieu. Dieu n’élit pas arbitrairement, d’accord, mais on aurait
tendance a dire qu’il n’élit pas arbitrairement parce qu’il n’y a pas d’élection
du tout, donc pas non plus une é€lection arbitraire.

Toutefois, s’il n’y a pas d’acception de personnes parce que Dieu
n'accepte personne, la doctrine de la prédestination ne sera rien d’autre,
comme le montre déja la derniére phrase, qu’un jeu de mots entre I’expression
nulla acceptio et nulla acceptatio. Encore que I’idée d’un jeu de mots ne nous
avance pas suffisamment. Si un tel jeu de mots existe, il se peut qu’il s’agisse
plutdt d’une structure, propre a la notion de la prédestination.

Et en effet, on la trouve chez Augustin, une telle description de la structure
de cette doctrine. Dans 1'Expos. Epist. ad Gal. 12, il écrit: quales aliquando
fuerint, id est, quia et ipse peccatores fuerunt, nihil sua dicit interesse, quia
deus hominis personam non accipit, id est sine personarum acceptione omnes
ad salutem uocauit, non reputans illis delicta eorum (en ce qui concerne leur
état d’autrefois, c’est-a-dire I'état de pécheurs, il dit que cela n’importe en rien
a Dieu, puisqu’il n’accepte pas la personne de I’homme. C’est-a-dire 1l appelle
tout le monde au salut sans acception de personnes, et il ne leur impute pas
leurs fautes). On le voit, méme ['ordre entre acceptio et acceptatio a été
inversé: justement parce que Dieu n’accepte personne, il est aussi celui qui
ne pratique pas l'acception de personnes. Et parce qu’il ne pratique pas
I"acception de personnes, le salut est accessible a tout le monde, Juif ou Grec.
C’est-a-dire a tous ceux qui se reconnaissent en Christ et qui trouvent en lui
le ‘nouvel homme’, cette image imprégnée par le baptéme.

En fait, le probleme n’est plus celui d’un Dieu qui agirait arbitrairement
et qui de ce fait serait identifié au destin, mais le probleme est celut d’un Dieu
qui n’accepte simplement personne. Méme pas le Christ'®. Des lors, Dieu n’est
effectivement plus connaissable et le mot ‘Dieu’ perd donc tout son sens.

B Contra duas epist. 11, 6, 11, 11, 7, 14; 11, 7, 16.

14" A plusieurs reprises, Augustin souligne que le Christ fut 1’objet de I’élection au
méme titre que les autres hommes. Chez lui non plus, il n’y a pas de mérite justifiant
I’élection et lui non plus ne pourra donc pas mettre fin a la confusion entre acceptio
et acceptatio. Comparez De Praedest. XV, 31 et De Dono XXIV, 67.



LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE ET LANGAGE 49

Quand Dieu n’accepte plus, le mot *Dieu’ se vide de son sens, de son acception.
En plus, le Christ ne figure pas ici comme la voie royale a la connaissance
de Dieu et la christologiec ne nous sort pas de I'impasse'”.

Telles sont la structure et la charpente de la prédestination augustinienne.
En insistant sur I’élection comme don gratuit, Augustin risque d’identifier Dieu
au destin; en insistant sur le fait que Dieu n’élit pas arbitrairement, il risque
de faire du vocable Dieu un vocable dénué de sens. Ce qui meéne a la question
sutvante: si I'opposition au pélagianisme fait perdre au mot Dieu son sens,
est-ce alors uniquement I'interprétation pélagienne de la grace (accouplée au
mérite) qui sauvera le langage théologique?

3. Thomas et Calvin

Chez Thomas, le probleme est considéré sous un autre angle'®. Pour lui,
la prédestination est située dans le cadre de la justice et miséricorde divines
et elle est considérée comme le ‘moyen’ par lequel est concrétisée soit la
justice, soit la miséricorde. La justice réalise le rejet, la miséricorde 1’élection.
Ces deux qualités nous font connaitre Dieu et le seul inconvénient, c’est qu’on
ne sait jamais d’avance si [’on sera [’objet de la justice ou de la miséricorde.
En fait, la confusion chez Augustin entre Dieu et le destin est entendue chez
Thomas comme une opposition entre la justice et la miséricorde divines. Le
probleme de 1I'évéque d'Hippone de I'identification de Dieu avec le destin a
¢té ramené a une question de choix en Dieu lui-méme et donc intériorisé et
la question du langage théologique prend d’autres dimensions. Ce n’est plus
‘de quoi parlons-nous, de Dieu ou du destin?’, mais ‘de quel Dieu parlons-
nous, le juste ou le miséricordieux ?’. Entre Augustin et Thomas, les voies se
séparent et ¢’est pour cette raison que nous ne suivrons plus le docteur an-
gélique.

Autre, en revanche, est le cas de Calvin. Car lui reprend tel quel le
probléme d’ Augustin et ne suit pas I’approche de Thomas'”. On retrouve méme
chez lui le texte de Rm. 2,11 sur I’acception de personnes.

Ayant exposé la doctrine de la prédestination, Calvin se met a réfuter ses
adversaires. Ceux-ci se servent principalement de trois types d’arguments, dont

5 Dans cette conception, la prédestination n’est donc pas I'ceuvre des trois per-
sonnes divines et 1’économie et I'immanence de la Trinité ne sont alors certainement
pas identiques.

' Voir Summa Theol. 1, 1, q. 23.

'7 Voir, R. STAUFFER, Dieu, la Création et la Providence dans la prédication de
Cualvin, Berne, 1978, et, L. SMITS, L autorité de Saint Augustin dans «l'Institution
Chrétienne» de Jean Calvin, Louvain, 1950; G. BAVAUD, La doctrine de la prédestination
et de la réprobation d apres s. Augustin et Calvin, REAug. 5 (1959), pp. 431-38.



50 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

le troisieme est le suivant: “parce que nous nous référons a rien d’autre qu’au
libre arbitre de la volonté divine... ils déduisent de la qu’il y a donc chez lui
acception de personnes. Ce que I’Ecriture nie partout. Donc a leur avis, soit
I"Ecriture se contredit, soit dans I’élection de Dieu les mérites sont pris en
considération’'®, Calvin conteste: *‘Tout d’abord, I’Ecriture nie que Dieu pra-
tiquerait I’acception de personnes dans un autre sens qu’ils ne le croient. C’est-
a-dire si au moins le terme ‘personne’ ne signifie pas ‘I’homme’, mais ce qui
est remarquable aux yeux d’homme, faveur, grace... Ainsi, Pierre et Paul
enseignent que le Seigneur ne pratique pas 1’acception de personnes, parce
qu’il ne distingue pas entre Juif et Grec... Toutefois, a un autre endroit, Paul
dit de Dieu que liberté et servitude ne sont pas prises en considération dans
le jugement’!?. Littéralement nullam habeat rationem: sans qu’il y ait une
raison. C’est-a-dire dans tout cela il n’y a pas de conception logique de Dieu,
pas de compréhension, car ce n’est pas parce qu’on est Juif ou Grec, riche
ou pauvre, libre ou esclave, qu'on est élu ou condamné. Tous ces mots,
empruntés & notre réalité, n’arrivent pas a donner acces a la réalité divine.

Calvin arrive donc a la méme conclusion, la méme impasse, si [’on veut,
qu’Augustin, bien qu’ils adoptent des approches différentes. Chez Augustin,
le mot Dieu n’a pas de sens tant que Dieu n’accepte personne. Son point de
départ est donc un Dieu qui se refuserait a un lien avec les étres humains et
leur langage. Qui refuserait, pour ainsi dire, de s’incarner dans ce langage.
Calvin, en revanche, prend son point de départ dans notre langage et constate
que les mots empruntés a notre réalité (Juif-Grec, riche-pauvre, libre-esclave)
ne s’appliquent pas a la réalité divine.

4. Ebauche d'une interprétation de la prédestination

Y a-t-il encore une sortie de ce cercle vicieux 7 Apparemment, non. Si [’on
suit la démarche augustinienne, il est impossible de créer un lien sir entre Dieu
et le langage. Car méme si Dieu accepte un tel homme, il ne reste pas moins
vrai qu’il condamne tel autre et qu’on trouvera difficilement une seule accep-
tion pour le mot ‘Dieu’. On ne trouvera que des oppositions, telle que misé-
ricorde et justice, qui empéchent une identification claire et nette.

W [nst. 101, 23, 10: quum enim non alio referamus quam ad diuinae woluntatis
arbitrium... ex eo colligunt apud ipsum ergo esse acceptionem personarum: quod
ubique Scriptura negat: ergo uel Scripturam esse sibi dissentaneam, uel in electione
Dei esse meritorum respectum.

' Ibid.: Primum, alio sensu negat Scriptura Deum esse personarum acceptorem,
quam quo ipsi iudicant : siquidem personae uocabulo non hominem significat, sed quae
in homine oculis conspicua, uel fauorem, gratiam... Sic Petrus et Paulus personarum
acceptorem non esse Deum docent, quia non discernat inter ludaeum et Graecum...
Paulus autem alio loco de Deo sic loguitur, quod libertatis aut seruitutis in iudicando
nullam habeat rationem.



LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE ET LANGAGE 51

En fait, si I’on veut réellement briser ce cercle vicieux, il faut commencer
par Calvin, notamment par son accent sur I’insuffisance de notre langage. Car
bien qu’il soit vrai que la plupart de nos notions ne permettent pas d’identifier
Dieu — ce n’est pas la richesse ou la pauvreté qui meénent tout droit 2 Dieu,
ni le fait d’étre Juif ou Grec —, les mots élection et rejet ont quelque peu une
autre valeur. C’est qu’ils expriment une expérience personnelle, sans suggérer
qu’il y ait une raison compréhensible qui explique cette expérience. Ce sont
des mots qui communiquent la réalité de ‘Dieu’, sans I'expliquer ou identifier
davantage. ‘Mots’ et ‘réalité’, nous y voila pour une premieére fois. Une réalité
d’ailleurs qui sera toujours uniforme, car on ne peut pas avoir a la fois
I’expérience d’étre €lu et celle d’étre rejeté.

Ainsi, c’est a I'intérieur de I'expérience personnelle que nait le lien entre
Dieu et le langage des étres humains, que nait donc la théologie. Mais il faut
"avouer, ce nouveau langage est tout simplement subjectif, trés individuel, et
la théologie risquerait donc d’étre définitivement sous ['emprise du
syllogismus practicus (type de raisonnement ou I’expérience individuelle est
le critere de la vérité soutenue). Une réduction de la théologie contre laquelle
Calvin met déja en garde. Car avec inquiétude il constate que les croyants ont
tendance a se limiter & la seule question de savoir s’ils sont €lus ou condamnés ?
Vis-a-vis de ce simplisme théologique, il prend donc ses distances en écrivant
que ‘A mon sentiment c’est chercher en dehors de la route quand le petit
homme essaie de trouver un passage aux recoins de la sagesse divine et de
pénétrer a la supréme €ternité afin de comprendre ce qui a ét€ décidé sur lui
aupres du tribunal divin™?,

Mais n’est-ce pas possible alors de défaire la théologie de ce caractére
subjectiviste ? On peut 1’essayer, naturellement. Notamment en définissant la
théologie comme un langage inspiré, ¢’est-a-dire comme un langage qui, dans
un cadre chrétien, serait né de I’Esprit. Ou qui serait un langage qui est au
service de Dieu méme. Dés lors, impossible de nowus imputer le caractere
subjectif de la théologie; au contraire, seul Dieu remplirait le role de sujet dans
la théologie. Voila une démarche qui est notamment populaire dans la théolo-
gie protestante (avec son accent sur la pneumatologie), quoique nous sachions
fort bien que ce subjectivisme projeté rend impossible un véritable changement
dans le discours sur Dieu. Ainsi, une théologie qui invertit le subjectivisme
en lui donnant une origine divine ne devient pas moins subjectiviste, et sa
pneumatologie ne permet pas davantage d’identifier le Dieu dont elle parle.
Non, si le probléme du langage théologique nous intéresse réellement, il faudra
éviter le recours instantané a un Dieu-Sujet: on s’inclinerait définitivement
devant le caractére subjectiviste du langage sur Dieu.

0 Ipid. 11, XX1V, 4: Extra uiam inquirere uoco, ubi in abditos diuinae sapientiae
recessus perrumpere homuncio conatur, et quo intelligat, quid de se sit constitutum
apud Dei tribunal, ad supremam usque aeternitatem penetrare.



52 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

Revenons donc au point de départ. L’expérience du rejet ou de I’accepta-
tion fait naitre le langage théologique. Comment maintenant écarter le carac-
tére subjectiviste qui lui parait inné ? Une partie de la solution doit étre située
dans la double forme que prend 1'expérience, celle du rejet et celle de 1'accep-
tation. Apparemment, les deux menent vers un langage théologique, bien que
le caractere en soit subjectiviste.

Or, suivant le raisonnement augustinien, il est justement impossible que
les deux expériences puissent donner naissance a la théologie. Non, la théo-
logie ne nait qu’a partir du moment ou le mot Dieu prend sens et le mot Dieu
ne peut prendre sens qu’a partir du moment ou Dieu €lit, ¢’est-a-dire accepte.
Des lors, la théologie nait. En revanche, dans le cas du rejet, Dieu n’a pas
accepté et le mot Dieu ne recoit donc pas d’acception. Autrement dit, le rejet
a beau étre une expérience personnelle, elle ne peut pas étre attribuée a Dieu.
C’est une expérience qui, de par sa nature, sort du cadre de la connexion entre
acceptatio et acceptio et qui, de ce fait, se situera forcément en dehors du
langage théologique ordinaire. Elle ne permet pas d’identifier Dieu, car elle
défait le lien entre le langage et Dieu. Son domaine est celui de I'inarticulé,
de ce qui se situe avant le langage, le nihil dont parle le récit de la création.

En résumé, le langage théologique nait de I’expérience personnelle. Celle-
ci paraissait au premier abord avoir un double aspect, celui de 1’acceptation
et celui du rejet, mais le raisonnement augustinien nous fait voir que seule
I’expérience de I’acceptation fait naitre la théologie. Le subjectivisme du
langage théologique est donc d’un type particulier et nullement sans limites.
En fait, c’est un subjectivisme vécu a I'intérieur d’un rapport intime entre Dieu
et le fidele dont le fond est I'élection, donc 1'amour.

Mais ne terminons pas sur le ton d’un faux romantisme, car bien que le
langage théologique ne naisse que grace a une expérience positive, cela ne le
rend pas moins subjectif. La question demeure donc de savoir si Dieu peut
étre I’objet de la théologie. En plus, on aimerait savoir quel est le role du rejet,
étant donné qu’il ne peut pas faire partic du langage théologique?

En ce qui concerne la derniere question, le role du rejet est certainement
celui de nous montrer qu’il n’y a rien de ‘naturel” dans 1'élection, dans la grace.
Ou si I'on veut, qu’il n’y a rien d’objectif dans ['élection. Dans ce sens, méme
I"élément du rejet ne fait qu’accentuer la subjectivité dans laquelle se situe
I’élection. C’est donc a juste titre qu”Augustin nous rappelle que méme ['élec-
tion de Jésus ne se réalise pas ‘de nature’. Que, pour ainsi dire, ce n’était pas
de nature qu’il avait deux natures, mais par la grice?'. C’est dire que méme
Jésus vivait son rapport avec Dieu sous le signe de la subjectivité.

21 De 1a on peut déduire qu’il existe chez Augustin une tension — qui n’est pas
ressentie comme telle — entre la doctrine trinitaire et la doctrine de la grace. La doctrine
trinitaire est d’emblée économique, donc le role du Fils est ‘prévu’ depuis toute éternité,
tandis que la doctrine de la grice met en avant que le réle du Fils n’est pas un role
de ‘nature’. Sur le Christ chez Augustin, voir G. MADEC, La Patrie et la Voie. Le Christ
dans la vie et la pensée de Saint Augustin, Paris, 1989.



LA PREDESTINATION ENTRE SUBJECTIVITE ET LANGAGE 53

Pour curieux que cela soit, 1’idée que Dieu rejette a donc surtout pour but
d’écarter les notions de nature et d’objectivité. Il montre que rien n’est décidé
de par notre nature; au contraire, il en fait apparaitre la limite et le sens critique
dont elle a besoin. De ce fait, un éventuel rejet par Dieu se situe 4 un autre
niveau que celui du langage et de la réalité. Il est uniquement pensée, possibi-
lité, mais jamais ne saura pénétrer le niveau du langage et de la réalité. En
termes philosophiques: la seule réalité est celle de 1’élection, mais cette réalité
est contingente ou non nécessaire.

“Uniquement pensée’, voila le mot-clé qui nous permettra de répondre a
la premicre question, celle de savoir si la théologie peut avoir Dieu pour objet
ou si elle est cantonnée dans un subjectivisme effréné? En effet, I’expérience
de la réalité divine qu’on appelle I’élection donne naissance au langage théo-
logique. Donc, entre la réalité et le langage, il existe un rapport intime. Mais
force nous est de constater que la réflexion n’a pas de place dans ce rapport.
Elle est ‘imaginée’ dans la notion du rejet, mais ne saura se réaliser, parce
qu’elle ne peut pénétrer dans 'entente entre langage et réalité. Et puisqu’elle
n’a pas accés au domaine subjectif de la connexion langage-réalité, elle re-
présentera 1’approche objective. L’approche ot le mot “Dieu’ perd son sens
et ou I'on se rapproche du nikhil. Paradoxalement, son sens est de faire perdre
son sens au mot ‘Dieu’.

Apparemment, le choix n’est donc pas brillant. Soit on opte pour la
réflexion, en y perdant le sens du mot Dieu, soit on opte pour un langage sens¢,
en lui attribuant ainsi un caractére non réfléchi. La réflexion a donc un rdle
ingrat: elle privera le mot Dieu de son sens; toutefois ce n’est qu’ainsi qu’elle
peut accomplir sa tache, celle d’élucider la structure du langage. La conclusion
sera donc que I'élément du rejet figure simplement dans la doctrine de la
prédestination afin de rendre encore possible une réflexion digne de ce nom
sur Dieu. Bien entendu on balance avec le mot Dieu sur le bord de I'abime,
du nihil. En quelque sorte, les Pélagiens avaient donc raison: le mot Dieu, des
qu’on commence a y réfléchir, devient méconnaissable, et on a tot fait de
I'identifier au fatum®?. Par contre, ils n’ont pas compris que c’est justement
cette limite, a peine palpable, entre insaisissable et incompréhensible que doit
fixer la réflexion. Voila donc, en effet, un dogme moderne: donner a I' homme
I'expérience de Dieu, sans que celle-ci puisse étre détachée de la réflexion.
Un dogme moderne parce qu’il nous confronte avec un langage qui forme et
crée la réalité, mais aussi avec une réflexion qui analyse ce langage, sans
toutefois pouvoir y pénétrer. L’unité que I'on croyait présente dans le rapport
réalité — réflexion — langage et qui existait grace au role de trait d’union de
la réflexion, n’existe plus. Elle n’existe plus, parce que la réflexion ne peut
pas établir une unité, et elle ne peut pas établir cette unité parce qu’elle ne

22 Ainsi, la réalité aurait définitivement le dessus sur la réflexion. Voir aussi,
J. BRUN, Le sens du sens, RThPh 125 (1993), p. 285-90.



54 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

la précede pas, mais elle en est le fruit et le résultat, comme [’a montré si bien
Plotin. Un dogme moderne, en fin de compte, parce qu’il situe la réflexion
dans le cadre de I’expérience personnelle. Dans la doctrine de la prédestination,
il n’ y pas de place pour une réflexion qui part de I'1dée ‘etsi deus non daretur’.

Est-ce alors une doctrine qui marque le début du tournant au subjecti-
visme, comme on I'a dit de la doctrine augustinienne de la Trinité ? Certai-
nement pas. Selon cette derniere, nos facultés mentales nous permettraient
d’apprendre a connaitre le dieu trine, et ainsi elle met en évidence le lien
particulier qui existe entre la réflexion et la réalité divine. Ici, en revanche,
nous voyons que la réflexion nous éloigne de Dieu et que le subjec-
tivisme d’une expérience personnelle ne sert qu’a faire naitre la réflexion. Une
réflexion qui se bat ensuite avec le couple parental langage-réalité. Voila
donc la réponse a la question soulevée au début de cet article.

Et le manque de popularité de cette doctrine, d’ou vient-il alors? Expli-
quons-le par le fait qu’on ne s’est pas rendu compte que le rejet est ‘I’image’
de la réflexion, qui ne saura jamais s’élever au niveau de la réalité. Expliquons-
le en plus par le fait qu'on a cru que le lieu ot Dieu se manifestait n’était pas
tel ou tel individu, mais I’Eglise. Dieu s’incarnait non dans tel ou tel homme,
voire dans son langage, mais dans I'Eglise et c’était le langage de I’Eglise qui
évoquait la réalité de Dieu. Le sujet humain fut de nouveau écarté, cette fois-
cien faveur de I'Eglise. Encore qu’il faille souligner que cette approche est peut-
étre surtout celle de I’Eglise catholique. Ainsi, le protestantisme écarte le sujet
en prétendant qu’il n’y a que Dieu (ou Sa Parole) qu’on peut appeler ‘Sujet’
de la théologie; le catholicisme, par contre, en suggérant que c’est a I'exclusivité
I’Eglise qui est est le sujet de toute la théologie. Les conséquences de ces deux
approches sont en effet terribles. En refusant a '’homme le role de sujet de la
théologie et en le réservant a Dieu/l’Eglise, le role de la réflexion ne pourra étre
que celle d’une entiere soumission. A partir de ce moment, le rejet — qui ne doit
¢tre que I'image de la réflexion, qui ne peut se réaliser parce qu’elle est objective
— sera promu au rang de la réalité. L Eglise rejettera et le Dieu de I'Ecriture
rejettera, pas moyen d’y échapper. Les niveaux du langage, de la réalité et de
la réflexion seront définitivement confondus. Le langage ne sera plus la parole
qui évoque la réalité, mais elle sera I'expression d une conception bien réfléchie
de la réalité. La réflexion ne sera plus I'analyse du couple parental langage-
réalité, mais elle portera au langage une réalité bien trop élevée pour €tre saisie.

Toutefois, comme j’ai essayé de le montrer, la notion de rejet est le seul
moyen de réfléchir sur le mot Dieu sans le priver entierement de son sens.
Voyant la structure du mot Dieu, on la perd, et ce n’est qu’en la perdant qu’on
la voit. Dans ce paradoxe de la réflexion se trouve notre seul acces au langage
et a la réalité de I’élection. On dirait presque que la réflexion remplit ainsi
un role protreptique: elle est comparable au messager dans une tragédie, qui
paye de sa vie pour ce qu’il annonce. Consumé par le feu de la rencontre entre
Dicu et I’homme dont il raconte la structure. S’¢loignant et s’approchant de
Dieu, la réflexion est gardienne de la dignité de I’homme, quitte a ne jamais
trouver le repos.



	La prédestination entre subjectivité et langage le premier dogme moderne

