Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 45 (1995)

Heft: 1

Artikel: L'écharde dans la chair : un signe visible de la présence de Dieu? : La
dimension dramatique de la vie : perspectives a partir de Il Corinthiens
12,1-10

Autor: Salis, Pierre de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 127 (1995), P. 27-41

L’ECHARDE DANS LA CHAIR:
UN SIGNE VISIBLE DE LA PRESENCE DE DIEU?

La dimension dramatique de la vie:
perspectives a partir de Il Corinthiens 12,1-10*

PIERRE DE SALIS

Résumé

Cet article cherche a montrer comment ['expérience de «I'écharde dans
la chair» provoque chez I apdtre Paul un changement important de conviction.
La permanence de cette affliction dont il aurait bien voulu étre débarrassé
lui permet de comprendre comment, au ceeur d'une souffrance extréme, la
grace de Dieu donne sa pleine mesure. Les drames de I’ existence ne sont plus
ressentis comme limite ou abandon de la grace, mais reconnus comme des
lieux ou la puissance et la bonté de Dieu peuvent s’ exprimer sans se contredire.

«L.’homme est une machine a fabriquer des dieux'». Et si I’homme était
une machine a fabriquer des démons? Les médias permettent de suivre en
direct une bonne partie des souffrances du monde, au pres et au loin. Tout ce
mal scandalise. Il dérange. Il interpelle. Il ne laisse jamais 1’&tre humain
tranquille. Il constitue une des énigmes les plus sérieuses pour la théologie
chrétienne. Pour aller encore plus loin: «dans le monde moderne, le lieu ou
nous pouvons le mieux nous mettre d’accord sur ce que nous entendons par
‘Dieu’, c’est le lieu de la souffrance»’.

Comme croyant, je me demande comment rester aux prises avec Dieu dans
une situation de détresse. Quels sont les signes de sa présence ? Comment Dieu
reste-t-11 puissant et bon? Comment manifeste-t-il son amour dans une situa-
tion dans laquelle toutes les circonstances rendent ce méme amour impossible ?

* Article issu du concours d'articles de jeunes auteurs organisé a l'occasion du
125¢ anniversaire de la Revue en 1993.
' R. Bover, Anthropologie du sacré, Paris, Mentha, 1992, p. 8.

2 G. Turissen, «Réflexions en vue d’une doctrine de la prédication», in G. THEISSEN,
ET AL., Le défi homilétique, Genéve, Labor et Fides, 1994, p. 54.



28 PIERRE DE SALIS

Ces interrogations constituent notamment une dimension importante de la
priere dite d’intercession’.

Aujourd’hui, a I'ére de la communication immédiate, la nécessaire tension
entre la priere et son exaucement apparait sous une forme particulierement
aigu€. Au plus fort de la crise corinthienne, Paul semble, a premiére vue, vivre
une expérience similaire*: «il m’a été mis une écharde dans la chair, un ange
de Satan chargé de me frapper» (2 Co 12,7)°. Paul se trouve contraint de vivre
avec une souffrance a laquelle il n’a pas pu se soustraire, mais dont il aurait
bien voulu se débarrasser. Tout naturellement, il prie le Seigneur de I'écarter,
et cela trois fois, mais celui-ci n’obtempere pas de cette facon. Au contraire,
Dieu lui répond: «ma grace te suffit; ma puissance donne toute sa mesure dans
la faiblesse» (12,9)! La tension entre la triple intercession de I’apdtre et la
réponse du Seigneur est particuliérement forte.

Paul se fabrique-t-il un démon? L’apétre finit par voir dans I’écharde un
événement révélant le Dieu de Jésus-Christ au creux de la souffrance. Peut-
on parler ict d’un signe visible de la présence de Dieu au cceur du drame
humain? L’attitude de Paul face a sa pri¢re apparemment non exaucée peut-
elle aujourd’hui — malgré la distance qui nous sépare de [’apOtre — nous aider
a voir comment Dieu peut habiter une situation de détresse ? Quelles incidences
les propos de Paul peuvent-ils avoir sur I'existence croyante?

Pour traiter le probléme, il importe, dans un premier temps, de baliser
brievement le probleme du mal et de la souffrance, en rappelant quelques enjeux
anthropologiques. Dans un deuxiéme temps, il s’agira de rappeler quelques
tenants et aboutissants de la crise corinthienne. Enfin, dans un troisieme temps,
nous analyserons I’argumentation de Paul, pour mesurer finalement la perti-
nence de sa démarche pour notre propos. En 2 Co 12,1-10, Paul offre-t-il un
modele articulant Dieu et le monde ? Paul explique-t-1l comment puissance et
bonté¢ de Dieu peuvent devenir effectives au cceur de la faiblesse humaine?

1. Le mal et la souffrance, quelques éléments anthropologiques

Pourquoi le mal? Cette énigme provoque bien des réactions. Dans le
ministére pastoral, nous rencontrons cette remise en question particulicrement
sous deux formes.

3 «Ordinairement, la priere d’intercession comprend quatre themes: I’Eglise, le
monde, les situations de détresse dans I'Eglise et dans le monde, la communauté locale ;
elle s’organise en trois temps: les demandes générales, les demandes dictées par
I’actualité, 1’oraison conclusive» (Eglise évangélique réformée du canton de Vaud,
Textes liturgiques, introduction au chap. «priéres d’intercession», Lausanne 1991).

4 2 Co 10-13, réponse passionnée et passionnante de Paul a ses détracteurs, nous
permet d’entrevoir la profondeur de la crise. Elle aurait eu lieu vers les années 55-56.

° Les citations et les abréviations bibliques proviennent de la Traduction
wcuménique de la Bible (TOB), éd. intégrale, Paris, Cerf, 1989°.



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 29

D’une part, sous la forme d’une contestation provenant essentiellement des
personnes vivant en marge de I'Eglise, habituellement désignées comme
«personnes croyantes, mais non pratiquantes». Ces gens sentent bien la dif-
ficulté; ils ne se génent pas de questionner les membres actifs des Eglises sur
I"origine du mal et de la souffrance. Leurs motivations sont multiples; elles
vont de la recherche sincere du bonheur au scepticisme avoué face aux discours
ecclésiaux. Il me semble que beaucoup de «croyants, mais non pratiquants»
trouvent la une occasion privilégiée de justifier leur attitude face a I’institution
et a la foi chrétienne.

D’autre part, sous la forme d’une soif de répondre immédiatement, chere
a certains milieux chrétiens, ceux-ci réagissent fortement au probléeme du mal
et cherchent a s’en protéger. La figure de Satan représente 1’hypothése favorite
pour comprendre la dimension dramatique de 1’existence humaine. Le diable
serait responsable de nombreux maux profonds de la société (alcoolisme,
tabagisme, drogue, maladies incurables, perversion sexuelle, criminalité, crise
économique, etc.). Il s’agit d’une fatalité face a laquelle on se sent impuissant.
La seule maniére de se défendre est de se réfugier dans un milieu protégé,
coupé de ce monde en proie aux folies sataniques. Il s’agit ensuite d’appeler
au secours un Dieu reconnu dans la foi comme plus fort®. Le but de la foi est
d’abandonner le mal — et le monde — a lui-méme; c’est a cela que sert
I’hypothese satanique.

Ces deux attitudes face au probléme du mal se complétent bien. D’une part,
on s’interroge sur la finalité du mal, d’autre part sur son origine’. D une part,
on pose la question avec virulence, d’autre part, on propose une solution
pratique a premiére vue tentante®, mais suspecte de dérives totalitaires.

Ces deux attitudes présentent aussi certaines analogies: les deux ont pour
conséquence un certain détachement du monde. On cherche a creuser 1'écart
entre soi et les dérives néfastes de la société. Les deux procedent du désir de
réduire la tension entre la priére et son exaucement, la premiere en remettant

® Le célebre pasteur coréen Paul Yonggi Cho, qui dirige 'une des plus grandes
Eglises pentecotistes du monde («I’Assemblée évangélique du plein Evangile», qui
compte plus de 500 000 membres!), affirme que «notre assemblée croit en I'existence
du diable. Nous croyons qu’il est bien plus que la personnification du mal. Nous croyons
qu’il est tout aussi réel que Jésus.» (in: Au-dela des chiffres, Miami (USA), Vida, 1986,
p. 114). 1l déclare aussi, dans le quatrieme de ses sept principes fondamentaux de priere,
qu’il faut prendre de I’autorité sur le diable. «Le diable n’a rien a voir dans vos affaires.
Mais comme il est un séducteur, il essaiera d’occuper un territoire qui ne lui appartient
pas de droit. Par conséquent, emparez-vous au nom de Jésus de I'autorité qui vous
revient et repoussez le diable, il doit s’enfuir.» (p. 137).

" 1l s’agit des deux sens de la question «pourquoi?»: «dans quel but ?» et «a cause
de quoi ?».

¥ Les milieux chrétiens soucieux de «faire de I'évangélisation» ne poursuivent-ils
pas finalement ce but: convaincre et gagner les «marges de I’'Eglise» en donnant des
réponses... ?



30 PIERRE DE SALIS

sceptiquement en cause ['efficacité de la présence de Dieu, la deuxiéme en
suppliant inlassablement le Seigneur de guérir et de sauver, en focalisant la
cause des prieres non exaucées sur une force extérieure — démonique — a Dieu
et aux €tres humains.

Quand une personne se trouve confrontée a un malheur — et a plus forte
raison quand elle estime que cette épreuve revét un caractére injuste et par-
ticulierement dramatique — elle se demande pourquoi ce drame [ui arrive.
L’existence humaine est marquée par cette conclusion angoissante: toute vie
est menacée, toute vie est risquée, toute vie a une fin. La fragilité est une
dimension constitutive de la vie humaine. Cette inévitable dimension drama-
tique de I’existence place I’homme devant la question de ses limites. Celles-
ci sont autant d’interpellations dérangeantes dont il recherche inlassablement
la cause. I1 se trouve ainsi en butte a deux intentions contradictoires : neutraliser
ces limites qui le font souffrir (les accidents de la vie et la mort), en rechercher
la cause indépassable (le pourquoi de la permanence du mal). L’homme
cherche a clarifier le statut du mal: est-il purement humain, ou bien est-il
transcendant? Sa permanence dramatique fait plutot pencher pour le deuxieme
terme de 'alternative. Elle invite a tenter une réflexion sur l’altérité. A ce
niveau, ’hypothése démonologique est tentante, car «la figure de Satan Ote
le tragique a I’ambiguité du divin, destructeur et créateur. En devenant des-
tructeur par exces de mal, il innocente Dieu en le situant dans 1’exces de bien.
Il rend I'univers 2 sa beauté, comme trace de Dieu»”.

Identifiée au mal, la cause de la dimension tragique de I’existence reste
— et restera toujours — un probleme éminemment théologique. A ce niveau,
le théologien cherche a penser le mal conformément aux exigences d’une
«logique de non-contradiction et de totalisation systématique'%». Mais le mal
reste nolens volens un mystere. Il y a une résistance a |’effort d’appropriation,
d’olt I'homme déduit qu’il ne peut s’expliquer sur les causes du mal qu’en
recourant a des catégories transcendantes. «On ne liquidera pas la difficulté
en disant que le mal est un mystere, ce qu’il est assurément. Mais il convient,
nous n’avons jamais réagi autrement, de I’intégrer a notre univers»!'!. Les
épreuves de I’existence contrecarrent la volonté de faire durer le bonheur. La
souffrance fonctionne comme «contre-épreuve»!? dans la quéte de sacralité.
Chaque civilisation se pose la question de ses puissances maléfiques et attribue
I’origine de ses maux a des démons. «Toutes les religions croient en des esprits

9 C. Duquoc, «Le démoniaque, envers du divin», in Figures démoniaques, hier et
aujourd’ hui, Bruxelles, Publications des Facultés universitaires Saint-Louis, 1992,
p. 145.

10 C’est le propre de la théodicée (P. Ric&UR, Le mal, un défi a la théologie et
a la philosophie, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 26).

" R. Bover, op. cit., p. 41.

12 Ibid., p. 38. «les trois menaces qui pésent constamment sur le bonheur d’une
existence humaine s’appellent souffrance, injustice et ignorance» (id.).



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 3]

malfaisants»'?. Ceux-ci agiraient soit indépendamment — au travers de catas-
trophes naturelles, d’épidémies, de famines ou au travers de guerres —, soit
au travers de certaines personnes possédées, menagant la cohésion sociale.

Dans les cas de possession démoniaque', lorsque le possédé croit ferme-
ment que c¢’est bien un démon qui I'habite, il se sent en général mieux: «un
double soulagement soutient ensuite cette croyance. Premiérement elle fournit
une explication a des expériences et des comportements dont le caractére
aberrant est trop troublant. Le diagnostic de possession rassure bien des
possédés qui craignaient de devenir fous. Deuxiémement, cette croyance
déculpabilise. Ces personnes savent qu’elles ne sont pas entierement respon-
sables de leurs impulsions et obsessions»!?.

Ces considérations soulévent la question de la responsabilité humaine. Si
les causes du mal sont définitivement reconnues comme étrangeres au bon
vouloir de I’homme, alors celui-ci peut ressentir I'impression légitime d’avoir
résolu I’énigme. L’ inévitable dimension dramatique de 1’existence humaine ne
le déstabiliserait plus aussi crucialement. Cette attitude suffit-elle pour rendre
heureux les étres humains? Rien n’est moins siir. «La grande lecon du face
a face avec celui qu’on désigne sous le nom de démon est de dénoncer la
démonisation comme volonté d’abandonner le mal lui-méme. [...] Le régime
du démoniaque, de la possession n’a-t-il pas toujours voulu dire cela: la
difficulté et la nécessité de relever le mal de I’abandon dans lequel nous le
plongeons ?»1°

Responsabilité humaine et analyse de ['enjeu transcendant: voila les
angles sous lesquels analyser 1'attitude de Paul face a I'écharde plant€e dans
sa chair.

2. Paul et la crise corinthienne

I Co 10 a 13 forme une unité littéraire indiscutable (slirement une lettre
indépendante)!”.

13 H. Rousseau, art. «Satan», in Encyclopaedia Universalis, Vol. 20, Paris, 1992,
p. 604.

14S. Keswaviee mentionne quelques exorcistes célebres, en Suisse et en France
(«L’oiseau et la grenouille, point de vue méthodologique», in Hockma 51/1992, p. 60~
64 ). On ferait bien de ne pas fermer les yeux sur leurs témoignages, avant de conclure
a I'inexistence des puissances démoniaques!

"> A. VERGOTE, «Anthropologie du diable, I"'homme séduzt et en proie aux puis-
sances ténébreuses», in Figures..., p. 108.

'® F. Bover, «Quel face a face avec le démon? Figures bibliques et littéraires de
notre responsabilité envers les choses terrifiantes», in Figures..., p. 134,

" L unité littéraire de 2 Co consitue un probléme qui a fait couler beaucoup
d’encre. Compte rendu de la recherche par V. P. Furnish, I Corinthians, Anchor
Bible 32 A, New York, Doubleday, 1984, p. 30-48.



22 PIERRE DE SALIS

Lors de I’absence de Paul, la communauté a recu la visite d’autres apo-
tres'®. Venus en groupe, ils ont attaqué publiquement Paul et ont contesté la
légitimité de son ministere. Leur prédication a mis en péril 1'unité pourtant
déja fragile de I’Eglise chrétienne de Corinthe qui se trouve, de fait, placée
devant un dilemme crucial: pour ou contre Paul? La communauté se trouve
dans une crise profonde. L’opposition est si radicale que Paul en vient a
conclure que ces apotres préchent «un autre Jésus», qu’ils sont inspirés par
«un esprit différent» et qu’ils annoncent «un autre Evangile» (11,4). Il ne peut
pas admettre cela! La virulence de son propos laisse entrevoir a quel point
Paul a ét€ mis personnellement en cause durant son absence.

Paul se défend donc tout au long de ces quatre chapitres de maniere tres
profilée. Hans Dieter Betz a montré, a I’aide de 1’analyse des formes, comment
2 Co 10-13 se rattachait a une tradition remontant au proces de Socrate.
Comme Socrate avait €té jadis accusé par les sophistes, de fagon similaire,
Paul serait accusé d’étre un imposteur, un charlatan, un usurpateur, un
«goete»'?,

En bref, Paul serait un faux apétre, un faux prophete, qui aurait accaparé
un pouvoir illégitime et qui exercerait son ministere de maniere tout aussi
illégitime. «Der Mechanismus ist derselbe: der Philosoph wird wegen
‘yomteia’ angeklagt; er verteidigt sich im Namen der Philosophie, indem
er zeigt, dass die Anklagen unsinnig sind und die Anklidger Sophisten sind,
die sich an einem ‘wahren’ Philosophen vergreifen wollen»?,

Les accusations pleuvent; on en retrouve la trace, implicite ou explicite,
tout au long de 2 Co 10-13. Paul agit selon des motifs purement humains
(kT oapko, 10,2). Sa référence au Christ n’est pas tres solide (10,7), sa
connaissance de I’Evangile non plus (11,7). Quand Paul se trouve a Corinthe,
sa présence n’a pas de poids en public; ses propos n’ont aucun impact,
contrairement a la vigueur de ses lettres (10,10 et 11,6a). Autrement dit, Paul
émet des prétentions qu’il n’est pas en mesure de tenir. Enfin, Paul a refusé
le soutien financier de la communauté (11,7-11) alors que ses adversaires
devaient slirement 1’accepter. A Corinthe, les chefs des factions chrétiennes
provenaient vraisemblablement des classes aisées?!. Ils pouvaient donc s’at-

'8 L’identité des adversaires de Paul est dprement discutée. Compte rendu de la
recherche par V. P. FurnisH, op. cit., p. 48-54. On peut classer les hypothéses en trois
catégories: un groupe de tendance judaisante, un groupe gnostique et un groupe de
propagandistes chrétiens issus des milieux judéo-hellénistiques (ibid., p. 49).

" H. D. Berz, Der Apostel Paulus und die sokratische Tradition. Eine exegetische
Untersuchung zu seiner «Apologie» 2. Korinther 10-13, Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1972,
p. 13-42. «Goete» provient de yoms, ce qui signifie littéralement celui qui se lamente
ou gémit, le sorcier ou le magicien pronongant des incantations lugubres; par extension,
I"imposteur, le charlatan.

20 Ibid., p. 30.

21 G. TueisseN, «Soziale Schichtung in der korinthischen Gemeinde: ein Beitrag
zur Soziologie des hellenistischen Urchristentums», ZNW 65/1974, p. 232-272.



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 33

tacher les services d’un apotre en lui prodiguant un soutien matériel et un logis.
En échange, I’apdtre pouvait précher la bonne parole. Le clientélisme était un
procédé courant dans 1’Antiquité. Refuser un tel soutien revenait a décliner
Iinvitation, mépriser ’amitié du «mécene» et discréditer le prestige accordé.
Une telle attitude devait €tre durement ressentie par la communauté, qui
pouvait penser que Paul mentait en donnant I’impression de se subvenir a lui-
méme, alors qu’en réalité il recevait un soutien des «fréres venus de Macé-
doine» (11,9): «his behaviour was nothing but a studied insult to the Corinthian
church»??. Ses adversaires n’ont pas dii non plus se priver de le reprocher a
Paul. Ils cherchent donc a le discréditer et a le faire bel et bien passer aux
yeux des Corinthiens pour un imposteur, un faux apotre, un ministre irrespon-
sable, un «goete», qui usurpe la fonction apostolique®®. Comme Socrate se
défendait au nom de la philosophie, Paul va se défendre au nom de la vérité
en Jésus-Christ.

L’apdtre doit donc [égitimer son ministére: le ton est apologétique. Paul
se trouve contraint de se défendre personnellement.

Des 10,1, en rupture nette avec ce qui précede, Paul se met a parler a la
premiere personne: «moi, Paul, en personne, je vous le demande...»**. Sa
défense prend ’aspect d’une apologic sous forme de lettre®.

Tout le débat va tourner autour de la question de /a légitimité du ministere
apostolique. Paul commence par s expliquer sur son autorité (10,7-11) et sur
sa compétence (10,12-18). Puis il recentre sa compréhension du ministeére
apostolique selon un seul critére: Jésus-Christ. En effet, celui-ci a bel et bien
expérimenté jusqu’au bout la faiblesse et la folie humaines. La gloire de Dieu
donne sa pleine mesure dans la faiblesse du ministére pour Christ, et non pas
dans les soi-disant charismes, aussi extraordinaires soient-ils!

Pour parvenir 2 ses fins, Paul recourt sans ménagement a I’ironie et au
sarcasme pour démasquer ses adversaires. Son objectif est de libérer la com-
munauté de I"emprise séductrice de ses détracteurs.

Paul procede en retournant 1’accusation. Durement contesté par ceux qu’il
désigne ironiquement (en 11,5 et 12,11) comme des «super-apotres» (TQV
bmepAiav &mootdAwv, expression unique dans le Nouveau Testament),
il va démontrer le caractere illégitime du ministere de ses adversaires. De plus,
il les taxe de «faux-apdtres», de «faussaires camouflés en apdtres du Christ»,
voire «d’imitateurs de Satan» (11,13-14)!

22 J. Mureny O’Connor, The Theology of the Second Letter to the Corinthians.
Cambridge, Cambridge University Press, 1991, p. 98.
23 H. D. Berz, op. cit., p. 42.

2 M. Carrez («Le ‘nous’ en 2 Corinthiens», NTS 26/1980, p. 474-486) signale
que «dans les chapitres 10-13, lorsque Paul défend avec vigueur et dpreté son apostolat
et la légitimité de son action, on note 147 interventions en ‘je’ sur les 239 de 2
Corinthiens» (p. 482).

* H. D. Berz, op. cit. p. 14.



34 PIERRE DE SALIS

Paul répond aux différentes accusations en jouant ironiquement au fou:
seul un fou peut se glorifier lui-méme! Il se situe sur le terrain de ses adver-
saires en adoptant leurs arguments. Il entre dans leur systéme de convictions
pour démonter leur logique. Paul utilise ici une technique de communication
bien précise, le langage de changement: Paul «développe une défense qui
prend totalement au sérieux la position adverse et la met en crise apres [’avoir
amenée jusqu’au paradoxe»Z%.

Le discours du fou proprement dit commence en 11,1 («Ah, si vous pouviez
supporter de moi un peu de folie») et se termine en 12,13 (12,11: «je suis
devenu fou»!).

Nous nous trouvons au ceeur du discours du fou. 2 Co 12,1-10 représente
précisément le dernier développement de cette argumentation. Apres s’étre
expliqué sur les questions de 1’ascendance juive (11,22), du ministére a la suite
du Christ (11,23), de ses nécessaires conséquences — les épreuves supportées
avec patience, le souci des églises et la fuite de Damas (11,24-33) —, Paul
aborde un dernier theme: «les visions et révélations du Seigneur» (12,1b).

3. L'écharde dans la chair: un signe de [’ existence de Dieu?

Deux parties structurent la péricope. Paul mentionne en premier lieu une
expérience extatique qu’il aurait vécue (12,2-6). Les «super-apotres» devaient
priser ce genre de performances spirituelles, considérées comme des signes
visibles de ’efficacité¢ de Dieu en eux. Ils pouvaient ainsi faire valoir le sérieux
de leur ministere apostolique. La communauté de Corinthe devait étre tres
impressionnée.

[l raconte en deuxieme lieu ses prieres adressées au Seigneur a la suite
d’une affliction — I’écharde dans la chair (12,7-10).

Pour Paul, I'expérience mystique parait a premiére vue produire 'effet
contraire: il déclare ne pouvoir en tirer aucune supériorité, aucune révélation,
aucune autorité. «L."ascension céleste aboutit a un mur pour ce qui est de la
Iégitimation de son bénéficiaire»?’. Pourtant, I’apdtre — ¢’est la toute la sub-
tilité de son ironie — présente cet épisode comme s’il s’agissait d’un fait réel.
Il parle de lui — a la troisieme personne®. Il mentionne une date (14 ans

%6 D, MARGUERAT, «2 Corinthiens 10-13: Paul et I'expérience de Dieu», ETR 4/
1988, p. 519.

2 Ihid., p: 510.

% Le passage a la troisiéme personne a suscité de nombreuses explications. La
meilleure me semble celle dictée par le contexte. D'une part, en 2 Co 10-13, Paul veut
se situer uniquement sur le terrain des «avantages humains», kot odpxe (11,18) — «das
nur Menschlichen» (H. D. Berz, op. cit., p. 139). L’expérience extatique fait quitter ce
terrain au lecteur un bref moment. D autre part, Paul ne veut pas passer pour un personnage
extatique aux yeux des Corinthiens, méme si cet épisode peut étre compris comme une
concession dans cette direction. Pour lever toute ambiguité, Paul se détache de lui-méme.
Cela fait partie de la logique interne de sa folie et du fonctionnement de I'ironie.



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 35

auparavant)”, une action (il a été pris), une destination (le troisieme ciel, le
paradis). Selon la cosmologie juive, le ciel était congu comme ayant plusieurs
niveaux™. Le troisieme est le plus élevé; ¢’est 1a que Dieu habite. L appel-
lation de paradis désigne vraisemblablement la méme chose. Paul conclut par
une pointe ironique: il a eu part a des choses qu’on ne peut pas entendre:
Gppnta pripata (12,4). Lironie joue sur les deux sens de &ppmtos: ce
qui est inexprimable par des mots, ce qu’il est interdit de dire. L’ineffable laisse
imaginer le caractere extraordinaire de 'expérience. L’interdit fait penser au
caractere sacré de la révélation. En définitive, Paul décrit une expérience
extatique dont il ne peut rien dire. De plus, I’apdtre fait ironiquement preuve
d’un détachement quasi total en mentionnant deux fois son ignorance: «était-
ce dans son corps? Je ne sais. Etait-ce hors de son corps? Je ne sais. Dieu
le sait» (v. 2 et 3)!

Ces ¢léments révelent le caractere impitoyable de son ironie. Si les «super-
apotres» ont des expériences aussi ineffables et mystiques a faire valoir, qu’ils
le disent! «The unstated critique of his opponents is obvious. If their
experience was something they could talk about, it was less ineffable than
his» 13!

Avons-nous affaire a un épisode réel de la vie de Paul ou une simple
parodie d’ascension céleste? Aucun indice textuei ne permet de trancher la
question. En tous les cas, Paul relate cet épisode sous le mode de la parodie.
[roniquement, il annonce qu’il dispose lui aussi d’arguments spectaculaires
pouvant [égitimer son ministére : «Paulus parodiert Typisches und identifiziert
sich damit nur ironisch»?2,

Paul rappelle, au v. 1, la thése a laquelle il veut rallier les Corinthiens
séduits par les «super-apdtres»: 1’orgueil est en soi chose bien inutile! Il nous
€loigne du Seigneur. Le principe, justifié a I'aide d’une preuve scripturaire,
déclarant: «que celui qui s’enorgueillit, mette son orgueil dans le Seigneur»
(10,17) *, reste a plus forte raison valable quand on réfléchit a ’apport que

% Dans la littérature prophétique et apocalyptique, une vision ou une révélation
est toujours datée (V. P. FurnisH, op. cit., p. 524).

0" On remarque I'influence de la science babylonienne (M. Carrez, La deuxiéme
eépitre de Saint Paul aux Corinthiens, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 228). Le
phénomene de la montée au ciel accompagne les récits de vision dans la littérature
apocalyptique, mais il est aussi devenu caractéristique de la mystique juive
(D. MARGUERAT, art. cit., p. 511). Panorama des cosmologies dans les littératures juive
et grecque chez V. P. FurNisH, op. cit., p. 525-526 et 543-545.

313, Mureny O’Connor, op. cit., p. 118,

2 H. D. Berz, op. cit., p. 89.

33 Paul cite ici, sous une forme abrégée Jérémie 9,22 (selon la Septante). Eric Fuchs
rend attentif a I"apport de la Septante pour comprendre le concept paulinien de glorification,
et son corollaire, la justification. «Le juste doit avoir confiance dans la justice de Dieu qui
récompensera sa fidélité, tout en se gardant de prétendre, comme 1'orgueilleux, avoir des
droits sur Dieu («Gloire de Dieu, gloire de ’homme. Essai sur les termes kauchastai,
kauchéma, kauchésis dans la Septante», RThPh 1977, p. 331).



36 PIERRE DE SALIS

pourraient représenter les visions et les révélations. On ne peut en tirer aucune
gloire supplémentaire, et encore moins un fondement solide et défendable du
ministere apostolique.

Au v. 5, Paul continue de se tenir a distance. Puisqu’il ne peut rien dire
de son expérience mystique, puisqu’il n’en tire ni justification, ni gloire, ni
lIégitimation, il revient sur le terrain de la faiblesse humaine. Seule cette
derniere reste la cause de la gloire du fou, et cela a plus forte raison aprés
le détour extatique.

Au v. 6, Paul développe la thése annoncée au v. 1. La seule maniere de
se faire valoir sans tromper ses interlocuteurs, c’est de montrer ses faiblesses.
[I est impossible de se faire une opinion supérieure au sujet d’un fou. La
polémique continue!

Aux v. 7 a9a, Paul fait un pas supplémentaire, en mentionnant un deuxiéme
¢lément de sa vie d’apotre. Sous la forme d’une arétalogie, Paul rapporte ici
un petit récit tourné en miracle de guérison («Heilungswunder»)3*. 1l suit la
disposition classique de ce genre de récits.

Le v. 7b mentionne le motif de la maladie.

Le v. 8a indique la triple priere adress€e au Seigneur.

Le v. 8b décrit le contenu de la priere.

Le v. 9a représente la réponse du Seigneur, sous la forme d’un oracle.

Les v. 9b-10a marquent 1’aboutissement du processus de glorification dans
la faiblesse: la puissance du Christ.

Le v. 10b conclut le theme des visions et des révélations sous la forme
«d’un gnome paradoxal en je»™.

Avons-nous affaire ici stricto sensu a une parodie 7’® Le style releve
incontestablement de la parodie, mais cela ne veut pas dire pour autant que
Paul relate un épisode sorti de son imagination. D’une part, comme nous
I’avons vu, Paul joue au fou pour pouvoir se vanter de ses «avantages humains»
(11,17). Raconter une parodie au sujet d’une souffrance contredit I’objectif
fondamental de Paul qui est de montrer comment la puissance du Christ donne
toute sa force dans la faiblesse de ses labeurs apostoliques. D autre part, Paul
fait part aux Corinthiens de la désormais célebre image de ["écharde dans la
chair. Cette derniere joue un role décisif. Elle fait le lien entre 1’ascension au
ciel et I'oracle de guérison. Elle barre la route a une utilisation de 1’ascension
au ciel a des fins glorieuses, comme la louange de soi, ou le signe visible d’une
rencontre avec Dieu légitimant I’apdtre. Elle garantit I’authenticité du minis-
tere de Paul de la méme fagon que la liste des labeurs apostoliques (11,23-
28) ont légitimé les «ministres du Christ» (11,23). De la méme facon, la

3 H. D. Berz, «Eine Christus-Aretalogie bei Paulus (2 Kor 12,7-10)», ZThK 66/
1969, p. 288-305.

3 «Einen paradoxen Gnom in Ich-Form» (ibid., p. 303).

36 C’est la conclusion de H. D. Berz: «innerhalb der sog. ‘Narrenrede’ kann eine
solche Aretalogie nur als Parodie angesprochen werden» (ibid., p. 289).



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 37

descente nocturne et silencieuse en corbeille le long de la muraille de Damas
(11,32-33) et la redescente ineffable du paradis aboutissent au méme résultat.
L’ironie de I'apOtre est forte: seul un fou peut se vanter de fuir comme un
lache ou un inconscient — si Paul avait été attrapé au cours de sa fuite, on peut
imaginer qu'il aurait ét¢ condamné a mort. De plus, seul un fou peut se vanter
d’avoir part, dans I’extase, a une révélation secréte inutile pour 1'édification
de la communauté ! Heureusement pour lui, il ne peut se glorifier de rien si
ce n’est de sa faiblesse.

Dieu lui a mis une écharde dans la chair’’. Un ange de Satan a été chargé
de le frapper, afin de lui éviter tout orgueil. Cela fait peut-étre méme déja
14 ans, apres 'expérience extatique, que Paul a hérité de cette affliction. Il
n’a pas pu y échapper. Il aurait voulu s’en débarrasser, mais rien n’y a fait!
Cette souffrance devait étre bien connue des Corinthiens, qui devaient bien
voir en elle une des causes de la faiblesse si durement reprochée a leur apotre*®,

Le sens étymologique de ok6Aoy est difficile a déterminer. Paul ne donne
pas d’indication susceptible de guider notre interprétation. Plusieurs sens sont
possibles, notamment le bois pointu, le pieu sur lequel on fiche une téte, la
palissade, 1’épine, le supplice et le poteau de torture™”. Quel que soit le sens retenu,
il s’agit d’une souffrance briilante dont I’apOtre a eu envie de se débarrasser.

Quant au sens de oapg, il ne signifie pas seulement le corps, mais
embrasse tous les aspects de 1'existence humaine. Pour Paul, il s’agit de la
totalité de la condition humaine, condition toujours placée sous le signe de
la fragilité, de la souffrance et de la mort: «les fonctions physiques et spiri-
tuelles sont considérées dans leur unité profonde comme une expression
commune de la vie humaine»*".

La polyphonie de ces deux concepts explique combien I'écharde dans la
chair a préoccupé les théologiens, depuis les Peres de 'Eglise jusqu’a nos
Jours. En plus des conflits psychologiques — la tentation sexuelle, I'incré-
dulité, la frustration, la timidité, etc. —, en plus de la souffrance théologique
— le fait de ne pas arriver & gagner les juifs a 1I’'Evangile*!, etc. —, on dénombre

Y11 s’agit d’un passif divin, dans le but d’éviter de mentionner le nom de Dieu
(V. P. Furnish, op. cit., p. 528).

% H. D. Berz, op. cit., p. 92.

3911 faut d’emblée écarter I’hypothése de la croix, aussi séduisante soit-elle pour
notre propos, car ok6 Ao n’a regu cette interprétation qu’a partir d’Origene: cf. D. M.
PArRk («Paul’s okdAoy t1fi oapxi: thorn or stake?», NT 22/1980, p. 179-183).

40 E, Scuweizer, art. «Chair (dans le Nouveau Testament)», Dictionnaire bibligue
Kittel (traduction frangaise), Genéve, Labor et Fides, 1970, p. 86-87.

4111 s’agit effectivement d’une grande déception tout au long de la carriére mis-
sionnaire de Paul. C’est I’hypothése de P. Menoup («L’écharde et 'ange satanique
(2 Corinthiens 12,7)», in Studia paulina in honorem J. de Zwaan, Haarlem 1953, p.
163-171). «Dans son incapacité a convaincre son propre peuple, il a vu une action divine
destinée a le maintenir dans cette nécessaire humilité, d’on ses visions et révélations
auraient pu le faire sortir» (p. 170).



38 PIERRE DE SALIS

parmi les hypothéses encore plus de 150 maladies!** Toutes les causes
psychosomatiques, ou presque, ont €t¢ avancées — dépression nerveuse,
angoisses, etc.*,

Face a la douleur, Paul a pri€ trois fois*, avec conviction, avec sincérité.
«Cette priere, insistante, 1égitime, adossée a ’assurance nourrie par les Psau-
mes que Dieu exauce le pauvre qui le supplie, cette priere se heurte a un refus.
C’est le coup de théatre®». Avec conviction, Paul interpréte donc le refus du
Seigneur comme un message tres clair: «ma grace te suffit; ma puissance
donne toute sa mesure dans la faiblesse.» Le génie théologique de Paul prend
ici le pas sur I'ironie du fou: la grice de Dieu change de registre. Elle n’est
plus a comprendre comme un signe miraculeux de puissance et de guérison;
elle devient désormais un signe de rupture, manifestant la présence du Christ
crucifié. Elle devient le corollaire de la puissance de Dieu accompagnant
I’apbtre sur les chemins de I’existence®. La polémique atteint son paroxysme.
La direction est inversée. L ap0Otre ne fait pas de la recherche de la faiblesse
une fin en sol. Au contraire, il s’agit d’€étre prét a tout «pour Christ», en voyant
que «dans les faiblesses, les insultes, les contraintes, les persécutions et les
angoisses» (12,10) repose la puissance du Christ*’.

L.’écharde dans la chair joue donc un réle tres précis dans 1’argumentation
de Paul. Elle relie le récit de I’extase au récit de la triple priere. Elle signifie
I'inutilité de I’extase et 'utilité du non-exaucement de la priere. Paul montre
aux Corinthiens que seule la faiblesse est synonyme de rupture. «Quelque
chose d’autre se fait jour, dont Paul n’avait peut-étre pas percu la profondeur:
I"apostolat doit €tre faible, s’il est vraiment porteur de la force du Christ (12,9).

2 on peut défendre I’hypothese de la maladie a la lumiere de Ga 4,13 («Vous le
savez bien, ce fut a I'occasion d’une maladie que je vous ai, pour la premiere fois,
annoncé la bonne nouvelle»). Mais ce choix est discutable, car littéralement, il s agit
d’une «faiblesse dans la chair» (81" &oBévelrav THs owapx0Os), expression presque
équivalente a 1’écharde dans la chair, signe de faiblesse!

V. P. Furnish dresse une typologie des hypothéses avancées pour déterminer la
nature de cette aftliction (op. cit., p. 547-550).

+ 11 s’agit peut-étre d’une mention de la pratique juive de la priere du matin, de
midi et du soir (Ps 55,17-19). V. P. FurnisH, op. cit., p. 529.

45 D, MARGUERAT, art. cit., p. 512.

4 H. D. Berz, art. cit., p. 302-303.

47 Comme le signale D. MARGUERAT, il faut traduire la fin du verset 9 ainsi: «afin
que la puissance du Christ campe sur moi». Le verbe utilisé ici (Emioknvow) est
unique dans le Nouveau Testament, mais est fréquemment utilisé dans la Septante, ou
il signifie «la présence gracieuse de Dieu qui plante sa tente parmi les siens; dans cette
image du Dieu établissant sa demeure chez les croyants, il y va d’une présence offerte
et non acquise.» (ibid., p. 513). Rappelons-nous ici la parole de Pierre a Jésus dans
le récit de la transfiguration: «Rabbi, il est bon que nous soyons ici; dressons trois
tentes: une pour toi, une pour Moise, une pour Elie» (Marc 9,5).



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 39

L’écharde en est le signe et le rappel»*. Cette épreuve providentielle lui
rappelle que «ma grace te suffit; ma puissance donne toute sa mesure dans
la faiblesse» (12,9).

Paul montre que la faiblesse qu’on lui a tant reprochée est le critére le plus
authentique de son ministére. Sa vocation apostolique porte les marques de
cette acceptation de la dimension dramatique de I’existence. En évoquant
I’écharde plantée dans sa chair, Paul s’institue en signe vivant que la contin-
gence est ’espace nécessaire dans lequel la grace de Dieu déploie sa puissance.
Grace a I'image de 1’écharde, les Corinthiens peuvent comprendre que «les
signes distinctifs de 1’apotre se sont produits» (12,12) sous leurs yeux. Grace
a I’écharde, la communauté en crise peut voir que son fondateur «n’est pas
un surhomme; 'acceptation des limites [...| signifie, au contraire de ce que
semblent avoir pensé les adversaires, que 1’apotre n’est pas au dessus de la
vérité, mais 4 son service»*’. Cette vérité s’inscrit — en rupture — dans 1’ordre
de la chair. Elle n’est pas un mystere — dont il conviendrait de chercher les
clés au troisieme ciel! Elle invite les chrétiens de Corinthe a progresser sur
le chemin de I’existence, chemin risqué et fragile, chemin placé sous le signe
de «la patience a toute épreuve» (12,12). L humanité forte de la puissance du
ressuscité est a ce prix. L’écharde inscrit donc la puissance de la résurrection
au cceur du terreau humain. Elle symbolise la nécessaire inscription de la grace
divine dans 1'ordre de la faiblesse humaine.

De plus, I'écharde marque wune rupture. Elle advient brutalement au cceur
de I’épreuve. La grace divine éprouve la dimension dramatique de I’existence
humaine. Paul fait de la «patience a toute épreuve» le critére prioritaire pour
défendre la 1égitimité de son apostolat. C’est bel et bien le premier des «signes
distinctifs de 'apotre» (12,12). Cette patience s’inscrit a contre-courant du
désir humain de «signes miraculeux, prodiges et actes de puissance» (12,12).
Elle se pose en opposition permanente. A ce prix seulement, Paul peut se
présenter comme un signe authentique de la présence du Christ crucifié et
ressuscité parmi les Corinthiens.

4. Incidences sur ['existence croyante

«L’écharde dans la chair est donc le contraire de I'ineffable félicit€é de
I’esprit»’". Ce contraire n’est pas une simple opposition entre deux theses. Il
y a quelque chose qui ressortit a I'ordre de la rupture, rupture permanente,

*® E. Fucns, «La faiblesse, gloire de I"apostolat selon Paul, étude sur 2 Corinthiens
10-13", ETR 2/1980, p. 245.

Y Ibid., p. 251,

30 S, KIERKEGAARD, «L’écharde dans la chair», in (Euvres complétes, Paris, Ed. de
I'Orante, 1979, p. 306.



40 PIERRE DE SALIS

rupture nécessaire. La puissance de Dieu prend corps dans ce mouvement
paradoxal.’ L’écharde marque une «rupture de sacralité»>!, certes intolérable
— et cela méme pour Paul! — | mais elle permet la nécessaire incarnation de
la puissance divine dans la faiblesse humaine. Cette incarnation t€émoigne de
la bonté d’un Dieu qui n’a reculé devant rien pour rejoindre 1’étre humain sur
le terrain de sa liberté.

Pour Paul, annoncer I’Evangile revient a se tenir prét a affronter tout ce
que le ministere de témoin du crucifié peut réserver de souftrances et d’hu-
miliations. L’écharde, finalement recue dans la foi comme provenant de Dieu,
permet a Paul de comprendre que c’est le coeur de la faiblesse du drame
humain, et lui seul — et cela méme contre tous les charismes possibles — qui
fonde un ministere authentique et 1égitime.

Nous pouvons aussi voir, dans les propos de [’apotre, la dénonciation claire
de deux réponses dangereuses au probleme du mal, deux manieres d’usurper
la puissance et la bonté de Dieu, deux tentations toujours actuelles.

La premiére tentation est celle qu'on désigne volontiers par la formule
«Gott mit uns» 2. Quand on réve de I’efficacité de Dieu ou quand on raille
son inefficacité, ne se pose-t-on pas en dangereux détenteur de /a vérité? La
conséquence saute aux yeux : une telle attitude justifie tout, méme les atrocités
de bon nombre de guerres.

La deuxiéme — équivalente a la premicre — peut étre qualifiée de tentation
du «Satan ohne uns». Elle est aussi actuelle, et tout autant sujette a caution.
Il suffit de penser a une certaine rhétorique politique qualifiant la nation
ennemie de «Grand Satan»! De plus, le risque de se replier sectairement sur
soi et sur son salut personnel est considérable. Enfin, jouer les «apprentis-
exorcistes» peut occasionner des dégits psychologiques durables™.

Seule la faiblesse, comprise comme rupture dans |’ordre naturel des choses,
ou comme résistance a la soif d’absolu, nous permet d'éviter ces dérives
funestes. Seule une faiblesse de ce type peut protéger Paul du péché d auto-
justification (Ro 7,7-25) et nous garder de la tentation de réaliser notre propre
salut ou celui des autres — par la force! Elle nous met en garde toujours et
encore contre la tentation du «Gott mit uns», ¢t de son contraire, celle du
«Satan ohne uns», qui I'une et ["autre autorisent, justifient et excusent toutes
les perversions.

Pour Paul, apres I'épreuve de 1’écharde, Dieu reste le créateur d’un monde
voulu bon, mais la souffrance demeure une dimension inévitable de I’existence

R. Bover, op. cit., p. 39.

2 E. Fucns, art. cit., p. 246.

«Trop de pasteurs ont di ‘rattraper’ tant bien que mal, et plutdt mal que bien,
les résultats ‘d’exorcismes’ ou autres pratiques semblables sur des personnalités hys-
tériques par exemple.» (J. ANsaLpl, «Diableries et naissance d’un sujet devant Dieu»,
Hockma 51/1992, p. 59, note 10.)



L'ECHARDE DANS LA CHAIR: UN SIGNE DE LA PRESENCE DE DIEU? 41

humaine. L' écharde produit un changement important dans la conviction de
['apotre qui comprend finalement la permanence de son affliction comme une
réponse a sa priere. Cette ¢preuve rend a la grace divine son juste statut, un
statut de rupture, un statut de contre-épreuve, un statut qui échappe a toute
entreprise de récupération. La grace de Dieu cherche a rencontrer 1'étre humain
la ou il vit, mais en méme temps elle résiste au désir humain de la dominer.
De la méme fagon, Dieu a refusé d’abandonner Celui qui a recherché la
présence de cette méme grace au cceur de la dimension dramatique de 1’exis-
tence humaine. Puissance de la grace et bonté divine ne se contredisent donc
pas, bien au contraire, elles peuvent donner ensemble toute leur force au ceeur
de la foi de celui ou de celle qui est faible «pour Christ».



	L'écharde dans la chair : un signe visible de la présence de Dieu? : La dimension dramatique de la vie : perspectives à partir de II Corinthiens 12,1-10

