
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 15 mai 1993 : réflexions
sur la tolérance

Autor: Bonhôte, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 1-18

Société romande de philosophie
Séance du 15 mai 1993

RÉFLEXIONS SUR LA TOLÉRANCE1

Françoise Bonhôte

Résumé

La notion de tolérance est problématique : je m'efforce de le montrer
en considérant tout d'abord les critiques dont elle est ou a été la cible.

Puis, en partant de la conception de Locke, je relève les dilemmes qui
peuvent surgir de la mise en pratique de la tolérance et la nécessité, mais

aussi la difficulté, de fixer les limites de son application. Corollaire de la
liberté de pensée et de T acceptation du pluralisme, la tolérance est décrite,
en dernier lieu, comme mise à T épreuve purificatrice de nos convictions et

comme instauratrice d'une véritable relation de réciprocité dans la mesure
où elle parvient à dépasser le simple acquiescement à la diversité.

«Je sème un grain qui pourra un jour produire une moisson. Attendons
tout du temps et de l'esprit de raison qui commence à répandre partout sa

lumière», écrivait Voltaire dans son Traité sur la Tolérance
Certes, nous pouvons estimer que le temps a fait son œuvre, pour nous

tout au moins, puisque nous jouissons de ce droit à la liberté de croyance
dont Voltaire fut le pugnace défenseur. Mais combien cet esprit de raison
se révèle fragile Comment ne pas douter de son pouvoir de persuasion sur
les hommes quand on constate la vitalité de l'intolérance et sa redoutable

capacité de cimenter les groupes. En plusieurs points du globe, les religions
servent à nouveau de prétexte pour encourager l'extrémisme, pour légitimer
des entreprises de conquêtes, pour justifier des atteintes à la liberté
d'expression. Des idéologies xénophobes ou carrément racistes menacent

d'occuper, par endroits, la place laissée vacante par cette religion laïque qu'a
été le communisme. La tolérance est dénoncée par les fondamentalismes

comme un facteur dissolvant. Considérée comme le résultat de la sécularisation

des valeurs chrétiennes, elle est refusée comme un produit d'exporta-

Texte revu et modifié en fonction de la discussion qui a suivi l'exposé.
2 Voltaire, Traité sur la Tolérance, Paris, GF-Flammarion, 1989, p. 151.



2 FRANÇOISE BONHOTE

tion qui ne tient pas compte des modes de pensée d'autres cultures et qui,
en définitive, sert à masquer l'impérialisme économique de l'Occident.

Certains sociologues ou moralistes3 estiment, à cet égard, que ce sont
les penseurs occidentaux eux-mêmes qui ont fourni leurs arguments aux
détracteurs de la tolérance. Sous les coups de leur critique, l'idéal des

Lumières dans sa visée universaliste a été réduit à un trait idiosyncrasique
d'une culture: on a dénoncé son caractère ethnocentrique ou contextualiste.
Ce faisant, on a encouragé le glissement de la revendication légitime d'un
droit à la différence vers une exaltation, voire une exaspération des

différences religieuses, culturelles ou ethniques qui a pour conséquence de

dresser les communautés les unes contre les autres jusqu'à la violence;
communautés qui, en leur sein, par besoin d'homogénéité, en viennent à

dénier à leurs membres ce droit à la différence qu'elles revendiquent pour
elles-mêmes.

La tolérance et le refus de l'intolérance sont-ils conciliables?

Faut-il alors conclure à la faillite de la tolérance qui se serait, au cours
du temps, réduite en effet à un laxisme moral et intellectuel qui, comme
tel, devient incapable de relever le défi de l'intolérance? Je m'efforcerai
de montrer que si le laxisme est une dérive possible de la tolérance, il n'en
est pas le destin inéluctable. Mais il importe d'abord de relever une difficulté

réelle: celle de concilier tolérance et refus de l'intolérance. Ces

attitudes qui devraient s'impliquer paraissent en même temps fondées sur des

principes opposés. Dans son acception la plus large et la plus récente aussi,
la tolérance est définie par le dictionnaire Robert comme «le fait de reconnaître

à autrui le droit à la différence, le fait d'admettre chez lui une

manière de penser ou d'agir différente de celle qu'on adopte soi-même».

Cet appel à la compréhension, par l'indulgence qu'elle requiert, entraîne-t-il

l'obligation de reconnaître la légitimité de toute opinion ou de toute
conduite dans la mesure où elles sont compréhensibles dans un contexte
donné? Laisse-t-il le droit de juger et éventuellement de condamner? Le

refus de l'intolérance suppose au contraire qu'une ligne de démarcation
nette soit établie entre l'acceptable et l'inacceptable. II fait intervenir un

jugement intellectuel ou éthique qui implique que tous les systèmes de

valeurs ne sont pas équivalents et qu'il vaut la peine d'engager la lutte pour
défendre l'un contre les autres. La tolérance, quant à elle, risque bien de

nous laisser désarmés face à ceux qui ne s'embarrassent pas de scrupules

3 Je pense en particulier à la critique menée par Alain Finkielkraut dans La
Défaite de la pensée, Paris, Gallimard, 1987.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 3

de conscience pour faire triompher leur dogmatisme. Et cette faiblesse peut
être jugée coupable quand elle assure le succès de l'intolérance.

Tolérance et condescendance: le droit à la différence est-il droit à

l'erreur?

Mais la tolérance est en butte à une autre critique: à savoir que la

largeur de vue qu'elle préconise dissimule, en fait, un jugement de valeur
implicite qui déprécie pour ne pas avoir à exclure. Sous couvert de

l'accueil bienveillant de la différence, elle manifeste une attitude condescendante

voire méprisante à l'égard de l'autre. Si le tolérant s'abstient de juger
ou de condamner, c'est parce qu'il ne reconnaît pas en l'autre un véritable
alter ego. Plutôt qu'un droit à la différence, il lui concède, en fait, un droit
à l'erreur ou à l'errance. Dès lors, la tolérance se voit soupçonnée
d'instaurer une inégalité foncière entre les consciences, une relation dissymétrique

entre tolérant et toléré, l'un occupant le rôle d'agent, l'autre de

patient. En d'autres termes, on lui reproche de n'être pas réellement

parvenue à se détacher de son sens premier qui est, selon Littré,
«condescendance, indulgence pour ce qu'on ne peut ou ne veut pas empêcher».
Qu'il soit détenteur d'un savoir ou d'un pouvoir dont l'autre ne peut
disposer, le tolérant utilise cette supériorité pour se mettre à l'abri de toute
réelle mise en cause dans sa confrontation avec l'altérité. En termes plus
communs, on peut dire qu'il s'estime «au-dessus de ça». Ainsi Eric Weil,
dans sa Logique de la PhUosophie, établit-il une filiation entre ce qu'il
appelle l'attitude de l'intelligence et la tolérance4. L'attitude de l'intelligence

consiste à adopter une sorte de point de vue sans point de vue qui
autorise à prêter un égal intérêt à toutes les manières qu'ont les hommes de

vivre et d'interpréter leur condition sans avoir à se sentir concerné
existentiellement ou moralement par aucune. Regard d'ethnologue, d'historien ou
de sociologue, regard de l'«intellectuel sans attaches», selon l'expression de

K. Mannheim, qui fait apparaître les cultures comme des totalités closes et

autosuffisantes, susceptibles d'être décrites et comprises dans leur fonctionnement

mais qu'on ne peut juger à une aune différente de celle qu'elles
génèrent elles-mêmes: «demeures-prisons», dit E. Weil, que les hommes
édifient et où leur liberté s'aliène. Le seul à y échapper est celui qui adopte
l'attitude de l'intelligence et la tolérance dont il fait preuve ressemble fort à

de la condescendance ou à une forme de dédain aristocratique, la curiosité
intellectuelle pour les diversités culturelles s'accompagnant d'une indifférence

pour le sort des individus en tant que tels.

4
Logique de la Philosophie, Paris, J. Vrin, 1967.



4 FRANÇOISE BONHOTE

Pour résumer les critiques envisagées jusqu'ici, on peut donc dire que
la tolérance révèle sa faiblesse soit par excès, soit par défaut de proximité
avec l'autre: forme de sympathie complice qui oblitère la faculté de juger
ou indifférence à l'égard d'autrui qui dispense de la nécessité d'évaluer ce

qu'on accepte parce qu'on l'a préalablement vidé de sa valeur. Dans un cas

comme dans l'autre, la tolérance prépare mal à assumer le devoir de lutter
contre l'intolérance et elle paraît nous priver des moyens de le faire quand
bien même c'est en son nom qu'il faudrait agir.

La tolérance est-elle une authentique reconnaissance de la liberté
d'autrui? La réponse de J.-P. Sartre

C'est aussi en traitant de la difficulté de se situer à juste distance de

l'autre que J.-P. Sartre est conduit à faire la critique de la tolérance. Dans

L'Etre et le Néant, il l'envisage comme un cas particulier de la dissymétrie
ontologique qui affecte toute relation humaine. Pour lui, la tolérance est une
conduite de mauvaise foi par laquelle nous tentons d'éluder cette dissymé-
trie et ses effets aliénants pour l'autre. Mais à l'inverse de ce qui caractérise

l'attitude de l'intelligence, il y a réversibilité des rôles, chaque
conscience pouvant occuper momentanément une position dominante et

destituer l'autre de sa prééminence. Ou «transcendance-transcendée» ou

«transcendance-transcendante» (pour reprendre les expressions sartriennes),

nous sommes tantôt proie, tantôt prédateur d'une liberté selon que l'autre
met en œuvre son pouvoir de nous doter d'un être dont il détient, en

quelque sorte, le secret de fabrication ou que nous lui conférions, à notre

tour, une objectivité qui annule temporairement son pouvoir d'objectivation
à notre égard. Pour tenter d'échapper à ce jeu alterné des regards, nous

pouvons être tentés de coïncider avec cet être que nous sommes hors de

nous pour parvenir «à totaliser la totalité détotalisée» que nous sommes en

tant qu'êtres libres. Mais cette tentative est vouée à l'échec. «Ainsi

sommes-nous renvoyés indéfiniment de l'Autre-objet à l'Autre-sujet et

réciproquement : la course ne s'arrête jamais et c'est cette course, avec ses

inversions brusques de direction, qui constitue notre relation à Autrui.»5

L'idéal moral d'une reconnaissance réciproque des consciences que
Sartre associe à l'impératif catégorique de Kant6 demeure inaccessible

puisque c'est toujours d'une conscience particulière que procède l'initiative
de prendre l'autre pour fin inconditionnée et, dès lors, celui-ci se retrouve

5 L'Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1977, p. 459.
6 «Agis de telle sorte que tu traites l'humanité aussi bien dans ta personne que

dans la personne de tout autre toujours en même temps comme une fin, et jamais
simplement comme un moyen.»



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 5

en situation de «transcendance-transcendée». De plus, on décide pour lui de

ce qui est la part respectable de son être (son être raisonnable) et de ce qui
n'est à considérer que comme résultat d'un déterminisme psychique (ses
inclinations sensibles).

Si la tolérance, quant à elle, représente une forme moins exigeante de

cet idéal, elle ne parvient pas davantage à instaurer une relation d'égalité:
«La charité, le laisser-aller, la tolérance - ou toute attitude abstentionniste -
est un projet de moi-même qui m'engage et qui engage autrui sans son
assentiment.»7 Plutôt qu'une authentique reconnaissance de l'autre, la
tolérance est une stratégie d'évitement du conflit, conflit qui, pour Sartre, reste
«l'essence des rapports entre consciences»; elle n'est qu'une vaine tentative

pour masquer ou ignorer les effets aliénants de notre liberté sur celle d'autrui.

Ainsi Sartre conclut-il sur cette surprenante inversion des valeurs entre
tolérance et intolérance: «Réaliser la tolérance autour d'Autrui, c'est faire
qu'Autrui soit jeté de force dans un monde tolérant. C'est lui ôter par principe

ces libres possibilités de résistance courageuse, de persévérance,
d'affirmation de soi qu'il eût eu l'occasion de développer dans un monde
d'intolérance.»8

Quand bien même Sartre traite ici des seuls rapports interindividuels,
comme le montre la suite de ce passage où il est question des attitudes de

l'adulte vis-à-vis de l'enfant, on ne peut manquer d'être choqué par la
désinvolture avec laquelle il parle de l'intolérance si l'on songe à ce qui se

passe en France et en Europe au moment où il tient de tels propos. Et
aujourd'hui encore, n'y aurait-il pas quelque indécence à suggérer à un
S. Rushdie, par exemple, d'évaluer en ces termes la situation qui lui est

faite suite à la fatwa lancée contre lui?
Cela dit, la critique sartrienne contient une salutaire mise en garde

contre une forme naïve de tolérance, oublieuse des effets pervers de sa

mise en pratique parce qu'elle omet de prendre en compte cet être double

que nous sommes (pour soi et pour autrui) et que l'autre est pour nous.
Ainsi plus particulièrement dans nos relations avec les membres d'une autre
culture, c'est manquer de lucidité que d'ignorer les représentations préalables

de l'autre que chacun des protagonistes de la rencontre doit à l'histoire
de sa collectivité et à sa propre histoire. Représentations d'où procèdent des

attentes souvent contradictoires, d'où naissent des malentendus sur lesquels
peut se briser l'élan généreux qui porte à accueillir l'autre dans notre
univers ou à tenter de le rejoindre dans le sien. Interférences toujours
présentes et, sans doute, jamais complètement maîtrisables dans un monde
où les images prolifèrent et où les inégalités de développement s'accentuent.

7 Ibid. p. 460.
s Ibid. p. 460.



6 FRANÇOISE BONHOTE

Par ailleurs, il convient de relever que Sartre n'a pas conservé, dans ses

œuvres ultérieures, ce paradoxal renversement de valeurs qu'il opère dans

U Etre et le Néant. Quand il traite de l'antisémitisme dans Réflexion sur la

Question juive ou encore des situations d'oppression dans Cahiers pour une

Morale, il montre que l'intolérance redouble l'effet médusant du regard,
l'effet aliénant de notre liberté sur celle d'autrui puisqu'elle enferme l'autre
dans ses déterminations. Qui plus est, l'intolérance, dans ses formes
institutionnalisées, a pour conséquence de restreindre cet «ensemble concret de

possibles qui détermine le champ de notre liberté» parce qu'elle barre ce

champ «par des interdits. La liberté est déterminée négativement par des

possibles qui esquissent une géographie concrète de la liberté et qui en

même temps ne sont pas mes possibles».9 N'est-ce pas suggérer qu'à
l'inverse, la tolérance, elle, ouvre un champ plus vaste de possibilités parmi
lesquelles figure celle de refuser la tolérance accordée? Si la dissymétrie
subsiste dans les relations entre consciences, elle est moins marquée dans le

second cas que dans le premier
On peut d'ailleurs trouver dans Cahiers pour une Morale de quoi aller

au-delà d'une reconnaissance seulement implicite de la valeur morale de la

tolérance. En effet, dans les pages qu'il consacre à la description de

l'appel10 (Sartre nomme ainsi la demande qu'on adresse à autrui pour solliciter

son aide), il reconnaît que sur le plan pratique, dans l'action en

commun où chacun s'engage librement, le conflit originel des consciences

peut être dépassé à condition que chacun reconnaisse la valeur des fins
concrètes visées par l'autre, que chacun comprenne la situation et les

raisons de l'autre mais que celui qui est sollicité par l'appel conserve le

droit de refuser son aide (en quoi l'appel se distingue de l'exigence) et

l'autonomie de jugement qui lui permet d'évaluer en connaissance de cause

la légitimité des fins et des moyens mis en œuvre par le solliciteur. Par

bien des traits, la situation produite par T appel se rapproche d'une mise en

pratique de la tolérance. Tout d'abord parce que, comme le dit Sartre,

«l'appel est dès son surgissement réciprocité il s'adresse à la liberté

pour aider une autre liberté en situation pour reconnaître les diversités

et pour les mettre en liaison par cette reconnaissance même: ce qui doit
être réalisé ici c'est une unité souple et mouvante de la diversité»". De

plus, la dissymétrie est surmontée parce que l'appel n'émane pas d'une
liberté souveraine mais d'une liberté en difficulté qui par T appel fait l'aveu
de son incomplétude et s'expose au risque du refus. De là, pour Sartre, le

caractère émouvant de l'appel «parce qu'il est don, parce qu'il est la révé-

9 Cahiers pour une Morale, Paris, Gallimard, 1983, p. 342.
10 Ibid. pp. 285-306.
1 ' Ibid. p. 297.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 7

lation d'une liberté en difficulté, parce qu'il est reconnaissance de la liberté
de l'autre...»1"

Mon intention n'est pas de montrer que Sartre devient un thuriféraire de

la tolérance après en avoir été le détracteur. Mais il m'a paru intéressant de

relever, pour la suite de l'exposé, que dans une philosophie de la liberté, il
n'est possible d'inscrire la tolérance comme valeur morale qu'à condition
de restreindre les prétentions absolutistes de la liberté. Et cette limitation
s'opère à l'initiative de la liberté elle-même qui reconnaît sa finitude et, ce

faisant, rend possibles des relations non conflictuelles avec autrui devenu
alter ego.

Si l'on effectue maintenant un bref bilan des critiques adressées à la

tolérance, on peut remarquer qu'elles concernent, pour l'essentiel, ce que je
nommerais une forme faible de la tolérance que j'opposerais à une forme
plus consistante du point de vue moral et dont nous venons de voir
s'esquisser quelques traits chez Sartre. Et si l'on tient à distinguer ces deux
formes, on pourrait parler de tolérantisme dans le premier cas, terme utilisé
au XVIIIe siècle par les adversaires des Lumières, et réserver le terme de

tolérance pour qualifier l'attitude plus exigeante dont il va être question par
la suite.

Bref historique de la notion de tolérance

L'évolution du sens de la notion selon l'axe de la diachronie permet de

mettre en évidence un certain parallélisme avec ce qu'on constate chez

Sartre, à cette différence près toutefois qu'on quitte le domaine des
relations interindividuelles pour aborder celui de la politique et de la religion.
Mais là aussi, c'est lorsque les détenteurs du pouvoir et du savoir consentiront

à limiter leurs prétentions absolutistes que, d'une part, la tolérance

passera d'un sens négatif à un sens positif et que, d'autre part, s'ouvrira

pour elle un espace nouveau où elle pourra s'inscrire comme droit.

Historiquement, en effet, c'est à l'intersection des domaines religieux et

politique que se situe la problématique de la tolérance. Elle ne désigne
d'abord qu'une concession accordée par le pouvoir ecclésiastique ou
politique; concession justifiée par des raisons pragmatiques mais n'entraînant

pas la reconnaissance d'un droit définitif et inaliénable. Il est vrai, et cela
mérite d'être souligné, que le christianisme comme doctrine contient l'idée
d'une distinction des pouvoirs temporel et spirituel et ce n'est donc pas pur
hasard historique si c'est dans la chrétienté que la séparation des pouvoirs
va s'instituer. Mais les Etats de la chrétienté s'édifient d'abord comme

12 Ibid. p. 295.



8 FRANÇOISE BONHÔTE

Etats confessionnels («une foi, une loi, un roi»). L'exclusivisme et l'autoritarisme

en matière religieuse se fondent sur l'idée que la Vérité a des droits
sur les esprits et qu'il est un devoir impératif pour les tenants de l'autorité
politique et religieuse d'unir leurs forces afin de maintenir les consciences

sur la voie du salut. Prévenir la propagation de l'erreur et éliminer
l'hérésie, si besoin est par la violence, sont deux manières de mettre en

pratique ce devoir. Qui plus est, l'unité religieuse est jugée indispensable à

la cohésion politique d'une communauté.

A partir du XVIe siècle cependant, la situation se modifie radicalement

puisqu'une «hérésie» (le protestantisme), non seulement n'est pas vaincue

comme ce fut le cas des précédentes, mais s'impose comme religion dominante

dans certains Etats. Le protestantisme a certes contribué à l'édification

de sociétés progressivement tolérantes et c'est également dans ses

rangs qu'on trouve des théologiens qui défendirent la tolérance avec

constance. Cependant la liberté des cultes n'est pas admise dans les Etats

réformés et le principe qui continue à prévaloir est le «cujus regio, ejus

religio». A cet égard, E. Quinet a fait valoir qu'une mise en pratique trop
précoce de la tolérance aurait empêché le protestantisme d'effectuer
«l'ombre d'une révolution religieuse». Il fallait, écrit-il, déraciner «des

habitudes séculaires de soumission passive, imprimer d'autres habitudes
morales.» Ce n'est que lorsque ce travail eut été historiquement accompli

que le protestantisme put établir la tolérance, «dernier mot» de sa révolution.13

L'argumentation est sans nul doute intéressante mais contestable par
certaines de ses conséquences. En effet, elle porte à sacrifier un peu hâtivement

sur l'autel du progrès celles et ceux qui eurent à souffrir de l'intolérance

parmi lesquels se trouvent justement des défenseurs de la tolérance

comme S. Castellion dont le seul tort aurait été d'être en avance sur son

temps. Quoi qu'il en soit, la complexité des situations créées par le succès

de la Réforme imposera, de cas en cas, des solutions de compromis comme
ce fut le cas, par exemple, en Suisse pour les bailliages communs. La
tolérance cependant reste une concession accordée par le pouvoir qui s'abstient
d'interdire mais conserve la prérogative de le faire.

Le plaidoyer de Locke en faveur du droit à la tolérance

C'est dans ce contexte, très sommairement esquissé, que Locke intervient

avec son Essai de 1667 puis ses trois Lettres sur la Tolérance de

1686 à 1692. Et dans ces textes, on voit s'opérer la transformation du sens

13 Edgar Quinet, La Révolution, réédit., Paris, Belin, 1987; cité par Jean

Baubérot, «Stratégies de la liberté», La Tolérance, Ed. Autrement, Paris, 1991,

pp. 86-87.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 9

de la notion qui perd sa connotation péjorative pour désigner un droit à la
liberté de croyance pour l'individu. (Certes, Locke n'est pas le seul auteur
chez qui s'accomplit cette mutation, mais je le retiens ici comme représentant

significatif d'un courant de pensée.) Dans l'Essai sur la Tolérance,
Locke s'attache prioritairement à convaincre le magistrat qu'il doit faire

usage de son autorité pour garantir ce droit nouveau. En effet, les tâches du

magistrat se bornent au maintien de l'ordre et il n'a pas à se préoccuper de

faire malgré eux le salut des hommes. Ce qui d'ailleurs est une entreprise
vouée à l'échec: l'intolérance manquant inéluctablement son but. Certes, la
reconnaissance d'un droit à la tolérance restreint le champ d'application de

l'autorité du magistrat puisqu'il s'agit pour lui d'admettre qu'il ne jouit pas
d'une supériorité de nature qui l'autorise à s'ériger en guide spirituel. Mais
ce qu'il cède n'est qu'une illusion de pouvoir (la coercition est un moyen
inadapté quand il s'agit d'intervenir sur les convictions individuelles) et ce

qu'il gagne est un affermissement de la légitimité du pouvoir temporel dont
il s'assure ainsi l'usage exclusif. La séparation des pouvoirs rend chacune
des institutions (l'Eglise et l'Etat ou plutôt les Eglises et l'Etat) à sa

mission spécifique et permet également de mettre un frein au désir de

domination qui prend prétexte de l'édification spirituelle pour conquérir
l'hégémonie politique. Donc plus d'alliance obligée entre religion et

pouvoir politique et reconnaissance du pluralisme religieux non seulement

comme un fait mais également comme un droit; droit qui a pour
conséquence que les Eglises renoncent à réclamer à leur profit l'intervention du

pouvoir temporel et des moyens de coercition dont il dispose. Par cette
délimitation des sphères d'intervention des pouvoirs temporel et spirituel,
Locke dégage un espace de liberté pour la conscience individuelle et l'on
peut noter ici que s'accomplit cette intériorisation du sentiment religieux
déjà présente dans la Réforme. Montrant que le seul usage légitime de la
force est du ressort du magistrat pour garantir la paix civile par le respect
des lois, il pose le droit à l'autonomie spirituelle de la conscience humaine.

Mais, remarquons-le, ce n'est pas en exaltant les pouvoirs de cette
conscience qu'il entend la mettre hors d'atteinte; c'est au contraire sa fragilité,

sa limitation même qui justifie ce droit. En effet, si elle a droit à la
liberté de croyance, c'est que les bornes de l'esprit humain sont telles que

personne ne peut se prévaloir de l'infaillibilité en matière religieuse. Les
droits de la Vérité ne sauraient donc l'emporter sur ceux de la conscience

puisqu'aucune instance humaine n'a d'accès privilégié à cette Vérité. Ici
encore on remarque que la distinction traditionnelle entre clercs et laïcs
mise en cause par le protestantisme se voit définitivement relativisée.
Certes, Locke reconnaît des différences entre les croyances et, partant, entre
les croyants, dont certaines sont plus respectables que d'autres (mais le

critère le plus souvent utilisé dans cette hiérarchisation est d'ordre moral).
Toutefois, le seul juge du degré de Vérité de dogmes établis par les



10 FRANÇOISE BONHÔTE

hommes dans les diverses religions est Dieu dont le verdict ne sera connu
qu'à la fin des temps.

Pour légitimer sur le plan politique et fonder sur le plan philosophique
le droit à la tolérance, Locke procède donc à une relativisation des

croyances qui ne se conclut cependant pas en un relativisme. En effet,
chaque conscience reste tenue de chercher loyalement la voie qu'elle juge
la meilleure et cette tâche est essentielle puisqu'il y va de son salut, de

l'accomplissement de sa destinée spirituelle. C'est pour cette raison d'ailleurs

qu'elle ne peut se démettre de sa responsabilité dans le choix de sa

croyance. Le sérieux de la conviction est pleinement reconnu par Locke,
même si elle se voit dépouillée de toute prétention exclusiviste. D'autre
part, comme sa valeur de vérité ne peut être établie par une instance rationnelle,

c'est le degré de sincérité, la qualité de la persuasion subjective
(Locke parle de «persuasion du cœur») qui confère à la conviction sa

valeur spirituelle et aux pratiques religieuses leur efficacité. C'est révéler

par là même l'absurdité de l'intolérance qui comporte le dessein de modifier

par la contrainte d'une autorité extérieure ce qui ne peut être valablement

transformé que par la persuasion et le consentement libre de la
conscience. Ainsi lit-on dans la première Lettre sur la Tolérance: «Il n'y a

que la lumière et l'évidence qui aient le pouvoir de changer les opinions
des hommes: et cette lumière ne peut jamais être produite par les
souffrances corporelles, ni par aucune peine extérieure.»14

De «l'intolérante tolérance» de Locke à la détermination des limites de

la tolérance

Les vibrants plaidoyers de Locke en faveur de la tolérance réservent

cependant une surprise au lecteur puisqu'ils se concluent par une double
exclusion qui semble bel et bien invalider le droit à la liberté de croyance
par ailleurs défendu. En effet, Locke recommande au magistrat d'interdire
deux doctrines: le catholicisme et l'athéisme. Ce qui est intéressant à considérer

pour notre propos, ce sont les distinctions dont Locke fait usage pour
justifier les restrictions dont il juge nécessaire d'assortir la tolérance. Il
s'agit en effet, pour en délimiter la portée, de distinguer entre les convictions

ou «opinions spéculatives» et les actes qui s'en inspirent. Si la

tolérance a pour effet de préserver la liberté du choix des premières, elle ne

peut s'étendre sans autre aux seconds dans la mesure où ils interviennent
dans le domaine public. Alors l'autorité civile prend le relais, puisqu'il est

de sa juridiction de protéger chacun contre les atteintes des autres, et c'est
à elle d'établir ce qui est ou non tolerable selon la nonne de l'utilité et du

14 John Locke, Lettre sur la Tolérance, Paris. GF-Flammarion. 1992, p. 171.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 11

bien-être publics. De plus, les actions et les maximes qui les inspirent
tombent également sous la juridiction des règles morales qui, pour Locke,
ont une portée universelle et sont accessibles à chaque conscience. Ainsi ne

peuvent bénéficier de la tolérance que les religions ou doctrines qui inspirent

le respect et des normes sociales utiles au bien commun et des règles
morales inscrites au cœur de l'homme. Est-ce à dire que Locke prétend
ainsi que chacune des instances y trouve son compte et que tout conflit
d'autorité est éliminé? Non, il reconnaît que des conflits peuvent apparaître
entre les exigences religieuses et les règles sociales: conflits entre la
conscience et le pouvoir qui ne trouvent pas forcément de dénouement
satisfaisant. Le tragique n'est pas exclu dans cet univers pourtant juridiquement

bien réglé et l'antique affrontement entre Créon et Antigone demeure

toujours possible dès lors que la conscience est appelée à choisir ses

convictions et à se soumettre aux lois et qu'aucune instance humaine n'est
capable de trancher quand l'individu estime qu'il y a incompatibilité entre
les unes et les autres. Dans un tel cas, nous dit Locke, l'individu est
moralement tenu de résister à l'autorité mais en même temps il est tenu
d'accepter la sanction qui découle de sa rébellion. Ainsi se trouve authentifiée
la sincérité de ses convictions et préservée la pérennité de la loi, à l'abri de

contestations arbitraires. Mais revenons aux doctrines qui pour Locke ne

méritent pas d'être mises au bénéfice de la tolérance. Le catholicisme en
est indigne parce qu'il peut être suspecté d'inspirer des maximes et des

actes immoraux (en particulier le non-respect de la parole donnée à un

«hérétique») et d'inciter à la rébellion puisqu'il soumet ses adeptes à une
autorité supra-étatique: le pape. De plus, il n'a pas droit à jouir d'une
tolérance qu'il n'accorde pas quand il lui est loisible de le faire. L'athéisme,

quant à lui. est soupçonné d'engendrer un amoralisme qui sape les bases de

l'autorité civile en mettant en cause le respect des règles morales. Par

ailleurs, Locke juge que les athées «n'ont aucun droit à la tolérance sur le

chapitre de la religion puisque leur système les renverse toutes.» En

somme, l'athéisme est considéré comme une doctrine intrinsèquement
intolérante et comme telle elle s'exclut d'elle-même du droit à la tolérance.

Remarquons qu'à cet égard, P. Bayle, à la même époque, se montre plus
conciliant que Locke car pour lui être athée et vertueux n'est pas une

contradiction dans les termes.
Mon propos n'est pas ici d'entrer en matière sur les raisons conjoncturelles

(et peut-être stratégiques en ce qui concerne l'athéisme) qui expliquent

cette mise hors la loi des deux doctrines. Par contre, la distinction
posée par Locke, laquelle permet de déterminer des degrés divers de

tolérance selon qu'on considère les convictions religieuses en elles-mêmes ou
les manières d'être et d'agir qui en découlent, conserve sa validité: la tolé-

15 Ibid. p. 206.



12 FRANÇOISE BONHÔTE

rance n'a pas à être un blanc-seing octroyé sans examen de l'usage qui en

est fait. On retrouve une problématique analogue dans les débats tout
récents qui se sont développés en France à propos des mutilations sexuelles

et en particulier de la pratique de l'excision. Au nom du «droit à la
différence» et du «respect des cultures», les tenants de l'antiracisme ont estimé

que la tolérance devait s'étendre à ces pratiques, inspirées qu'elles étaient

par une tradition culturelle autre et partant respectable. Au nom du respect
des droits de l'homme et donc de normes morales universelles, des associations

de protection de l'enfance ont estimé, au contraire, cette tolérance

coupable et se sont portées garantes de ces «libertés délaissées», celles des

fillettes livrées à de telles pratiques rituelles. Ces associations ont obtenu

que la justice intervienne et condamne ces coutumes comme contraires au

droit parce que portant atteinte à l'intégrité physique de l'individu. Des

débats similaires ont eu lieu à propos du port du foulard ou de la

polygamie. Et dans chacun de ces cas, le dilemme resurgit entre le respect de

l'individu et le respect de la diversité culturelle. Et chaque fois aussi, on se

trouve confronté à la délicate question de savoir où faire passer la ligne de

partage entre ce qui peut être toléré et ce qui ne doit pas l'être. Et dans la

détermination des limites de la tolérance, on ne peut esquiver l'exigence de

l'évaluation morale des conduites quand des individus peuvent en subir des

dommages ni s'abstenir de comprendre certes, mais aussi de juger le

contenu des doctrines qui sont à l'origine de telles conduites. On ne peut,
somme toute, faire l'économie du débat sur l'universalité des principes
éthiques confrontés aux particularismes culturels. Et l'on sait la difficulté de ce

débat. P. Ricœur, dans Soi-même comme un autre, en marque bien les

termes et indique la voie d'une résolution: «Il faut, à mon avis,

assumer le paradoxe suivant: d'une part, maintenir la prétention universelle
attachée à quelques valeurs où l'universel et l'historique se croisent, d'autre

part offrir cette prétention à la discussion, non pas à un niveau formel, mais

au niveau des convictions insérées dans des formes de vie concrète. De

cette discussion, il ne peut rien résulter, si chaque partie prenante n'admet

pas que d'autres universels en puissance sont enfouis dans des cultures

tenues pour exotiques.»16 Ainsi, pour ce qui a trait à la tolérance, il faut
admettre qu'elle comporte cette référence à un universel (respect de la

liberté de conviction, de pensée et de la liberté d'expression qui renvoie au

respect de l'individu) et qu'elle ne peut conserver sa valeur éthique dans

une approche qui réduirait toute norme morale à un particularisme culturel.
En somme, si c'est au nom d'un principe universel qu'on réclame le

respect des particularismes, on ne peut invoquer le fait des particularismes

pour résorber l'universel en l'un d'eux. Mais, par ailleurs, la tolérance

contient également l'exigence du respect des différences. Est-ce à dire alors

16 Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990, p. 336.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 13

que la notion est contradictoire? Je pense plutôt que comme de nombreux
principes moraux, elle est travaillée par une tension interne qui peut se

révéler féconde dans la mesure où elle est maîtrisée. Mais cette tension

explique également les dérives possibles vers le laxisme ou la condescendance

qui ont été évoquées plus haut quand l'un des pôles l'emporte sur
l'autre.

«L'intolérante tolérance» préconisée par Locke permet encore de mettre
en exergue un problème connexe. Est-il légitime et judicieux d'appliquer,
comme il le fait, le principe: «Pas de tolérance pour les ennemis de la
tolérance»? C'est l'appréciation des risques que la tolérance peut faire courir
aux valeurs qui la sous-tendent qui permet, me semble-t-il, de répondre à

cette question. En effet, il est des situations de crise où, comme le dit R.

Mehl, «les valeurs fondamentales jouent leur existence, où il faut choisir
entre la liberté et l'esclavage, entre la justice et le confort, entre la vérité
qui se cherche et le mensonge qui s'officialise».17 Il est alors moralement

légitime d'appliquer ce principe puisque les valeurs qui rendent la tolérance

possible sont menacées. Mais suspendre le droit à la tolérance dans de tels

cas n'est pas opter pour son contraire, l'intolérance. C'est se donner les

moyens d'engager la lutte pour préserver ou tenter de rétablir les conditions
indispensables à son actualisation. Dans des circonstances moins dramatiques,

cependant, on peut estimer que la tolérance accordée aux intolérants
est un risque qu'il faut oser courir en tablant sur son pouvoir de persuasion
à plus ou moins long terme. Pour paraphraser Kant : «On ne mûrit pour la

tolérance que dans la tolérance.» C'est en substance l'idée que défend J.

Rawls dans Théorie de la Justice**. Son argumentation est la suivante:
l'exclusion a non seulement pour effet de conforter les adversaires du

pluralisme dans leur refus des règles du jeu démocratique, mais également
celui d'invalider la portée universelle de ces règles. Puisque c'est dans la

mesure où ils ont la conviction de défendre un bien supérieur que les
intolérants s'estiment menacés par le pluralisme et qu'ils entendent restreindre
le droit à la liberté de pensée et d'expression, leur refuser ce droit, c'est
reconnaître avec eux son caractère relatif et conditionnel. Le leur conserver,
c'est manifester son universalité et faire la démonstration de sa viabilité.
Cela dit, J. Rawls estime que les adeptes de doctrines intolérantes ne

peuvent exiger, pour eux, ce droit à la tolérance puisqu'ils le refusent aux
autres; mais il est du devoir des défenseurs des valeurs démocratiques de

les mettre au bénéfice de ce droit pour autant que leur liberté, leur sécurité
et les institutions qui s'en portent garantes ne soient pas mises en péril.
Donc la tolérance génère à nouveau un dilemme dans sa mise en pratique
entre, d'une part, lc devoir de défendre l'universalité du principe de «la

17 Roger Mehl, Les Attitudes morales, Paris, PUF, 1971, p. 92.
18 John Rawls. Théorie cle la Justice, Paris, Seuil, 1987, pp. 252-257.



14 FRANÇOISE BONHÔTE

liberté égale pour tous» et. d'autre part, la nécessité, quand les circonstances

l'exigent, d'en suspendre l'application pour en préserver les conditions

d'existence. J. Rawls ne préconise pas de résolution philosophique de

ce dilemme et, seule, à son avis, une réponse pragmatique peut être trouvée
de cas en cas pour décider du moindre mal. J'ajouterai que si la tolérance
est bien porteuse de cette générosité qui consiste ici à prendre le risque
d'accorder un droit qu'il lui est logiquement possible de refuser, elle est

tenue d'assortir cette générosité de lucidité et de vigilance critique tant à

l'égard d'elle-même qu'à l'égard de ses ennemis extérieurs: puisqu'il s'agit
par elle de promouvoir un monde plus humain, où l'individu se voit
respecter par les droits qui lui sont reconnus, elle ne peut faire l'économie
d'un principe d'autolimitation qui procède du principe de justice qu'elle
implique et qui impose de refuser ce qui contrevient à ce principe. C'est à

cette condition, me semble-t-il, que la tolérance est exempte de laxisme et

qu'elle mérite la qualification de vertu quand bien même il s'agit d'une
«vertu incommode» selon l'expression de B. Williams.19

La tolérance, vertu incommode

Qu'elle soit une vertu incommode, nous l'éprouvons en nous-mêmes

chaque fois que nous sommes confrontés à des défenseurs trop ardents de

convictions contraires aux nôtres, que nous sommes dérangés par leurs

choix religieux, éthique, philosophique ou politique parce qu'ils mettent en

cause nos propres choix. Irritation, crispation défensive par quoi s'annonce
la tentation de l'intolérance. Or, c'est justement de l'effort fait pour
surmonter cette intolérance et de la maturation intérieure qu'il produit que
naît la véritable tolérance comme le montre F. Quéré dans son article intitulé

Difficile tolérance10. Il faut d'abord, nous dit-elle, affronter cette difficulté

majeure de déterminer s'il est réellement possible de reconnaître la

valeur intrinsèque de convictions autres sans du même coup dévaloriser les

nôtres ou, à l'inverse, de poser la valeur des nôtres sans exclure celle des

autres. Nouveau dilemme produit par l'exigence de tolérance: ou abdiquer
tout ou partie de ce que nous tenons pour vrai afin de faire sa place à une
vérité autre, ou alors défendre sa conviction comme unique vérité et

renvoyer celle de l'autre dans le domaine de l'erreur. Entre athées et

croyants, par exemple, comment éviter de poser cette question de la vérité
et comment y répondre sans décider qui a tort et qui a raison? Les choses

19 Bernard Williams, Une Vertu incommode. Le Courrier de l'UNESCO, juin
1992.

20 France Quéré, Difficile Tolérance. Revue de Théologie et de Philosophie.
Vol. 121 1989/11.



REFLEXIONS SUR LA TOLÉRANCE 15

peuvent être formulées avec doigté et politesse, il n'empêche que l'athée
doit bien convenir qu'il estime que le croyant vit dans l'illusion et le

croyant, à son tour, s'il ne veut pas trahir sa foi, ne peut éviter d'affirmer
que l'athée est dans l'erreur. Et entre adeptes de religions différentes, si les

positions en présence peuvent être plus nuancées, la question de la vérité ne

peut pas davantage être escamotée ni résolue à la satisfaction de tous. Est-

ce à dire que la tolérance n'est compatible qu'avec une position sceptique?
Certes, il est alors plus aisé de sortir de la difficulté puisqu'on ramène le
dilemme à une simple confrontation d'opinions. Mais on ne «sauve» la

tolérance qu'en réinstaurant la relation dissymétrique dont nous avions parlé
précédemment et elle redevient une forme de condescendance puisque la
conviction de l'autre n'est acceptée qu'après avoir été vidée de sa prétention

à la vérité. Alors que lui croit se situer sur ce plan, le tolérant déplace
le débat sur le terrain des opinions subjectives et s'il les accueille toutes
avec une égale impartialité, c'est qu'à ses yeux aucune n'est vraie. C'est

peu dire qu'ainsi l'autre n'y trouve pas son compte et il est en droit de

reprocher au tolérant de réduire la liberté de pensée dont il s'affirme le

défenseur à l'insignifiance et le respect de l'autre à une curiosité d'entomologiste.

La tolérance comme mise à l'épreuve des convictions

Faut-il dans ces conditions conclure à l'incompatibilité entre tolérance
et vérité? F. Quéré répond, dans l'article cité, qu'une issue doit être

trouvée car l'intolérance fait, elle, courir un risque plus grand encore à la

vérité qu'elle dégrade à coup sûr comme elle dégrade humainement celui

qui y cède. Autant donc choisir le risque de déstabilisation qui naît de la

confrontation entre vérité et pluralité des doctrines. F. Quéré propose d'en
tirer parti pour soumettre nos convictions à ce que j'appellerai une série

d'épreuves «qualifiantes» au sens où ce terme est utilisé, dans l'analyse des

contes, pour caractériser la manière dont le héros acquiert progressivement
une volonté propre, un savoir propre et un pouvoir propre en surmontant
les obstacles qu'il rencontre. Comme lui donc, il faut consentir à quitter le

confort (ou le cocon) des certitudes naïves pour accéder au stade des

convictions adultes. Et c'est en cherchant à actualiser l'exigence que la
tolérance nous adresse que nous sommes incités à y parvenir. La première
épreuve à affronter est d'ordre psychologique: la rencontre de l'altérité
ayant mis à mal notre certitude d'être dans le vrai, il convient d'abord de

nous interroger sur la part de narcissisme qui peut donner son caractère

inconditionnel à l'adhésion qui nous lie à nos convictions. F. Quéré note à

ce propos qu'il n'est pas rare qu'«une alliance insidieuse utilise l'universel



16 FRANÇOISE BONHÔTE

pour surévaluer le personnel...»."1 Ainsi un transfert s'opère-t-il de la
conviction à nous-mêmes: dotée d'une valeur exclusive, elle nous conforte
dans le sentiment de notre identité et de notre supériorité. L'intransigeance
doctrinale sert alors de carapace ou d'armure pour dissimuler certaines

fragilités psychiques ou une certaine inconsistance intellectuelle. La
seconde épreuve est d'ordre intellectuel et elle porte sur le contenu de nos
convictions. Il s'agit en quelque sorte de comprendre ce qui se donne

d'abord comme «persuasion du cœur» selon les termes de Locke pour
parvenir à ce que Rawls nomme «convictions bien pesées». Et c'est le choc
du pluralisme qui nous contraint à prendre en considération les objections
qui peuvent être formulées à l'égard de ce que nous tenons pour vrai et à

entrer en débat avec elles. Travail de persuasion intellectuel qui passe par
l'étape obligée du libre examen et de la neutralisation des liens affectifs qui
nous attachent à nos convictions. C'est dire aussi qu'assumer l'exigence de

la tolérance nous incite à faire plein usage de l'aptitude reflexive dont la

pensée humaine est dotée au risque d'altérer la confiance naïve éprouvée au

préalable. Car cet éclairage révèle ce que nos convictions doivent à notre

propre histoire, à ses hasards, aux conditionnements subis, à notre héritage
culturel aussi. Il met en évidence cette part d'altérité en nous-mêmes que
nous pouvons certes découvrir mais jamais complètement résorber et qui
doit nous prémunir contre une conception trop absolutiste de l'autonomie
de la conscience. La nécessité d'instaurer la tolérance en dépit de nos

propres résistances, nous reconduit à nous-mêmes et favorise la prise de

conscience de notre rapport problématique au vrai et à nous-mêmes qui
s'effectue dans une zone où ne régnent ni la parfaite transparence, ni l'opacité.

Ainsi le périple accompli peut-il nous prémunir contre l'intransigeance
et nous aider à comprendre celle de l'autre, quand elle se manifeste, comme
un moment dépassable. Mais par l'effort assumé de penser nos convictions
et donc de mettre en pratique ce droit à la liberté de pensée que la

tolérance comporte, nous sommes mieux à même de préciser nos attentes à

l'égard de l'autre lorsque nous lui reconnaissons ce droit. Et d'abord qu'il
en fasse un usage aussi honnête que possible et qu'il reconnaisse lui aussi

que, quelle que soit la vérité à laquelle il adhère, aussi élevée que puisse
être l'autorité qui la légitime, il ne peut éluder ni l'examen critique de ses

propres convictions, ni l'évaluation morale des actes qui en procèdent. Et
c'est parce que nous lui sommes redevables de notre propre évolution
intellectuelle et morale que nous pouvons lui adresser cette demande en

marquant par là même les limites dans lesquelles s'inscrit la tolérance.

Comme le relève P.-A. Stucki dans Tolérance et doctrine, il s'agit en

somme de prendre au sérieux ce que penser veut dire tant pour soi-même

que pour l'autre. Ainsi le respect de l'autre s'exprimc-t-il dans l'incitation

21 Ibid. p. 200.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 17

qui lui est adressée d'entrer en débat et d'assumer à son tour les risques de

la controverse. Alors, nous dit P.-A. Stucki, «la communication est rendue

possible et la polémique inévitable».22 La formule est certes provocante.
Concilier tolérance et polémique, n'est-ce pas tenter de marier l'eau et le

feu? Peut-être. Et pourtant il faut postuler le mariage possible si l'on ne
consent pas à vider de son contenu le droit à la liberté de pensée et que,

par ailleurs, on considère le pluralisme comme une situation indépassable.
Privée de ce moment polémique, la tolérance s'affaiblit en une forme de

consentement non critique à la différence en tant que telle. Or P. Ricœur le

relève avec pertinence: «L'apologie de la différence pour la différence rend
toute différence indifférente dans la mesure où elle rend vaine toute discussion.»

Le débat, par contre, pour autant que les règles puissent être jugées
acceptables par chacune des parties, prend plus justement en compte les

différences puisqu'il s'agit d'y établir les accords possibles mais aussi les

désaccords insurmontables. Dès lors, comprendre et juger, dont nous nous
étions demandé plus haut s'ils étaient incompatibles, peuvent être conjoints
comme deux moments qui rendent la discussion à la fois possible et nécessaire

dans la mesure où chacun des partenaires accepte d'en faire l'épreuve
sur soi-même et sur ses propres convictions avant d'y soumettre celles
d'autrui.

Comprise ainsi, la tolérance échappe au soupçon de maintenir une relation

dissymétrique entre soi et l'autre réduit au rôle passif du toléré
puisqu'elle engage dans une relation de réciprocité où chacun est également
tenu d'accomplir cet effort de clarification de ses convictions afin de les

rendre compréhensibles à l'autre et de les formuler dans des termes qui
rendent possible l'évaluation de leur cohérence logique et de leurs

conséquences éthiques. Et où chacun est également redevable à l'autre du bénéfice

qu'il a pu tirer de l'entreprise. Bien sûr, en assortissant la tolérance de

cette exigence de réciprocité, dès lors que la partie se joue à plusieurs, on
rend son actualisation plus aléatoire: une fin de non-recevoir de la part de

l'autre est toujours possible et elle conduit à l'échec. Mais échec qui n'est

pas radical puisque l'effet en quelque sorte thérapeutique de la tolérance
n'est pas éliminé du seul fait qu'elle n'a pu ou su trouver d'écho chez

l'autre. Si le débat n'a pas lieu faute d'interlocuteur, le «débat en pensée»
demeure possible comme préalable au dialogue effectif et son aiguillon
critique peut continuer à agir sur nos propres convictions. Cela dit sans

vouloir minimiser l'importance du dialogue qui est une mise à l'épreuve
irremplaçable de notre capacité de décentrement. Cet échec révèle par
ailleurs la limite interne de la tolérance qu'elle partage avec toute entreprise

22 Pierre-André Stucki, Tolérance et Doctrine, Lausanne. L'Age d'Homme,
1973, p. 41.

23 Paul Ricœur, op. cit.. p. 332.



18 FRANÇOISE BONHÔTE

humaine qui requiert le libre engagement des partenaires: elle ne saurait
sans contradiction exiger ou recourir à quelque forme de pression ou de

contrainte que ce soit pour forcer autrui à accepter le débat.

Au terme de mon étude, je suis donc amenée à conclure que la
tolérance ne consiste pas seulement à consentir à la diversité humaine. Si elle
veut offrir une alternative consistante aux formes de violence ouvertes ou
masquées, elle doit faire preuve de discernement et être capable de dire «le

non de la morale à toutes les figures du mal», selon la formule lapidaire de

P. Ricœur.24 Et c'est parce qu'elle comporte un pari sur l'homme qu'elle
inclut cette exigence morale. Pari qui postule en chacun ce pouvoir de

s'élever au-dessus des déterminations sociologiques, psychologiques,
psychosomatiques, pouvoir qui rend possibles le libre examen et la
discrimination morale d'une part et, d'autre part, cette rencontre, même conflictuelle,

entre personnes provenant d'horizons culturels différents. Personne
étant alors à prendre au sens de singulier selon l'acception hégélienne
comme la synthèse du particulier et de l'universel. Viser à actualiser la

tolérance, c'est donc juger que ce pari n'est pas déraisonnable quand bien
même il subit de fréquents démentis dans notre expérience. En dernier lieu,
je retiendrai que l'analyse de la notion de tolérance a permis de mettre en
évidence qu'elle est le siège de multiples tensions: entre le mouvement
d'ouverture à la diversité et la vigilance nécessaire à la lutte contre l'intolérance;

entre l'exigence d'universalité et la reconnaissance des limitations
contextuelles qui l'affectent; entre respect de l'individu et respect des

cultures; entre vérité et pluralisme; entre le oui de la générosité et le non
de la morale. Si l'on tient à appliquer à la tolérance la qualification de

vertu morale, suivant la suggestion de B. Williams, c'est quand elle

parvient à trouver le, juste milieu entre ses pôles opposés qu'elle la mérite.

24 Op. cit., p. 258.


	Société romande de philosophie : séance du 15 mai 1993 : réflexions sur la tolérance

