Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 15 mai 1993 : réflexions
sur la tolérance

Autor: Bonhote, Frangoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 1-18

Société romande de philosophie
Séance du 15 mai 1993

REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE!

FRANCOISE BONHOTE

Résumé

La notion de tolérance est problématique: je m’efforce de le montrer
en considérant tout d abord les critiques dont elle est ou a été la cible.
Puis, en partant de la conception de Locke, je reléve les dilemmes qui
peuvent surgir de la mise en pratique de la tolérance et la nécessité, mais
aussi la difficulté, de fixer les limites de son application. Corollaire de la
liberté de pensée et de I'acceptation du pluralisme, la tolérance est décrite,
en dernier lieu, comme mise a I'épreuve purificatrice de nos convictions et
comme instauratrice d’ une véritable relation de réciprocité dans la mesure
ou elle parvient a dépasser le simple acquiescement a la diversité.

«Je s€me un grain qui pourra un jour produire une moisson. Attendons
tout du temps et de 'esprit de raison qui commence a répandre partout sa
lumigre», écrivait Voltaire dans son Traité sur la Tolérance®.

Certes, nous pouvons estimer que /e temps a fait son ceuvre, pour nous
tout au moins, puisque nous jouissons de ce droit a la liberté de croyance
dont Voltaire fut le pugnace défenseur. Mais combien cet esprit de raison
se révele fragile! Comment ne pas douter de son pouvoir de persuasion sur
les hommes quand on constate la vitalit€ de I’intolérance et sa redoutable
capacité de cimenter les groupes. En plusieurs points du globe, les religions
servent a nouveau de prétexte pour encourager l'extrémisme, pour légitimer
des entreprises de conquétes, pour justifier des atteintes a la liberté d’ex-
pression. Des idéologies xénophobes ou carrément racistes menacent d’oc-
cuper, par endroits, la place laissée vacante par cette religion laique qu’a
¢t¢ le communisme. La tolérance est dénoncée par les fondamentalismes
comme un facteur dissolvant. Considérée comme le résultat de la séculari-
sation des valeurs chrétiennes, elle est refusée comme un produit d’exporta-

! Texte revu et modifié en fonction de la discussion qui a suivi I'exposé.
2 - - ” 5 - i
= VOLTAIRE, Traité sur la Tolérance, Paris, GF-Flammarion, 1989, p. 151.



2 FRANCOISE BONHOTE

tion qui ne tient pas compte des modes de pensée d’autres cultures et qui,
en définitive, sert a masquer I'impérialisme économique de I’Occident.

Certains sociologues ou moralistes® estiment, a cet égard, que ce sont
les penseurs occidentaux eux-mémes qui ont fourni leurs arguments aux
détracteurs de la tolérance. Sous les coups de leur critique, 1'idéal des
Lumieres dans sa visée universaliste a €té réduit a un trait idiosyncrasique
d’une culture; on a dénoncé son caractere ethnocentrique ou contextualiste.
Ce faisant, on a encouragé le glissement de la revendication Iégitime d’un
droit a la différence vers une exaltation, voire une exaspération des diffé-
rences religieuses, culturelles ou ethniques qui a pour conséquence de
dresser les communautés les unes contre les autres jusqu’a la violence;
communautés qui, en leur sein, par besoin d’homogénéité, en viennent a
dénier a leurs membres ce droit a la différence qu’elles revendiquent pour
elles-mémes.

La tolérance et le refus de I’'intolérance sont-ils conciliables?

Faut-il alors conclure a la faillite de la tolérance qui se scrait, au cours
du temps, réduite en effet a un laxisme moral et intellectuel qui, comme
tel, devient incapable de relever le défi de I'intolérance? Je m’efforcerai
de montrer que si le laxisme est une dérive possible de la tolérance, il n’en
est pas le destin inéluctable. Mais il importe d’abord de relever une diffi-
cult¢ réelle: celle de concilier tolérance et refus de I'intolérance. Ces atti-
tudes qui devraient s’impliquer paraissent en méme temps fondées sur des
principes opposés. Dans son acception la plus large et la plus récente aussi,
la tolérance est définie par le dictionnaire Robert comme «le fait de recon-
naitre a autrui le droit a la différence, le fait d’admettre chez lui une
mani¢re de penser ou d’agir différente de celle qu'on adopte soi-méme».
Cet appel a la compréhension, par I’indulgence qu’elle requiert, entraine-t-il
I’obligation de reconnaitre la légitimité de toute opinion ou de toute
conduite dans la mesure ou elles sont compréhensibles dans un contexte
donné? Laisse-t-il le droit de juger et éventuellement de condamner? Le
refus de l'intolérance suppose au contraire qu’une ligne de démarcation
nette soit établie entre 1’acceptable et I'inacceptable. Il fait intervenir un
jugement intellectuel ou éthique qui implique que tous les systemes de
valeurs ne sont pas équivalents et qu’il vaut la peine d’engager la lutte pour
défendre 1’'un contre les autres. La tolérance, quant a elle, risque bien de
nous laisser désarmés face a ceux qui ne s’embarrassent pas de scrupules

? Je pense en particulier a la critique menée par ALAIN FINKIELKRAUT dans La
Défaite de la pensée, Paris, Gallimard, 1987.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 3

de conscience pour faire triompher leur dogmatisme. Et cette faiblesse peut
étre jugée coupable quand elle assure le succes de I'intolérance.

Tolérance et condescendance: le droit a la différence est-il droit a
I’erreur?

Mais la tolérance est en butte a une autre critique: a savoir que la
largeur de vue qu’elle préconise dissimule, en fait, un jugement de valeur
implicite qui déprécie pour ne pas avoir a exclure. Sous couvert de 1'ac-
cueil bienveillant de la différence, elle manifeste une attitude condescen-
dante voire méprisante a 1’égard de I’autre. Si le tolérant s’abstient de juger
ou de condamner, c’est parce qu’il ne reconnait pas en 1’autre un véritable
alter ego. Plutot qu’un droit a la différence, il lui concéde, en fait, un droit
a D’erreur ou a I'errance. Des lors, la tolérance se voit soupgonnée d’ins-
taurer une incgalité fonciere entre les consciences, une relation dissymé-
trique entre tolérant et toléré, I'un occupant le role d’agent, 'autre de
patient. En d’autres termes, on lui reproche de n’étre pas réellement
parvenue a se détacher de son sens premier qui est, selon Littré, «condes-
cendance, indulgence pour ce qu’on ne peut ou ne veut pas empécher».
Qu’il soit détenteur d’un savoir ou d’un pouvoir dont l'autre ne peut
disposer, le tolérant utilise cette supériorité pour se mettre a 1’abri de toute
réelle mise en cause dans sa confrontation avec 1'altérité. En termes plus
communs, on peut dire qu’il s’estime «au-dessus de ¢a». Ainsi Eric Weil,
dans sa Logigue de la Philosophie, établit-il une filiation entre ce qu’il
appelle I'attitude de l’intelligence et la tolérance®. L’attitude de Dintelli-
gence consiste 4 adopter une sorte de point de vue sans point de vue qui
autorise a préter un ¢gal intérét a toutes les manieres qu’ont les hommes de
vivre et d’interpréter leur condition sans avoir a se sentir concerné existen-
tiellement ou moralement par aucune. Regard d’ethnologue, d’historien ou
de sociologue, regard de I’«intellectuel sans attaches», selon 1’expression de
K. Mannheim, qui fait apparaitre les cultures comme des totalités closes et
autosuffisantes, susceptibles d’étre décrites et comprises dans leur fonction-
nement mais qu'on ne peut juger a une aune différente de celle qu’elles
génerent elles-mémes: «demeures-prisons», dit E. Weil, que les hommes
édifient et ou leur liberté s’aliene. Le seul a y échapper est celui qui adopte
I"attitude de 'intelligence et la tolérance dont il fait preuve ressemble fort a
de la condescendance ou a une forme de dédain aristocratique, la curiosité
intellectuelle pour les diversités culturelles s’accompagnant d’une indiffé-
rence pour le sort des individus en tant que tels.

4 Logique de la Philosophie, Paris, J. Vrin, 1967.



4 FRANCOISE BONHOTE

Pour résumer les critiques envisagées jusqu’ici, on peut donc dire que
la tolérance révele sa faiblesse soit par exces, soit par défaut de proximité
avec l'autre: forme de sympathie complice qui oblitere la faculté de juger
ou indifférence a 1’égard d’autrui qui dispense de la nécessité d’évaluer ce
qu’on accepte parce qu’on l'a préalablement vidé de sa valeur. Dans un cas
comme dans 1’autre, la tolérance prépare mal a assumer le devoir de lutter
contre I'intolérance et elle parait nous priver des moyens de le faire quand
bien méme c’est en son nom qu’il faudrait agir.

La tolérance est-elle une authentique reconnaissance de la liberté
d’autrui? La réponse de J.-P. Sartre

C’est aussi en traitant de la difficulté de se situer a juste distance de
I’autre que J.-P. Sartre est conduit a faire la critique de la tolérance. Dans
L’ Etre et le Néant, il ’envisage comme un cas particulier de la dissymétrie
ontologique qui affecte toute relation humaine. Pour lui, la tolérance est une
conduite de mauvaise foi par laquelle nous tentons d’éluder cette dissymé-
trie et ses effets aliénants pour I'autre. Mais a l'inverse de ce qui caracté-
rise D'attitude de [D'intelligence, il y a réversibilit¢ des roles, chaque
conscience pouvant occuper momentanément une position dominante et
destituer 1'autre de sa prééminence. Ou «transcendance-transcendée» ou
«transcendance-transcendante» (pour reprendre les expressions sartriennes),
nous sommes tantdt proie, tantdt prédateur d’une liberté selon que 1’autre
met en ceuvre son pouvoir de nous doter d’un étre dont il détient, en
quelque sorte, le secret de fabrication ou que nous lui conférions, a notre
tour, une objectivité qui annule temporairement son pouvoir d’objectivation
a notre égard. Pour tenter d’échapper a ce jeu alterné des regards, nous
pouvons étre tentés de coincider avec cet étre que nous sommes hors de
nous pour parvenir «2 totaliser la totalité détotalisée» que nous sommes en
tant qu’étres libres. Mais cette tentative est vouée a I'¢chec. «Ainsi
sommes-nous renvoyés indéfiniment de I’ Autre-objet a 1’ Autre-sujet et réci-
proquement : la course ne s’arréte jamais et c’est cette course, avec ses
inversions brusques de direction, qui constitue notre relation a Autrui.»”

[’idéal moral d’une reconnaissance réciproque des consciences que
Sartre associe a I'impératif catégorique de Kant® demeure inaccessible
puisque c’est toujours d’une conscience particulicre que procede I'initiative
de prendre I'autre pour fin inconditionnée et, dés lors, celui-ci se retrouve

> L'Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1977, p. 459.

b «Agis de telle sorte que tu traites I’humanité aussi bien dans ta personne que
dans la personne de tout autre toujours en méme temps comme une fin, et jamais
simplement comme un moyen.»



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 5

en situation de «transcendance-transcendée». De plus, on décide pour lui de
ce qui est la part respectable de son étre (son étre raisonnable) et de ce qui
n'est a considérer que comme résultat d’un déterminisme psychique (ses
inclinations sensibles).

Si la tolérance, quant a elle, représente une forme moins exigeante de
cet 1déal, elle ne parvient pas davantage a instaurer une relation d’égalité:
«La charité, le laisser-aller, la tolérance — ou toute attitude abstentionniste —
est un projet de moi-méme qui m’engage et qui engage autrui sans son
assentiment.»’ Plutét qu’une authentique reconnaissance de 1autre, la tolé-
rance est une stratégie d’évitement du conflit, conflit qui, pour Sartre, reste
«I’essence des rapports entre consciences»; elle n’est qu’une vaine tentative
pour masquer ou ignorer les effets aliénants de notre liberté sur celle d’au-
trui. Ainsi Sartre conclut-il sur cette surprenante inversion des valeurs entre
tolérance et intolérance: «Réaliser la tolérance autour d’Autrui, c’est faire
qu’Autrui soit jeté de force dans un monde tolérant. C’est lui Oter par prin-
cipe ces libres possibilités de résistance courageuse, de persévérance, d’af-
firmation de soi qu’il et eu l'occasion de développer dans un monde
d’intolérance.»®

Quand bien méme Sartre traite ici des seuls rapports interindividuels,
comme le montre la suite de ce passage ou il est question des attitudes de
I’adulte vis-a-vis de l’enfant, on ne peut manquer d’étre choqué par la
désinvolture avec laquelle il parle de 1’intolérance si 1’on songe a ce qui se
passe en France et en Europe au moment ou il tient de tels propos. Et
aujourd’hui encore, n’y aurait-il pas quelque indécence a suggérer a un
S. Rushdie, par exemple, d’évaluer en ces termes la situation qui lui est
faite suite a la farwa lancée contre lui?

Cela dit, la critique sartrienne contient une salutaire mise en garde
contre une forme naive de tolérance, oublieuse des effets pervers de sa
mise en pratique parce qu’elle omet de prendre en compte cet étre double
que nous sommes (pour soi et pour autrui) et que l’autre est pour nous.
Ainsi plus particulierement dans nos relations avec les membres d’une autre
culture, c’est manquer de lucidité que d’ignorer les représentations préala-
bles de I’autre que chacun des protagonistes de la rencontre doit a I’histoire
de sa collectivité et a sa propre histoire. Représentations d’ou procédent des
attentes souvent contradictoires, d’ou naissent des malentendus sur lesquels
peut se briser I’élan généreux qui porte a accueillir I'autre dans notre
univers ou a tenter de le rejoindre dans le sien. Interférences toujours
présentes et, sans doute, jamais complétement maitrisables dans un monde
ou les images proliferent et ou les inégalités de développement s’accen-
tuent.

T Ibid. p. 460.
8 Ibid. p. 460.



6 FRANCOISE BONHOTE

Par ailleurs, il convient de relever que Sartre n’a pas conservé, dans ses
ceuvres ultérieures, ce paradoxal renversement de valeurs qu’il opére dans
L' Etre et le Néant. Quand 1l traite de ['antisémitisme dans Réflexion sur la
Question juive ou encore des situations d’oppression dans Cahiers pour une
Morale, 11 montre que I’intolérance redouble 1’effet médusant du regard,
I"effet aliénant de notre liberté sur celle d’autrui puisqu’elle enferme [’autre
dans ses déterminations. Qui plus est, I'intolérance, dans ses formes institu-
tionnalis€es, a pour conséquence de restreindre cet «ensemble concret de
possibles qui détermine le champ de notre liberté» parce qu’elle barre ce
champ «par des interdits. La liberté est déterminée négativement par des
possibles qui esquissent une géographie concrete de la liberté et qui en
méme temps ne sont pas mes possibles».” N’est-ce pas suggérer qu’a I'in-
verse, la tolérance, elle, ouvre un champ plus vaste de possibilités parmi
lesquelles figure celle de refuser la tolérance accordée? Si la dissymétrie
subsiste dans les relations entre consciences, elle est moins marquée dans le
second cas que dans le premier!

On peut d’ailleurs trouver dans Cahiers pour une Morale de quoi aller
au-dela d’une reconnaissance seulement implicite de la valeur morale de la
tolérance. En effet, dans les pages qu’il consacre a la description de
I'appel'® (Sartre nomme ainsi la demande qu’on adresse A autrui pour solli-
citer son aide), il reconnait que sur le plan pratique, dans [’action en
commun ou chacun s’engage librement, le conflit originel des consciences
peut étre dépassé a condition que chacun reconnaisse la valeur des fins
concretes visées par ['autre, que chacun comprenne la situation ct les
raisons de l'autre mais que celui qui est sollicité par ['appel conserve le
droit de refuser son aide (en quoi ["appel se distingue de ["exigence) et
I’autonomie de jugement qui lui permet d’évaluer en connaissance de cause
la 1égitimité des fins et des moyens mis en ceuvre par le solliciteur. Par
bien des traits, la situation produite par ['appel se rapproche d’une mise en
pratique de la tolérance. Tout d’abord parce que, comme le dit Sartre,
«|’appel est dés son surgissement réciprocité (...) il s’adresse a la liberté
pour aider une autre liberté en situation (...) pour reconnaitre les diversités
et pour les mettre en liaison par cette reconnaissance méme: ce qui doit
étre réalisé ici c’est une unité souple et mouvante de la diversité»'!. De
plus, la dissymétrie est surmontée parce que ['appel n’émane pas d’une
liberté souveraine mais d’une liberté en difficulté qui par ["appel fait I’aveu
de son incomplétude et s’expose au risque du refus. De 1a, pour Sartre, le
caractere émouvant de ["appel «parce qu’il est don, parce qu’il est la réveé-

Y Cahiers pour une Morale, Paris, Gallimard, 1983, p. 342.
10" 1hid. pp. 285-306.
" Ibid. p. 297.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 7

lation d’une liberté en difficulté, parce qu’il est reconnaissance de la liberté
s 2
de I’autre...» 1

Mon intention n’est pas de montrer que Sartre devient un thuriféraire de
la tolérance apres en avoir été le détracteur. Mais il m’a paru intéressant de
relever, pour la suite de I'exposé, que dans une philosophie de la liberté, il
n’est possible d’inscrire la tolérance comme valeur morale qu’a condition
de restreindre les prétentions absolutistes de la liberté. Et cette limitation
s’opere a I'initiative de la liberté elle-méme qui reconnait sa finitude et, ce
faisant, rend possibles des relations non conflictuelles avec autrui devenu
alter ego.

Si 'on effectue maintenant un bref bilan des critiques adressées a la
tolérance, on peut remarquer qu’elles concernent, pour 1’essentiel, ce que je
nommerais une forme faible de la tolérance que j opposerais a une forme
plus consistante du point de vue moral et dont nous venons de voir s’es-
quisser quelques traits chez Sartre. Et si 1’on tient & distinguer ces deux
formes, on pourrait parler de tolérantisme dans le premier cas, terme utilisé
au XVIII® siecle par les adversaires des Lumieres, et réserver le terme de
tolérance pour qualifier I'attitude plus exigeante dont il va étre question par
la suite.

Bref historique de la notion de tolérance

L’¢volution du sens de la notion selon 1'axe de la diachronie permet de
mettre en évidence un certain parallélisme avec ce qu’on constate chez
Sartre, a cette différence pres toutefois qu’on quitte le domaine des rela-
tions interindividuelles pour aborder celui de la politique et de la religion.
Mais la aussi, c’est lorsque les détenteurs du pouvoir et du savoir consenti-
ront a limiter leurs prétentions absolutistes que, d’une part, la tolérance
passera d’un sens négatif a un sens positif et que, d’autre part, s’ouvrira
pour elle un espace nouveau ou elle pourra s’inscrire comme droit.

Historiquement, en effet, c’est a I'intersection des domaines religieux et
politique que se situe la problématique de la tolérance. Elle ne désigne
d’abord qu’une concession accordée par le pouvoir ecclésiastique ou poli-
tique:; concession justifiée par des raisons pragmatiques mais n’entrainant
pas la reconnaissance d’un droit définitif et inaliénable. Il est vrai, et cela
mérite d’étre souligné, que le christianisme comme doctrine contient I'idée
d’une distinction des pouvoirs temporel et spirituel et ce n’est donc pas pur
hasard historique si ¢’est dans la chrétienté que la séparation des pouvoirs
va s’instituer. Mais les Etats de la chrétienté s’édifient d’abord comme

'2 Ibid. p. 295.



8 FRANCOISE BONHOTE

Etats confessionnels («une foi, une loi, un roi»). L’exclusivisme et 1’autori-
tarisme en matiere religieuse se fondent sur ’idée que la Vérité a des droits
sur les esprits et qu’il est un devoir impératif pour les tenants de [’autorité
politique et religieuse d’unir leurs forces afin de maintenir les consciences
sur la voie du salut. Prévenir la propagation de I’erreur et éliminer 1’hé-
résie, si besoin est par la violence, sont deux maniéres de mettre en
pratique ce devoir. Qui plus est, I'unité religieuse est jugée indispensable a
la cohésion politique d’une communauté.

A partir du XVI° siecle cependant, la situation se modifie radicalement
puisqu’une «hérésie» (le protestantisme), non seulement n’est pas vaincue
comme ce fut le cas des précédentes, mais s’impose comme religion domi-
nante dans certains Etats. Le protestantisme a certes contribué a 1’édifica-
tion de sociétés progressivement tolérantes et c’est également dans ses
rangs qu’on trouve des théologiens qui défendirent la tolérance avec
constance. Cependant la liberté des cultes n’est pas admise dans les Etats
réformés et le principe qui continue a prévaloir est le «cujus regio, ejus
religio». A cet égard, E. Quinet a fait valoir qu’une mise en pratique trop
précoce de la tolérance aurait empéché le protestantisme d’effectuer
«l’ombre d’une révolution religieuse». Il fallait, écrit-il, déraciner «des
habitudes séculaires de soumission passive, imprimer d’autres habitudes
morales.» Ce n’est que lorsque ce travail eut été historiquement accompli
que le protestantisme put établir la tolérance, «dernier mot» de sa révolu-
tion. '3 [’argumentation est sans nul doute intéressante mais contestable par
certaines de ses conséquences. En effet, elle porte a sacrifier un peu hative-
ment sur l'autel du progres celles et ceux qui eurent a souffrir de ’intolé-
rance parmi lesquels se trouvent justement des défenseurs de la tolérance
comme S. Castellion dont le seul tort aurait été d’étre en avance sur son
temps. Quoi qu’il en soit, la complexité des situations créées par le succes
de la Réforme imposera, de cas en cas, des solutions de compromis comme
ce fut le cas, par exemple, en Suisse pour les bailliages communs. La tolé-
rance cependant reste une concession accordée par le pouvoir qui s’abstient
d’interdire mais conserve la prérogative de le faire.

Le plaidoyer de Locke en faveur du droit a la tolérance

C’est dans ce contexte, trés sommairement esquissé, que Locke inter-
vient avec son Essai de 1667 puis ses trois Lettres sur la Tolérance de
1686 a 1692. Et dans ces textes, on voit s’opérer la transformation du sens

13 Epcar QUINET, La Révolution, réédit., Paris, Belin, 1987; cité par JEAN
BAUBEROT, «Stratégies de la liberté», La Tolérance, Ed. Autrement, Paris, 1991,
pp. 86-87.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 9

de la notion qui perd sa connotation péjorative pour désigner un droit a la
liberté de croyance pour I'individu. (Certes, Locke n’est pas le seul auteur
chez qui s’accomplit cette mutation, mais je le retiens ici comme représen-
tant significatif d’un courant de pensée.) Dans 'Essai sur la Tolérance,
Locke s’attache prioritairement a convaincre le magistrat qu’il doit faire
usage de son autorité pour garantir ce droit nouveau. En effet, les tiches du
magistrat se bornent au maintien de ’ordre et il n’a pas a se préoccuper de
faire malgré eux le salut des hommes. Ce qui d’ailleurs est une entreprise
vouée a I’échec: I'intolérance manquant inéluctablement son but. Certes, la
reconnaissance d’un droit a la tolérance restreint le champ d’application de
Iautorité du magistrat puisqu’il s’agit pour lui d’admettre qu’il ne jouit pas
d’une supériorité de nature qui ’autorise a s’ériger en guide spirituel. Mais
ce qu’'il cede n’est qu’une illusion de pouvoir (la coercition est un moyen
inadapté quand il s’agit d’intervenir sur les convictions individuelles) et ce
qu’il gagne est un affermissement de la 1égitimité du pouvoir temporel dont
il s’assure ainsi 1'usage exclusif. La séparation des pouvoirs rend chacune
des institutions (I’Eglise et I’Etat ou plutdt les Eglises et I’Etat) a sa
mission spécifique et permet également de mettre un frein au désir de
domination qui prend prétexte de I’édification spirituelle pour conquérir
I’hégémonie politique. Donc plus d’alliance obligée entre religion et
pouvoir politique et reconnaissance du pluralisme religieux non seulement
comme un fait mais également comme un droit; droit qui a pour consé-
quence que les Eglises renoncent a réclamer a leur profit I’intervention du
pouvoir temporel et des moyens de coercition dont il dispose. Par cette
délimitation des sphéres d’intervention des pouvoirs temporel et spirituel,
Locke dégage un espace de liberté pour la conscience individuelle et 1’on
peut noter ici que s’accomplit cette intériorisation du sentiment religieux
déja présente dans la Réforme. Montrant que le seul usage légitime de la
force est du ressort du magistrat pour garantir la paix civile par le respect
des lois, il pose le droit a ’autonomie spirituelle de la conscience humaine.
Mais, remarquons-le, ce n’est pas en exaltant les pouvoirs de cette
conscience qu’il entend la mettre hors d’atteinte; c’est au contraire sa fragi-
lité, sa limitation méme qui justifie ce droit. En effet, si elle a droit a la
liberté de croyance, c’est que les bornes de I’esprit humain sont telles que
personne ne peut se prévaloir de I'infaillibilit¢ en matiére religieuse. Les
droits de la Vérité ne sauraient donc I’emporter sur ceux de la conscience
puisqu’aucune instance humaine n’a d’acces privilégié a cette Vérité. Ici
encore on remarque que la distinction traditionnelle entre clercs et laics
mise en cause par le protestantisme se voit définitivement relativisée.
Certes, Locke reconnait des différences entre les croyances et, partant, entre
les croyants, dont certaines sont plus respectables que d’autres (mais le
critere le plus souvent utilisé dans cette hiérarchisation est d’ordre moral).
Toutefois, le seul juge du degré de Vérité de dogmes établis par les



10 FRANCOISE BONHOTE

hommes dans les diverses religions est Dieu dont le verdict ne sera connu
qu’a la fin des temps.

Pour légitimer sur le plan politique et fonder sur le plan philosophique
le droit a la tolérance, Locke procéde donc a une relativisation des
croyances qui ne se conclut cependant pas en un relativisme. En effet,
chaque conscience reste tenue de chercher loyalement la voie qu’elle juge
la meilleure et cette tiche est essentielle puisqu’il y va de son salut, de
I’accomplissement de sa destinée spirituelle. C’est pour cette raison d’ail-
leurs qu’elle ne peut se démettre de sa responsabilité dans le choix de sa
croyance. Le sérieux de la conviction est pleinement reconnu par Locke,
méme si elle se voit dépouillée de toute prétention exclusiviste. D’autre
part, comme sa valeur de vérité¢ ne peut étre établie par une instance ration-
nelle, c’est le degré de sincérité, la qualité¢ de la persuasion subjective
(Locke parle de «persuasion du cceur») qui confere a la conviction sa
valeur spirituelle et aux pratiques religieuses leur efficacité. C’est révéler
par la méme [’absurdité de I'intolérance qui comporte le dessein de modi-
fier par la contrainte d’une autorité extérieure ce qui ne peut étre valable-
ment transformé que par la persuasion et le consentement libre de la
conscience. Ainsi lit-on dans la premiere Lettre sur la Tolérance: «Il n’y a
que la lumiere et I'évidence qui aient le pouvoir de changer les opinions
des hommes: et cette lumicre ne peut jamais &tre produite par les souf-
frances corporelles, ni par aucune peine extérieure.» 4

De «I’intolérante tolérance» de Locke a la détermination des limites de
la tolérance

Les vibrants plaidoyers de Locke en faveur de la tolérance réservent
cependant une surprise au lecteur puisqu’ils se concluent par une double
exclusion qui semble bel et bien invalider le droit a la liberté de croyance
par ailleurs défendu. En effet, Locke recommande au magistrat d’interdire
deux doctrines: le catholicisme et ’athéisme. Ce qui est intéressant a consi-
dérer pour notre propos, ce sont les distinctions dont Locke fait usage pour
justifier les restrictions dont il juge nécessaire d’assortir la tolérance. Il
s’agit en effet, pour en délimiter la portée, de distinguer entre les convic-
tions ou «opinions spéculatives» et les actes qui s’en inspirent. Si la tolé-
rance a pour effet de préserver la liberté du choix des premieres, elle ne
peut s’étendre sans autre aux seconds dans la mesure ou ils interviennent
dans le domaine public. Alors I"autorité civile prend le relais, puisqu’il est
de sa juridiction de protéger chacun contre les atteintes des autres, et ¢’est
a elle d’établir ce qui est ou non tolérable selon la norme de I'utilité et du

4 Joun LOCKE, Lettre sur la Tolérance, Paris, GF-Flammarion, 1992, p. 171.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 11

bien-&tre publics. De plus, les actions et les maximes qui les inspirent
tombent également sous la juridiction des regles morales qui, pour Locke,
ont une portée universelle et sont accessibles a chaque conscience. Ainsi ne
peuvent bénéficier de la tolérance que les religions ou doctrines qui inspi-
rent le respect et des normes sociales utiles au bien commun et des regles
morales inscrites au ceeur de 'homme. Est-ce a dire que Locke prétend
ainsi que chacune des instances y trouve son compte et que tout conflit
d autorit€ est €liminé? Non, 1l reconnait que des conflits peuvent apparaitre
entre les exigences religieuses et les regles sociales: conflits entre la
conscience et le pouvoir qui ne trouvent pas forcément de dénouement
satisfaisant. Le tragique n’est pas exclu dans cet univers pourtant juridique-
ment bien réglé et I'antique affrontement entre Créon et Antigone demeure
toujours possible dés lors que la conscience est appelée a choisir ses
convictions et a se soumettre aux lois et qu’aucune instance humaine n’est
capable de trancher quand 1'individu estime qu’il y a incompatibilité entre
les unes et les autres. Dans un tel cas, nous dit Locke, I'individu est mora-
lement tenu de résister a ['autorité mais en méme temps il est tenu d’ac-
cepter la sanction qui découle de sa rébellion. Ainsi se trouve authentifiée
la sincérité de ses convictions et préservée la pérennité de la loi, a I’abri de
contestations arbitraires. Mais revenons aux doctrines qui pour Locke ne
meéritent pas d’ére mises au bénéfice de la tolérance. Le catholicisme en
est indigne parce qu’il peut étre suspecté d’inspirer des maximes et des
actes immoraux (en particulier le non-respect de la parole donnée a un
«hérétique») et d’inciter a la rébellion puisqu’il soumet ses adeptes a une
autorité supra-étatique: le pape. De plus, il n’a pas droit a jouir d’une tolé-
rance qu’il n'accorde pas quand il lui est loisible de le faire. L’athéisme,
quant a lui, est soupgonné d’engendrer un amoralisme qui sape les bases de
["autorité civile en mettant en cause le respect des régles morales. Par
ailleurs, Locke juge que les athées «n’ont aucun droit a la tolérance sur le
chapitre de la religion puisque leur systeme les renverse toutes.» > En
somme, [’athéisme est considéré comme une doctrine intrinséquement into-
Iérante et comme telle elle s’exclut d’elle-méme du droit a la tolérance.
Remarquons qu’a cet égard, P. Bayle, a la méme époque, se montre plus
conciliant que Locke car pour lui &tre athée et vertueux n’est pas une
contradiction dans les termes.

Mon propos n’est pas ici d’entrer en matieére sur les raisons conjonctu-
relles (et peut-étre stratégiques en ce qui concerne I’athéisme) qui expli-
quent cette mise hors la loi des deux doctrines. Par contre, la distinction
posée par Locke, laquelle permet de déterminer des degrés divers de tolé-
rance selon qu’on considere les convictions religieuses en elles-mémes ou
les manieres d’étre et d’agir qui en découlent, conserve sa validité: la tolé-

Y Ibid. p. 206.



12 FRANCOISE BONHOTE

rance n’a pas a étre un blanc-seing octroy€ sans examen de 1’usage qui en
est fait. On retrouve une problématique analogue dans les débats tout
récents qui se sont développés en France a propos des mutilations sexuelles
et en particulier de la pratique de I’excision. Au nom du «droit a la diffé-
rence» et du «respect des cultures», les tenants de 1’antiracisme ont estimé
que la tolérance devait s’étendre a ces pratiques, inspirées qu’elles étaient
par une tradition culturelle autre et partant respectable. Au nom du respect
des droits de I’homme et donc de normes morales universelles, des associa-
tions de protection de I’enfance ont estimé, au contraire, cette tolérance
coupable et se sont portées garantes de ces «libertés délaissées», celles des
fillettes livrées a de telles pratiques rituelles. Ces associations ont obtenu
que la justice intervienne et condamne ces coutumes comme contraires au
droit parce que portant atteinte a l'intégrité physique de 1’individu. Des
débats similaires ont eu lieu a propos du port du foulard ou de la poly-
gamie. Et dans chacun de ces cas, le dilemme resurgit entre le respect de
I'individu et le respect de la diversité culturelle. Et chaque fois aussi, on se
trouve confronté a la délicate question de savoir ou faire passer la ligne de
partage entre ce qui peut €tre toléré et ce qui ne doit pas I’étre. Et dans la
détermination des limites de la tolérance, on ne peut esquiver I’exigence de
I’évaluation morale des conduites quand des individus peuvent en subir des
dommages ni s’abstenir de comprendre certes, mais aussi de juger le
contenu des doctrines qui sont a 1’origine de telles conduites. On ne peut,
somme toute, faire I’économie du débat sur ['universalité des principes éthi-
ques confrontés aux particularismes culturels. Et ’on sait la difficulté de ce
débat. P. Ricceur, dans Soi-méme comme un autre, en marque bien les
termes et indique la voie d’une résolution: «Il faut, a mon avis, (...)
assumer le paradoxe suivant: d’une part, maintenir la prétention universelle
attachée a quelques valeurs ou I'universel et |’historique se croisent, d’autre
part offrir cette prétention a la discussion, non pas a un niveau formel, mais
au niveau des convictions insérées dans des formes de vie concrete. De
cette discussion, il ne peut rien résulter, si chaque partie prenante n’admet
pas que d’autres universels en puissance sont enfouis dans des cultures
tenues pour exotiques.»'® Ainsi, pour ce qui a trait 4 la tolérance, il faut
admettre qu’elle comporte cette référence a un universel (respect de la
liberté de conviction, de pensée et de la liberté d’expression qui renvoie au
respect de I’individu) et qu’elle ne peut conserver sa valeur éthique dans
une approche qui réduirait toute norme morale a un particularisme culturel.
En somme, si c¢’est au nom d’un principe universel qu’on réclame le
respect des particularismes, on ne peut invoquer le fait des particularismes
pour résorber 'universel en I'un d’eux. Mais, par ailleurs, la tolérance
contient également 1’exigence du respect des différences. Est-ce a dire alors

16 pAUL RICEUR, Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990, p. 336.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 13

que la notion est contradictoire? Je pense plutét que comme de nombreux
principes moraux, elle est travaillée par une tension interne qui peut se
révéler féconde dans la mesure ou elle est maitrisée. Mais cette tension
explique également les dérives possibles vers le laxisme ou la condescen-
dance qui ont été évoquées plus haut quand I'un des pdles I’emporte sur
’autre.

«L’intolérante tolérance» préconisée par Locke permet encore de mettre
en exergue un probléme connexe. Est-il légitime et judicieux d’appliquer,
comme 1l le fait, le principe: «Pas de tolérance pour les ennemis de la tolé-
rance»? C’est ’appréciation des risques que la tolérance peut faire courir
aux valeurs qui la sous-tendent qui permet, me semble-t-il, de répondre a
cette question. En effet, il est des situations de crise ou, comme le dit R.
Mehl, «les valeurs fondamentales jouent leur existence, ou il faut choisir
entre la liberté et 'esclavage, entre la justice et le confort, entre la vérité
qui se cherche et le mensonge qui s officialise».!” 1l est alors moralement
légitime d’appliquer ce principe puisque les valeurs qui rendent la tolérance
possible sont menacées. Mais suspendre le droit & la tolérance dans de tels
cas n’est pas opter pour son contraire, I'intolérance. C’est se donner les
moyens d’engager la lutte pour préserver ou tenter de rétablir les conditions
indispensables a son actualisation. Dans des circonstances moins dramati-
ques, cependant, on peut estimer que la tolérance accordée aux intolérants
est un risque qu’il faut oser courir en tablant sur son pouvoir de persuasion
a plus ou moins long terme. Pour paraphraser Kant: «On ne mfrit pour la
tolérance que dans la tolérance.» C’est en substance 'idée que défend J.
Rawls dans Théorie de la Justice's. Son argumentation est la suivante:
’exclusion a non seulement pour effet de conforter les adversaires du
pluralisme dans leur refus des régles du jeu démocratique, mais é¢galement
celui d’invalider la portée universelle de ces regles. Puisque c’est dans la
mesure ou ils ont la conviction de défendre un bien supérieur que les into-
Iérants s’estiment menacés par le pluralisme et qu’ils entendent restreindre
le droit a la liberté de pensée et d’expression, leur refuser ce droit, ¢’est
reconnaitre avec eux son caractére relatif et conditionnel. Le leur conserver,
c’est manifester son universalité et faire la démonstration de sa viabilité.
Cela dit, J. Rawls estime que les adeptes de doctrines intolérantes ne
peuvent exiger, pour eux, ce droit a la tolérance puisqu’ils le refusent aux
autres; mais il est du devoir des défenseurs des valeurs démocratiques de
les mettre au bénéfice de ce droit pour autant que leur liberté, leur sécurité
et les institutions qui s’en portent garantes ne soient pas mises en péril.
Donc la tolérance génére a nouveau un dilemme dans sa mise en pratique
entre, d’une part, le devoir de défendre I'universalité du principe de «la

'7 ROGER MEHL, Les Attitudes morales, Paris, PUF, 1971, p. 92.
'8 JoHN RAwLs, Théorie de la Justice, Paris, Seuil, 1987, pp. 252-257.



14 FRANCOISE BONHOTE

liberté égale pour tous» et, d’autre part, la nécessité, quand les circons-
tances l'exigent, d’en suspendre 1’application pour en préserver les condi-
tions d’existence. J. Rawls ne préconise pas de résolution philosophique de
ce dilemme et, seule, a son avis, une réponse pragmatique peut étre trouvée
de cas en cas pour décider du moindre mal. J’ajouterai que si la tolérance
est bien porteuse de cette générosité qui consiste ici & prendre le risque
d’accorder un droit qu’il lui est logiquement possible de refuser, elle est
tenue d’assortir cette générosité de lucidité et de vigilance critique tant a
I"égard d’elle-méme qu’a I’égard de ses ennemis extérieurs: puisqu’il s’agit
par elle de promouvoir un monde plus humain, ot I'individu se voit
respecter par les droits qui lui sont reconnus, elle ne peut faire I'économie
d’un principe d’autolimitation qui procede du principe de justice qu’elle
implique et qui impose de refuser ce qui contrevient a ce principe. C’est a
cette condition, me semble-t-il, que la tolérance est exempte de laxisme et
qu’elle mérite la qualification de vertu quand bien méme il s’agit d’une
«vertu incommode» selon I'expression de B. Williams. 12

La tolérance, vertu incommode

Qu’elle soit une vertu incommode, nous I’éprouvons en nous-mémes
chaque fois que nous sommes confrontés a des défenseurs trop ardents de
convictions contraires aux notres, que nous sommes dérangés par leurs
choix religieux, éthique, philosophique ou politique parce qu’ils mettent en
cause nos propres choix. Irritation, crispation défensive par quoi s’annonce
la tentation de I’intolérance. Or, c’est justement de 1’effort fait pour
surmonter cette intolérance et de la maturation intérieure qu’il produit que
nait la véritable tolérance comme le montre F. Quéré dans son article inti-
tulé Difficile tolérance®. 11 faut d’abord, nous dit-elle, affronter cette diffi-
culté majeure de déterminer s’il est réellement possible de reconnaitre la
valeur intrinséque de convictions autres sans du méme coup dévaloriser les
notres ou, a I'inverse, de poser la valeur des notres sans exclure celle des
autres. Nouveau dilemme produit par I'exigence de tolérance: ou abdiquer
tout ou partie de ce que nous tenons pour vrai afin de faire sa place a une
vérité autre, ou alors défendre sa conviction comme unique vérité et
renvoyer celle de l'autre dans le domaine de [’erreur. Entre athées et
croyants, par exemple, comment éviter de poser cette question de la vérité
et comment y répondre sans décider qui a tort et qui a raison? Les choses

19 BERNARD WILLIAMS, Une Vertu incommode, Le Courrier de "'UNESCO, juin
1992.

20 FRANCE QUERE, Difficile Tolérance, Revue de Théologie et de Philosophie,
Vol. 121 1989/11.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 15

peuvent €tre formulées avec doigté et politesse, il n’empéche que 1’athée
doit bien convenir qu’il estime que le croyant vit dans I’illusion et le
croyant, a son tour, s'il ne veut pas trahir sa foi, ne peut €viter d’affirmer
que l’athée est dans I’erreur. Et entre adeptes de religions différentes, si les
positions en présence peuvent €tre plus nuancées, la question de la vérité ne
peut pas davantage étre escamotée ni résolue a la satisfaction de tous. Est-
ce a dire que la tolérance n’est compatible qu’avec une position sceptique ?
Certes, il est alors plus aisé de sortir de la difficulté puisqu’on rameéne le
dilemme a une simple confrontation d’opinions. Mais on ne «sauve» la
tolérance qu’en réinstaurant la relation dissymétrique dont nous avions parlé
précédemment et elle redevient une forme de condescendance puisque la
conviction de l'autre n’est acceptée qu’apres avoir été vidée de sa préten-
tion a la vérité. Alors que lui croit se situer sur ce plan, le tolérant déplace
le débat sur le terrain des opinions subjectives et s’il les accueille toutes
avec une €gale impartialité, c’est qu’a ses yeux aucune n’est vraie. C’est
peu dire qu’ainsi 'autre n’y trouve pas son compte et il est en droit de
reprocher au tolérant de réduire la liberté de pensée dont il s’affirme le
défenseur a I’insignifiance et le respect de I'autre a une curiosité d’entomo-
logiste.

La tolérance comme mise a I’épreuve des convictions

Faut-il dans ces conditions conclure a I'incompatibilit¢ entre tolérance
et vérite? F. Quéré répond, dans larticle cité, qu'une issue doit &tre
trouvée car I'intolérance fait, elle, courir un risque plus grand encore a la
verité qu’elle dégrade a coup slir comme elle dégrade humainement celui
qui y ceéde. Autant donc choisir le risque de déstabilisation qui nait de la
confrontation entre vérité et pluralité des doctrines. F. Quéré propose d’en
tirer parti pour soumettre nos convictions a ce que jappellerai une série
d’épreuves «qualifiantes» au sens ou ce terme est utilis€, dans ["analyse des
contes, pour caractériser la maniére dont le héros acquiert progressivement
une volonté propre, un savoir propre et un pouvoir propre en surmontant
les obstacles qu’il rencontre. Comme lui donc, il faut consentir a quitter le
confort (ou le cocon) des certitudes naives pour accéder au stade des
convictions adultes. Et c¢’est en cherchant a actualiser 1'exigence que la
tolérance nous adresse que nous sommes incités & y parvenir. La premiere
¢preuve a affronter est d’ordre psychologique: la rencontre de ['altérité
ayant mis a mal notre certitude d’étre dans le vrai, il convient d’abord de
nous interroger sur la part de narcissisme qui peut donner son caractere
inconditionnel & 1’adhésion qui nous lie & nos convictions. F. Quéré note a
ce propos qu’il n’est pas rare qu’«une alliance insidieuse utilise 1'universel



16 FRANCOISE BONHOTE

Pod ’) & s 3 ~ B
pour surévaluer le personnel..».”! Ainsi un transfert s’opére-t-il de la

conviction a nous-mémes: dotée d’une valeur exclusive, elle nous conforte
dans le sentiment de notre identité et de notre supériorité. L’intransigeance
doctrinale sert alors de carapace ou d’armure pour dissimuler certaines
fragilités psychiques ou wune certaine inconsistance intellectuelle. La
seconde épreuve est d’ordre intellectuel et elle porte sur le contenu de nos
convictions. Il s’agit en quelque sorte de comprendre ce qui se donne
d’abord comme «persuasion du coeur» selon les termes de Locke pour
parvenir a ce que Rawls nomme «convictions bien pesées». Et ¢’est le choc
du pluralisme qui nous contraint a prendre en considération les objections
qui peuvent étre formulées a I'égard de ce que nous tenons pour vral et a
entrer en débat avec elles. Travail de persuasion intellectuel qui passe par
’étape obligée du libre examen et de la neutralisation des liens affectifs qui
nous attachent a nos convictions. C’est dire aussi qu’assumer 1’exigence de
la tolérance nous incite a faire plein usage de 1’aptitude réflexive dont la
pensée humaine est dotée au risque d’altérer la confiance naive éprouvée au
préalable. Car cet éclairage révele ce que nos convictions doivent a notre
propre histoire, a ses hasards, aux conditionnements subis, a notre héritage
culturel aussi. I1 met en évidence cette part d’altérité en nous-mémes que
nous pouvons certes découvrir mais jamais complétement résorber et qui
doit nous prémunir contre une conception trop absolutiste de 1’autonomie
de la conscience. La nécessité d’instaurer la tolérance en dépit de nos
propres résistances, nous reconduit a nous-mémes et favorise la prise de
conscience de notre rapport problématique au vrai et a nous-mémes qul
s’effectue dans une zone ou ne reégnent ni la parfaite transparence, ni 1’opa-
cité. Ainsi le périple accompli peut-il nous prémunir contre I’intransigeance
et nous aider a comprendre celle de 1’autre, quand elle se manifeste, comme
un moment dépassable. Mais par I’effort assumé de penser nos convictions
et donc de mettre en pratique ce droit a la liberté de pensée que la tolé-
rance comporte, nous sommes mieux a méme de préciser nos attentes a
I’égard de 1’autre lorsque nous lui reconnaissons ce droit. Et d’abord qu’il
en fasse un usage aussi honnéte que possible et qu’il reconnaisse lui aussi
que, quelle que soit la vérité a laquelle il adhere, aussi élevée que puisse
étre 1’autorité qui la 1égitime, il ne peut €éluder ni I’examen critique de ses
propres convictions, ni 1’évaluation morale des actes qui en procedent. Et
c’est parce que nous lui sommes redevables de notre propre €volution intel-
lectuelle et morale que nous pouvons lui adresser cette demande en
marquant par la méme les limites dans lesquelles s’inscrit la tolérance.
Comme le releve P.-A. Stucki dans Tolérance et doctrine, il s’agit en
somme de prendre au sérieux ce que penser veut dire tant pour soi-méme
que pour l'autre. Ainsi le respect de ’autre s’exprime-t-il dans I’incitation

2L Ibid. p. 200.



REFLEXIONS SUR LA TOLERANCE 17

qui lui est adressée d’entrer en débat et d’assumer a son tour les risques de
la controverse. Alors, nous dit P.-A. Stucki, «la communication est rendue
possible et la polémique inévitable».?> La formule est certes provocante.
Concilier tolérance et polémique, n’est-ce pas tenter de marier ’eau et le
feu? Peut-€tre. Et pourtant il faut postuler le mariage possible si 1’on ne
consent pas a vider de son contenu le droit a la liberté de pensée et que,
par ailleurs, on considere le pluralisme comme une situation indépassable.
Privée de ce moment polémique, la tolérance s’affaiblit en une forme de
consentement non critique a la différence en tant que telle. Or P. Ricceur le
releve avec pertinence: «L’apologie de la différence pour la différence rend
toute différence indifférente dans la mesure ou elle rend vaine toute discus-
sion.»>* Le débat, par contre, pour autant que les regles puissent étre jugées
acceptables par chacune des parties, prend plus justement en compte les
différences puisqu’il s’agit d’y établir les accords possibles mais aussi les
désaccords insurmontables. Des lors, comprendre et juger, dont nous nous
étions demandé plus haut s’ils étaient incompatibles, peuvent &tre conjoints
comme deux moments qui rendent la discussion a la fois possible et néces-
saire dans la mesure ol chacun des partenaires accepte d’en faire I'épreuve
sur sol-méme et sur ses propres convictions avant d’y soumettre celles
d’autrui.

Comprise ainsi, la tolérance échappe au soupc¢on de maintenir une rela-
tion dissymétrique entre soi et 'autre réduit au role passif du toléré puis-
qu’elle engage dans une relation de réciprocité ou chacun est également
tenu d’accomplir cet effort de clarification de ses convictions afin de les
rendre compréhensibles & 'autre et de les formuler dans des termes qui
rendent possible 1’évaluation de leur cohérence logique et de leurs consé-
quences éthiques. Et ol chacun est également redevable a 1'autre du béné-
fice qu’il a pu tirer de I’entreprise. Bien siir, en assortissant la tolérance de
cette exigence de réciprocité, dés lors que la partie se joue a plusieurs, on
rend son actualisation plus aléatoire: une fin de non-recevoir de la part de
I"autre est toujours possible et elle conduit a I’échec. Mais échec qui n’est
pas radical puisque I’effet en quelque sorte thérapeutique de la tolérance
n’est pas éliminé du seul fait qu’'elle n’a pu ou su trouver d’écho chez
'autre. Si le débat n’a pas lieu faute d’interlocuteur, le «débat en pensée»
demeure possible comme préalable au dialogue effectif et son aiguillon
critique peut continuer a agir sur nos propres convictions. Cela dit sans
vouloir minimiser I’'importance du dialogue qui est une mise a l’épreuve
irremplagable de notre capacité de décentrement. Cet échec révele par
ailleurs la limite interne de la tolérance qu’elle partage avec toute entreprise

22 PIERRE-ANDRE Stuckl, Tolérance et Doctrine, Lausanne, L’Age d’Homme,
1973, p. 41.

23 PAUL RICEUR, op. cit., p. 332.



18 FRANCOISE BONHOTE

humaine qui requiert le libre engagement des partenaires: elle ne saurait
sans contradiction exiger ou recourir a quelque forme de pression ou de
contrainte que ce soit pour forcer autrui a accepter le débat.

Au terme de mon étude, je suis donc amenée a conclure que la tolé-
rance ne consiste pas seulement a consentir a la diversité humaine. Si elle
veut offrir une alternative consistante aux formes de violence ouvertes ou
masqueées, elle doit faire preuve de discernement et €tre capable de dire «le
non de la morale a toutes les figures du mal», selon la formule lapidaire de
P. Riceeur.?* Et c’est parce qu’elle comporte un pari sur ’homme qu’elle
inclut cette exigence morale. Pari qui postule en chacun ce pouvoir de
s’élever au-dessus des déterminations sociologiques, psychologiques,
psychosomatiques, pouvoir qui rend possibles le libre examen et la discri-
mination morale d’une part et, d’autre part, cette rencontre, méme conflic-
tuelle, entre personnes provenant d’horizons culturels différents. Personne
étant alors a prendre au sens de singulier selon ’acception hégélienne
comme la synthese du particulier et de ['universel. Viser a actualiser la
tolérance, c’est donc juger que ce pari n’est pas déraisonnable quand bien
méme il subit de fréquents démentis dans notre expérience. En dernier lieu,
je retiendrai que I’analyse de la notion de tolérance a permis de mettre en
évidence qu’elle est le sicge de multiples tensions: entre le mouvement
d’ouverture a la diversité et la vigilance nécessaire a la lutte contre |'intolé-
rance; entre 1’exigence d’universalité et la reconnaissance des limitations
contextuelles qui |’affectent; entre respect de I'individu et respect des
cultures; entre vérité et pluralisme; entre le oui de la générosité et le non
de la morale. Si I’on tient a appliquer a la tolérance la qualification de
vertu morale, suivant la suggestion de B. Williams, c’est quand elle
parvient a trouver le juste milieu entre ses poles opposés qu’elle la mérite.

24 0Op. cit., p. 258,



	Société romande de philosophie : séance du 15 mai 1993 : réflexions sur la tolérance

