Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1994)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 361-405

BIBLIOGRAPHIE

CATHERINE COLLOBERT, L' Etre de Parménide ou le refus du temps. Préface de
Marcel Conche (Philosophie-Epistémologie), Kimé, Paris, 1993, 299 p.

«Qu’est-ce que I'étre?» La grande question héritée de Parménide n’a pas recu de
réponse absolument définitive ou convaincante, malgré I’abondance des études, depuis
"Antiquité classique jusqu’a nous. De Platon a Heidegger, tous ceux qui ont tenté de
répondre a cette question et a toutes celles qui s’ensuivent, ou la précedent, ont buté
sur des difficultés considérables, dont la seule énumération exigerait plusieurs volumes.
Pour aller vite, disons qu’a la question: «Qu’est-ce que 1"étre chez Parménide 7», la
réponse se trouve déja dans le titre, c’est «le refus du temps»! Encore faut-il s'en
expliquer. Dans le fragment 7 (8 chez Diels), nous lisons une suite de propositions qui
sont autant d’attributs de 1'étre. En s’inspirant des traductions de D. O’Brien, J. Frére,
et plus récemment celles de L. Couloubaritsis (Mythe et philosophie chez Parménide,
¢d. Ousia, Bruxelles, 1986) et N.-L. Cordero (Les dewx chemins de Parménide, éd. Vrin
et Ousia, 1984), lauteur traduit ainsi cet important passage: «Une seule parole de-
meure, celle du chemin «est» | Sur celui-ci se trouvent de nombreux signes | montrant
qu’étant, il est inengendré et | impérissable, entier, unique, sans frémissement et | sans
fin. Jamais il 0’ était ni ne sera, puisqu’il est | maintenant, tout entier un, continu.»
(vv 1-6). Parmi bien d’autres difficultés du poéme (notamment le nombre de chemins
possibles que peut emprunter le voyageur-narrateur), ¢’est celle qui pose le probleme
du temps. Comment comprendre, en effet, qu’une «chose», ici I'étre, soit sans com-
mencement ni fin, et qu’il ne doive son existence a aucune cause”? Par ces questions,
on le sait, Parménide inaugure la métaphysique et ses innombrables controverses. A
défaut de pouvoir présenter les pertinentes discussions engagées par |’auteur, suivons-
la sur le temps (aion): «temps absolu» et «temps relatif» (celui d"Héraclite, le temps
des mortels, le notre). Citons quelques-unes des dernieres remarques. «Au temps positif,
dont Héraclite est illustre penseur, se substitue un temps essentiellement négatif et
destructeur. Le temps est alors associé et identifié a la destruction. Cette identification
est inaugurée ontologiquement par Parménide. La pensée de I'étre se fonde contre mais
néanmoins au regard du temps. Cette fondation contre/au regard se donne dans ['af-
firmation ontologique du maintenant. Le maintenant parménidien cesse d’étre un
moment du temps. Il devient un instrument contre le temps. contre sa reconnaissance.
Parménide nous le rappelle en employant I'adverbe nun au sujet de I'étant et des
dokounta, qui dans le lieu doxique, reprend sa pleine valeur temporelle. En ontologisant
le maintenant, Parménide évacue le temps de la sphere de 1'étant, et I'élimine du dire-
pensant. (...) En retirant la mort a 'étre, ¢’est la vie méme que Parménide refuse au
concept d’étre. Etre ¢’est vivre, si étre ¢’est agir et pitir, nous enseigne Platon dans
le Sophiste. Etre, selon Parménide, est un état et non un agir. L.’étant parménidien ne
mourant pas, ne vit pas. Parménide inaugure noétiquement la mort de la vie de I'étre.
La durée détruit I'instant parce que I'étre vit en tant que mourant, tel le cosmos
héraclitéen. (...)» (p. 278). Mais Parménide lui-méme vit dans un temps relatif, et,
comme le souligne M. Conche, ¢’est le Temps qui a le dernier mot, «et Parrainée ne
se fait aucune illusion sur la pérennité de son discours cosmologique. Il sait qu’il n’est
[ui-méme qu'un mortel, et que d’avoir dénoncé I'illusion des mortels qui réifient les
apparences en «&tres», ne fait pas qu’'il cesse d’étre un mortel. Il ne fait que représenter,

Histo
la phil



362 BIBLIOGRAPHIE

selon la vérité du moment, le visage présent du monde, mais il sait que «tout s’écoule»,
comme le dit Héraclite, et que le panta rhei emportera toutes choses temporelles, dont
le monde et son discours cosmologique, qui, n'ayant pas pour lui la durée, n’aura ¢té
qu'une doxa. (...)» (p.VI). Les études parménidiennes sont désormais enrichies d’une
riche méditation sur le Temps, un beau défi lancé aux physiciens...

Louls SCHNEITER

PIERRE AUBENQUE, ALONSO TORDESILLAS (€ds), Aristote politique (Epiméthée),
Paris, P.U.F., 1993, 553 p.

L’usure rapide des modeles et théories politiques modernes crée un «appel d’air»
dans le monde de la pensée, et nous assistons curieusement a un regain d’intérét pour
la Politique d’ Aristote. Cette ceuvre, comme le dit justement Pierre Aubenque, demeu-
rée longtemps méconnue voire incomprise, «ne vise pas un improbable dépassement
de "humanité dans et par le politique, mais la réalisation des potentialités de I’homme,
laquelle n’est optimale que si elle respecte en chaque circonstance, selon les derniers
mots de la Politique, «le milieu, le possible et le convenable» (Pol., VIII, 7, 1342b34).
Maitre d’ceuvre et cheville ouvriere de cet ouvrage collectif, Pierre Aubenque a recueilli
la 22 études de choix qui ont toutes d’abord fait 1’objet de communications et de
discussions au Centre Léon Robin, Centre de Recherches sur la Pensée Antique, dont
il assumait alors la direction en [986-1988. Ces études se répartissent en quatre
chapitres, suivant qu’elles abordent tour a tour les notions de cité et de citoyenneté,
d’anthropologie, de démocratie et de logos dans la Politigue, ou la postérité de cette
ceuvre. Méthodologiquement parlant, nous sommes stimulés par le fait que les différents
auteurs se sont sérieusement attachés a mettre en lumiére la cohérence de 1'argumen-
tation du Stagirite, plutdt que les contradictions que I'on pourrait déceler entre telle
ou telle assertion isolée de leur contexte. D autre part, il est intéressant que plusieurs
contributions établissent des rapports entre la Politique et les autres themes aristoté-
liciens comme ['éthique, la physique, la biologie ou la logique. Enfin, une large place
a ¢té accordée aux implications politiques, de tendance démocratiques, de la conception
aristotélicienne du «logos» et de la conception corrélative de I'homme comme «animal
doué de logos».

JEAN BOREL

Protin, Traité 50 (111, 5). Introduction, traduction, commentaire et notes par
Pierre Hadot, Paris, Cetf, 1991, 291 p.

Ce traité est le deuxiéme volume d’'une collection aux ambitions larges: réunir
I’'ensemble des écrits de Plotin dans une traduction nouvelle, avec un commentaire
fourni, et dans 'ordre chronologique de leur rédaction. — La tradition nous a en effet
transmis ’organisation en six Ennéades due au zéle de Porphyre; heureusement, celui-
ci mentionne 'ordre original dans sa Vie de Plotin. — L entreprise atteint largement
ses buts, car I'ouvrage est remarquablement documenté, et il fait le tour de la question
posée au début du traité: «L’amour — ¢éros — est-il un dieu ou un démon ou un état
d’ame 7» Il s’agit en fait d’un probléme d’interprétation et de cohérence posé par deux
textes de Platon, le Phédre et le Banqguet, que Plotin porte & un niveau moral fonda-
mental, celul de la responsabilité du dieu dans les maux que ’amour provoque. On



BIBLIOGRAPHIE 363

retrouve donc en arriere-fond la question de 1’origine et du statut ontologique du mal,
theme persistant dans les derniers traités rédigés par Plotin. L’introduction de Pierre
Hadot ¢tudie la structure et les themes fondamentaux de ces textes en les situant dans
la problématique platonicienne, puis en donnant la solution originale de Plotin. Vient
ensuite la traduction augmentée de notes critiques sur le texte de Plotin; elles révelent
toutes I'étendue du travail accompli, et soulignent combien une nouvelle traduction des
écrits de Plotin était devenue nécessaire. Le commentaire, lui, développe pas a pas la
progression des idées de Plotin en s’effor¢ant de les rendre «accessibles au lecteur
moderne» (Avant-propos, p. 9). De précieux index font de cet ouvrage un indispensable
outil de travail pour I'étude de Plotin. Un Iéger regret peut-étre: I'édition ne fournit
pas, en regard du frangais, une reproduction de 1'édition grecque utilisée.

ANNE-SIDONIE CoCHAND BucHs

BeNoIT PaTAR, Le traité de I'ame de Jean Buridan. De prima Lectura (Phi-
losophes Médiévaux — tome XXIX). Edition, étude critique et doctrinale,
Louvain-La-Neuve / Longueil, Institut supérieur de philosophie / Ed. du
Préambule, 1991, 891 p.

Apres le Tractatus de consequentiis, édité par Hubert Hubent dans la collection des
Philosophes Médiévaux en 1976, voici que Benoit Patar nous offre dans la méme série
une autre ceuvre majeure de Buridan: un commentaire et une réflexion a partir du De
anima d’Aristote. Les Anglo-Saxons s’intéressent, depuis plusieurs années déja, a
eeuvre logique de Buridan (Tractatus de suppositionibus et Tractatus de consequentiis:
Jean Buridan's logic, éd. et trad. Peter King, Dordrecht/Boston, D. Reidel, 1985.
Sophismata: John Buridan on self-reference : chapter eight of Buridan's «Sophismata».
¢d., introd. et trad. G.E. Hughes, Cambridge/.ondon, Cambridge University Press,
1982. Consequentiae: Johannis Buridani Tractatus de consequentiis, éd. critique
Hubert Hubien, Louvain/Paris, Publ. universitaires/Vander-Oyez, 1976). Cependant les
ceuvres du commentateur ont moins attiré 1’attention (il fallut ainsi attendre 1983 pour
voir paraitre simultanément le commentaire sur le De Caelo et Mundo, édité et traduit
par Alessandro Ghisalberti, et sur le Perihermeneias, édité par Ria van der Lecq), et
il faut, pour les Commentaires de la Physique et de la Métaphysique, se contenter de
reprints. (Bien qu’il existe maintenant une édition partielle pour celui de la Physique:
John Buridan’s Tractatus de Infinito : Quaestiones super Libros physicorum secundum
ultimam lecturam, Liber [, Quaestiones 14-19, éd. JM.M.H. Thijssen, Nijmegen,
Ingenium Publishers, 1991). Le travail de Benoit Patar, s’attaquant cette fois au com-
mentaire d’une des ceuvres majeures du Maitre et aux quaestiones qui en découlent,
arrive 4 point nommé pour continuer le travail entrepris et combler les lacunes. L"A.
commence par résumer la vie et I'ceuvre de Buridan et se penche plus parriculiéremcnt
sur I'origine de son nominalisme. Selon lui, Buridan non seulement n’a pas éFé (ln'eg—
tement influencé par Okham, mais le terminisme qu’il développe ne lui doit rien. ?u%t
une longue étude philologique des différents manuscrits de Buridan, ou I"auteur déltplt
ses propres principes d’édition. Il publie la prima lectura d’un texte en deux parties
= la premiére étant le commentaire proprement dit du De anima, la seconde les
quaestiones qui résultent de cette lecture — mais édite en appendice les extraits les plus
significatifs de la seconda et tertia lectura. La dernidre partie qui précede 1'édition du
texte lui-méme est celle qui intéressera le plus les philosophes, car I'A. la consacre a
une étude doctrinale. Tout en résumant les positions buridaniennes, il cherche a dé-
marquer Buridan du nominalisme, et & le situer dans les courants philosophiques de
son €poque. Relevons quelques points. Buridan (suivant en cela Alhazen) interprete le



364 BIBLIOGRAPHIE

processus de formation des concepts comme un passage du singulier sensible a 'uni-
versel intelligible, mais 1l affirme de plus que 'on passe d’un singulier flou, confus
et indifférencié, a un universel différencié. Cette conception, que Patar trouve «éton-
nante» (p. 126%), l'est effectivement par rapport au De anima, dans lequel il est difficile
de la trouver, mais pas par rapport a Physique 1, 1, qui est traditionnellement interprété
de cette fagon. Comme tous les commentateurs médiévaux, Buridan ajoute a la réflexion
aristotélicienne une superstructure conceptuelle propre a répondre aux besoins de la
théologie. L.'on y perd souvent Aristote, mais les questions restent fort intéressantes,
ainsi celle de la substance et de 'accident, qui est entierement replacée dans la pro-
blématique théologique de 1'accident eucharistique qui doit &tre capable de subsister
sans la substance. Quant au probléme traditionnel de savoir s7il y a unité ou multiplicité
de I'ame, sujet sur lequel les théologiens ont de tous temps €té divisés, Patar affirme
que Buridan a finalement opté lui aussi pour I'unité. En effet, méme s’il ne prend pas
position de manicre affirmative, toute son argumentation tend a démontrer la nécessité
de poser une dme «une, inétendue, présente totalement dans le corps et unie a chaque
partie du corps» (p. 148%), ce qui semble remarquablement proche des positions
aristotéliciennes. En revanche, Buridan s’en distancie pour des raisons théologiques,
lorsqu’il s’agit de déterminer la nature de I'éternité de 1"ame. Il distingue alors les étres
congus par génération (comme les corps vivants) et les étres congus par création (comme
les ames), et rejette la these de 1'éternité du monde (qui serait concu par création).
Buridan prend encore des positions extrémement nuancées sur le probleme de 'unité
de I'intellect agent (s’il est incorruptible, il devait en bon aristotélisme étre unique —
d’ol la position d’Averroes — mais selon Buridan, ce probleme doit étre résolu a |'aide
de la foi), et sur celui de 'intelligibilité du non-&tre (qui n’est possible que dans la
mesure ou la négation est soit lide & un étant, soit contraire d’un étant). En resituant
Buridan dans son contexte, la lecture que 1’A. nous offre montre bien tout I'intérét que
la philosophie médiévale présente aujourd’hui, que ce soit pour le philosophe contem-
porain, par exemple dans la problématique de la libert¢ ou du non-étre, ou pour
I"historien de la philosophie antique, qui ne sera sans doute pas toujours convaincu,
mais du moins toujours interpellé par les analyses raffinées et complexes auxquelles
se livre Buridan.

MARIE-CHRISTINE R(SS1LER

James-HENDERSON BURNS, Histoire de la pensée politique médiévale 350-1450.
Edition francaise réalisée par J. Ménard (Léviathan), Paris, P.U.F., 1993.
770 p.

La traduction francaise de cet ouvrage monumental était attendue depuis plusieurs
années. Parue en 1988 aux Presses de I'Université de Cambridge, L Histoire de la
pensée politique médiévale dresse une fresque remarquable des différentes phases qu’a
connues la construction laborieuse de la pensée politique de I’Occident médiéval entre
le XIVe et le XVe siecle. Par les vingt et une contributions qui en forment le contenu,
et qui furent rédigées par d’éminents spécialistes britanniques, le professeur J.H. Burns,
historien réputé de la pensée politique du Moyen Age tardif, a pleinement réussi a faire
que cette somme refléte la cohérence d’un millénaire de réflexion sur les composantes
de la socié¢té occidentale et sur son gouvernement. Bien que la pensée politique exa-
minée ici soit celle de la chrétienté latine, on trouvera un chapitre substanticl sur les
conceptions politiques byzantines, dont I’'examen s'étend sur toute la période byzantine,
jusqu’a I'éclipse finale de I'empire d’Orient au milieu du XV* siécle, ainsi que de
constants rapports avec les pensées islamique et juive, dont les apports furent aussi



BIBLIOGRAPHIE 365

déterminants. Une premiere partic évoque les fondements de la pensée politique de
'Occident chrétien, c’est-a-dire la doctrine chrétienne, remarquablement typifiée par
Henry Chadwick, les théories politiques grecques et romaines (John Procopé), et le droit
romain (P.G. Stein). Les trois autres parties suivent naturellement la chronologie. Des
premiers commencements, qui mettent en jeu, dés le [V© siécle, les derniers sursauts
de 'empire romain tardif, I'implantation des peuples germaniques et la diversité des
théories politiques des Peres latins, nous arrivons au temps de la formation proprement
dite de la pensée politique de I'Occident avec la constitution de I'empire carolingien
et de la papauté. Le XII° siécle marque alors le tournant du développement considérable
du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel, qui s’accompagnait de I'efflorescence de
la réflexion politique sur les plans tout a la fois philosophiques, théologiques, juridiques
et canoniques. Un second volume, paru en 1991 aux mémes presses de Cambridge,
poursuit ['examen de la pensée politique occidentale jusqu’en 1700, mais la traduction
francaise n’en est pas encore publiée. Une vaste bibliographie spécifique, des index des
noms propres et des notions en font un superbe livre de référence.

JEAN BORrEL

PauLETTE CARRIVE, La pensée politique anglaise de Hooker a Hume (Fonde-
ments de la politique), Paris, P.U.F, 1994, 402 p.

Fruit d’une connaissance trés érudite de la pensée politique britannique du XVI*
au XVIII® s., ce recueil se propose avant tout d’étendre nos connaissances a des ceuvres
de cette période peu, voire pas du tout connues. Dans une suite de monographies tres
minuticuses, 1I’A. s’attache ainsi a restituer la pensée de quelques-unes des figures qui,
en leur temps, ont exercé une influence certaine sur le débat politico-philosophique.
Adoptant un ordre chronologique, elle présente ainsi successivement les ceuvres de
R. Hooker, R. Filmer — deux auteurs que nous connaissons a travers la critique qu’en
fait Locke —, et d’auteurs moins connus comme J. Bellers, J. Trenchard, A. Sidney,
J. Toland, etc. Elle offre en outre une discussion trés suggestive des paralleles que I'on
peut établir entre le Léviathan et le Béhémoth de Hobbes, suivie d’une réflexion tres
précise sur sa conception du droit. On peut encore mentionner une interprétation
stimulante de B. Mandeville en tant qu’il incarnerait la transition du mercantilisme au
capitalisme. Grace a une érudition considérable, I'A. est en mesure d’é€tablir a tout
moment les rapprochements et les influences réciproques. Au total, un recueil d’études
trés savantes, nous apprenant énormément de choses sur une période trop peu ¢tudice.
Un regret pourtant: le sentiment que 1'érudition étouffe ici quelque peu la discussign
philosophique. Bien qu’il s’agisse avant tout d’une ceuvre d’histoire de la philosophie,
on souhaiterait que I'A. s’interroge plus sur la pertinence pour nous de ces idées
politiques qu’elle s’attache A restituer avec tant de minutie et de précision.

Hucues POLTIER

MoniQueE CANTO-SPERBER, La philosophie morale britannique (Philosophie
morale), Paris, P.U.F., 1994, 278 p.
Cet ouvrage rendra un précieux service a tous ceux qui, abordant la philosophie

morale contemporaine, sont constamment renvoyes a des auteurs ct a des notions peu
familiers dans nos contrées. La premiere partie de I'ouvrage comprend en effet un



366 BIBLIOGRAPHIE

expos€ retracant I'évolution de la philosophie morale britannique du XIX® s. a I'époque
contemporaine. Concis et synthétique, cet exposé¢ montre bien a la fois les continuités
et les ruptures qu’elle a connues. Et surtout, il offre un panorama historique suffisant
pour comprendre les divergences centrales autour desquelles s’ordonnent les débats
contemporains. Tous les principaux auteurs sont introduits, brievement certes, mais de
fagon trés claire: de Bentham a B. Williams en passant par J. S. Mill, T. H. Green,
H. Sidgwick, G. E. Moore, A. J. Ayer, R. M. Hare, P. Foot, etc. La présentation de
I’A. a le grand mérite de ne pas se contenter de résumer la pensée de ces philosophes
mais de mettre au contraire 1’accent sur les débats et les controverses au travers
desquelles chacune d’elles s’est peu a peu constituée. Elle est suivie, dans une seconde
partie, par des essais de quelques-uns des penseurs britanniques contemporains les plus
représentatifs. Leur choix semble avoir été¢ guidé, outre par la considération de la
qualité, par le souci de donner une image de la diversité des problemes et des approches
de la pensée morale contemporaine. Alors que les contributions de B.Williams, P. Foot,
D. Wiggins, J. Griffin abordent des problemes de philosophie morale fondamentale,
les essais de J. Glover et de R. Sorabji relevent du champ de I'«éthique appliquée»,
puisque le premier discute la légitimité des avortements dits «thérapeutiques» et des
pratiques de dépistage qui y sont associ€es et que le second aborde le probléeme du droit
des animaux. Il est impossible de rendre compte ici de chacun de ces essais. Qu’il suffise
de souligner qu’ils sont tous d’excellente facture et qu’ils témoignent a la fois de la
diversité des points de vue et des questions abordées et de ['ouverture des penseurs
britanniques contemporains aux grandes ceuvres de la tradition. Certes, leur maniére
de les lire n’est pas la ndtre, mais cette communauté de références contient la promesse
de la restauration d’un dialogue trop longtemps rompu. A signaler enfin qu’en fin de
volume, on trouve une bibliographie historique et thématique d’une trés grande richesse.

Hucues PolLTier

SHAFTESBURY, Exercices (" AZKHMATA'). Edition, traduction frangaise, pré-
sentation et notes de Laurent Jaffro, Paris, Aubier, 1993, 478 p.

«Une ceuvre sur soi», mais un soi qu’il s’agit d’instaurer, de construire par un
incessant dialogue intérieur. Un soi réflexivement établi: «il 'n'y a pas d'introspection
dans les Exercices, parce gue !'dme n'est pas ce qui regarde ou qu’on regarde, mais
ce qui murmure et qu'il faut faire parler». C’est ainsi que, dans sa belle présentation,
Laurent Jaffro caractérise le texte de Shaftesbury, dont il donne a la fois la premiere
traduction frangaise établie a partir des manuscrits et la seule édition intégrale a ce jour.
Ni journal intime ni confession, ces Exercices, rédigés pour I’essentiel entre 1698 et
1707 et que Shaftesbury n’avait pas destinés a une publication, se présentent plutdt
comme une méditation avec soi («un questionnement ironique de soi par soi», dit encore
L. Jaffro) d’ou s’instaurerait le self, produit par I'incessant va-et-vient du «je» au «tu»
du dialogue intérieur. Produit... car ce travail n’est pas a comprendre comme une
maieutique visant a retrouver un soi enfoui ou une transparence primitive a soi-méme,
mais bien comme une instauration, qui est une conversion de ’esprit en lui-méme. D ot
I’importance que Shaftesbury accorde a la rhétorique, qui régle ce débat intérieur et
qui est proprement ce par quoi peut avoir lieu ’opération réflexive méme. L’espace
intérieur est, en effet, comme une scéne ou se confrontent les représentations (Shaf-
tesbury dit encore «imaginations») que ’esprit se fait de lui-méme, représentations qu’il
s’agit de «mettre en mots pour raisonner avec elles», pour les forcer & parler et leur
faire réponse. Cette mise en mot est seule 8 méme de rendre locace I'intériorité, de
rendre possible le débat avec soi-méme; ainsi seulement 1’esprit peut-il s’entendre et
«rétorquer a lui-méme», et le self, objet de cet exercice, s’établir. Le dialogue avec



BIBLIOGRAPHIE 367

soi-méme, comme le dit L Jaffro, est ainsi «un jeu dans le langage, sur le langage».
S’assurer ainsi de ses représentations n’est pas sans ressemblance avec la discipline
stoicienne (les références a Epictéte et Marc-Aurele sont d’ailleurs constantes dans ces
cahiers). De mé&me la nécessité de remémoration, sur laquelle Shaftesbury insiste tant:
«Rappelle-toi»... Carnets thérapeutiques privés, selon la formule de L. Jaffro, les
Exercices ne valent que par leur réitération et la réaffirmation incessante de la nécessité
de ce travail sur soi. Paradoxalement peut-étre, cette instauration de soi dans et par le
langage n’a pas conféré une unité d’écriture a ces cahiers, mais semble plutot avoir
eu comme un effet dissolvant sur le texte: si Shaftesbury aborde les premiers objets
de sa méditation (la déité, la fin, I'affection naturelle, la providence...) comme des
themes et les développe de maniere dogmatique, le texte bientot se fragmente. Dans
le second livre des Exercices en particulier, il ne cesse de s’interrompre, de revenir
sur lui-méme; il est toujours question des mémes choses, mais de facon de moins en
moins linéaire, de plus en plus hachée, impatiente. Et I’apostrophe, I’invective méme,
souvent s’¢levent: «Celui-la supporte; moi je ne le puis. — Pourquoi? Qu’est-ce qui
le rend capable de supporter? — La vigueur, la colére. — (Opinion!) — La bravade. -
(Opinion!) — L espoir, I'attente. — (Opinion!)...» Le rythme est haletant, géné, comme
peut I'étre le souftle (L. Jaffro dit que Shaftesbury fit de sa maladie respiratoire
chronique la métaphore de toute sa vie et la matiére de sa philosophie), et I’avance
devient incertaine. Comme s’il s agissait de témoigner ainsi — et le lecteur d’aujourd’hui
ne peut alors qu’étre frappé de la modernité d’une telle écriture — de la difficulté qu’il
y a a établir ce Self. Comme aussi de la lenteur, souvent désespérante («Et vois ot tu
en es! Au méme endroit, n’est-ce pas?» ), de la conquéte du progres éthique qui doit,
selon Shaftesbury, accompagner cette instauration de soi-méme par soi-méme.

Francors FELIX

DeNISE SoucHE-DAGUES, Recherches hégéliennes. Infini et dialectique, Paris,
Vrin, 1994, 221 p.

L’A., dans I'intention de «faire le point sur [...] une recherche vieille de vingt ans»,
regroupe hors chronologie une dizaine d’articles et conférences. L.’ensemble s’impose
comme un véritable livre, avec une introduction, une suite de chapitres et une conclusion
dont I’enchainement n’a rien de factice. «Le sous-titre du recueil veut marquer la
convergence de ces différentes approches dans une interrogation portant sur I'enjeu,
et en méme temps sur 1’origine de la démarche hégélienne» (Avant-propos). Le lecteur
est constamment ramené aux textes, I’attention de I"A. est sans faille de mé€me que son
souci de faire apparaitre la continuité et I'unité de pensée de Hegel. Le «chapitre»
d’introduction, & travers une confrontation entre la phénoménologie de Husserl et celle
de Hegel, met non seulement en évidence les premidres inquiétudes de I'infini véritable,
prélude au développement de I'Esprit chez Hegel, mais il justifie encore le choix de
Denise Souche-Dagues pour la dynamique des solutions hégéliennes dont elle montre
d’abord la mise en mouvement dans les écrits de Iéna. L enjeu majeur une fois reconnu,
a savoir «le bouleversement radical de la pensée de I'infini», il reste bien des défis a
relever pour harmoniser les voies complexes de 1’hégélianisme. Les articles successifs
accomplissent I’essentiel de cette tiche. Ils abordent I’Esprit comme devenir-sujet de
la substance, son destin historique; le concept de Nature et la pensée du politique dans
une confrontation avec le 2¢ Discours de Rousseau; le temps et les questions afférentes
selon I"ordre de I’expérience et celui du concept; les jeux de la volonté, la téléologie:
leurs implications théoriques et pratiques. Tout cela est rendu a 'actualité hégél'lel?ne
par une analyse fouillée des rapports et de leurs sursomptions, dans une appréqnahon
trés fine de 1’authentique douleur du négatif». La spécificité des formules est libérée



368 BIBLIOGRAPHIE

des rets de certains commentaires, surtout ceux de Heidegger, avec qui I’A. a mani-
festement des comptes a régler. L.angle d’approche est souvent original («La fierté de
[’Esprit», p. 71-88): les nombreuses comparaisons ouvrent a la discussion des espaces
bien balisés. La derniére étude («Le hégélianisme: une onto-théologie ?») sert de con-
clusion a l'ouvrage et réaffirme la profonde originalité du texte hégélien face a la
critique heideggérienne. Toute proposition coupée du mouvement qui I'a engendrée
perd sa signification spéculative. Ainsi, par exemple: «Dieu est I'Etre». Loin des
solutions de la théologie, «Hegel s’est donné pour tiche de déterminer une pensée
capable de [I'infini, c’'est-a-dire qui opere effectivement, dans |'immanence,
I"infinitisation du fini et leve ainsi I'interdit classique lancé sur un infini «actuel»
(p- 220). Quant a la question de savoir si «le hégélianisme peut demeurer pour nous
une pensée vraie», I’A. la laisse ouverte et ne nous livre que fort indirectement sa
réponse dans une question habilement renvoyée a Heidegger.

ELiaNE MULLER

ANDRE CLAIR, Kierkegaard. Penser le singulier, Paris, Cerf, 1993, 220 p.

Cet ouvrage fait suite a une thése soutenue en 1975: Pseudonymie et paradoxe. La
pensée dialectique de Kierkegaard, Paris, Vrin, 1976. 1l propose six chapitres consacrés
a divers aspects de cette pensée (1, «lronie, dialectique et répétition», 2, «La
pseudonymie: méthode indirecte et schéme existentiel», 3, «Le paradoxe comme para-
digme de I'existence». 4, «Le mythe de Faust et la pensée du démoniaque», 5, «Un auteur
singulier face a un auteur singulier: Kierkegaard lecteur de Pascal», 6, «Exister comme
singulier devant Dieu»). Le livre rassemble une série d articles déja parus, de 1979 4 1984,
dans diverses revues. Cet ouvrage ne propose donc pas un exposé systématique ; ['auteur,
dit-il, ne s’est souci¢ ni du «vrai visage» de Kierkegaard, ni du «vrai message» de son
ceuvre, «et méme pas de savoir si le message de I'ceuvre est de n’en pas comporter et
de ne renvoyer a rien» (p. 213). Le lecteur trouvera cependant dans ce livre des propos
notoirement plus «édifiants» (notamment dans les chapitres 3 et 6), qui soulignent la
rigueur de la pensée kierkegaardienne (p. 85, par exemple), son adéquation a la réalité
de I'existence et a la pensée du paradoxe. Il y trouvera correctement éclairé la relation
de Kierkegaard a Kant (p. 99 sq.), et il prendra acte avec intérét des propos relatifs au
paradoxe de I'Incarnation (p. 105 sq.). Il y rencontrera également une suggestive pré-
sentation de La maladie a la mort (autrement nommé le Traité du désespoir) couplé a
une critique pertinente de ['autonomie kantienne (p. 195 sq.).

PIERRE-ANDRE STUCKI

JULES LEQUIER, La recherche d’une premiére vérité et autres textes. Préface
de Charles Renouvier. Edition établie et présentée par André Clair (Epi-
méthée), Paris, P.U.F., 1993, LIV + 324 p.

Ce volume contient le texte de La recherche d'une premiére vérité, tel que publi€
par Renouvier en 1865, et trois brefs fragments dont un seul, le «Discours sur les
Personnes divines», ne figure pas dans I'édition des wuvres complétes de Lequier
(Neuchatel, La Baconniére, 1952, coll. Etre et penser 33-34) publiée par Jean Grenier.
Ce fragment differe du texte «La trinité», p. 433-437 des @uvres complétes. 1l reste
au demeurant d’autres fragments inédits dans le fonds Jules Lequier de Rennes. Le texte
est établi avec grand soin; I’éditeur précise que les références sont les mémes que celles
des wuvres complétes. Une solide «Introduction a la lecture de I'ceuvre» souligne, entre



BIBLIOGRAPHIE 369

autres, le caractere méthodigue — sous tant de pathétique — de la réflexion que Lequier
conduisait en vue de I'¢laboration d’un grand ouvrage. Une bibliographie des publi-
cation d’ceuvres de Lequier et d’écrits sur Lequier fait le point. Précisons que les wuvres
complétes restent utiles, notamment pour d’autres inédits (fragments sur les sciences
et sur la Préscience) et pour la correspondance.

Daniter. CHRISTOEE

JEAN-PIERRE SCHOBINGER, Miszellen zu Nietzsche, Basel, Schwabe & Co.,1992.
I51 p.

Jean-Pierre Schobinger publie, dans ses Miszellen zu Nietzsche (Miscellanées a
propos de Nictzsche), une série d’études ou il conduit un dialogue avec Nietzsche.
qui a pour source «l'expérience d’une lecture personnelle» («personliche
Leseerfahrung» — cf. p. 8). Inspirée par I'essai de Karl Lowith Heideggers Auslegung
des Ungesagten in: Nietzsches Wort «Gott ist tot» (L interprétation heideggérienne
du non-dit dans : Le mot de Nietzsche «Dieu est mort») (Die Neue Rundschau, 1953),
cette lecture a pour arriere-fond la these heideggérienne que 1'¢tre lui-méme demeure
«impensé» dans 1"histoire de la métaphyisque (cf. p. 147). En en prenant ses distances,
Jean-Pierre Schobinger cherche & montrer que c’est précisément I'expérience fon-
damentale du «non-dit» («des Ungesagten») ou du «caractere inépuisable de ce qui
est dit» («der Unerschopflichkeit des Sagens») qui est la source dont se nourrit le
style de Nietzsche. C’est de cette expérience que découlerait ['écriture aphoristique
de Nietzsche, caractéristique de ses textes a partir de Humain, trop humain (1878)
Jusqulan Gai savoir (1882). Et cette expérience serait méme la source dont se
nourrirait le style des écrits ultérieurs, d’abord Zarathoustra (1883-1885), qui, aban-
donnant I"aphorisme, contient un ensemble cohérent de discours, puis avant tout les
autoprésentations de Nietzsche lui-méme dans les Préfaces (rédigées plus tard) aux
€crits précédents, ainsi que dans Ecce Homo (dont la publication était prévue,
par Nictzsche, pour 1889). En effet, le propos de Zarathoustra serait, selon
J.-P. Schobinger, le «déploiement explicatif» («der auslegende Austrag») de la
pensée du retour éternel (p. 74). Or cette pensée serait I'unique pensée fondamentale
de Nietzsche, qui. en son unicilé et en son identité, rassemblerait originairement en
clle-méme toute autre pensée. Ainsi cette pensée — vu la richesse et la diversité de
ses multiples aspects, ou elle apparaitrait toujours autre — exigerait donc une appro-
priation qui, tel un miroir, en serait, pour ainsi dire, la «réflexion» systématique. Jean-
Pierre Schobinger nomme ses études Miszellen zu Nietzsche; 1l cherche a indiquer
par la que sa propre interprétation de Nietzsche se nourrit, elle aussi, de I'expérience
fondamentale du «non-dit» ou du «caractere inépuisable de ce qui est dit». En lisant
attentivemement ces Miszellen, on se trouve ainsi incité a relire de maniere precise
les textes concernés de Nietzsche et 2 examiner de maniére critique la compréhension
possible de ceux-ci.

[INGERORG SCHUSSLER

PierrE Dunem, ZQZEIN TA @AINOMENA. Essai sur la notion de théorie
physique, Paris, Vrin, 1990, 144 p.

Publi¢ pour la premiere fois en 1908, cet ouvrage est un essai d attester, par le
moyen de I’étude historique, les choix épistémologiques du physicien, philosophe et

Histoire de
la philosophie
moderne



370 BIBLIOGRAPHIE

historien des sciences frangais quant a la nature et a la valeur de la connaissance
scientifique. Ces choix constituent une forme particuliere de conventionnalisme et de
positivisme. Du conventionnalisme, Duhem retient la thése selon laquelle les hypothe-
ses de base d’une science parvenue a maturité sont des postulats choisis dans le seul
but de permettre une mise en forme économique des lois expérimentales. Ces postulats
ne sauraient ainsi se voir attribuer aucune portée réelle. Cette restriction est conforme
au choix positiviste de ["auteur: la science n’a rien a dire sur la nature des phénomeénes,
elle ne saurait les expliquer, mais seulement en donner une description (une classifi-
cation, précise Duhem) économique. Ce sont ces choix épistémologiques, explicités des
les premiers travaux de philosophie des sciences, que Duhem va chercher a conforter
en montrant leur enracinement dans une tradition qui remonte a Platon et Aristote. —
Duhem commence par noter que la premiere discipline respectant I’exigence moderne
de mathématisation comme condition d’existence d’une théorie physique est | astro-
nomie grecque. Aristote, qui reprit de son maitre Platon la these selon laquelle la
mathématique avait pour objet, relativement a 1’astronomie, la recherche de trajectoires
hypothétiques des corps célestes permettant de «sauver les apparences», distingue de
cette «méthode astronomique» la «méthode physique», qui, elle, a pour objet de
déterminer la nature des choses, leur cause. Duhem montre alors la tension qui a existé
lors du développement de I’astronomie ancienne entre les tenants d'un point de vue
strictement platonicien (dont Ptolémée et Proclus) et les tenants du point de vue
aristotélicien (qui s’autorisaient des hypothéses physiques sur la nature de la réalité
céleste). Pour les astronomes mathématiciens, seule le monde sublunaire pouvait étre
I’objet d’application de la méthode physique, et il n’était donc pas question pour eux
de se prononcer sur la nature réelle des corps célestes et de leur mouvement. — Lors
de la reprise de la science grecque par la science arabe, les astronomes arabes n’ont
pas adopté le point de vue d’un Ptolémée ou d’un Proclus. Ils ont cherché a réifier les
mouvements abstraits que les astronomes et mathématiciens grecs avaient supposés afin
de «sauver les phénoménes». Mais alors, dans la mesure ou la philosophie islamique
reprenait massivement la métaphysique péripatéticienne, et dans la mesure ou la réi-
fication des suppositions astromiques ne répondaient pas aux théses de cette métaphy-
sique, 'astronomie ne pouvait étre que combattue par les philosophes arabes (dont
Averrogs). Quant a la scolastique chrétienne, elle oscillera entre un réalisme semblable
a celui adopté par la science arabe et une position qui accepte le précepte selon lequel
les hypotheses sur les mouvements non visibles des corps célestes n’ont pour fonction
que de permettre de calculer de la fagon la plus économique leur mouvement apparent
(une position notamment adoptée par Thomas d’Aquin). — Deés 'exposé des philoso-
phies du Moyen Age on note un changement de ton qui reflete les propres choix
épistémologiques de Duhem. Ainsi, de Roger Bacon et d’un autre auteur, Duhem
soulignera leur «ignorance ... touchant la véritable nature des théories astronomiques»
(p. 45). En réalité, comme le montrent les passages cités de Bacon, il n’y a pas ignorance
chez ce dernier, mais bien un choix contraire a celui de Duhem. On a la I'indice d’un
possible échec de la tentative de démontrer au moyen de la méthode historique la
validité empirique du choix adopté par Duhem. — L’oscillation entre conventionnalisme
et réalisme se retrouve dans la période de la Renaissance précédant la théorie coper-
nicienne, mais a deux différences prés qui changent le probleme. Nicolas de Cues, qui
adopte le premier point de vue, se refuse pourtant 4 conserver la distinction de deux
physiques et de deux mondes, célestes et sublunaires. De plus, Nicolas de Cues, comme
d’autres auteurs, généralise le principe platonicien: les hypotheses physiques, comme
les hypotheses de 1’astronome mathématicien, n’ont qu’un seul but: «sauver les appa-
rences». Deés lors, pour Duhem, I'essentiel est joué dans I'invention de la théorie
physique. La modernité pourra méme obscurcir la vérité que les philosophes du Moyen
Age et de la Renaissance avaient fini par découvrir concernant la nature des théories
physiques. Ce jugement tranché, Duhem en donne une premiére illustration en exami-



BIBLIOGRAPHIE 371

nant et en cherchant a réhabiliter la position de I'Eglise face aux théories de Copernic,
de Képler et de Galilée, et a leur signification épistémologique. Entre autres documents
historiques, Duhem rapporte en particulier la lettre que le cardinal Bellarmin adressait
au pape Urbain VIII. Le cardinal y suggérait de ne considérer la nouvelle théorie que
comme un moyen efficace de sauver les apparences, et donc de ne pas se placer du
point de vue d’une théorie décrivant la réalité. Se placer du point de vue réaliste serait
en effet prendre le risque non seulement «d’irriter tous les philosophes et tous les
théologiens scolastiques, mais encore de nuire a la foi et rendre fausse la Sainte
Ecriture» (p. 129) — supposer, poursuit Bellarmin, que 1’on parvienne & une démons-
tration certaine du mouvement de la terre autour du soleil, alors, mais alors seulement,
il faudrait «procéder avec beaucoup de circonspection en 1'explication de I’Ecriture»
(id.). C’est a la méme conception €pistémologique, qui reprend celle affirmée par
Osiander dans sa préface a I'ouvrage de Copernic sur les révolutions des corps célestes,
que se range enfin Duhem en soutenant dans les dernieres lignes de son ouvrage «que
les hypothéses de la physique ne sont que des artifices mathématiques destinés a sauver
les phénomenes» (p. 140). — Aussi précieux qu’il soit, notamment par son éclairage
historique, on notera finalement que ce livre n’est pas aussi probant que son auteur le
souhaitait. Comment en effet ne pas souligner que les anciens astronomes mathéma-
ticiens, aussi bien que Bellarmin, sont moins radicaux que Duhem sur la nature épis-
témologique des connaissances scientifiques. Platon et les anciens astronomes ne li-
mitaient la portée des hypotheses mathématiques que parce que, contrairement au
monde sublunaire, il n’était pas possible d’agir sur la réalité céleste pour attester la
valeur des hypotheéses proposées. De méme Bellarmin se dit-il ouvert a une démons-
tration certaine de la valeur de réalité des théories galiléennes. En définitive, ¢’est peut-
€tre parce que Duhem a conservé la nostalgie d'une connaissance métaphysique qu’il
en arrive a généraliser la formule platonicienne de la «sauvegarde des apparences», cela
a I'encontre de la conviction d’un Copernic, d’un Képler et d'un Galilée qui croient
au contraire avoir finalement trouvé une conception conforme a la nature des choses.
Certes le réalisme absolu n’est plus aujourd’hui de mise. Duhem partage ainsi la
conviction des philosophes kantiens (et de 1'épistémologie génétique de Piaget) lors-
qu’il affirme le caractere construit, et donc en un sens «artificiel», des théories scien-
tifiques. Mais cette conviction n’est pas contraire  une forme modérée de réalisme pour
laquelle la construction de ces théories va de pair avec la construction du réel et son
explication.,

JEAN-JAcQUES DUCRET

ANASTASIOS BRENNER, Duhem. Science, réalité et apparence, Paris, Vrin, 1990,
253 p.

Cet ouvrage, qui porte sur I'ceuvre cpnslemolouque et historique de Pierre Duhem,
est la these d’un auteur américain qui a suivi la totalité de son cursus universitaire en
France. Nous avons 1a un possible indice d’un tournant dans la philosophic anglo-
américaine des sciences: la rupture avec une conception anhistorique et exclusivement
logique de la résolution des problemes t,plstemologlques L.’ approche historico-critique
francaise, qui a marqué la fin du XIX* et la premiére moiti€ du XX siecle, peut ainsi
retrouver sa place dans les réflexions épistémologiques actuelles. Que Brenner ait choisi
d'étudier I'ceuvre de Duhem ne doit du reste pas nous étonner. La position adoptée par
cet auteur, une forme de conventionnalisme radical qui dénie & la science la capacite
de porter des «jugements de réalité» (Brunschvicg) ou de fournir des «explications
rationnelles» de la nature des choses (Meyerson), est proche du positivisme logique,
plus généralement, des approches utilitariste ou pragmatique qui caractérise 1’épiste-



372 BIBLIOGRAPHIE

mologie anglo-américaine. — Le but de Brenner est d’étudier 'articulation de la mé-
thodologic et de I'histoire dans I'ccuvre de Duhem, tout en montrant que, physicien de
formation, cet auteur s’est tourné vers la philosophie des sciences pour résoudre un
certain nombre de problemes de fond découlant de la crise traversée par la physique
newtonienne, pour clarifier les notions de base de la thermodynamique (domaine de
recherche du physicien), en choisir les hypothéses fondamentales. La méthode est
essentiellement historique : Brenner reprend ainsi a son compte le point de vue de la
tradition francaise qui considere I’histoire comme une sorte de «laboratoire des idées»
(p. 20). — La premiere partie du livre porte sur la logique de la science, cceur des
premiers travaux philosophiques de Duhem. Si celui-ci a trés tot proposé une conception
hypothético-déductive de la science, il en est arrivé également assez vite a substituer
une thése conventionnaliste & la thése inductiviste initialement acceptée en ce qui
concerne le statut des hypotheses de base des théories physiques. Ces hypotheses ne
sauraient porter sur la nature des choses. Un autre apport méthodologique important
sera la démonstration selon laquelle les expériences réalisées dans le cadre d’une théorie
scientifique ne permettent pas de juger de facon isolée les hypothéses la composant.
C’est la theése «holiste» (reprise par Quine): seule la théorie en tant que totalité est
corroborée ou infirmée par le verdict expérimental, puisqu’elle intervient tout entiere
dans interprétation de n’importe quel fait. Ces theses, Duhem les tire de I’examen
logique d’épisodes de I'histoire de 'optique et de la théorie des gaz (chap. 1), de la
thermodynamique (chap. 2) ou de la cosmologie (chap. 3). L’opposition de Duhem au
mécanisme le conduit par ailleurs a revaloriser une physique des qualités, mais qui doit
se plier a Uentreprise de mathématisation, condition d’existence, avec 'expérimenta-
tion, de toute théorie physique. — La deuxiéme partie de "ouvrage montre comment
le travail historique réalisé par Duhem, devenu sa préoccupation premiere une fois
formulées ses theses méthodologiques (néo-positivisme conventionnaliste et holisme),
lui permet de conforter, de préciser ou de corriger ces théses. Mais ce travail aboutit
a d’autres résultats qui proposent une vision originale de I"histoire des sciences. La mise
en évidence des progrés de la physique aristotélicienne et scolastique conduit Duhem,
non seulement a rompre avec I'image négative de cette physique, mais aussi & proposer
une conception continuiste de I'évolution des sciences qui nie la réalité des «révolutions
scientifiques», ou du moins en atténue la portée (par exemple I'ampleur de la «révo-
lution copernicienne»). Certes I'évolution de la physique se traduit par I'abandon d’un
bon nombre des conceptions plus anciennes. Mais ce qui est abandonné (et ceci est vrai
¢galement de la physique moderne), ¢’est le caractere le plus superficiel des théories.
leur partie soi-disant explicative des réalités ¢tudides. — L’ouvrage de Brenner se
termine par une troisieéme partic, trés bréve, dans laquelle sont répertoriés et examings
les points sur lesquels les études historiques de Duhem ont pu rejaillir sur ses theses
méthodologiques en leur apportant une confirmation empirique. Dans ce travail a la
fois précis et utile, Brenner n"omet pas de signaler les difficultés ou les lacunes de
I’ceuvre philosophique et historique de Duhem, le plus souvent dues a un rejet trop grand
de I'héritage galiléen, cartésien et newtonien en philosophie des sciences, rejet qui
conduit, par exemple, & ignorer les conquétes de ["atomisme au début de ce siecle. Il
n’ignore pas non plus comment les convictions religieuses, le catholicisme militant, ou
peut-étre simplement ’enthousiasme résultant des découvertes historiques, ont pu
conduire Duhem a exagérer certaines de ces théses, ou la portée des physiques aris-
totélicienne et scolastique, dans I’évolution de la physique scientifique (voir par exem-
ple les p. 154, 160, 191 ou 199). — En conclusion, formulons le souhait que la découverte
par la philosophie américaine de la valeur des travaux de philosophie frangaise des
sciences de la fin du XIX® siecle et de la premiere moitié du XX ne s’arréte pas au
conventionnalisme, mais qu’elle mette également en lumiére I'intérét de courants qui
s'inscrivent dans la succession de I'héritage cartésien, leibnizien ou kantien, c’est-
a-dire des auteurs qui, comme Brunschvicg. Lalande ou Meyerson et en dépit de choix



BIBLLIOGRAPHIE LEE

philosophiques contraires, furent les protagonistes, avec Duhem, de la méthode histo-
rique en €pistémologie.

JEan-Jacoues DUCRET

JEAN GrEiscH, RicHARD KEARNEY (€éds), Paul Ricaeur. Les métamorphoses de
la raison herméneutique (Passages), Paris, Cerf, 1991, 413 p.

Les travaux recueillis ici ont été présentés lors de la «décade» tenue a Cerisy-la-
Salle en €t 1988. Les «métamorphoses» dont ils dessinent quelques figures sont aussi
bien celles par lesquelles a passé ["herméneutique de Riceeur que celles qui constituent
Ihistoire, passée ou actuelle. de 1"herméneutique philosophique. — La premiére partie,
intitulée f{éritages, approche quelques moments essentiels de la triple tradition dont
Ricceur lui-méme se réclame: philosophie réflexive, phénoménologie, herméneutique.
Deux €tudes situent le philosophe dans ce «triangle» («Herméneutique et philosophie
réflexive» par P. Colin; «De la phénoménologie transcendantale a la phénoménologie
herméneutique» par F. Dastur), trois autres s’attachent a quelques auteurs «clefs» de
la tradition herméneutique : Schleiermacher (A. Neschke), Dilthey (J. Dunphy), I’her-
méncutique théologique (J. O’Leary). Quant a I’étude de M. Schneider, Eros tragigue,
fondée en partie sur les cours de Ricceur, elle nous le montre en quelque sorte «
I'ceuvre» dans sa propre reprise de I’héritage. — La deuxiéme section est consacrée i
la rencontre entre philosophie, herméneutique et sciences humaines, a cette «conver-
sation triangulaire» que Ricceur a placée, depuis longtemps, sous le titre «Expliquer
plus ¢’est comprendre micux». Elle s’ouvre par un important essai de J. Ladriere sur
les rapports a4 double sens entre herméneutique et épistémologie. M. Henry, lui, s’at-
tache a I'Essai sur Freud et montre combien I’affrontement mais aussi le concours entre
phénoménologie et psychanalyse éclairent les présupposés des pensées de la représen-
tation. Plusieurs autres études de cette section prennent pour objet les différents dia-
logues conduits dans Temps et récit: avec la sémiotique, la narratologie, I’histoire. —
La troisitme section propose ce que I'on pourrait appeler des «travaux pratiques»
d’herméncutique. Ils enrichissent la réflexion théorique sur I’interprétation en affrontant
les champs toujours renouvelés qui s'offrent a elle. Etudes portant sur le politique,
I’éthique et le religieux, a partir des Essais d”herméneutique ; exploration aussi, a 1'aide
des instruments élaborés dans Temps et récit, de temporalités diverses mises en sceéne
dans des textes de nature différentes: littéraire, poétique, biblique. Signalons dans cette
section une riche étude de R. Célis sur «L'étemnité racontée dans Joseph et ses freres
de Th. Mann». — La derniére section, Horizons, marque 'ouverture vers laquelle la
philosophie herméneutique s oriente, un «vers ['avant» que Riceur a toujours oppos¢
aux interprétations régressives et réductrices du sens. On y lira une ¢tude de P. Kemp
sur le réle de la narration au fondement de 1’éthique ; une tentative pour trouver du coté
de I’herméneutique une réponse au nihilisme post-moderne (R. Kearny); des notes sur
la métaphore par St. Breton & partir de la lecture de Maitre Eckhart et du Cantique des
cantigues. — Enfin, Riceeur lui-méme propose, au terme de ce foisonnant recueil, une
reflexion sur: «L. attestation: entre phénoménologie et ontologie». Ces pages explo_rem
un espace figuré par trois poles: phénoménologie du soi, ontolog‘ie. de l'actc,‘éplsté-‘
mologie de I'attestation. Pages trop denses pour étre résumées ici, ct don_t je dirai
seulement qu’elles dessinent le mouvement de la philosophie herméneutique vers
I"ontologie. Une ontologie de I'étre comme acte/puissance et non comme /:s‘ubstancg,
dont Riceeur suggere qu’elle offrirait une voie «autre que celle que Lévinas récuse mais
autre aussi que celle que Heidegger déploie.» (p. 381)

Syrvie Bonzon



374 BIBLIOGRAPHIE

JeaN GREISCH (€d.), Comprendre et interpréter. Le paradigme herméneutique
de la raison, Paris, Beauchesne, 1993, 433 p.

Liste des auteurs: 1. Bochet, O. Boulnois, J.-F. Catalan, P. Corset, J.-F. Cour-
tine, Ph. Fleury, A. Gomez-Muller, J. Greisch, G. Hébert, F. Jacques,
G. Jarczyk, P.-J. Labarriere, F. Nevjinsky, J. O’Leary, M.-D. Popelard,
M. Potepa, B. Séve.

Cet ouvrage collectif, publié par 'Institut catholique de Paris (15° volume de la
collection «Philosophie»), est divisé en trois sections. La premiére est consacrée a la
Genese historique du paradigme herméneutique et propose un parcours allant d’Origene
et Augustin a ’exégese médiévale puis a Schleiermacher et Dilthey. Elle s’acheve par
un article de J.-F. Courtine mettant en rapport la phénoménologie et ’'ontologie her-
méneutiques dans 'ceuvre de Heidegger. La deuxieme partie porte sur Le travail de
Iinterprétation. F. Jacques dégage différents usages et significations du concept d’in-
terprétation, ce qui le conduit a énoncer diverses définitions de I'interprétation, du sens
le plus large — comprendre, donner un sens a des signes ou & des choses — au sens le
plus restrictif — appropriation, construction d’un discours second sur un texte. Puis il
traite de I’interprétation au sens herméneutique, dans une perspective philosophique.
Deux articles sont ensuite consacrés au travail de l'interprétation en psychanalyse.
Freud, Lacan et la critique de Ricceur d’une part, les paradoxes et le statut de I'inter-
prétation dans la cure psychanalytique d’autre part. Enfin, une note sur la sémantique
des langues naturelles et des ceuvres d’art clot cette deuxieme section. La troisiéme
partie de I'ouvrage, intitulée Interrogations, pose un certain nombre de problemes, 1i€s
a I’herméneutique. G. Jarczyk place la tiche d’interpréter le réel sous le symbole de
la chouette de Minerve, dont la clairvoyance transperce la nuit et assure la transition
entre la compréhension du passé et I'invention de 1’avenir. A propos du cercle hermé-
neutique, P.-J. Labarriére pose des questions d’ontologie et de dialectique entre le dit
et le dire, entre expliquer et interpréter, avant d’en référer a la normativité¢ du texte.
Les deux articles suivants traitent, respectivement, du rapport entre |"herméneutique et
la philosophie critique a partir de Nietzsche, et de la divergence entre Gadamer et
Habermas a propos d’un sens et d’un dialogue social transparents. A. Gomez-Muller
présente ensuite les perspectives philosophiques différentes de Rawls, Habermas et
Maclntyre en matiere d’éthique et de morale. Il en va également d’éthique, celle de
’argumentation, sous la plume de B. Seéve, qui se demande si l'on peut reconnaitre
aux convictions une place légitime dans 1’argumentation rationnelle. Enfin, J. Greisch
pose la délicate question du rapport entre herméneutique et métaphysique, en s’inspirant
du concept d’appartenance énoncé par Gadamer. Cet ouvrage trés riche présente une
telle diversité de points de vue et aborde un si grand nombre de themes qu’il est difficile
de donner une appréciation globale de ses contenus. Malgré 1I’hétérogénéité des propos,
I"herméneutique est ici délibérément placée sous le regard philosophique, telle est
d’ailleurs I’intention de la collection. Toutefois, vu I'importance prise par les sciences
du langage au cours du XX siécle, on s’étonne que leur contribution a I’herméneutique
contemporaine ne soit explicitement abordée que dans la deuxiéme partie, a savoir dans
les articles de F. Jacques et de M.-D. Popelard. Certes, P.-J. Labarriere traite aussi de
I’acte de lecture, en référence a Riceeur. Les sciences du langage auraient-elles recu
la part congrue en raison du différend entre la philosophie analytique et I’'herméneutique
philosophique ? Un autre regret: dans la partie historique, il manque un maillon entre
I’exégese médiévale et Schleiermacher, a savoir le renouvellement de I'exégése grace
a I’effort des humanistes, dont les Réformateurs et leurs successeurs ont tiré ample parti.
Mais la diversité d’approches fait aussi la richesse du livre, et les articles sur I'inter-



BIBLIOGRAPHIE 375

prétation psychanalytique et sur 1’éthique illustrent bien le caractere transdiciplinaire
de I’herméneutique. Par ailleurs, chaque contribution est claire et bien documentée, ce
qui n’est pas un moindre mérite. Il convient de saluer la parution de cet ouvrage au
moment ou I’herméneutique connait un regain de popularité, tout en rappelant que son
éditeur, Jean Greisch met régulierement a la disposition du public francophone des
publications de qualité sur I"herméneutique. Nous saisissons 1’occasion de cette recen-
sion pour rappeler que sur ['histoire de I’herméneutique, le Centre de Recherche
philologique de I'Université de Lille a fait paraitre un ouvrage particulierement inté-
ressant, car il propose diverses mises en perspective des origines de 1’herméneutique
moderne: André LACKS et Ada NESCHKE (éds.), La naissance du paradigme herméneu-
tique, Schleiermacher, Humboldt, Boeckh, Droysen, Presses Universitaires de Lille,
1990.

CLAIRETTE KARAKASH

Luc Ferry, Homo Aestheticus. L'invention du goiit a ['dge classique (Le
College de philosophie), Paris, Grasset & Fasquelle, 1990, 441 p.

Pour retracer 1'histoire de 1'individualisme démocratique, pour dégager les mo-
ments singuliers d'une histoire de la subjectivité moderne, I'A. s attache a I'esthétique.
Pour lui, en effet, celle-ci est d’abord le signe visible de la révolution du gott qui génere
a son tour 1I'idée de modernité; mais I’histoire de 'esthétique est également «le lieu
par excellence de la subjectivisation du monde» (p. 33). Pour I’A., le probléme central
de la modernité tient dans cette question fondamentale: comment fonder I’objectivité
sur la subjectivité, la transcendance sur I'immanence ? D ou la thése défendue par I'A.:
«c’est dans le domaine de I’esthétique que cette question se lit a I’état pur, parce que
c’est en elle que la tension entre 'individuel et le collectif, le subjectif et I’objectif
est la plus forte.» (p. 41) Ainsi, I’A. suit I'esthétique dés sa naissance au milieu du
XVII* siecle, a travers ses avatars de la fin du XVIII® siecle & nos jours — dont Kant,
Hegel, Nietszche, les avant-gardes entre autres sont les étapes marquantes —, pour
aboutir finalement a la déconstruction moderne. Mais ce n’est pas a proprement parler
Ihistoire de I’esthétique qui intéresse 1'A. Il s’agit plutdt de tracer I’histoire du sujet
qui en est le miroir. Car dans I'esthétique «se sont inscrites de fagon positive, non
seulement les diverses conceptions de la subjectivité constitutives des Temps modernes,
mais aussi leur tension la plus aigué, avec la question, refoulée mais toujours sous-
jacente, du rapport de I'individuel au collectif.» (p. 16) Hors I'esthétique, il semble q1_z'il
n’y ait point de salut pour le sujet: la crise de la modernité, I'éclatement ou la dilution
postmodernes deviennent pour I'A., comme par 'effet d’'un miroir qui dirait tout,
I'indice que I’homme est effectivement principe et relos de I'univers. Par ailleurs, ce
sujet est congu comme un spectre, un fantasme, aujourd’hui brisé et dont il faudrzut
«recoller les morceaux» comme on le ferait d’un miroir. Dans cette double r.ellal1on
mimétique ou jeu de la réflexion qui tient ensemble individu et style, colleptwnté et
art, suivre les traces de Iun, ¢’est done nécessairement débusquer 1'autre (et vice versa,
serait-on tenté de dire). L’esthétique ouvre dés lors sur la connaissance («comment
fonder I’objectivité en partant des représentations du sujet7») et la politique («Comn}q}l
fonder le collectif sur les volontés particulieres 7»). Afin de comprendre la |1}()dem1te,
il convient désormais de reprendre le développement historique de I'esthétique con-
sidérée comme branche de la philosophie. L'A. dégage ainsi trois problemes centraux
de la discipline. Premiérement, |’«autonomie progressive du sensible‘» .(par la il layt
comprendre ce qui est spécifiquement humain, ¢’est-a-dire opposé au divin), autonomie
reconnue 2 travers lirrationalité du beau, qui sera développée par‘_Bai.utng311e11 et
Lambert, philosophiquement fondée par Kant, puis consacrée définitivement par



376 BIBLIOGRAPHIE

Nietszche dans sa suppression du monde intelligible. L."autonomie du sensible génere
alors la «naissance de la critique», second probleme central, qui fait jouer I’histoire
contre la tradition: chacun se conformant & une norme, respectable, dont il crée et
garantit la tradition, il devient possible d’ériger 'originalité comme critére normatif,
tant dans la diachronie que dans la synchronie, en consacrant I’«auteur», le «sujet».
Dot un troisieme probleme, présenté sous la forme d’une question: peut-il y avoir
consensus sur ce qui est pergu comme purement subjectit? Elle est résolue dans le
relativisme compris par I'A. comme le moment initial de I'esthétique. Ces trois pro-
blemes posés, il devient désormais possible de suivre leur trace chez les philosophes
et de lire ["histoire de la subjectivité a travers celle de 'esthétique. de suivre en quelque
sorte la naissance du sujet au XVII° siecle jusqu’au «retrait du monde» qui caractérise
la culture contemporaine, ou plutot: la «culture démocratique». Cette question rejoint
¢videmment des préoccupations pratiques. Car ce retrait du monde n’a rien a voir avec
la décadence, conclut I’A. qui insiste sur la nécessité de penser une nouvelle relation
au monde : celle-ci devrait résider dans I'interindividualité et non plus «dans la trans-
cendance d’une réalité cosmique (ui échoirait en partage a I’humanité.» (p. 327). On
esquisse ainsi les bases d’une éthique qui reposerait, elle aussi, sur un développement
de son histoire et verrait surgir le fondement triple de Pexcellence, du mérite et de
["authenticité.

PIERRE-ALAIN MARIAUX

HERMANN PARRET (éd.), Temps et discours (La pensée linguistique — 4), Lou-
vain, Presses Universitaires de Louvain, 1993, 268 p.

Hermann Parret s’est entouré de onze collaborateurs pour analyser 'un des
philosophémes les plus retors, celui du temps. Linguistes et philosophes n’ont pas
rechigné a la tache, donnant de I’ampleur a leurs réflexions jusque dans les domaines
de I'esthétique musicale et picturale, de la psychologie, de I’anthropologie, de la logique
et des mathématiques. L ouvrage est divisé en cing parties qui nous font passer de la
spatialisation du temps, cheére aux philosophes, a la temporalité discursive, respecti-
vement temps de la nature et temps de I'énonciateur. La premiere partie, Théorie
linguistique et grammaire, nous livre la réflexion de trois auteurs: M. Arrivé parle de
la symbolisation chez Saussure, ce qu’il faut comprendre comme le processus de
formation du signe; J.-C. Coquet aborde la question de 'aspect et des temps verbaux
a la lumiere des textes de Benveniste et Merleau-Ponty; A. Berrendonner s’intéresse
a la facon dont la temporalité vécue est rythmée et aménagée par le discours de la vie
quotidienne. Dans Enonciation et méta-énonciation, A. Trognon se situe a la charniere
entre épistémologie, psycho-linguistique et intelligence artificielle. Les discontinuités
discursives qu’il étudie mettent en évidence le dédoublement du sujet de 1’énonciation
entre une pensée «extériorisée» par le langage et un pensée mentale «interne», toutes
deux pouvant étre sans corrélation ou méme en contradiction. J. Authier-Revuz s’in-
téresse également a un dédoublement, mais celui du métalangage, du rapport entre le
dire et son commentaire, dans ces expressions linguistiques opérant une «auto-repreé-
sentation opacifiante» de 1’énonciation. La partie consacrée a Discours et récits s’ ouvre
sur la distinction de P. A. Brandt entre le temps résultatif et le temps de détermination
dynamique, le déploiement du sens correspondant, dans le discours, a I'ensemble des
possibles pendant le temps de I'interprétation. Grice & un formalisme vectoriel,
W. Wildgen analyse des récits spontanés basés sur un vécu personnel. La mise en
syntaxe de la structure «imaginale» met a jour deux types de descriptions, I'une
combinant des unités narratives, la seconde marquant les transitions entre ces unités.
Dans Jugement et argumentation, J. Poulain part de ’angoisse heideggérienne face a



BIBLIOGRAPHIE 377

la technique pour déterminer le temps du jugement, notamment en référence i la théorie
des performatifs. M.-J. Borel distingue I'atemporalité de la preuve du temps de 1'ar-
gumentation : elle donne une double illustration de cette différence; un rappel de
I'histoire du concept de nombre, d’une part, et une réflexion sur les caracteres de la
description dans le discours anthropologique, d’autre part. Le recueil d’articles s’achéve
avec Passions et arts, ou J.-F. Bordron distingue deux significations du temps: la
conception topique de Descartes et la conception iconique du schématisme kantien.
H. Parret rappelle quelques conceptions marginales du temps philosophique en rapport
avec la musique dans les ouvrages d’Aristote, de Schopenhauer lecteur de Kant, de
Stumpf, de Husserl et de Bachelard critique de Bergson. Enfin, O. Calabrese traite, dans
le domaine pictural, des figures de style déterminées par la temporalité et du statut
sémiotique du style. La riche et originale palette des conceptions du temps que nous
présente Temps et récit a le mérite de nous emmener loin des sentiers (trop souvent)
battus, de Platon a Heidegger, en passant par Saint Augustin et Bergson, sans pour
autant nous €garer sur des chemins de traverse. De plus, les auteurs ont su allier une
analyse trés pointue avec une soucis de clarté dans I’expression, parfois au moyen de
nombreux schémas explicatifs. Le lecteur appréciera de trouver une bibliographie en
rapport avec chaque article, permettant ainsi d’approfondir les différentes variations
abordées sur les themes du temps et du discours, ansi que, chez la plupart des auteurs,
un historique de la question traitée. Il est a souhaiter que Parret renouvelle cette brillante
et convaincante expérience en réunissant philosophes et linguistes autour d’autres
concepts communs.

NATHALIE JANZ

HuMBERTO MATURANA et FRANCISCO VARELA, L' arbre de la connaissance. Ra-
cines biologiques de la compréhension humaine, Paris, Addison-Wesley
France, 1994, 272 p.

Maturana et Varela affirment exposer une conception nouvelle des «racines bio-
logiques de la compréhension» (p. V). Cette conception s’articule autour de quelques
principes et notions aujourd’hui souvent reconnus dans les milieux de la recherche sur
la «vie artificielle» (prolongement de I'intelligence artificielle), ot I'on cherche a créer
des machines dotées de propriétés similaires a celles des organismes vivants, en par-
ticulier une forme au moins élémentaire d’autonomie. Le premier principe releve de
I"épistémologie et est défini par le refus du «représentationisme» (p. 1X), de la croyance
que la connaissance est une représentation d’une réalité préexistante. Pour les auteurs
il y a au contraire codétermination du sujet et de I’objet. D autre part, les organisations
vivantes, i tous les niveaux, manifestent des propriétés «d’autopoiese» (d’autoconser-
vation constructive), de «circularité constructive», de «cloture opérationnelle», ou
encore des capacité d’auto-organisation et d’autoreproduction, d’auto—entrefien et
d’autorépération. Ce sont ces propriéiés qui rendent compte de 1'autonomie du vivant. —
Pour justifier cette conception, les auteurs adoptent une démarche «circulaire-construc-
tive». Ils s"appuient sur la «connaissance de la connaissance», derniere étape de_l'évo-
lution du vivant, pour inciter le lecteur & prendre conscience du caractere illusoire dm
certitudes de I'expérience (qui fait croire que, par exemple, la couleur est une propn’ete
des objets extéricurs). Une fois ébranlé le réalisme spontané de la conscience d’un
lecteur supposé naif (par rapport A la conception exposée dans I'ouvrage). ils montrent,
i travers un certain nombre de chapitres, comment le caractére créateur de la cognition
humaine est 'aboutissement d’un processus déja a I'ceuvre au niveau des premiers
organismes unicellulaires, ainsi qu’au niveau des cellules composant un organisme
multicellulaire, celui-ci manifestant également, a une échelle supérieure, un processus



378 BIBLIOGRAPHIE

d’autopoiese. Toujours ce qui est incorporé dans |'organisation vivante n’a d’autre
signification que celle qui découle de cette assimilation. - Enfin cet ouvrage semble
opposer un ensemble de notions qui capturerait et expliquerait véritablement 1’essence
du vivant, a des notions telles que «information», «finalité», «connaissance», qui n’ont
de sens que par rapport a un langage utilisé par un observateur «extérieur» décrivant
le couplage systéme auto-poiétique/environnement. — L'arbre de la connaissance est
un ouvrage utile en ce qu’il propose en un peu plus de deux cents pages un «voyage»
captivant a travers les couches successives d’organisation du vivant. En passant en revue
plusieurs niveaux de I’organisation du vivant (I’organisme unicellulaire, 1'étre pluri-
cellulaire, I’espece, le cerveau, etc.), Maturana et Varela insistent sur 1’autopoicse a
la fois essentiellement conservatrice et accidentellement créatrice, des formes du vivant
et de la pensée. Hormis une introduction concise a des notions permettant de distinguer
I'inerte du vivant, cet ouvrage fournit ainsi des descriptions et des interprétations
souvent passionnantes de phénomenes biologiques et neuronaux, mais aussi du com-
portement, du langage et de la conscience de soi. — Cela dit, tout lecteur un peu au
fait de 1’histoire des idées, et notamment des theses de la philosophie kantienne, de
la psychologie et de I'épistémologie génétiques (dans lesquelles les racines biologiques
de la connaissance sont sans cesse rappelées), ou encore des conceptions de cyberné-
ticiens tels que Ashby et von Foerster, sera un peu irrité par la trop forte revendication
d’originalité qui transperce dans ce livre. Il est vrai que dans des écrits plus anciens
des liens sont tirés avec Piaget et d’autres auteurs. Mais on aurait aimé que 1’enraci-
nement historique des theses proposées dans cet ouvrage d’introduction y soit aussi
mentionné. — Par ailleurs, en dépit des lacunes évidentes souvent présentes dans les
recherches en science cognitive et en intelligence artificielle, on peut regretter I'image
caricaturale que Maturana et Varela donnent de ces disciplines, comme de la biologie
de I’hérédité, qui prennent appui sur les notions de programme et d’information. Cette
derniere notion ne saurait par exemple €tre rejetée sous prétexte que des biologistes
ignoreraient le jeu des interactions extragénétiques dans la différenciation cellulaire et
dans 1’évolution des espéces; le rapprochement entre systeme des génes et constitution
politique utilis€ & la p. 58 pour justifier un tel rejet est peu probant, puisque la
constitution politique d’un pays contient des informations essentielles a la conservation
de celui-ci. Cette facon caricaturale d’exposer des traditions de recherche est malheu-
reuse pour un ouvrage d’introduction en ce qu'elle risque d’empécher le lecteur qui
débute en science cognitive de tirer tout le profit des travaux propres aux courants
critiqués. Par contre, pour les chercheurs avertis, une telle maniére de faire a le mérite
de stimuler les débats intellectuels. Enfin, en n’hésitant pas a utiliser la notion de
«cognition biologique» a propos de phénomenes tels que I'immunité cellulaire,
Maturana et Varela ouvrent une «boite de Pandore» dont ils n’ont peut-étre pas mesuré
les risques pour la science cognitive. Dans quelle mesure la généralisation de la notion
de cognitif se justifie-t-elle ? C’est 1a une question probablement féconde (cette géné-
ralisation est d’ailleurs plus ancienne que les deux auteurs n’ont I’air de le croire), mais
qui doit étre conduite en évitant tout réductionnisme (assimilation indue de phénomeénes
relevant d’un niveau supérieur a des phénomenes de niveau inférieur, ou de phénomenes
de niveau inférieur a des phénoménes de niveau supéricur).

Jean-JAacQuEs DucRET

MonbHER KILANI, La construction de la mémoire. Le lignage et la sainteté dans
I’ oasis d’El Ksar (Religions en perspective), Geneve, Labor et Fides, 1992,
339 p.

La construction de la mémoire est une monographie qui tient & rompre avec le
modele canonique du texte ethnographique. En parallele avec la description d’une



BIBLIOGRAPHIE 379

société oasienne, El Ksar, I'A. veut restituer son propre cheminement de chercheur
(traces d’intersubjectivité et de dialogue) — et, ainsi. donner des éléments de la cons-
truction de son objet. En faisant émerger une «textualité qui s’indique elle-méme»
(p. 316), il renouvelle le mode d’écriture en anthropologie et apporte sa contribution
empirique a un vaste débat (qui n’est pas prés d’étre clos) sur la restitution d’une
situation de recherche dans I’écriture, théme i€ aux discussions sur la «post-modernité»
et ses avatars. Dans des chapitres a consonance tantot historique et tantét ethnographi-
que, I’A. aborde un certain nombre de thémes clefs: le lignage, présenté comme un
jeu de langage. la nature de la sainteté dans I’islam (qui renvoie aux rapports entre islam
populaire et islam savant), la question du régime historique et sa relation avec 1’éla-
boration mythique, le rapport de I'oasien au document écrit (qui prend valeur d’acte
de langage), et, enfin, une mise en perspective de deux types d’expérience et de savoir,
ceux de I"oasien (savoir local) et ceux de 'anthropologue (savoir global). Le lignage
a pour fonction d’identifier et de classer les individus. L’A. I'interpréte comme un
langage, dont le fondement se situe dans la propriété de ’eau et de la terre dans 1’oasis
(les lignages se présentent comme des métaphores de ['espace irrigué). Par une com-
paraison plus approfondie entre deux lignages et leurs modeles de sainteté, I’A. donne
un ancrage a la mémoire généalogique et & la construction de l'identité lignagére:
opposition entre, du coté des Keddéla et plus généralement des lignages villageois (au
nombre de sept), une identité spatiale claire mais une mémoire généalogique chance-
lante, qui ne va pas au-dela d’une appartenance emblématique a un lignage et, du coté
des “Akérma (un des lignages périphériques), une identité claire sur le plan généalo-
gique (ils revendiquent une ascendance sainte), mais nulle dans I'espace oasien. La
nature de la sainteté est étudiée en rapport avec la question du document: dans les débats
généalogiques, la trace écrite est évoquée, évocation qui prend souvent la forme d'une
invocation incantatoire. Elle est le garant de la sainteté. Tout se passe comme si «le
fait d’évoquer et de parler «en contexte» du document [i.e en présence de son proprié-
taire suppos€] ... suffisait & compenser ou & estomper son absence physique de la scéne»
(p. 225). Le document garantit I’authenticité de la parole orale et son efficacité se situe
dans I'effet du persuasion qu’il provoque; son existence physique mentionnée joue
comme un véritable moyen de renforcer la croyance des uns et des autres. Le lignage
et la sainteté apparaissent comme de véritables formes d’action. L’A. montre notam-
ment comment, dans la détermination de 1'identité et des appartenances, la position
sociale dans le présent de chaque fraction détermine a posteriori son degré de pureté
et d’appartenance au lignage. Ce sont donc les enjeux du présent qui travaillent la
mémoire du passé et expliquent a la fois la permanence et les changements.

SEVERINE REY

CrLauDIO GIANOTTO, La testimonianza veritiera (Testi del Vicino Oriente — 8,
Letteratura egiziana gnostica ¢ cristiana — 1), Brescia, Paideia, 1990, 205 p.

Sous une présentation qui n’est malheureusement pas a la hauteur du contenu
(typographie serrée, traduction ramassée qui n’indique pas clairement les pages du
manuscrit, etc.), Claudio Gianotto nous offre une analyse qui, par contraste, est, elle,
admirablement claire, d’un des textes les plus lacuneux de la Bibliotheque co.p‘te‘de
Nag Hammadi. — L’introduction lui permet de déterminer un plan pour ce trait¢ fort
endommagé (prés de la moitié du texte en est perdue), d’en analyser la tcnea‘u‘. les
caractéristiques littéraires et doctrinales, enfin d’en discerner la provenance et I'éven-
tuelle datation. — Dans cet écrit hautement polémique, il distingue trois attaques par-
ticuligres: 1) contre la procréation chamelle et la sexualité, 2) contre le mal_‘[)’fre,
3) contre la résurrection future et corporelle. Fustigeant 1'usage de toute sexualité et

Histoire de
la théologie



380 BIBLIOGRAPHIE

de la génération charnelle, I'écrit brosse le tableau du comportement idéalement as-
cétique du parfait gnostique et, en deux essais d’interprétation scripturaire, démontre
la supériorité de la naissance virginale de Jésus sur celle de Jean-Baptiste «né de la
femme» et I'ignorance. 'envie et la malveillance du Dieu de 1'Ancien Testament a
I'ceuvre dans 'épisode de la transgression d’Adam et Eve au jardin de 1'Eden (Gen. 2,
16-3, 23) et auteur du mal qui regne dans le monde. L’A. du traité se lance ensuite
dans un réquisitoire polémique contre divers groupes gnostiques nommément désignés
Valentiniens, Basilidiens, Simoniens et autres. Enfin, aprés une comparaison entre la
génération du Fils de I'Homme et celle d’Adam, il s’éleve une derniere fois contre le
baptéme d’eau, pour conclure que seul est valable le baptéme de vérité qui consiste
dans le renoncement aux passions et que, seule, la véritable connaissance assure le salut.
Le texte s’arréte brusquement: il doit y manquer une ou deux pages. — Glanotto releve
avec pertinence que deux points de ce traité lui sont propres et présentent une originalité
certaine par rapport aux autres textes gnostiques: il est le seul a estimer que la déchéance
du monde n’est pas due a la transgression d’Adam et Eve, mais a la faute des anges
déchus s’unissant aux filles des hommes (Gen. 6, 1-4), Uepithumia des anges étant
I"origine du mal. Et il est le seul aussi & exiger un encratisme rigoureux et une abstinence
totale de tout rapport avec la chair, seul moyen de briser la chaine infernale de la
domination du Démiurge et de ses archontes mauvais sur le monde. C'est ainsi que
le baptéme d’eau est a rejeter, comme le témoignage du martyre, lequel n’a que la
consistance vaine d’une parole, alors que seul compte le t€émoignage d’une vie d’ascése
absolue, illuminée par la grice de la connaissance. — En dépit des efforts déployés par
certains chercheurs pour attribuer la paternité du traité a des auteurs ou des cercles
gnostiques bien précis, Gianotto se contente de penser qu’il faut en situer I’origine dans
les milieux alexandrins, sans doute une génération apres les grands maitres gnostiques
qui y sont cités, ¢’est-a-dire vers les années 180 ap. J.-C. qui en seraient le terminus
a guo. Quant au rerminus ad quem, en vertu des allusions qui y sont faites a la conception
du martyre admise dans la Grande Eglise, en vertu surtout des livres III et IV des
Stromates de Clément d’Alexandrie qui semblent avoir connu la polémique du traité
contre le «baptéme de sang», il faudrait le fixer avant la mort de Clément, soit vers
les années 250 de notre ere. — Cette excellente analyse d’un texte, rendu ardu par ses
lacunes, vaut largement la peine d’€tre suivie avec attention jusqu’au bout.

FraNCOISE MORARD

KEersSTIN AsPEGREN, The Male Woman. A Feminine Ideal in the Early Church
(Acta Universitatis Upsaliensis), édité par R. Kieffer, Uppsala Women’s
Studies, A. Women in Religion 4, Upsal, 1990, 189 p.

Mm Kerstin Aspegren participail au projet de recherche suédois intitulé «Female,
male, human in the original environment and early history of Christianity» quand la
mort 1’a enlevée en octobre 1987. Ce livre est donc une ceuvre posthume, certes
inachevée, mais assez compléte et intéressante pour étre publiée et ouvrir de nouvelles
perspectives en la matiere. L’A. explore son hypothtse aupres de plusieurs auteurs,
allant de Platon (I'V® s. avant J.-C.) a Méthode d’Olympe (I1I° 5. apres J.-C.), en passant
par Aristote, les stoiciens, Philon et certains écrits apocryphes. 1l en va d’un paradoxe
né de la doctrine antique de I'infériorité ontologique de la femme tant sur le plan
biologique, psychologique et spirituel que dans les réalités culturelles, politiques et
sociales: les femmes ne seraient reconnues dans des rdles traditionnellement réserves
aux hommes que si clles deviennent conformes au modele masculin. Ou, pour le dire
autrement, la femme évoluant dans I'environnement androcentrique de la période
préchrétienne et chrétienne primitive n’a pas été valorisée pour ses propres qualités,
mais toujours en relation au statut masculin dans lequel on pouvait I’accepter si elle sortait



BIBLIOGRAPHIE 381

des roles typiquement féminins. Traversant les mondes culturels de 1'époque concernée,
I”A. brosse un portrait documenté de I'idéal féminin tel qu’il s’élabore depuis Platon et
qui trouve, selon elle, sa réalisation dans la figure de Thécle chez Méthode d’Olympe.
Pour ce dernier, la voie masculine vers la perfection passe par la chasteté du corps et
de I'esprit. Or, les qualités qu’il attribue a Thécle sont précisément celles d’une femme
qui scrait figurativement devenue «mile» dans ce sens-1a: sa sexualité est refroidie ; elle
est chaste dans son corps et dans son dme; elle a courage et intelligence. Elle a méme
acquis une force physique correspondant a la force de sa volonté. «En conséquence,
Thecle apparait comme le modele, voire la personnification de la perfection, ¢’est-a-dire
de la ‘femme-male’ (the «male woman»)». Hypothése provocatrice, qui donne toutefois
a penser, notamment par rapport a I’évolution moderne de statuts longtemps exclusive-
ment masculins et maintenant accordés aux femmes.

[SABELLE CHAPPUIS-JUILLARD

GREGOIRE DE NAZIANCE, Discours 42-43. Introduction, texte critique, traduction
et notes par Jean Bernardi (Sources chrétiennes — 384), Paris, Cerf, 1992,
325 p.

Depuis de nombreuses années, Jean Bernardi se consacre a la traduction itégrale
des 45 Discours de Grégoire de Naziance que la tradition manuscrile nous a transmis,
et qui constituent non seulement la partie maitresse de son ceuvre, mais encore un
témoignage unique, tant par la perfection de leur style rhétorique que par I'enjeu des
themes doctrinaux et des problemes disciplinaires qu’ils évoquent, sur la vie des
communautés chrétiennes au V¢ siecle. Grace a une analyse textuelle, historique et
biographique minuticuse, Jean Bernardi conclut que le Discours 42 n’a certainement
Jamais été prononcé comme tel devant les évéques convoqués par Théodose pour le
I concile cecuménique pour faire part de sa démission du siege épiscopal de Cons-
tantinople sur lequel il venait d’étre installé, découragé qu’il était par une cabale
d’évéques égyptiens qui le lui contestaient. Dans sa mouture actuelle, ce discours
correspond plutdt au premier jet «d’idées et de sentiments qu’il n’avait pas exprimes
a 'occasion de son départ de Constantinople et qui étaient a I'origine de sa décision»
(p. 17). Le ton anticlérical des propos et la critique virulente de I'épiscopat contem-
porain qu’on v lit venaient librement sous sa plume «la ou la parole et été dans la
réalité enchainée» (ibid.). Quant au Discours, qui est I'oraison funebre qu'il a consacrée
a son ami Basile de Césarée, il est I'une des ceuvres remarquables mais, dans la forme
ol nous I'avons recu, il résulte certainement aussi «d’un large remaniement opere au
cours des dernieres années de son existence dans la solitude d’Arianze» (p. 28). Clest
dans ce Discours que Grégoire de Naziance rend un hommage brillant & la vie et a la
carriere épiscopale de Basile de Césarée qui avait si admirablement su allier en lui les
vertus spirituelles du chrétien, le génie du théologien, les dons de "'homme de lettres
et la sagesse de 'administrateur ecclésiastique.

JeaN BOREL

EVAGRE LE PONTIQUE, De la priére a la perfection. Au moine Euloge. Traduction
de M.-A. Jourdan-Gueyer. Sur la priére. Traduction de M.-O. Goudet.
Introduction, notes, guide thématique, bibliographic et glossaire par
M.-H. Congourdeau (Les Peres dans la foi —47), Paris, Migne, 1992, 129 p.

Ce volume de la collection «Les Peres dans la foi» témoigne que la vol(mt_e
d’atteindre un large public peut se concilier avec des exigences de qualité et 'esprit



382 BIBLIOGRAPHIE

d’innovation. Evagre, en effet, ne passe pas pour un auteur facile a traduire et a
comprendre: de surcroit, il est un théologien suspect puisque plusieurs de ses idées
furent dénoncées par le V¢ concile cecuménique de 553. Sans étre ni découragées par
la difficulté de la tache ni effarouchées par I'audace de I’entreprise, les trois collabo-
ratrices associées a la préparation de cet ouvrage nous offrent la premiere traduction
frangaise du traité Au moine Euloge ainsi que le célebre texte Sur la priére dans lequel
Evagre exprime, souvent en filigrane et dans une forme lapidaire, certaines de ses
conceptions théologiques les plus personnelles. L’introduction, qui présente excellem-
ment Evagre sous tous ses aspects, souligne que les deux écrits font partie des €crits
spirituels (et non des traités théologiques) et que le lecteur pourra choisir entre deux
types de lecture: 'une naive qui s’en tient aux enseignements ascétiques et spirituels
et en tire profit, [autre savante qui rattache ces enseignements au systéme €évagrien
et qui de ce fait devient «discutable» (p. 16). Mais peut-on vraiment distinguer ces deux
lectures? Ou, pour le dire autrement, la premiere, qui distingue un Evagre maitre
spirituel d’un Evagre théologien, est-elle 1égitime ? Les spécialistes de ce moine hors
du commun sont loin de s’entendre sur ce point. — Dans ['ouvrage qui se présente sous
la forme d’une lettre a un moine nommé Euloge, Evagre traite du combat a livrer contre
les démons, puis contre les pensées mauvaises qu’ils inspirent. Les pratiques ascétiques
les plus rigoureuses ne suffisent pas «pour vendanger les vertus» (p. 57); il faut
conjointement lutter contre les pensées secrétes qui poursuivent leurs ravages, par
exemple en suscitant un sentiment d’orgueil pour I’ascése exemplaire a laquelle on croit
étre parvenu. Le combat spirituel passe par la connaissance de soi. — Les 153 «chapitres»
(sentences de quelques lignes) sur la priere, destinés aux moines plus avancés qui ne
sont plus entravés par les ruses des démons, sont une initiation a la priére pure qui ouvre
a la contemplation exclusivement spirituelle de Dieu: «Quand tu pries, ne t'imagine
pas la présence du divin en toi, ne laisse pas ton esprit se soumettre a une quelconque
figuration: aborde I'immatériel en immatériel et tu comprendras» (p. 86). Cette priére
est le fait de celui qui vit en fonction de I'esprit et qui devient totalement disponible,
tous ses sens étant en repos.

Eric JunoD

SAINT AucusTiN, Le bien du mariage. Traduction de Gustave Combes; La
virginité consacrée. Traduction de Jules Saint-Martin. Avant-propos de
Martine Dulaey. Introduction de Goulven Madec (Nouvelle Bibliotheque
Augustinienne - 1), Paris, Institut d’Etudes Augustiniennes, 1992, 170 p.

Il faut saluer comme il convient I’heureuse initiative prise par |"Institut d’Etudes
Augustiniennes de publier sous la forme de livres de poche des traductions des ceuvres
d’Augustin parues dans la prestigieuse (et onéreuse) Bibliothéque Augustinienne.
Celte Nouvelle Bibliothéque Augustinienne renoue ainsi avec le dessein premier de
I’«ancienne» : mettre a la disposition d’un large public les ceuvres du Pere africain. Le
premier volume de cette collection contient deux ceuvres maitresses d’Augustin, Le bien
du mariage et La virginité consacrée. Ce diptyque surprendra probablement agréable-
ment son lecteur moderne par ’actualité de la pensée du Maitre, qui y présente une
théologie et une éthique dont les principales qualités sont la clarté et I'équilibre. Les
prochains volumes a paraitre (Le Maitre, Homélies sur les Psaumes) promettent de
belles heures de lecture. — Les traductions proposées sont la reprise, parfois apres
modifications, de celles parues dans la Bibliothéque Augustinienne. La suppression de
la majorité des sous-titres est une excellente initiative ; la fluidité du discours augusti-



BIBLIOGRAPHIE 383

nien ressort en effet davantage ainsi. Les traductions sont dans I’ensemble trés claires
(cependant, p. 46 (XIII, 15), I'expression «continence viduale» aurait nécessité une
note: en outre, la n. 3 de la p. 70 n’est pas de toute clarté). On peut cependant regretter
que la traduction du second traité n’ait pas été davantage homogénéisée (cf. p. ex.
p. 119, 124, 130, 142, 151, 155-156, ou la citation de Si 3, 20 n’est presque jamais
traduite de la méme maniere). Plus grave en revanche est le fait que, dans les deux
traités augustiniens (mais a un degré plus regrettable dans La virginité consacrée), les
citations bibliques ne sont pas systématiquement signalées, ce qui rend incomplet
'index (cf.p.ex. p. 130, au début de XXXVII (37b), ni la citation de Mt 11, 29, ni
Fallusion a Si 3, 20 ne sont indiquées). Quelques coquilles ou erreurs ont en outre
subsisté: p. 68, 1. 25, lire «toujours»; p. 70, n. 3, rétablir les italiques ; p. 89, 1. 21, lire
«quelque»; p. 123, 1. 19, la césure «ex-emples» est regrettable ; p. 130, 1. 2, enlever un
des deux points; p. 138, L. 18, supprimer «en» ; p. 141, 1. 9, lire «Le». — Les traductions
sont précédées d’une intéressante introduction, qui met bien en place les données de la
controverse et qui présente clairement les deux traités. Il aurait peut-étre été souhaitable
d’y expliquer en quelques mots les raisons de la double numérotation du traité sur La
virginité consacrée, qui risque de désarconner le lecteur. Le volume s’achéve sur un index
biblique (cf. plus haut), dans lequel les références sont suivies de quelques mots rappelant
le contenu du texte en question, ce qui facilite sa consultation; un petit index thématique
n’aurait pas été inutile. — Si la naissance de cette collection est a louer, sa réalisation
matérielle devra cependant étre nettement améliorée ; des caracteres trop gros pour des
pages trop remplies, une répartition inégale des caractéres par lignes et un mauvais usage
des césures (cf. le cas extréme de p. 76, 1. 20), des sauts de pages mal placés (cf. p. 95-
96, 102-103, 113-114, 146-147, 157-158), des paragraphes mal définis dans I'index qui
en devient tres difficilement lisible, de nombreux espaces manquant ou en surnombre...
rendent en effet la lecture de cet ouvrage parfois pénible.

REMI GOUNELLE

JEAN GALTIER, Protestants en révolution. Préface de Jean Baubérot (Entrée
libre — n® 5), Labor et Fides, Geneve, 1989, 95 p.

La réputation de la collection «Entrée Libre» n'est plus a faire. Avec des ouvrages
de dimension réduite, done rapidement lus, elle tente de s'ouvrir a un large public, tout
en proposant des sujets bien précis et d'actualité. Le volume 5 de cette collection nous
invite & parcourir I'histoire du protestantisme dans sa relation au politique. L'A. nous
montre l'importance du protestantisme, et notamment du calvinisme, dans I'émergence
des idées démocratiques et des droits de I'nomme. Depuis Calvin (chap. 1) et jusqu'a
la convention thermidorienne (chap. 7), en passant par les révolutions anglaises (chap.
2) et américaine (chap. 3), en soulignant I'apport réformé pendant le si¢cle des Lumieres
(chap. 4), en situant la place des réformés lors de la révolution frangaise (chap. 5) et
dans son évolution (chap. 6), J. Galtier nous fait traverser quatre si¢cles mouvementes
et nous rappelle le réle essentiel qu'a joué la tradition protestante dans I'avénement de
nos sociétés occidentales. Les dimensions de la collection ne permettent pas d'appro-
fondir le sujet et bien souvent le lecteur aimerait en savoir un peu plus sur tel ou tel
théologien ou sur tel aspect du sujet. Nous ne pouvons qu'encourager l'auteur a pour-
suivre son étude et a publier un ouvrage plus détaillé, car la littérature dans ce domaine
fait terriblement défaut au regard de son importance. Par ailleurs, le titre choisi pour
cet ouvrage ne nous parait pas rendre suffisamment compte de son contenu. ESP(?:I'OHS
que ce léger défaut ne portera pas préjudice 2 la diffusion d'un livre qui, _malgre son
caractere succinct, permet de prendre la mesure des débats sur la démocratie que nous
connaissons dans nos sociétés d'aujourd’hui.

PascaL WURZ



384 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE BIRMELE, MARC LIENHARD (€ds.), La foi des Eglises luthériennes:
confessions et catéchismes, Paris/Genéve, Cerf/Labor et Fides, 1991,
605 p.

Dans une conjoncture ot la foi oscille entre la rigidité et le flottement et ou le
protestantisme a tendance a se chercher, la parution de cet ouvrage représente un
stimulant enrichissant et bienvenu. Pour la premiére fois en francgais, il réunit en un
volume I'ensemble des confessions de foi et des catéchismes de I'Eglise luthérienne.
Ses éditeurs entendent ainsi donner suite au mouvement d’intérét suscité par les dif-
férentes commémorations lides a la Réforme et permettre un large acces a des textes
qui ont gard¢ leur valeur normative pour toute une branche des Eglises réformée et qui,
dans le dialogue cecuménique, contribuent & la connaissance et a la transparence des
partenaires. Hormis les Symboles des Apdtres, de Nicée et d’Athanase, I'ensemble de
ces textes remonte au XVI° siecle. Il s’agit de la Confession d’Augsbourg et de
I’Apologie qu’en a rédigée Philippe Melanchthon, des Articles de Smalkalde, du traité
de Melanchthon sur le pouvoir et la primauté du pape, des Petit et Grand Catéchismes
de Luther et de la Formule de Concorde. Par leur juxtaposition, ces différents textes
permettent de suivre la constitution et la définition du luthéranisme dans une tranche
d’histoire qui fut décisive. On y voit reflétées non seulement les oppositions avec
I"Eglise romaine, mais aussi les dissensions qui se sont marquées a I'intérieur du courant
de la Réforme (cene, baptéme, prédestination, troisiéme usage de la loi, etc.). On y
mesure surtout la somme d’efforts qui a été dépensée pour alimenter le dialogue avec
I’Eglise en place et tenter de la gagner aux vues protestantes par ’argumentation et
la persuasion, dans I’espoir de préserver son unité. Chacun des textes est précédé d'une
courte introduction qui permet de le situer dans son contexte historique. Un index des
noms, un index biblique et un index thématique richement développé viennent ¢égale-
ment en faciliter I'usage et I'étude. Dans la présentation générale de ’ouvrage,
A. Birmelé s attache a dire le sens et "autorité que revét la confession de foi dans les
Eglises luthériennes: il en définit en particulier la fonction et la situe dans son rapport
avec I'Ecriture. M. Lienhard rappelle que les condamnations explicites et souvent fortes
que ces textes contiennent doivent étre lues dans leur perspective historique et qu’il
nous apparticnt de les retravailler de maniere critique a partir du centre de la foi et
en fonction des évolutions survenues.

MARC-ANDRE FREUDIGER

MARC LIENHARD, Martin Luther. Un temps, une vie, un message, Geneve, Labor
et Fides, 19917, 478 p.

«Sola experientia facit theologum»: ce principe de la pensée de Luther, que je me
permets de citer librement, je le verrais ¢galement au ceeur de la démarche de
M. Lienhard. Deux axes se dégagent de cet ouvrage bien écrit, plaisant a lire et
richement documenté: la place qu'occupe le contexte sociopolitique, économique et
spirituel dans lequel Luther a vécu et par la-méme, la percée d'une pensée, d'une
réflexion théologique aux prises avec cette réalité concréte, ses crises et ses conflits.
Ainsi, cette présentation de M. Lienhard est-elle balancée au rythme de cette dialec-
tique : le contexte d'une époque et l'empreinte théologique de Luther, en confrontation
avec I'Eglise traditionnelle, en réaction a la réalité et ses problemes, en route pour des
propositions concretes et des réponses dans les domaines les plus divers. La structure
de cette étude reflete les tensions propres a Luther: quand la vie améne la théologie,
quand la réflexion impose une transformation du monde, quand la doctrine devient un
cri du ceeur, quand la pensée s'incarne dans I'histoire et le particulier. Une pensée donc



BIBLIOGRAPHIE 385

au ceeur de son temps, et c'est peut-étre ainsi qu'elle dépasse son siécle et laisse des
affirmations centrales sur la foi chrétienne: une pensée qui déborde, qui sera reprise
ultérieurement, en continuité ou en rupture, avec ses fidélités et ses prises de distance.
Aussi, I'étude se termine-t-elle par un apercu des débats et des recherches qui occupent
les luthérologues contemporains, montrant que si Luther ne fait pas toujours l'unanimité,
d'une maniere ou d'une autre, positivement ou négativement, le pasteur-professeur de
Wittenberg n'a pas fini de «déranger».

CARMEN BURKHALTER

JEaN CaLvin, Lettres a Monsieur et Madame de Falais. Texte établi, annoté
et présenté par rrangoise Bonali-Fiquet, Geneve, Droz, 1991, 233 p.

Voila un précieux petit in-12, ot les historiens retrouveront un chapitre de ["activité
littéraire et ccclésiastique de Calvin condensé dans des lettres bréves et denses. Le
volume renferme la totalité des lettres de Calvin a Jacques de Bourgogne, sieur de
Falais, et a la femme de celui-ci, qui abandonnérent les honneurs et leur position dans
I"Empire pour suivre I'appel de leur conscience a vivre dans le dépouillement de la
foi évangélique. Mais toute personne intéressée aux formes multiples prises par 1'ac-
tivité¢ du Réformateur y rencontrera, comme en abrégé, tout Calvin, avec sa capacité
de voir et d’organiser, de diriger les pensées et les actes vers le but unique et supréme
de «la gloire de Dieu», autrement dit, du succés de son Eglise. Enfin, les esprits sensibles
a I'ttinéraire spirituel des hommes libres et courageux y liront entre les lignes, comme
dans un vrai roman épistolaire, I'histoire d'un Wahrheitssucher. Lintroduction histo-
rique et littéraire est 12 pour nous rappeler que la lettre, apres le sermon, était au
XVI* siecle la fagon la plus efficace et la plus directe de propager les idées, et
d’atteindre le public cultivé a travers I’Europe. D’ou le soin apporté & un genre, qui,
entre autres, tenait lieu de journalisme a ses premiers vagissements. Jacques de Bour-
gogne, sieur de Falais, apparait i ce point de vue comme ['instrument révé de la
propagande réformée. Les lettres montrent bien 1’intérét de Calvin pour son providentiel
ami, qu’il appelle a jouer le rdle d’un Nicodeme guéri de son nicodémisme. Ainsi, pour
marquer son entrée dans ["Eglise réformée, Jacques rejettera hardiment ses anciennes
erreurs devant son maitre, I’empereur; Calvin méme a pris le soin de lui mettre entre
les mains une confession de foi adéquate (Excuse de noble seigneur Jaques de
Bourgoigne), tout en veillant a sa prompte publication a Geneve. Du reste, I'année de
leurs premiers rapports épistolaires, 1543, ne fut-elle pas celle au cours de laquelle
Calvin publia son «Traité des Nicodémites»! Mais que Falais rappelle & son guide
spirituel son indépendance de jugement, en défendant Bolsec et «ce monstre» (lettre
n® 53, le derniére) de Castellion, le voild aussitot (et pour toujours) «laissé en ses
délices». — L’édition de M™ Bonali-Fiquet est la troisi¢tme édition moderne des lettres
de Calvin & Falais (les réponses n’étant pas conservées), mais la premitre qui se préte
a une appréciation globale de celles-ci. D’abord parce qu'elle les groupe, ensuite par
la siireté du texte. Un seul exemple: la lettre n® 50. Trois erreurs déparaient I"édition
de Bonnet (1854), dont une particulierement grave (voyageur pour voyage). Deux
d’entre elles se trouvaient rectifiées dans les Opera Calvini, Epistola n® 1047. 1l restait
denlever le «vous» qui s”était glissé a la fin de la missive dans les éditions précédentes
pour retrouver véritablement le style de Calvin. C’est désormais chose faite. Ajoutons
que, tout en laissant les détails 2 une entreprise plus érudite (de minimis non curat
censor). ¢ est-a-dire  la nouvelle édition de la «Correspondance frangaise» de Calvin,
annoncée au début du volume, une fausse identification de Bonnet, mise en doute par
les éditeurs des Opera Calvini, est rectifiée de fagon définitive par une petite notcwde
I"édition que nous avons sous les yeux. Svelte jusqu’au dépouillement, cette derniere



386 BIBLIOGRAPHIE

est fidele a I'engagement de I'éditeur de nous restituer un «texte littéraire frangais» (le
404¢ de la collection). Elle contient tous les instruments nécessaires a la pleine intel-
ligence de la pensée et de la langue: un index, un glossaire, une succincte bibliographie
et surtout une présentation historique, littéraire et philologique des lettres et une sobre
annotation.

MaTTEO CAMPAGNOLO

HaNS HEINRICH SCHMID, JoACHIM MEHLHAUSEN (Hrsg.), Sola Scriptura. Das
reformatorische Schriftprinzip in der sdkularen Welt (Verotfentlichungen
der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie), Giitersloh, Mohn,
1991, 374 p.

Ce volume contient les conférences et les colloques du VII® Congres des Théolo-
giens Européens qui, a I'invitation des Eglises protestantes de la RDA (dans la derniére
semaine de son existence politique, en septembre 1990), a été organisé a Dresde par
la «Wissenschaftliche Gesellschaft fiir Theologie». Le théme général est: «Sola
Scriptura, le principe biblique de la Réforme dans le monde séculaire», traité dans
26 contributions. Apres la conférence d’ouverture par I'évéque de Dresde, Johannes
Hempel, sur le theme «L’Ecriture Sainte dans le quotidien des hommes», on trouve
le texte des quatre conférences principales, a savoir de Jorg Baur: «Sela Scriptura,
héritage historique et signification permanente»; de Eginhard Peter Meijering: «Sola
scriptura et la critique historique» ; de Henning Paulsen: «Sola scriptura et le probleme
du Canon»; et de Jirgen Henkys: «Sola scriptura dans la pratique ecclésiastique de
nos jours». La plus grande partie du livre contient des contributions plus courtes,
arrangées selon les différentes disciplines de la théologie. En somme, un volume riche
mais aussi disparate, qui ne permet guere de discerner de loin un consensus théorique
ou pratique. Les considérations se développent surtout sur le plan historique, exégétique
et pratique. A peine ose-t-on se rendre dans le domaine dogmatique, bien qu’il soit
décisif pour cette question. Ni le renouveau du principe scripturaire chez Karl Barth
(Dogmatigue 1/ 2) ni 'article programmatique «Die Krise des Schriftprinzips» par
lequel le jeune Pannenberg en 1962 s’est lancé dans la discussion (Grundfragen der
systematischen Theologie) n’ont ét€ trouvés dignes de mention.

ADRIAAN (GEENSE

JULIEN RIES, Les études manichéennes. Des controverses de la réforme aux
découvertes du XX° siécle (Cerfaux-Lefort — 1), Louvain-la-Neuve, Centre
d’histoire des religions, 1988, 271 p.

Une histoire treés fouillée — I'immense érudition de 1'auteur force le respect — des
recherches sur le manichéisme, depuis le XVI® siecle, jusqu’aux développements les
plus récents, notamment aux nouvelles impulsions dues aux découvertes de Tourfan,
de Médinet Midi et du Codex Mani de Cologne. Le livre se compose de quatre essais
originairement indépendants (parmi lesquels on signale avec plaisir une étude ample
mais minutieuse des rapports entre 1’exégese biblique d’Augustin et celle des ma-
nichéens dont 1’évéque d’Hippone s’est détourné). A I'instar de la grande majorité
des chercheurs, I’A. considére la «nouvelle religion» proposée par Mani comme une
gnose. Il estime méme que ¢’est 1a le résultat assuré des enquétes scientifiques (p. 23).
On peut se demander si cette étiquette ne trahit pas quelque peu la nature véritable



BIBLIOGRAPHIE 387

de la création de Mani. La présence du terme gnésis dans le Codex de Cologne (et
ailleurs) n’est ni surprenante ni particulierement signifiante : une forme de «connais-
sance» est enseignée et vécue dans toutes les religions du globe. Par ailleurs, con-
sidérer le dualisme de Mani comme une variante du «dualisme gnostique», c’est
méconnaitre les différences capitales qui séparent les systémes «gnostiques» et le
manichéisme. Ce que I’étiquetage en question empéche de voir, ¢’est le fait que Mani
ne s’est pas contenté de précher une «gnose» mais qu’il a inauguré et organisé une
entreprise de dimensions cosmiques qui n’a pas d’équivalent dans les systémes
«gnostiques»: la restauration de la Divinité mutilée. C’est en vue de cette restauration
qu’il a €établi un organisme judicieusement structuré, avec des régles de conduite
précises, une société spécifique dont I'unique but est de «rapatrier» les éléments épars
de lumicre. Ce qui constitue le caractere unique du manichéisme, ce n’est pas la
gnose, mais le travail: 'ceuvre assidue de la récupération définitive de la Lumiére.
On souhaiterait qu’au lieu de débattre de la nature exacte de la «pensée gnostique»
de Mani, les historiens construisent leurs interprétations sur cette spécificité inalié-
nable de |'ceuvre de Mani.

CarL-A. KELLER

ELisaBeTTA ZamBrUNO, La «Theologia Deutsch» o la via per giungere a Dio.
Antropologia e simbolismo teologico (Pubblicazioni dell’Universita
Cattolica del Sacro Cuore), Milano, Vita et Pensiero, 19912 (17 éd. 1990),
IX + 180 p.

Le présent travail témoigne de I'intérét du cercle des Carmes déchaux de Milan
pour un texte qu'un de leurs confréres du XVII® siecle avait fait mettre a I'index. Le
besoin jamais éteint de mysticisme constitue la meilleure raison pour s’intéresser a
'ceuvre du mystique, chevalier de 1’ordre teutonique de Francfort-sur-le-Main, ano-
nyme proche de Tauler et d’Eckhart (p. 33), déclare E. Zambruno a la fin de la
conclusion, en annongant d’autres études sur le méme sujet, et notamment sur la
censure de Tomds de Jesis. E. Zambruno étudie ici les réactions des personnalités qui
entrérent en contact avec la Theologia Deutsch et I'importance théologique des dif-
férences textuelles constatées dans le manuscrit et les éditions anciennes. Méme apres
ce travail diligent et documenté, ce texte mis en avant par Luther et combattu par le
représentant de la Contre-Réforme, traduit par Castellion et refusé par les Genevois,
redécouvert par un catholique frangais au début du si¢cle et récupéré par le cath(}licismf?
italien et allemand aprés Vatican II, conserve son autonomie et son mystere, ce qui
prouve que la dimension mystique échappe au fond aux efforts de caractérisation
théologico-philosophique et reste ouverte A tous ceux «qui ont des oreilles pour en-
tendre».

MATTEO CAMPAGNOLO

C. SENOFONTE, Ragione moderna e teologia. L' uomo di Arnauld, Napoli, Guida
Editori, 1989, 382 p.

Senofonte donne ici une analyse détaillée de la pensée d’Arnauld, dans son milieu
politique, social et familial, en considérant en particulier les rapports qui lient A’rnauld
a Port-Royal et ses contrastes avec I'Eglise de Rome. La these soutenue par "auteur
d'une fagon convaincante est qu’Arnauld est surtout un théologien. Par conséquent, sa



388 BIBLIOGRAPHIE

contribution a la philosophie ne peut pas étre séparée d’un horizon théologique précis.
Arnauld ne peut étre considéré un philosophe que dans la mesure ou on ne reconnait
aucune autonomie a la philosophie. Ainsi le présent ouvrage donne d’Arnauld une
image différente de celle que donnent d’autres spécialistes, en particulier Laporte (La
doctrine de Port-Royal, 3 vol., Paris, 1923, 1951, 1952) et, plus récemment, Verga (//
pensiero filosofico e scientifico di Antoine Arnauld, 2 vol., Milano 1972). — Arnauld
montre toujours une approche de théologien méme lorsqu’il discute de problemes
strictement philosophiques. Senofonte souligne ainsi que 1’évidence rationnelle méme,
ou le bon sens, auxquels Arnauld s’en remet constamment, fait plutdt partie d’une vision
théologique générale, la vision augustinienne. De méme, les idées arnauldiennes sur
le langage et la logique sont celles d’'un théologien préoccupé de présenter, pour des
raisons didactiques, des régles méthodologiques qui peuvent conduire a bien penser et
bien parler, afin d’accepter et d’articuler les vérités de la foi. Dans ce cadre, I'analyse
donnée par Senofonte de la Logique et grammaire de Port-Roval (chap. VII) est
significative. Elle souligne la continuité entre ['usage du bon sens et I'adhésion a la
foi chrétienne. La foi, qui est le résultat d’un choix possible grice a Dieu, satisfait les
exigences du sens commun, c¢’est-a-dire de la pensée logique. L attitude rationnelle la
plus rigoureuse conduit ainsi jusqu’au seuil de Ia foi et la recherche logique n’est qu'un
travail préparatoire, donnant a I’acte de foi une dignité qui le protege de toute accusation
d’irrationalité. La foi peut étre présente des le début, mais lorsqu’elle est absente, la
philosophie peut servir a combattre 1'incrédulité. C’est dans ce rapport entre raison et
foi que. selon Senofonte, on peut comprendre ['exaltation de la rationalité typique de
la philosophie du XVII¢ siecle qui se développe encore dans le cadre de I'orthodoxie
chrétienne. Négliger cette interprétation des rapports entre foi et raison comporte le
risque de présenter un Arnauld qui n’a jamais existé, ¢’est-a-dire un Arnauld qui ne
serait pas foncierement théologien, méme lorsqu’il s’occupe de philosophie. Ainsi, la
priorité de la théologie sur la philosophie permet & Arnauld de montrer dans sa recherche
philosophique une foi absolue dans la raison et les €vidences qui surgissent de celle-
ci. La foi religieuse nourrit une foi rationaliste, mais grace a la théologie augustinienne
qui accorde une autonomie a la raison en dehors de la foi. Senofonte remarque qu’au
milieu du XVIII® siecle et dans le contexte de la Contre-Réforme, Arnauld tire d”Augus-
tin I'idée de cette autonomie et qu’il la défend avec une force qu’'on ne trouve ni chez
Descartes, ni chez Galilée, ni chez Spinoza. Tout ce qui n’appartient pas aux Ecritures
ne doit pas faire partie de la théologie, mais seulement de la science, et doit étre soumis
seulement a la raison personnelle de chacun. La défense que fait Arnauld de I'Augus-
tinus de Jansénius doit étre vue comme une revendication des droits du sens commun
pour contrecarrer les impositions de ['autorité. Cette dernieére ne peut pas obliger a
accepter comme vrai ce que 'individu pergoit comme faux. — Cette défense des droits
du sens commun doit étre interprétée, selon Senofonte, en tenant compte de 1I’'opposition
d’Arnauld vis-a-vis de la métaphysique aristotélico-thomiste qui caractérise en bonne
partie la théologie de la Contre-Réforme. On sait qu’entre 1550 et 1600, Iorientation
prédominante de I’orthodoxie catholique, contre le mouvement protestant, se caractérise
par une reformulation de la pensée de Thomas d’Aquin et de la métaphysique
d’Aristote. Arnauld (et avec lui le mouvement janséniste) exprime cette partie de la
pensée catholique qui ne se réfere pas a la tradition thomiste, insatisfaite du paradigme
conceptuel aristotélicien (chap. 3- 5). Arnauld est disposé a adopter la méthode car-
tésienne contre le verbalisme scolastique, créateur d’entités fictives et de problemes
fictifs. En outre, I’autonomie vis-a-vis du thomisme lui permet d’accepter le cartésia-
nisme en tant que doctrine philosophique, parce qu’il apparait parfaitement compatible
avec la pensée d’Augustin. Les rapports entre Arnauld et Descartes sont décrits dans
le sixieme chapitre du livre, tandis que, dans le septicme, est rapportée la discussion
entre Arnauld et Malebranche. En revanche, il n’y a pas d’analyse de la correspondance
entre Arnauld et Leibniz. De facon injuste 2 mon avis, Senofonte accuse cette corres-



BIBLIOGRAPHIE 389

pondance de faire ¢tat de questions théologiques (et métaphysiques) trop captieuses.
— Le volume se conclut par trois appendices, le «Testament spirituel de Messire Antoine
Arnauld», le «Testament temporel de Messire Arnauld», et I'«Ordre chronologique des
écrits de Messire Antoine Arnauld». — Bien que le chapitre consacré i Malebranche
soit ['un des plus intéressants du livre, on peut regretter que 1’analyse de la conception
de Malebranche sur la conscience n’ait pas été¢ mence plus en détail, en accordant par
exemple plus d’attention aux raisons théoriques conduisant Malebranche & nier que
I'immédiate perception de soi soit un exemple de connaissance claire. Certes, ce
manque d’intérét est di au fait que 'on entrerait ainsi dans un terrain spécifiquement
philosophique, en sortant du cadre de I'interprétation d” Arnauld présenté par Senofonte.
— On peut faire remarquer aussi que c’est surtout dans la critique de la théorie
malebranchienne des idées qu’Arnauld montre son originalité la plus spécifiquement
philosophique, en se détachant ainsi de Descartes. Or, Senofonte se limite a remarquer
que, pour Descartes, I'idée est la forme de nos pensées en vertu de laquelle on est
conscient de percevoir quelque chose, tandis que la réalité objective d’une idée c’est
I’étre de la chose représentée dans 1'idée. Dans I'interprétation d”Arnauld, ces concepts
cartésiens excluent que les idées soient des représentations des choses, ou bien des
entités moyennes entre ces derniéres et les actes mentaux. Pour Arnauld 'idée d’un
objet indique la présence cognitive a I'ame, et la perception indique la modification
de I'dme par la chose, mais idée et perception sont simplement deux perspectives
différentes a travers lesquelles on saisit le méme fait mental. Or, & mon avis on devrait
tenir compte du fait que chez Descartes il y a une certaine ambiguité entre concevoir
les idées dans un sens pour ainsi dire substantiel, en tant qu’entités moyennes entre
I"objet et I'acte de perception, et les concevoilr tout simplement en tant que contenus
mentaux, sans les «chosifier». Cette ambiguité est fortement suggérée par la définition
cartésienne des idées tanguam rerun imagines et par le concept de réalité objective.
Malebranche souligne 1'aspect substantiel du concept cartésien d’idée, tandis qu’Ar-
nauld souligne au contraire sa dimension intentionnelle.

CroTiLDE CALABI

Viapimir SoLoviev, Lecons sur la divino-humanité. Traduit du russe par
B. Marchadier, Paris, Cerf, 1991, 179 p.

VLADIMIR SOLOVIEY, Le développement dogmatique de I' Eglise. Traduction et
présentation par F. Rouleau et R. Tandonnet, Paris, Desclée, 1991, 210 p.

Plus d'un siécle aprés avoir été prononcée & Saint-Pétersbourg, alors qu’il n"avait
que vingt-cing ans, ces douze Le¢ons de Vladimir Soloviev (1853-1900) ont gardé toute
la fraicheur et la force prophétique d’un génie en ¢bullition et toute la lucidit¢ théo-
logique, philosophique et mystique d’un passionn¢ de la Vérité. En voila donc
enfin — micux vaut tard que jamais — la premidre traduction frangaise! Survolant d’un
seul trait I'évolution de la rationalité occidentale, et dépassant les limites et les querelles
d’écoles, Soloviev tente de démontrer, au cours de ces Lectures, que Ea' l‘éflpxli()ll
théologique n’a jamais su pousser jusqu’a ses ultimes conséquences ce qui ét;_ul m-
plicitement contenu dans le dogme christologique formulé a Chaleédoine (f-‘b_l), et
quelle s'était done condamnée A s”arréter au seuil de la plénitude. Selon sa vision, il
faut que, pleinement réalisées, la foi en Dieu et la foi en I'Thomme se 1‘éc0nc‘111§n} el
convergent vers la plénitude de la Vérité, laquelle culmine dans la divmolhgmmmc dg
Jésus-Christ, Dieu parfait et Homme parfait. Cest a la lumiére d’une connaissance qui
procéde par intégrations successives, dont la possibilit¢ fut ouverte par le Du?u‘l'lf)mme.
que toutes les voies de I'esprit trouveront leur derniere signification. C'est a cette



Théologie
contemporaine

390 BIBLIOGRAPHIE

lumiere-1a aussi que se dévoilera pour lui le christianisme universel et la mission
cecuménique et sociale de I’Eglise. La doctrine sublime de la divino-humanité de Jésus
ne peut étre qu'une source d’espérance, de transformation et de vie pour le monde de
demain, qui doit étre chrétien. — Quatre ans apreés les Lecons, en 1882, Soloviev publie
le Deéveloppement dogmatique de ["Eglise. Engagé dans une polémique contre une
forme d’orthodoxie qui s’enlisait dans la confusion entre fidélité et immobilisme, il
voulait, par cet écrit, mettre le doigt une fois de plus sur ce qu’il considérait comme
["originalité fonciere du christianisme: ['incarnation hypostatique de Dieu en Jésus-
Christ. C’est dans la compréhension toujours nouvelle de cette manifestation infiniment
personnelle et personnalisante du Dieu-Homme que se joue, pour lui, le réle décisif
de I'Eglise qui, dans I'effort herméneutique méme qu’elle doit faire pour rester fidele,
devrait étre capable de témoigner d’une jeunesse perpétuelle et d’une aptitude créatrice
a engendrer et anticiper la quéte et la réflexion spirituelle de "humanité. Que I'Eglise
n’ait rien & innover dans son kérygme, ¢’est I'évidence, mais qu’elle doive réactualiser,
dans les langages de chaque époque historique, la richesse de la divino-humanité du
Christ, laquelle ne peut étre saisie ni une fois pour toutes ni totalement, ¢’est la une
nécessité humaine qu’aucun privilege ne peut lever. Méme si Soloviev utilise parfois
le langage scientifique du transformisme et du vitalisme qui était a la mode a son
époque, ou celut de I'idéalisme allemand, sa vision doctrinale demeure tout a fait
classique; elle devrait, a ses yeux, susciter le désir et ouvrir la voie de la réunion des
Eglises d’Orient et d’Occident.

JEAN BOREL

CONSTANTIN BRUNNER, OQur Christ. The Revolt of the Mystical Genius.
Translated by Graham Harrison and Michael Wex, Assen/Maastricht, van
Gorcum, 1990, 489 p.

C’est la traduction d’un livre de Constantin Brunner (1862-1937), philosophe et
mystique judéo-allemand. publi¢ en 1921 a Berlin sous le titre Unser Christus oder das
Wesen des Genies. 1l s’agit d'une démonstration, brillante et vigoureuse, de 1'unicité
du Christ. Le Christ est I'Un; il est le «Pensant» dans I’étre humain, «le plus grand
Génie de la mystique», le «Soi» originaire, ['unique point de référence, I"'Homme
radicalement indépendant. Ce portrait du Christ — un portrait qu’il ne faut pas contem-
pler mais qu’il faut étre — se double d’une virulente critique du christianisme tradition-
nel, de son Iégalisme, de son dogmatisme, de sa négation du Christ véritable, de ses
pratiques et enseignement superstiticux. La philosophie n’est pas traitée avec davantage
de tendresse, car les égarements de la philosophie allemande sont fustigés sans piti€.
Nous sommes en présence d’une pensée forte, expression d’une authentique réalisation
mystique — qui laisse transparaitre, au travers de formulations choc, une indicible
souffrance.

Carl. A. KELLER

OswaLD BAYER, Autoritéit und Kritik, Tibingen, J. C. B. Mohr, 1991, 225 p.

La théologie ne pouvant se constituer qu’en situation de débat — en particulier avec
la philosophie —, le propos de 'auteur est de le porter sur le champ de I’herméneutique
ct de la théorie des sciences. Il entend en effet démasquer la théologie de la conception
(ui fait de I’'homme un sujet autonome qui domine les objets qui I'entourent, alors qu’il



BIBLIOGRAPHIE 39}

se constitue dans sa rencontre avec une parole qui 'interpréte. D’ou sa theése centrale:
toutes les considérations méthodologiques, herméneutiques, ou épistémologiques qu’on
suppose simplement formelles ne sont en fait pas «pures», mais déterminées et traver-
sées de part en part par une dogmatique matérielle. Et sa perspective propre: pour la
théologie, la détermination doit se faire a partir de ces deux références ultimes que sont
la parole de la croix et la question insoluble de la théodicée. — L ouvrage se présente
comme un ensemble d’articles classés en deux sections: «Herméneutique» et «Théorie
des sciences». Une introduction assure la vision d’ensemble et effectue 'articulation
des grandes pieces du tableau. Enumérons-les brievement: le lieu d’ou 'on pense et
d’ou I'on parle est toujours un lieu médian, entre un recevoir et un transmettre, et sans
acces a un commencement ou a une fin; la raison elle-m&me ne peut se prévaloir d’étre
une autorité premiere a 1'abri de tout retour critique; c¢’est dans ce contexte qui le prive
d’une position de domination que I’homme déchiffre les livres de la nature et de
I’histoire; pour 'auteur, la théologie se doit des lors de penser 'autonomie du fexte:
son autorité a interpréter lecteurs et auditeurs de maniere critique; ce n’est pas I'in-
terpréte qui interprete |'Ecriture sainte, ¢’est I’Ecriture sainte qui I’interprete ; par suite,
c’est I’Eglise universelle qui constitue la communauté de communication ol s'inscrira
cet ¢vénement. — Dans la section «Herméneutique», ['auteur s’attache a développer sa
these de 'inévitable détermination matérielle de toute pensée en menant le débat avec
la théologie dialectique, Kant et Descartes, et en s’appuyant, ce faisant, sur Ricceur,
Luther et Hamann; ce qui 'améne a traiter de la relation entre le lecteur et le texte,
du rapport entre I"autorité de 1’Ecriture et celle de la raison, de la critique biblique et
des conditions de la rationalité Dans la section «Théorie des sciences», il s applique
a formuler sa compréhension de la théologie par rapport a Hegel et Schleiermacher,
a Ebeling, Kierkegaard et Barth, et en se référant, de nouveau, a Luther et & Hamann.
Il examine ainsi la relation entre la foi et la science, celle entre la théologie, la foi et
I"éducation, et il jette quelques bases pour la constitution de la systématique théolo-
gique. Toutefois, et en dépit du titre donné a la section, le dialogue avec I'épistémologie
des sciences contemporaines manque complétement.

MARC-ANDRE FREUDIGER

VOLKER DREHSEN, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der Praktischen
Theologie. Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen
Lebenswelt christlicher Religion, Giitersloh, Mohn, 1988, 622 + 602 p.

Le titre de I'ouvrage indique 1" objectif de la recherche. Il s agit de montrer comment
la théologie pratique [abrégé par la suite TP] se constitue en tant que discipline
autonome, et comment, dans cette difficile gestation, elle acquiert son label de scien-
tificité. 11 s’agit donc de réfléchir aux conditions actuelles de constitution de cette
discipline récente. Le sous-titre indique tout a la fois la finalité et le terrain de {a
recherche. En décrivant les aspects du tournant théologique vers une forme de vie
socioculturelle fondée sur la religion chrétienne, I'auteur cherche a définir lg tiche
spécifique et a délimiter le champ de la TP. On le voit d’emblée, la perspective esl
sociologique et théologique. Elle vise & dépasser une conception étroiFe de la dlSClplmt‘:
qui ne doit pas étre assignée a résidence dans le seul cercle ecclésial. Pgur mener a
chef cet ambitieux projet, la TP doit réfléchir sur ses fondements, sur les glrcpz1stzances
qui permettent son élaboration ainsi que sur les moments clefs de 54 constitution. Cettc
tiche dicte alors la méthode que se donne 1"auteur. Elle est a la fois d’orc‘ir_e historique,
systématique et sociologique. La combinaison de ces trois approches se talt‘ sur la b’usc?
d’un impressionnant matériau. Aprés un chapitre consacré a 1’Al‘rpr"'ofcns'fann:m:z{u (ainsi
que Iappelait E. Troeltsch), au piétisme et & la christliche Aufkldrung (dédié de fait



392 BIBLIOGRAPHIE

Py

a J. S. Semler), le lecteur est convié a entrer dans la contemplation d’un paysage
relativement inédit, constitué par la pensée des théologiens du XIX* siécle. Au fil
des pages, on voit alors se dérouler les réflexions de C. I. Nitzsch, de F. I. Stahl,
de R. Rothe, de P. Drews. Elles cotoient celles de théologiens plus connus tels que
F. Gogarten et bien siir E. Troeltsch. Les écrits ne sont pas présentés pour eux-mémes
ni juxtaposé€s a la suite les uns des autres, mais leur présentation est profilée en vue
de I’objectif de "auteur. Ce dernier cherche a articuler constamment trois aspects
essentiels a la constitution d’une TP digne de ce nom: a savoir la société, la religion
ainsi qu une élaboration théorique et scientifique. Cela I'amene a décrire longuement
le compromis entre la piété individuelle et la vie en société. La Volkskirche (qui ne
recouvre pas exactement ce que nous appelons en terre francophone 1'Eglise de
multitude) est réhabilitée. Elle devient justement 'expression de ce compromis
inévitable entre la piété individuelle et 'institution. — La présentation privilégie de
facon délibérée ['aspect sociologique, et ce n’est pas un hasard si la pensée de
E. Troeltsch est mise en valeur par ["auteur. 1l est vrai que la notion de compromis
vient comme un correctif important pour remettre en cause une ecclésiologie réfor-
mée tres souvent teintée d’idéalisme. La force du compromis réside dans le réalisme :
il s’agit de composer avec la réalité telle qu’elle est, et non pas telle qu’on voudrait
qu’elle soit. — Le mérite principal de cet ouvrage réside dans le fait qu’il nous
renseigne de facon inégalée sur la pensée d’auteurs méconnus ou a tout le moins peu
connus. Comme tel, il se présente comme un manuel de référence indispensable, que
devraient posséder tous ceux qui ont pour mission d’enseigner la TP. — 1l serait trop
facile de dénaturer en quelques lignes le travail presque inimaginable que représente
la rédaction de cet ouvrage; la these elle-méme est assortie d’un second tome de plus
de six cents pages de notes et de références; on dénombre également non moins de
27 pages de bibliographie. Les deux remarques critiques qui suivent sont donc
partielles. a) D abord, j’aimerais risquer une critique d’ordre théologique. Le com-
promis dégagé en finale par I'auteur me parait certes du plus haut intérét. On est
en droit de se poser pourtant la question suivante : ou se situe la limite de cette maniere
d’imbriquer la culture, la piété individuelle et I'offre chrétienne? La religion recele
également des dangers. Les signaler releve également de la théologie, et de la TP
en particulier. A quel moment le compromis, certes nécessaire, devient-il compro-
mission? A ce sujet les quelques remarques des p. 616 et 620 consacrées a la théologie
dialectique ne rendent pas justice & ce mouvement théologique. On me rétorquera que
ce n'était pas le sujet. Je le conteste, un livre qui consacre autant de pages aux
phénomenes religieux se doit de poser la question suivante : peut-on sans autre évacuer
la critique théologique de la religion? Comme le montre abondamment I’histoire de
la théologie en Allemagne durant la montée du nazisme, la critique du compromis et
des alliances abusives est nécessaire. De plus, on ne régle pas la question de la portée
sociologique (et pour tout dire politique) du ministere d’un K. Barth par quelques
remarques ¢parses sur I’Eglise comme ecclesia christi, ni par le rappel sommaire que
pour le théologien balois I'essentiel €tait la proclamation de la parole. Autrement dit,
c’est en dialogue avec les théologiens du XI1X® siécle, si bien présentés par ['auteur,
et les théologiens dialectiques que la question épineuse de la fronticre entre le com-
promis et la compromission peut et doit étre reprise. b) Ensuite, je me permets quelques
observations de forme, en vue d’une éventuelle adaptation francaise. En lieu et place
d’un second volume de notes, il me semblerait plus judicieux d’ajouter un index des
noms et des notions, qui fait cruellement défaut. Et pourquoi ne pas ajouter aussi
quelques reperes historiques pour les néophytes, nombreux en la matiére ? Ne pourrait-
on pas envisager une publication allégée dans un caractere plus lisible. On réve d’un
ouvrage plus maniable dans tous les sens du terme.

Frrix Moser



BIBLIOGRAPHIE 393

SATURNINO MURATORE (éd.), Teologia e filosofia. Alla ricerca di un nuovo
rapporto. In dialogo con Giovanni Ferretti, Rome, A.V.E., 1990, 318 p.

Ce livre est le fruit d’un séminaire qui a eu lieu a Naples les 24 et 25 aoit 1989,
organis¢ par I'Institut de philosophie a I'intérieur de la Faculté de théologie de I'Ttalie
méridionale. Ce cadre méme du séminaire annonce déja certaines questions: le theme
«th¢ologie et philosophie» est-il considéré par des théologiens ou par des philosophes ?
Tres claire est, a ce sujet, la série de questions que Ferretti se pose: «Parlerai-je en
philosophe ou en théologien? Ou bien, ¢tant donné que le probleme ne se réduit pas
a une question personnelle, parlerai-je & partir de la tradition de la philosophie moderne.
qui aujourd’hui domine la scéne culturelle, ou de la tradition de la théologie. qui avec
telle tradition a cherché et cherche encore a se confronter? Et encore: au nom de
laquelle parmi les multiples philosophies modernes parlerai-je, philosophies souvent
non seulement opposées I’'une & 1autre mais aussi critiques sur la possibilité méme d’un
authentique discours philosophique, au point de survivre seulement pour déstructurer
le discours philosophique en tant que tel ? Et a quelle théologie pourrai-je me remettre
(remonter?) si méme celle en vigueur dans le milieu catholique auquel nous appartenons
est a la recherche d’un nouveau statut épistémologique ?» (p. 16). Ces questions sont
le signe de la fracture entre théologie et philosophie (et aussi entre théologies et
philosophies au pluriel), fracture qu'on essaye de dépasser, comme le montrent aussi
bien la conjonction ¢, qui relie les mots du titre «teologia e filosofia», que le sous-titre
«alla ricerca di un nuovo rapporto». Ce «nuovo rapporto» veut éviter une situation dans
laquelle théologie et philosophie sont étrangéres ou opposées 1'une a I"autre ou, plus
ou moins frauduleusement (subdolamente), la premiere considere I'autre comme su-
bordonnée. Le nouveau rapport, dont on discute ici, s’ouvre grace aux philosophies
herméneutiques et il s’accomplit «comme communication réciproque de la vérité
poss¢dée, comme aiguillon et appel pour ['ultérieure recherche de ce qu'on possede
uniquement comme inépuisable» (Ferretti, p. 51). La contribution fondamentale de
Ferretti est suivie d’une série de communications qui entrent en dialogue avec elle:
les unes, visant surtout I"histoire du probléme, I’analysent dans des moments trés précis:
chez Platon qui, pour rechercher un sens dans la mort de Socrate, réfléchit avec la raison
etavee les mythes, chez Max Scheler, Franz Rosenzweig, Dietrich Bonhoeffer, Antonio
Rosmini, dans la néoscolastique; les autres se concentrent surtout sur des secteurs
spécifiques: la théologie fondamentale, la «grammaire» (c’est-a-dire le langage de la
théologie et de I'expérience religieuse, de la poésie et de I'art), Adam et Eve, ou I'étre
humain qui, dans son unité, est le sujet de chaque recherche soit en théologie, soit dans
les sciences et en philosophie. La dernigre partie du livre témoigne des discussions qui
ont eu licu dans le cadre du séminaire et nous livre la conclusion de Ferretti.

Rinzo PETRAGLIO

Norvan M. Forp, When did I begin ? Conception of the human individual in
history, philosophy and science, Cambridge, Cambridge University Press,
1988, 217 p.

Ce livre de Norman Ford, prétre salésien australien, représente une coniribuzlion
majeure au débat sur le statut de I'embryon. Il 'aborde par le biais de la question
suivante: quand est-ce que JE commence? Tout est dans le JE, que seul un individu
singulier qui s"inscrit dans la continuité d’une identit¢ propre au cours d\u temps peut
prononcer. Pourquoi poser la question sous cette forme 7 Pour venir a bout de la
contradiction suivante: d’un coté le Magistere catholique affirme que la vie personnelle



394 BIBLIOGRAPHIE

commence lors de la fécondation, d’autre part les biologistes observent qu'un embryon
unique peut engendrer des jumeaux, et cela jusqu’a 14 jours apres la fécondation. Le Pere
Ford s’applique donc a démontrer qu’un individu ontologique ne peut exister tant que
subsiste une possibilité de division. La démonstration s’inscrit dans la ligne de la théologie
catholique par I'usage du raisonnement et des éléments philosophiques hérités d’ Aristote
et relayés par Boece et Thomas d”Aquin. Partant de la définition de la personne comme
un individu vivant, ontologiquement distinct possédant une nature humaine, Ford recon-
nait que la nature humaine est donnée avec le patrimoine génétique, mais démontre que
le caractere ontologiquement distinct, ne peut précéder la fin de la période de formation
des jumeaux, soit 14 jours apres la fécondation. Dans ce cadre de pensée, la démonstration
est trés réussie et les organes officiels du Vatican feraient bien d’en tenir compte s’il leur
importe de rester philosophiquement crédibles. Mais Ford conclut un peu vite qu’il a
résolu le probleme du statut de 'embryon. Car, en fait, il n’a réussi qu'a démontrer que
la doctrine aristotélico-thomiste ne peut étayer la thése d’un commencement de 'individu
a la técondation. Cela est déja beaucoup, et probablement trop dans le cadre de la morale
catholique traditionnelle, car cela implique que l'usage du stérilet ou de la «pilule du
lendemain» qui empéchent la nidation ne sont pas des produits abortifs comme elle le
prétend actuellement. Mais sa démonstration est tout a fait insuffisante pour quiconque
ne partage pas sa prémisse essentielle, la définition de la personne humaine de la tradition
aristotélicienne. Il n’est pas incohérent de penser, soit que cette définition est enti¢rement
fausse (les kantiens, les utilitaristes et d’autres encore le pensent), soit méme, en acceptant
la définition donnée, que son inscription dans le développement de I'embryon peut se
faire @ un autre moment. Ainsi on pourrait penser que |'identité individuelle dans la
continuité est de nature psychologique et ne débute qu’a partir du moment ou le feetus
acquiert une sensibilité qui le rend capable d’éprouver des expériences et de les mémo-
riser. L unité serait alors psychologique et biographique, non physiologique et matérielle.
La réponse a la question de Ford: Quand est-ce que JE commence ? pourrait étre: lorsque
Je commence a constituer le fond de ma personnalité au gré de mes premieres expériences
vécues in utero, méme si je ne puis encore en avoir une conscience réflexive. On le voit,
s’il est possible de définir un statut pour I’embryon dans un cadre de pensée bien précis,
on est loin d’avoir réussi a lancer des passerelles entre conceptions du statut de I'embryon
reposant sur des prémisses différentes.

JeaN-Marie THEvVOZ

HARTWIG VON SCHUBERT, Evangelische Ethik und Biotechnologie (Gentechno-
logie — Band 29), Frankfurt, Campus Verlag, 1991, 545 p.

JURGEN HUBNER, HARTWIG VON ScHUBERT (Hrsg.), Biotechnologie und evan-
gelische Ethik. Die internationale Diskussion (Gentechnologie — Band 30),
Frankfurt, Campus Verlag, 1992, 378 p.

Ces deux livres s’attachent a présenter la situation actuelle de la réflexion éthique
en théologie protestante appliquée au domaine que les sciences humaines allemandes
appellent la biotechnologie. En frangais, ce terme est utilisé dans un sens plus strict
et ne recouvre que les applications industrielles de la biologie moléculaire aux micro-
organismes, plantes et animaux. En allemand, par contre, le concept de biotechnologie
est plus large. De ce fait, le domaine analysé dans ces deux volumes englobe la
génctique médicale ainsi que d’autres techniques sans rapport avec la génétique, comme
la procréation médicalement assistée. L’analyse est présentée selon deux axes: linguis-
tique et thématique. Le premier volume présente la matiére issue de 'aire germano-



BIBLIOGRAPHIE 395

phone; le second volume expose, par chapitres, successivement les aires francophone,
anglophone, puis les productions hollandaises et scandinaves. Dans le premier volume
et dans chacun des chapitres du second volume, la matiére est organisée thématiquement
et porte sur les fondements éthiques proposés pour aborder les problemes de «biotech-
nologie», les positions concernant la génétique humaine, la procréation assistée, la
recherche sur les embryons et finalement la biotechnologie au sens strict. Cette double
répartition linguistique et thématique permet d’intéressantes comparaisons entre les
différentes aires linguistiques qui se révelent étre des zones culturelles étonnamment
homogénes en leur sein et tres différentes entre elles. Le critére qui a présidé au choix
des documents analysés et des auteurs abordés est celui de leur affiiiation avouée a la
pensée et a la théologie protestantes. Certains dénonceront un biais de sélection du fait
que les travaux qui sont utilisés — 90 pages de bibliographie — sont essentiellement ceux
qui proviennent de revues de type académique et que ceux-ci refletent davantage 1'esprit
d’une élite que le sentiment du paroissien moyen, voire des milieux évangéliques qui
ont peu de porte-parole dans le monde universitaire. Cependant, méme si ce travail a
€té congu en fonction d’une unité dans les origines protestantes, on doit faire le constat
surprenant d’un éclatement de cette pensée. L’existence de cette diversité ne saurait
que nous réjouir, mais constater que les différences sont plus grandes entre les aires
culturelles qu’entre les auteurs au sein d’'un méme milieu est perturbant. Faut-il croire
que la culture ambiante a plus d’influence que la référence protestante sur les positions
¢thiques particulicres? Ce simple constat souligne toute I'importance qu’il faut recon-
naitre & I'entreprise de Hartwig von Schubert. Nous avons la un travail de théologie
comparée dont il faut saluer la nouveauté et dont les qualités intrinséques — I’attention
au détail, I'exhaustivité de la documentation, la finesse d’analyse — font un ouvrage
de référence pour I’éthique, bien au-dela du champ, méme €largi, de la biotechnologie.

JeEAN-MARIE THEVOZ

OLIVIER ABEL, La justification de I Europe. Essai d' éthique européenne (Entrée
libre — 24), Geneve, Labor et Fides, 1992, 102 p.

Quand on se penche sur I’identité européenne, on frémit de voir tout ce qu’elle
doit a des guerres intestines, a des conquétes et pillages subis ou provoqués, aux
violences inouies exercées sur certaines classes sociales, jusqu’a la violence de ses
discours légitimant les recours a la force. Pourtant, I'Europe doit étre Justifiée. Non pas
déclarée juste, mais rendue juste, rendue 2 la justice, & I'examen de conscience. Tell.e
est la tache d’Olivier Abel dans cet ouvrage. Sa these centrale est que I'Europe doit
aller jusqu’au bout de ce qu'elle a commencé, en persévérant «dans son exercice
d’infinie interrogation et d’infinie singularisation» (p. 68). Elle ne doit donc pas se
retourner sur elle-méme, comme 2 la recherche d’une pureté originelle, car elle mettrait
fin au type de questionnement qui la caractérise, ni céder a la culpal:?i!ité devant tant
de puissance accumulée, comme pour «s absoudre» de ce qu’elle a fait, car ce serait
«dissoudre» d’avance ce qu'elle pourrait faire (p. 31). En tant qu'elle est mtlm’e.
I"interrogation «est la mystique discréte de I'Europe» (p. 45). Le revers de Cgtte pensée
qui intégre dans sa culture la notion d’infini, c’est qu'elle discrédite ‘l\es raisons pour
lesquelles des limitations devraient étre pensées, par exemple en matiere dL politique
et d*économie (et non pas considérées comme malencontreusement IMPOSEES par les
circonstances). Il y va pourtant de la pluralit¢ des mondes, et donc de la fur’\ne‘du
monde. Pour autant, I'infini, celui de I'interrogation, ne doit pas étre évacug; il n'est
pas str qu’il soit a la source de tous les maux, cependant qu’il est a la source d_c“lous
nos mots. Quant a I’infinie singularisation, deuxiéme pole de la 1'3(?[]\:31'[‘110 ldcntlha_ntc
de I'Europe par elle-méme, elle repose en définitive non pas surune idée, celle de nation



396 BIBLIOGRAPHIE

ou d’empire, voire méme sur 'idée qu'on se fait de sa religion, de sa culture ou de
sa fuyante identit¢é, mais elle repose sur 'amour porté a une langue, a une religion
comprise avant tout comme langage. a un paysage enfin — et non a un pays. Cet amour
s'éprouve dans la confrontation a d’autres langues, a d’autres langages, & d’autres
paysages. ce qui amene "auteur a penser «une éthique de la frontiere» (p. 81). ."écriture
de cet ouvrage est tres fine, et les plus belles idées tiennent parfois en une phrase isolée,
comme s elles se présentaient avec tact a 'entendement du lecteur.

JEROME ELIE BERIAUD

JACQUES JOUBERT, Le corps sauvé (Cogitatio Fidei), Paris, Cerf, 1991, 214 p.

Le salut est la finalité essentielle de la vie chrétienne, mais quel en est ['objet?
Non les dmes qu’on purifie, mais les corps, promis a la résurrection, répond I'A. Tantot
on a privilégié le caractere présent de ce salut, la virginité¢ consacrée apparaissant
comme sa figure idéale. Dol une premiére partie traitant du «corps au-dela de lui-
méme», mais ou on voit que ce salut reste partiel tant que subsistent les sexes. Tantdt
on a regardé a "au-dela. Dot une deuxieme partie sur le passage, dans le judaisme
puis le christianisme, a une combinaison entre la sémitique résurrection finale et
["hellénique immortalité de I'dme; ce qui va entrainer, entre la félicité céleste et
I"éternité de I'enter, I'idée d’un purgatoire, triomphe du réalisme; mais subsistent les
difficultés a concevoir cet au-dela, ou les dmes scules sont concernées entre mort et
parousie, alors que les souffrances évoquent une corporéité. «Prises comme telles,
conclut 'A. (p. 72), ni la virginité, ni la résurrection ne peuvent évoquer de maniere
satisfaisante le corps sauvé dans sa spécificité chrétienne. Aussi est-ce dans le Dogme
et notamment ses «€noncés fondamentaux» qu’il poursuit son investigation dans une
troisieme partie. la plus importante. Si le corps est absent dans la doctrine trinitaire,
il fait irruption avec I'Incarnation, ot éclate avec force «le paradoxe dogmatique» : «La
Trinité sort d’elle-méme sans renoncer a sa différence et offre sa chair pour sauver la
notre» (p. 104). On en vient ensuite aux dogmes mariaux, dont on ne nous cache pas
la part qu'y prend 'argument de convenance («comment la Vierge aurait-elle pu
connaitre le sort commun ?»). «L.eucharistie. Le corps efficace» est 'intitulé du dernier
chapitre de cette partie, qui s’achéve par une réflexion synthétique sur les rapports entre
«corps, mission et salut», ot on lit (p. 147): «L.’Eucharistie n’est pas signe de salut
par la seule énonciation des paroles consécratoires. La communion en est ['aboutisse-
ment logique. Manger le pain, c¢’est manger le Verbe et surtout la voix qui le porte
en le traversant (...). Car le salut est affaire d’incorporation.» Ce qui annonce la derniere
partie : «L."Eglise comme corps (mystique) du Christ.» — On le voit, cet ouvrage ne traite
guere d’¢thique; il est une relecture des dogmes, articulée par la «notion de base» qu’est
le corps. Entreprise originale, bien propre a dégager ce qui est en effet une spécificité
du message chrétien. Est-ce a dire qu’elle I’englobe? Non, car, pour I'A. lui-méme,
I"Esprit est «la picce maitresse de cette construction» dont I'Echaristie est le pivot. Ce
qu’on voit mal cependant, c¢’est la relation au «corpus des Ecritures», sans doute
mentionné, mais sans qu’il permette une réflexion critique a I'égard de I'édifice dog-
matique ecclésial. Il y a bien, chemin faisant, I'aveu que I'Eglise connait des tentations
(mais y a-t-elle cédé?); que certaines formulations doctrinales doivent beaucoup au
besoin de 'Eglise de légitimer son pouvoir: que le culte des reliques, permettant de
«toucher» le salut, comporte des pratiques douteuses ; mais si I'A. admet la possibilité
de branches gourmandes, il ne va pas jusqu’a proposer un sécateur.

L.ouls Rumpr



BIBLIOGRAPHIE 397

MATTHEEUWS ALAIN, Union et procréation. Développements de la doctrine du
mariage, Paris, Cerf, 1989, 286 p.

[Lauteur, biologiste et prétre jésuite, donne ici un ouvrage important pour comprendre
la genese historique et le point de vue actuel de la doctrine catholique romaine du mariage.
On sait qu’elle tourne essentiellement autour du probléeme des fins du mariage et essen-
ticllement de I"acte sexuel conjugal. Depuis saint Augustin et saint Thomas, le magistére
ct les théologiens n’ont cessé de préciser, de réinterpréter la double finalité de 'union
conjugal.: amour et procréation. Sont spécialement analysées la constitution pastorale
Gaudium et spes (1965), I'encyclique Humanae vitae (1968), 1'exhortation apostolique
Familiarts consortio (1980). Ces €crits témoignent d’une orientation plus personnaliste
de I'argumentation, d’une prise en compte des interrogations contemporaines sur I’amour
et le mariage, des avancées de la science face a la régulation des naissances et la
procréation artificielle. L accent traditionnel sur ['objectivité des structures anthropolo-
giques de I'homme et de la femme est maintenu. Elle dégage une intentionnalité éthique
qui exclut la séparation de la finalité amoureuse et de la finalité procréatrice. On retiendra
encore des développements importants sur la spiritualité¢ du corps et de I'acte conjugal.
Le corps et la sensualité ont un langage qui a sa propre signification. Ainsi se trouvent
reliées une philosophie de 'étre et une philosophie de la conscience. Outil précieux pour
la recherche éthique sur la sexualité, 1'amour et le mariage.

RoOBERT GRIMM

BERNARD REYMOND, La femme du pasteur: un sacerdoce obligé? (Entrée
libre — 18), Geneve, Labor et Fides, 1991, 101 p.

Ce texte bref signale la diversité des roles tenus par les femmes de pasteurs a travers
les siecles. Restées longtemps (XVI-XVIIE s.) a 1'écart du ministére de leur mari, les
femmes de pasteurs ont aujourd hui des profils divers. Dune part, I'héritage du XIX® siecle
leur suggere la conduite d’activités paroissiales. D autre part, I’éducation ou la formation
professionnelle qu'elles ont regues au XX¢ si¢cle les invite & mener leurs propres activités.
L"A. fait droit a des situations aujourd "hui multiples. L effort descriptif montre une ouver-
ture pratique remarquable. Avant de conclure, I'A. donne quelques points de repére sur
le ministere pastoral actuel. I nous semble devoir en retirer une affirmation de la_p_réé-
minence du ministere d’édification de I'Eglise sur une autre ceuvre (celle du conjoint).
Pourtant du point de vue du conjoint engagé en société, la question peut se poser en ces
termes: et si 'édification sociale (théologiquement: dans la Création) représentait une
exigence théologique au moins aussi grande que 1'édification ecclésiale (théologiquement:
du corps chrétien)? Dans cette perspective, les conjoints de pasteur-e-s. — les pasteur-e-$
déja — sont bénéficiaires fondamentalement d’une liberté théologique pour leurs engage-
ments. Sans doute, on aimerait que cette liberté-la soit évoquée dans un texte parlant en
priorité des femmes de pasteurs, mais qui, de fagon partielle et traditionnellement coutu-
miere, ne qualifie théologiquement (le service du Christ) que le ministere de leur mart.

Marie-CLAUDE BOREL CHARPILLOZ

Gavin D’Costa (ed.), Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of a
Pluralistic Theology of Religions (Faith Meets Faith Series), Maryknoll,

N.Y., Orbis Books, 1990, 218 p.

Ces dernieres années, des théologiens toujours plus nombreux 'o%m appelé a Jm
changement de paradigme dans les attitudes chrétiennes envers les religions du monde.



398 BIBLIOGRAPHIE

La maison Orbis Books de Maryknoll (N.Y.) a publi¢ dans sa collection Faith meets
Faith quelques-unes des principales contributions a cette pensée dont deux se distin-
guent tout particulierement: Paur Knirter, No other Name ? A Critical Study of Chris-
tian Attitudes Towards the World Religions (1985) et Joun Hick et PauL KniTTER (ed.),
The Myth of Christian Uniqueness (1987). Si ces deux théologiens ont agressivement
mis en question la prétention chrétienne exclusiviste a étre la seule voie de salut, le
présent ouvrage édité par le théologien indien Gavin D’Costa constitue une réponse
tout aussi agressive a ce que d’autres théologiens ont appelé le «pluralisme paresseux».
Le livre présente les réactions de quatorze éminents théologiens de différentes déno-
minations chrétiennes. Pour en illustrer quelques-unes: apres la proposition par Gavin
D’Costa de cinq theéses dans lesquelles il explore comment la doctrine de la Trinité peut
éclairer et étayer 'existence d’une voie entre pluralisme et exclusivisme, Wolfhart
Pannenberg analyse la position de Hick en la comparant a certains sillons bien tracés
de la théologie libérale allemande. Leslie Newbigin distingue I'influence du sécularisme
et celle du rationalisme sur le défi pos€ a la prétention chrétienne a I'exclusivisme. Il
considere la position pluraliste comme une simple capitulation devant la crise. Jiirgen
Moltmann met en question a la fois I’approche dialogale et I'idéologie pluraliste dans
un contexte religieux entaché par une pensée carrément subjectiviste. — Cet ouvrage
est une contribution précieuse au débat christologique actuel qui devrait désormais
porter ce dernier & un plus haut niveau.

ANAND NAYAK

James H. Cong, Martin and Malcolm and America. A Dream or a Nightmare,
Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1991, 358 p. [Traduction partielle en fran-
cais sous le titre Malcolm X et Martin Luther King. Les effets d’'une colére
noire (Entrée libre — n° 28), Genéve, Labor et Fides, 1993, 144 p.]

James H. Cong, The Spirituals and the Blues. An Interpretation, Maryknoll,
N.Y., Orbis Books, 1991, 141 p.

De leur vivant, on n’a cessé€ de les [M. L. King et Malcolm X] opposer, de faire passer
I"un pour un «saint» et |’autre pour un «démon», comme pour mieux diviser la commu-
nauté noire américaine. Mais s’il est vrai qu’il est tout aussi faux de vouloir totalement
unifier leur pensée — au risque d’en gommer les aspérités —, il est en revanche extrémement
fécond de réfléchir a I'un et a I"autre conjointement. Or ¢’est le grand apport de ’essai
du théologien noir américain James H. Cone qui, en suivant linéairement leurs biogra-
phies, montre avec finesse leurs évolutions, dévoile combien ils étaient attentifs 1'un a
I"autre et expose dans quelle mesure ensemble ils ont marqué la vie politique nord-
américaine. «L.” Amérique avait besoin de I’un et de I’autre. Martin était un révolutionnaire
politique qui transforma la politique des Blancs et des Noirs aux Etats-Unis, ce que
symbolisent I’Acte en faveur des droits civiques de 1964 et celui sur le droit de vote de
1965. Malcolm fut un révolutionnaire culturel qui changea le regard des Noirs sur eux-
mémes.» Ainsi Cone offre-t-il un nouveau regard sur ces deux figures essentielles pour
comprendre 1’Amérique noire. 11 établit également clairement la radicalisation de la
pensée politique de King dans les derniéres années, certainement sous I'influence de
Malcolm. C’est dire que I’historien soucieux de cette période ou le théologien désireux
de connaitre la pensée de ces dirigeants charismatiques ne devront pas négliger cet essai
— dont Ia traduction francaise reprend les trois derniers chapitres et la conclusion — qui
fait appel 4 de nombreuses reprises aux archives King inédites a ce jour et a de nombreux
documents relatifs a Malcolm trés peu connus. Parallélement a cet essai, le méme éditeur
réédite le petit livre que Cone avait consacré a un aspect de sa tradition, les Blues et les



BIBLIOGRAPHIE 399

Spirituals. L analyse est ici théologique. Les Spirituals n’expriment pas une passive
résignation; ¢’est pourquoi le théologien noir insiste sur leur accent libérateur qui trouve
son fondement dans I'Evangile. Quant aux Blues, Cone les définit comme des Spirituals
laiques ; ce sont a leur maniére des chants de protestation. Publié une premiére fois en
1972, cet opuscule annongait que Cone allait désormais réinterpréter sa propre tradition,
lui qui, comme tout Noir, confesse «Je suis le Blues et ma vie est un Spiritual».

SERGE MolLLa

THEODORE WALKER, Jr., Empower the People. Social Ethics for the African-
American Church (The Bishop H. McNeal Turner Studies in North
American Black Religion — vol. V), Maryknoll, N. Y., Orbis Books, 1991,
1325,

Quel regard I'éthique sociale doit-elle porter sur les conditions dramatiques et
problemes urgents auxquels est confrontée la communauté afro-américaine ? C’est pour
répondre a cette question que I’auteur, jeune théologien noir, s’inspire librement des
travaux de Stokely Carmichael et de Charles Hamilton (cf. leur fameux Black Power.
The Politics of Liberation in America, de 1967), ainsi que des recherches plus récentes
des sociologues William Julius Wilson (cf. son The Truly Disavantaged) et Nathan et
Julia Hare (cf. leur The Endangered Black Family, de 1984). A ses yeux, toute véritable
solution pour combattre des fléaux tels que le taux élevé de jeunes Noirs incarcérés,
I"implosion de la famille noire, la délinquance et les problémes liés a la drogue, la pauvreté
et le chdmage, passe par un véritable exercice du pouvoir par la communauté elle-méme,
car les mises en ceuvre politiques gouvernementales ne suffisent pas et ratent leur objectif.
C’est dire qu’a sa fagon cet essai reprend et développe le sens positif de I'expression
«pouvoir noir» qui fit couler tant d’encre dans les années soixante. L autre (individu ou
communauté), si 1’on veut 1'aider, doit étre pris en compte pour ce qu’il est et se voir
reconnu dans sa culture, religieuse et laique. Il y va, selon Walker, dont les analyses sont
hélas trop rapides, de la crédibilité du message des Eglises noires et de la théologie afro-
américaine dans I'effort de se préoccuper de ces situations extrémes.

SERGE MoLLA

DwicnT N. Hopkins, GEORGEC.L. CummiNGs (eds), Cut Loose your Stammering
Tongue. Black Theology in the Slave Narratives, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1991, 168 p.

Voici une collection d’essais rédigés par de jeunes chercheurs afro-américains,
désireux de sonder la trés riche culture de leur communauté afin d’en montrer la
pertinence théologique. Aussi ce livre examine-t-il les récits d‘esglav;s sous dlve{s
angles. Dwight Hopkins discute la «théologie de I'esclave», en particulier sa compreé-
hension de Dieu, de Jésus et de I’action humaine. George Cummings, en complément,
accorde davantage d’attention au Saint-Esprit et a I’eschatologie, alors que
Will Coleman s’intéresse a I'usage du langage religieux que firent les esE:laves pour
exprimer leur lutte et leur relation au monde spirituel (esprits, ancetres, etc.).
Cheryl Sanders, quant 2 elle, analyse I'impact de I'expérience de conversion sur les
comportements éthiques des esclaves. Globalement, ce recueil soulllgne avec rjll§0[] la
valeur de tels récits comme sources de réflexion pour la théologie noire — c'est d ailleurs



400 BIBLIOGRAPHIE

I'objet de la conclusion de George Cummings — et ouvre de nouvelles pistes de
recherche, en prenant en compte les rétlexions de ces Noirs pauvres dans leurs inter-
prétations de leur lutte et de leur foi chrétienne ou non chrétienne.

SERGE MoLLA

James A. ScHERER, STEPHEN B. BEvans (eds), New Directions in Mission and
Evangelization. 1. Basic Statements 1974-1991, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1992, 324 p.

De tels recueils de textes sont d’une grande utilité¢ pour I’étudiant et le chercheur,
mais ils n"augmentent pas forcément la réputation du compilateur dont le travail est
pourtant souvent plus important que $’il €écrivait son propre ouvrage. Ici deux
missiologues américains, I'un luthérien et I'autre catholique, se sont livrés a ce travail
ascétique. Leur horizon est d’emblée cecuménique: ils rassemblent des documents
touchant a la mission et issus du mouvement cecuménique, tout en ajoutant de larges
sections contenant les plus importants textes catholiques, orthodoxes et «évangéliques»,
méthode qui semble inspirée par D. Bosch et sa théorie du changement de paradigmes
en missiologie. Méme si tous les textes ont déja été publiés ici ou la, il est intéressant
et pratique de les avoir rassemblés en un seul volume, au prix cependant d’inévitables
coupures. Les ¢diteurs les introduisent bien et résument certains passages omis. Il nous
faudrait maintenant une collection semblable pour les années 1962-1974 (H. J. Margull
ayant publi¢ en allemand une anthologie des textes antérieurs), ainsi qu un volume avec
des documens venant des Eglises du Sud elles-mémes. C’est peut-étre un projet pour
la série qui semble avoir débuté avec cette publication.

KLAUSPETER BLASER

ConseiL :cuMENIQUE DES Ecuises (&d.), Signes de I Esprit. Rapport officiel,
Septieme Assemblée. Publi€ sous la direction de Marthe Westphal, Geneve,
WCC Publications, 1991, 442 p.

La septieme assemblée du COE s’est tenue a Canberra, en Australie, du 7 au
20 février 1991, sur fond de guerre du Golfe. Le theme en était pour la premicre fois
dédié au Saint-Esprit et exprimé sous la forme d’une pricre: «Viens, Esprit-Saint,
renouvelle toute la création». Théme dangereux, dira le patriarche Parthenios d’Alexan-
drie, car on ne sait ni d’ou il vient, ni ot il va. — L ouvrage contient les conférences
introductives au theme, le résultat du travail des sous-groupes, les rapports sur le travail
du COE de Vancouver 1983 a Canberra 1991, des déclarations sur les questions
d’actualit¢ et divers documents. Bref: une somme indispensable. — M. Westphal a cu
I"heureuse idée de faire précéder ces documents par une sorte de journal de I’assemblée.
Elle y marque bien les enjeux, les points de tension, les découvertes. Ce journal (pp. 5-
33) peut servir de guide pour s’y retrouver dans ces multiples documents. — 11 est
impossible de tout évoquer dans cette riche moisson. Qu’il me soit permis de m’arréter
a trois points seulement. — a) Le premier c’est la conférence d’introduction de
M™ Chung Hyun Kyung, théologienne de Corée (pp. 45-56). Elle a fait sensation. El
pas seulement parce qu’elle a invité les participants a se déchausser par respect pour
les coutumes des aborigenes d’Australie qui enlevent leurs chaussures dans les lieux
sacrés de la terre-mere qui les porte. Elle a eu la tranquille audace d’invoquer, au début
de son exposé¢, esprit (I'Esprit?) des persécutés et des oprimés, celui de Hagar



BIBLIOGRAPHIE 401

I’Egyptienne, d'Urie le Hittite; celui de Gandhi et de Steve Biko; celui des victimes,
celul de la forét, de la terre, de la mer, de I'eau, elles aussi victimes de I’exploitation
des hommes. Puis elle a invité¢ a une «économie politique de vie». A se tourner vers
I"Esprit de la vie (et non seulement de I’homme), pour que soit respectée la maison
du cré€ tout enticre. A penser les relations comme une grande interconnexion mondiale
(au lieu d’oppositions et de rivalités), pour pouvoir s’identifier affectivement a I’autre.
A refuser la culture de mort, dont la guerre du Golfe est un exemple, pour entrer dans
la compassion et la culture de vie. Un tel Esprit, vécu, assumé et compris de cette facon,
ressemble a I'image de Kwan In, déesse de la compassion et de la sagesse dans I’Est
asiatique. Ce discours original et puissant a soulevé un certain enthousiasme. Mais aussi
de fortes critiques. On y a vu un danger de syncrétisme. Un danger aussi d’immanen-
tisme de I'Esprit et de panthéisme. L’enjeu de cette discussion est immense et ne fait
que commencer. Mais I'Esprit n’est-il pas a I'ceuvre dans tout cheminement authentique
d’homme ? b) Le deuxiéme point, ¢’est la trés grande attention que 1’ Assemblée a portée
aux aborigenes, toute petite minorité presque anéantie en Australie. Elle a accueilli et
respecté leurs rites et leur culture. Elle a été une chambre d’écho formidable, pour qu’ils
puissent exprimer la revendication de leurs droits a la terre et a 1'autonomie de leur
culture (pp. 21-23 et 315-319). ¢) Le troisieme point, ¢’est la réflexion des participants
orthodoxes (pp. 26-30). Ils manifestent un certain malaise devant un dialogue avec les
autres religions qui gommerait la spécificité chrétienne. Ils regrettent que 1'on ait mal
compris leur position a propos de la communion eucharistique. Ils soulignent que le
but principal du COE doit étre le rétablissement de 1’unité de I’Eglise. — L interpellation
est forte. La route est encore longue et surprenante dans la fantaisie de I'Esprit. Les
documents de I'Assemblée de Canberra sont une pierre milliaire indispensable sur ce
chemin.

Marc DonzE

Marc GIRARD, Les symboles dans la Bible. Essai de théologie biblique enra-
cinée dans ' expérience humaine universelle, Montréal/Paris, Bellarmin/
Cerf, 1991, 1023 p.

Le but de ce gros ouvrage, qui ne constitue qu’'un premier tome, est de «produire
une étude, aussi exhaustive que possible, sur les nombreux symboles que re_céle l‘a
Bible» (p. 8) et d’en montrer I’enracinement dans le terreau de I’anthropologie uni-
verselle. En plus, quelques pistes d application vers la pastorale et la catéc_hése sont
occasionnellement données. L ouvrage complet contiendra, aprés une premicre partfe
de méthodologie et de définitions, une présentation des symboles bibliques.r‘e‘:groupes
dans quatre grandes divisions: les choses symboliques, les couleurs, les chiffres et le
complexe des réalités humaines; puis viendra un chapitre traitant de que!qug_s grandes
questions sur le symbole, afin de montrer I’unité du monde des symboles; et finalement
I"étude de quelques péricopes bibliques théologiquement importaptes et contenant
beaucoup de symboles. Le premier tome contient la premicre partie. p. 31-99, et le
premier ensemble de symboles bibliques sur «les choses de la vie», p. lQl’-IOO?. Le
symbole, tel qu’il est étudié ici, est défini comme la réalisaliyqd’une unité entre un
symbolisant et un symbolisé. Le symbolisant est une réalité facilement ofbxerva‘b’lc et
exprimable, optimalement expressive, reconnaissable par une c_or’nmunﬂute et reliée au
vécu humain. Le symbolisé appartient & un autre ordre de r‘éa]ite. 1 p\eut COﬂ?CI’nCT le
monde onirique ou le monde mythique et religieux. Il renvoie au‘m,ystere \de I hom‘n‘le,_
du tout ou des forces supéricures. «Le symbolisme vise précisément a reconthg
I’homme et les choses dans une unité i reconstituer apres I’écart et la rupture enl.ramés
par le péché» (p. 47). Pour chaque symbole, le parcours de I'étude est le suivant:



402 BIBLIOGRAPHIE

I"observation de la réalité¢ du symbolisant; la mise en évidence de ses aspects frappant
le plus I'imagination; la démarcation des aspects qui sont a la base du processus de
symbolisation (intuition symbolique): 1'étude dans la Bible, avec relevé des termes,
interprétation et systématisation des résultats; parfois quelques conséquences pour la
théologie et la vie de I'Eglise. Les principaux symboles étudiés dans les «choses de
la vie» sont regroupés autour des thémes suivants: le feu, I'eau, les ténebres, le vent,
les nuages. la pierre, le bois, le tonnerre, le séisme, la terre, le poisson, le levain, les
animaux hostiles, les ailes, les ponts cosmiques, 'ange. Ce livre est une mine de
réflexions et vient dans un domaine ou les ouvrages semblent rares. L entreprise est
cependant risquée. L'idée d’une expérience humaine universelle est belle mais discu-
table. Sa dimension historique (qui touche aussi la psychologie) est peu prise en compte.
Vu I'étendue du sujet, le risque est aussi de procéder par accumulation de données et
systématisation artificielle. La connaissance de toute la littérature secondaire n’est pas
possible pour un seul homme. On s attendrait plutot, pour un tel projet, & une réalisation
collective. Malgré cela, ¢’est une ceuvre a suivre et a tester.

Guy LASSERRE

MarC-ALAIN OUARNIN, Bibliothérapie. Lire, ¢ est guérir (La couleur des idées),
Paris, Secuil, 1994, 445 p.

Derriere ce néologisme & premicre vue un peu gratuit se cache une saine provo-
cation et une vision juive de I’homme multiséculaire pour laquelle I’auteur, et d’autres
avec lui, ont bien raison de lutter de nos jours, en mettant & profit les trésors de sagesse
qu’ils ont su receuillir auprés de leurs maitres, vivants ou non. Péguy n’a-t-il pas écrit
que 'un des privileges du juif ¢tait qu’il pouvait remonter de générations en générations,
et cela pendant des millénaires, et qu’il trouverait toujours quelqu’un qui savait lire?
Mais savoir lire n’est pas encore suffisant, il faut apprendre a interpréter. La question
fondamentale que Marc-Alain Ouaknin pose et repose sous toutes ses formes a son
lecteur juif et non juif, est cette question méme que Jésus avait déja posée a son
interlocuteur Iégiste, en réponse a son angoisse existentielle : «Que dois-je faire pour
avoir la Vie en héritage 7» ou, pour reprendre la phrascéologic de 'auteur, «comment
prendre soin de moi-méme, comment prendre soin de 'étre 7» (p. 13). Nous connaissons
la fameuse question-réponse: «Comment lis-tu ce que tu lis?» (Luc 10,25 ss) Le
probleme est toujours 1a et, de la réponse qu’on donne a cette question dépend, il est
vral, hier comme aujourd’hui, la possibilité¢ ou non de la santé de I'esprit, de I'ame
et du corps et, pourquoi pas, téléologiquement parlant, la vie éternelle? Dans une
humanité qui perd le goit et n’a plus le temps de lire, les méditations de 1’A. viennent
a propos ct sont revigorantes, tant par leur pertinence que par leurs incursions dans
certaines impasses de notre culture philosophique, littéraire, psychologique et sémio-
tique. La bibliothérapie n’a pas de sens sans la Bible dans laquelle se déploie le sens
vrai des mots et le mouvement du langage, et donc leur énergie thérapeutique. C'est
a nous, gens du Livre, de faire I'expérience de cette médecine efficace et préventive.

JEAN BOREL



	Bibliographie

