
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 126 (1994). P. 361-405

BIBLIOGRAPHIE

Catherine Collobert, L'Être de Parmenide ou le refus du temps. Préface de Histoii
Marcel Conche (Philosophie-Epistémologie), Kimé, Paris. 1993. 299 p. la phil

«Qu'est-ce que l'être?» La grande question héritée de Parmenide n'a pas reçu de
réponse absolument définitive ou convaincante, malgré l'abondance des études, depuis
l'Antiquité classique jusqu'à nous. De Platon à Heidegger, tous ceux qui ont tenté de
répondre à cette question et à toutes celles qui s'ensuivent, ou la précèdent, ont buté
sur des difficultés considérables, dont la seule enumeration exigerait plusieurs volumes.
Pour aller vite, disons qu'à la question: «Qu'est-ce que l'être chez Parmenide?», la
réponse se trouve déjà dans le titre, c'est «le refus du temps»! Encore faut-il s'en
expliquer. Dans le fragment 7 (8 chez Diels). nous lisons une suite de propositions qui
sont autant d'attributs de l'être. En s'inspirant des traductions de D. O'Brien. I. Frère.
et plus récemment celles de L. Couloubaritsis (Mythe ct philosophie chez Parmenide.
éd. Ousia. Bruxelles. 1986) et N.-L. Corderò (Lev deux chemins de Parmenide, éd. Vrin
et Ousia, 1984), l'auteur traduit ainsi cet important passage: «Une seule parole
demeure, celle du chemin «est» I Sur celui-ci se trouvent de nombreux signes I montrant
qu'étant, il est inengendré et I impérissable, entier, unique, sans frémissement et I sans
fin. Jamais il n'était ni ne sera, puisqu'il est I maintenant, tout entier un. continu.»
(vv 1-6). Parmi bien d'autres difficultés du poème (notamment le nombre de chemins
possibles que peut emprunter le voyageur-narrateur), c'est celle qui pose le problème
du temps. Comment comprendre, en effet, qu'une «chose», ici l'être, soit sans
commencement ni fin. et qu'il ne doive son existence à aucune cause? Par ces questions,
on le sait. Parmenide inaugure la métaphysique et ses innombrables controverses. A
défaut de pouvoir présenter les pertinentes discussions engagées par l'auteur, suivons-
la sur le temps (aiòli): «temps absolu» et «temps relatif» (celui d'Heraclite, le temps
des mortels, le nôtre). Citons quelques-unes des dernières remarques. «Au temps positif,
dont Heraclite est l'illustre penseur, se substitue un temps essentiellement négatif et
destructeur. Lc temps est alors associé et identifié à la destruction. Cette identification
est inaugurée ontologiquement par Parmenide. La pensée de l'être se fonde contre mais
néanmoins au regard du temps. Cette fondation contre/au regard se donne dans
l'affirmation ontologique du maintenant. Le maintenant parménidien cesse d'être un

moment du temps. Il devient un instrument contre le temps, contre sa reconnaissance.
Parmenide nous le rappelle en employant l'adverbe nun au sujet de l'étant et des

dokounta. qui dans le lieu doxique, reprend sa pleine valeur temporelle. En ontologisanl
le maintenant. Parmenide évacue le temps de la sphère de l'étant, et l'élimine du dire-

pensant. En retirant la mort à l'être, c'est la vie même que Parmenide refuse au

concept d'être. Etre c'est vivre, si être c'est agir et pâtir, nous enseigne Platon dans
le Sophiste. Etre, selon Parmenide, est un état et non un agir. L'étant parménidien ne

mourant pas. ne vit pas. Parmenide inaugure noétiquement la mort de la vie de Fêtre.
La durée détruit l'instant parce que l'être vit en tant que mourant, tel le cosmos
héraclitéen. (...)» (p. 278). Mais Parmenide lui-même vit dans un temps relatif, et.

comme le souligne M. Conche, c'est le Temps qui a lc dernier mot. «ct Parrainée ne
se fait aucune illusion sur la pérennité de son discours cosmologique. Il sait qu'il n'est
lui-même qu'un mortel, et que d'avoir dénoncé l'illusion des mortels qui réifient les

apparences en «êtres», ne fait pas qu'il cesse d'être un mortel. Il ne fait que représenter.



362 BIBLIOGRAPHIE

selon la vérité du moment, le visage présent du monde, mais il sait que «tout s'écoule»,
comme le dit Heraclite, et que le panta rhei emportera toutes choses temporelles, dont
le monde et son discours cosmologique, qui. n'ayant pas pour lui la durée, n'aura été

qu'une doxa. (...)» (p.VI). Les études parménidiennes sont désormais enrichies d'une
riche méditation sur le Temps, un beau défi lancé aux physiciens...

Louis Schnitter

Pierre Aubenque, Alonso Tordesillas (éds), Aristote politique (Epiméthée),
Paris, P.U.F., 1993, 553 p.

L'usure rapide des modèles et théories politiques modernes crée un «appel d'air»
dans le monde de la pensée, et nous assistons curieusement à un regain d'intérêt pour
la Politique d'Aristote. Cette œuvre, comme le dit justement Pierre Aubenque. demeurée

longtemps méconnue voire incomprise, «ne vise pas un improbable dépassement
de l'humanité dans et par le politique, mais la réalisation des potentialités de l'homme,
laquelle n'est optimale que si elle respecte en chaque circonstance, selon les derniers
mots de la Politique, «le milieu, le possible et le convenable» (Pol.. VIII. 7. 1342b34).
Maître d'œuvre et cheville ouvrière de cet ouvrage collectif. Pierre Aubenque a recueilli
là 22 études de choix qui ont toutes d'abord fait l'objet de communications et de

discussions au Centre Léon Robin. Centre de Recherches sur la Pensée Antique, dont
il assumait alors la direction en 1986-1988. Ces études se répartissent en quatre
chapitres, suivant qu'elles abordent tour à tour les notions de cité et de citoyenneté,
d'anthropologie, de démocratie et de logos dans la Politique, ou la postérité de cette
œuvre. Méthodologiquement parlant, nous sommes stimulés par le fait que les différents
auteurs se sont sérieusement attachés à mettre en lumière la cohérence de l'argumentation

du Stagirite. plutôt que les contradictions que l'on pourrait déceler entre telle
ou telle assertion isolée de leur contexte. D'autre part, il est intéressant que plusieurs
contributions établissent des rapports entre la Politique et les autres thèmes aristotéliciens

comme l'éthique, la physique, la biologie ou la logique. Enfin, une large place
a été accordée aux implications politiques, de tendance démocratiques, de la conception
aristotélicienne du «logos» et de la conception corrélative de l'homme comme «animal
doué de logos».

Jean Borei.

Plotin. Traité 50 (III, 5). Introduction, traduction, commentaire et notes par
Pierre Hadot. Paris. Cerf. 1991. 291 p.

Ce traité est le deuxième volume d'une collection aux ambitions larges: réunir
l'ensemble des écrits de Plotin dans une traduction nouvelle, avec un commentaire
fourni, et dans l'ordre chronologique de leur rédaction. La tradition nous a en effet
transmis l'organisation en six Ennéades due au zèle de Porphyre: heureusement, celui-
ci mentionne l'ordre original dans sa Vie de Plotin. - L'entreprise atteint largement
ses buts, car l'ouvrage est remarquablement documenté, et il fait le tour de la question
posée au début du traité: «L'amour - èros - est-il un dieu ou un démon ou un état
d'âme?» Il s'agit en fait d'un problème d'interprétation ct de cohérence posé par deux
textes de Platon, le Phèdre et le Banquet, que Plotin porte à un niveau moral
fondamental, celui de la responsabilité du dieu dans les maux que l'amour provoque. On



BIBLIOGRAPHIE 363

retrouve donc en arrière-fond la question de l'origine et du statut ontologique du mal,
thème persistant dans les derniers traités rédigés par Plotin. L'introduction de Pierre
Hadot étudie la structure ct les thèmes fondamentaux de ces textes en les situant dans
la problématique platonicienne, puis en donnant la solution originale de Plotin. Vient
ensuite la traduction augmentée de notes critiques sur le texte de Plotin ; elles révèlent
toutes l'étendue du travail accompli, et soulignent combien une nouvelle traduction des
écrits de Plotin était devenue nécessaire. Le commentaire, lui. développe pas à pas la
progression des idées de Plotin en s'efforçât« de les rendre «accessibles au lecteur
moderne» (Avant-propos, p. 9). De précieux index font de cet ouvrage un indispensable
outil de travail pour l'étude de Plotin. Un léger regret peut-être: l'édition ne fournit
pas, en regard du français, une reproduction de l'édition grecque utilisée.

Anne-Sidonie Cochand Buchs

Benoît Patar. Lc traité de l'âme de Jean Buridan. De jiiima Lectura (Phi¬

losophes Médiévaux - tome XXIX). Édition, étude critique et doctrinale.
Louvain-La-Neuve / Longueil, Institut supérieur de philosophie / Ed. du

Préambule. 1991. 891 p.

Après le Tractatus de consequentiis. édité par Hubert Hubent dans la collection des

Philosophes Médiévaux en 1976. voici que Benoît Patar nous offre dans la même série
une autre œuvre majeure de Buridan : un commentaire et une réflexion à partir du De
anima d'Aristote. Les Anglo-Saxons s'intéressent, depuis plusieurs années déjà, à

l'œuvre logique de Buridan (Tractatus de suppositionibus et Tractatus de consequentiis :

lean Buridan's logic, éd. et trad. Peter King, Dordrecht/Boston. D. Reidel. 1985.

Sophismata: John Buridan on self-reference : chapter eight ofBuridan' s -Sopliismata».
éd., introd. et trad. G.E. Hughes, Cambridge/London. Cambridge University Press,
1982. Consequentiae: Johannis Buridani Tractatus de consequentiis. éd. critique
Hubert Hubien. Louvain/Paris. Pubi. universitaires/Vander-Oycz. 1976). Cependant les

œuvres du commentateur ont moins attiré l'attention (il fallut ainsi attendre 1983 pour
voir paraître simultanément le commentaire sur le De Caelo et Mundo, édité et traduit
par Alessandro Ghisalberti. et sur le Perihermeneias. édité par Ria van der Lecq). et
il faut, pour les Commentaires de la Physique et de la Métaphysique, se contenter de

reprints. (Bien qu'il existe maintenant une édition partielle pour celui de la Physique:
John Buridan's Tractatus de Infinito : Quaestiones super Libros physiiorum secundum
ultimam lecturam. Liber 111. Quaestiones 14-19, éd. J.M.M.H. Thijssen. Nijmegen.
Ingenium Publishers. 1991). Le travail de Benoît Patar. s'attaquant cette fois au
commentaire d'une des œuvres majeures du Maître et aux quaestiones qui en découlent,
arrive à point nommé pour continuer le travail entrepris et combler les lacunes. L'A.
commence par résumer la vie et l'œuvre de Buridan et se penche plus particulièrement
sur l'origine de son nominalisme. Selon lui. Buridan non seulement n'a pas été
directement influencé par Okham. mais le terminisme qu'il développe ne lui doit rien. Suit
une longue étude philologique des différents manuscrits de Buridan, où l'auteur définit
ses propres principes d'édition. Il publie la prima lectura d'un texte en deux parties
- la première étant le commentaire proprement dit du De anima, la seconde les

quaestiones qui résultent de cette lecture - mais édite en appendice les extraits les plus
significatifs de la seconda ct tertia lectura. La dernière partie qui précède l'édition du
texte lui-même est celle qui intéressera le plus les philosophes, car l'A. la consacre à

une étude doctrinale. Tout en résumant les positions buridaniennes, il cherche à

démarquer Buridan du nominalisme, et à le situer dans les courants philosophiques de

son époque. Relevons quelques points. Buridan (suivant en cela Alhazen) interprète le



364 BIBLIOGRAPHIE

processus de formation des concepts comme un passage du singulier sensible à

l'universel intelligible, mais il affirme de plus que l'on passe d'un singulier flou, confus
et indifférencié, à un universel différencié. Cette conception, que Patar trouve
«étonnante» (p. 126*). l'est effectivement par rapport au De anima, dans lequel il est difficile
de la trouver, mais pas par rapport à Physique 1, 1. qui est traditionnellement interprété
de cette façon. Comme tous les commentateurs médiévaux. Buridan ajoute à la réflexion
aristotélicienne une superstructure conceptuelle propre à répondre aux besoins de la

théologie. L'on y perd souvent Aristote. mais les questions restent fort intéressantes,
ainsi celle de la substance et de l'accident, qui est entièrement replacée dans la

problématique théologique de l'accident eucharistique qui doit être capable de subsister
sans la substance. Quant au problème traditionnel de savoir s'il y a unité ou multiplicité
de l'âme, sujet sur lequel les théologiens ont de tous temps été divisés, Patar affirme
que Buridan a finalement opté lui aussi pour l'unité. En effet, même s'il ne prend pas
position de manière affirmative, toute son argumentation tend à démontrer la nécessité
de poser une âme «une. inétendue, présente totalement dans le corps et unie à chaque
partie du corps» (p. 148*), ce qui semble remarquablement proche des positions
aristotéliciennes. En revanche, Buridan s'en distancie pour des raisons théologiques,
lorsqu'il s'agit de déterminer la nature de l'éternité de l'âme. Il distingue alors les êtres

conçus par génération (comme les corps vivants) et les êtres conçus par création (comme
les âmes), et rejette la thèse de l'éternité du monde (qui serait conçu par création).
Buridan prend encore des positions extrêmement nuancées sur le problème de l'unité
de l'intellect agent (s'il est incorruptible, il devait en bon aristotélisme être unique -
d'où la position d'Averroès - mais selon Buridan, ce problème doit être résolu à l'aide
de la foi), et sur celui de l'intelligibilité du non-être (qui n'est possible que dans la

mesure où la négation est soit liée à un étant, soit contraire d'un étant). En resituant
Buridan dans son contexte, la lecture que l'A. nous offre montre bien tout l'intérêt que
la philosophie médiévale présente aujourd'hui, que ce soit pour le philosophe contemporain,

par exemple dans la problématique de la liberté ou du non-être, ou pour
l'historien de la philosophie antique, qui ne sera sans doute pas toujours convaincu,
mais du moins toujours interpellé par les analyses raffinées et complexes auxquelles
se livre Buridan.

Marie-Ciiristini- Rœssi.er

James-Henderson Burns, Histoire de la pensée politique médiévale 350-1450.

Edition française réalisée par J. Ménard (Leviathan), Paris, P.U.F.. 1993.

770 p.

La traduction française de cet ouvrage monumental était attendue depuis plusieurs
années. Parue en 1988 aux Presses de l'Université de Cambridge. L'Histoire de la
pensée politique médiévale dresse une fresque remarquable des différentes phases qu'a
connues la construction laborieuse de la pensée politique de l'Occident médiéval entre
le XIVe et le XV siècle. Par les vingt et une contributions qui en forment le contenu,
ct qui furent rédigées par d'éminents spécialistes britanniques, le professeur J.H. Burns,
historien réputé de la pensée politique du Moyen Age tardif, a pleinement réussi à faire

que cette somme reflète la cohérence d'un millénaire de réflexion sur les composantes
de la société occidentale ct sur son gouvernement. Bien que la pensée politique
examinée ici soit celle de la chrétienté latine, on trouvera un chapitre substantiel sur les

conceptions politiques byzantines, dont l'examen s'étend sur toute la période byzantine,
jusqu'à l'éclipsé finale de l'empire d'Orient au milieu du XV' siècle, ainsi que de

constants rapports avec les pensées islamique el juive, dont les apports furent aussi



BIBLIOGRAPHIE 365

déterminants. Une première partie évoque les fondements de la pensée politique de
l'Occident chrétien, c'est-à-dire la doctrine chrétienne, remarquablement typifiée par
Henry Chadwick, les théories politiques grecques et romaines (John Procope). et le droit
romain (P.G. Stein). Les trois autres parties suivent naturellement la chronologie. Des
premiers commencements, qui mettent en jeu. dès le IVe siècle, les derniers sursauts
de l'empire romain tardif, l'implantation des peuples germaniques et la diversité des
théories politiques des Pères latins, nous arrivons au temps de la formation proprement
dite de la pensée politique de l'Occident avec la constitution de l'empire carolingien
et de la papauté. Le XIF siècle marque alors le tournant du développement considérable
du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel, qui s'accompagnait de l'efflorescence de
la réflexion politique sur les plans tout à la fois philosophiques, théologiques, juridiques
et canoniques. Un second volume, paru en 1991 aux mêmes presses de Cambridge,
poursuit l'examen de la pensée politique occidentale jusqu'en 1700, mais la traduction
française n'en est pas encore publiée. Une vaste bibliographie spécifique, des index des

noms propres et des notions en font un superbe livre de référence.

Jean Borei.

Paulette Carrive, La pensée politique anglaise de Hooker à Hume (Fonde¬

ments de la politique). Paris. P.U.F. 1994. 402 p.

Fruit d'une connaissance très erudite de la pensée politique britannique du XVIe
au XVIIF s., ce recueil se propose avant tout d'étendre nos connaissances à des œuvres
de cette période peu. voire pas du tout connues. Dans une suite de monographies très

minutieuses. l'A. s'attache ainsi à restituer la pensée de quelques-unes des figures qui,
en leur temps, ont exercé une influence certaine sur le débat politico-philosophique.
Adoptant un ordre chronologique, elle présente ainsi successivement les œuvres de

R. Hooker, R. Filmer - deux auteurs que nous connaissons à travers la critique qu'en
fait Uocke -, et d'auteurs moins connus comme J. Béliers. J. Trenchard. A. Sidney.
J. Toland. etc. Elle offre en outre une discussion très suggestive des parallèles que l'on
peut établir entre le Leviathan et le Béhémoth de Hobbes. suivie d'une réflexion très

précise sur sa conception du droit. On peut encore mentionner une interprétation
stimulante de B. Mandeville en tant qu'il incarnerait la transition du mercantilisme au

capitalisme. Grâce à une érudition considérable. l'A. est en mesure d'établir à tout
moment les rapprochements et les influences réciproques. Au total, un recueil d'études
très savantes, nous apprenant énormément de choses sur une période trop peu étudiée.
Un regret pourtant: le sentiment que l'érudition étouffe ici quelque peu la discussion

philosophique. Bien qu'il s'agisse avant tout d'une œuvre d'histoire de la philosophie,
on souhaiterait que l'A. s'interroge plus sur la pertinence pour nous de ces idées

politiques qu'elle s'attache à restituer avec tant de minutie et de précision.

Hugues Poltier

Monique Canto-Spf.rber. La philosophie morale britannique (Philosophie

morale). Paris. P.U.F.. 1994. 278 p.

Cet ouvrage rendra un précieux service à tous ceux qui, abordant la philosophie
morale contemporaine, sont constamment renvoyés à des auteurs et à des notions peu
familiers dans nos contrées. La première partie de l'ouvrage comprend en effet un



366 BIBLIOGRAPHIE

exposé retraçant l'évolution de la philosophie morale britannique du XIXe s. à l'époque
contemporaine. Concis et synthétique, cet exposé montre bien à la fois les continuités
et les ruptures qu'elle a connues. Et surtout, il offre un panorama historique suffisant
pour comprendre les divergences centrales autour desquelles s'ordonnent les débats
contemporains. Tous les principaux auteurs sont introduits, brièvement certes, mais de

façon très claire: de Bentham à B. Williams en passant par J. S. Mill. T. H. Green,
H. Sidgwick. G. E. Moore. A. J. Ayer, R. M. Hare. P. Foot. etc. La présentation de

l'A. a le grand mérite de ne pas se contenter de résumer la pensée de ces philosophes
mais de mettre au contraire l'accent sur les débats et les controverses au travers
desquelles chacune d'elles s'est peu à peu constituée. Elle est suivie, dans une seconde

partie, par des essais de quelques-uns des penseurs britanniques contemporains les plus
représentatifs. Leur choix semble avoir été guidé, outre par la considération de la

qualité, par le souci de donner une image de la diversité des problèmes et des approches
de la pensée morale contemporaine. Alors que les contributions de B.Williams. P. Foot,
D. Wiggins, J. Gnffin abordent des problèmes de philosophie morale fondamentale,
les essais de J. Glover et de R. Sorabji relèvent du champ de l'«éthique appliquée»,
puisque le premier discute la légitimité des avortements dits «thérapeutiques» et des

pratiques de dépistage qui y sont associées et que le second aborde le problème du droit
des animaux. Il est impossible de rendre compte ici de chacun de ces essais. Qu'il suffise
de souligner qu'ils sont tous d'excellente facture et qu'ils témoignent à la fois de la
diversité des points de vue et des questions abordées et de l'ouverture des penseurs
britanniques contemporains aux grandes œuvres de la tradition. Certes, leur manière
de les lire n'est pas la nôtre, mais cette communauté de références contient la promesse
de la restauration d'un dialogue trop longtemps rompu. A signaler enfin qu'en fin de

volume, on trouve une bibliographie historique et thématique d'une très grande richesse.

Hugues Pol her

Shaftesbury, Exercices ('AZKHMATA'). Edition, traduction française, pré¬
sentation et notes de Laurent Jaffro, Paris, Aubier, 1993, 478 p.

«Une œuvre sur soi», mais un soi qu'il s'agit d'instaurer, de construire par un
incessant dialogue intérieur. Un soi réflexivement établi: -il n'y a pas d'introspection
dans les Exercices, parce que Tâme n'est pas ce qui regarde ou qu'on regarde, mais
ce qui murmure et qu il faut faire parler». C'est ainsi que. dans sa belle présentation,
Laurent Jaffro caractérise le texte de Shaftesbury, dont il donne à la fois la première
traduction française établie à partir des manuscrits et la seule édition intégrale à ce jour.
Ni journal intime ni confession, ces Exercices, rédigés pour l'essentiel entre 1698 et

1707 et que Shaftesbury n'avait pas destinés à une publication, se présentent plutôt
comme une méditation avec soi («un questionnement ironique de soi par soi», dit encore
L. Jaffro) d'où s'instaurerait le self, produit par l'incessant va-et-vient du «je» au «tu»
du dialogue intérieur. Produit... car ce travail n'est pas à comprendre comme une

maïeutique visant à retrouver un soi enfoui ou une transparence primitive à soi-même,
mais bien comme une instauration, qui est une conversion de l'esprit en lui-même. D'où
l'importance que Shaftesbury accorde à la rhétorique, qui règle ce débat intérieur et

qui est proprement ce par quoi peut avoir lieu l'opération reflexive même. L'espace
intérieur est. en effet, comme une scène où se confrontent les représentations
(Shaftesbury dit encore -imaginations-) que l'esprit se fait de lui-même, représentations qu'il
s'agit de «mettre en mots pour raisonner avec elles», pour les forcer à parler et leur
faire réponse. Cette mise en mot est seule à même de rendre Iocace l'intériorité, de

rendre possible le débat avec soi-même: ainsi seulement l'esprit peut-il s'entendre et

«rétorquer à lui-même», et le self, objet de cet exercice, s'établir. Le dialogue avec



BIBLIOGRAPHIE 367

soi-même, comme le dit L Jaffro, est ainsi «un jeu dans le langage, sur le langage».
S'assurer ainsi de ses représentations n'est pas sans ressemblance avec la discipline
stoïcienne (les références à Epictète et Marc-Aurèle sont d'ailleurs constantes dans ces
cahiers). De même la nécessité de remémoration. sur laquelle Shaftesbury insiste tant:
«Rappelle-toi«... Carnets thérapeutiques privés, selon la formule de L. Jaffro. les
Exercices ne valent que par leur réitération et la réaffirmation incessante de la nécessité
de ce travail sur soi. Paradoxalement peut-être, cette instauration de soi dans et par le
langage n'a pas conféré une unité d'écriture à ces cahiers, mais semble plutôt avoir
eu comme un effet dissolvant sur le texte: si Shaftesbury aborde les premiers objets
de sa méditation (la déité. la fin. l'affection naturelle, la providence...) comme des
thèmes et les développe de manière dogmatique, le texte bientôt se fragmente. Dans
le second livre des Exercices en particulier, il ne cesse de s'interrompre, de revenir
sur lui-même: il est toujours question des mêmes choses, mais de façon de moins en
moins linéaire, de plus en plus hachée, impatiente. Et l'apostrophe, l'invective même,
souvent s'élèvent: «Celui-là supporte: moi je ne le puis. - Pourquoi? Qu'est-ce qui
le rend capable de supporter - La vigueur, la colère. - (Opinion - La bravade. -
(Opinion!) - L'espoir, l'attente. - (Opinion!)...- Le rythme est haletant, gêné, comme
peut l'être le souffle (L. Jaffro dit que Shaftesbury fit de sa maladie respiratoire
chronique la métaphore de toute sa vie et la matière de sa philosophie), et l'avance
devient incertaine. Comme s'il s'agissait de témoigner ainsi - et le lecteur d'aujourd'hui
ne peut alors qu'être frappé de la modernité d'une telle écriture - de la difficulté qu'il
y a à établir ce Self. Comme aussi de la lenteur, souvent désespérante («Et vois où tu
en es! Au même endroit, n'est-ce pas?» de la conquête du progrès éthique qui doit,
selon Shaftesbury, accompagner cette instauration de soi-même par soi-même.

François Felix

Denise Souche-Dagues, Recherches hégéliennes. Infini et dialectique. Paris,

Vrin, 1994. 221 p.

L'A., dans l'intention de «faire le point sur [...] une recherche vieille de vingt ans»,

regroupe hors chronologie une dizaine d'articles et conférences. L'ensemble s'impose
comme un véritable livre, avec une introduction, une suite de chapitres et une conclusion
dont l'enchaînement n'a rien de factice. «Le sous-titre du recueil veut marquer la

convergence de ces différentes approches dans une interrogation portant sur l'enjeu,
et en même temps sur l'origine de la démarche hégélienne» (Avant-propos). Le lecteur
est constamment ramené aux textes, l'attention de l'A. est sans faille de même que son

souci de faire apparaître la continuité et l'unité de pensée de Hegel. Le «chapitre»
d'introduction, à travers une confrontation entre la phénoménologie de Husserl et celle
de Hegel, met non seulement en évidence les premières inquiétudes de l'infini véritable,

prélude au développement de l'Esprit chez Hegel, mais il justifie encore le choix de

Denise Souche-Dagues pour la dynamique des solutions hégéliennes dont elle montre
d'abord la mise en mouvement dans les écrits de léna. L'enjeu majeur une fois reconnu,
à savoir «le bouleversement radical de la pensée de l'infini», il reste bien des défis à

relever pour harmoniser les voies complexes de l'hégélianisme. Les articles successifs

accomplissent l'essentiel de cette tâche. Ils abordent l'Esprit comme devenir-sujet de

la substance, son destin historique; lc concept de Nature et la pensée du politique dans

une confrontation avec le 2e Discours de Rousseau ; le temps et les questions afférentes
selon l'ordre de l'expérience et celui du concept; les jeux de la volonté, la teleologie:
leurs implications théoriques et pratiques. Tout cela est rendu à l'actualité hégélienne
par une analyse fouillée des rapports et de leurs sursomptions. dans une appréciation
très fine de l'authentique douleur du négatif». La spécificité des formules est libérée



368 BIBLIOGRAPHIE

des rets de certains commentaires, surtout ceux de Heidegger, avec qui l'A. a

manifestement des comptes à régler. L'angle d'approche est souvent original («La fierté de

l'Esprit», p. 71-88): les nombreuses comparaisons ouvrent à la discussion des espaces
bien balisés. La dernière étude («Le hégélianisme: une onto-théologie?») sert de
conclusion à l'ouvrage et réaffirme la profonde originalité du texte hégélien face à la

critique heideggerienne. Toute proposition coupée du mouvement qui l'a engendrée
perd sa signification spéculative. Ainsi, par exemple: «Dieu est l'Etre». Loin des
solutions de la théologie, «Hegel s'est donné pour tâche de déterminer une pensée
capable de l'infini, c'est-à-dire qui opère effectivement, dans l'immanence,
l'infinitisation du fini et lève ainsi l'interdit classique lancé sur un infini «actuel»
(p. 220). Quant à la question de savoir si «le hégélianisme peut demeurer pour nous
une pensée vraie». l'A. la laisse ouverte et ne nous livre que fort indirectement sa

réponse dans une question habilement renvoyée à Heidegger.

Eliane Mit i ir

André Clair. Kierkegaard. Penser le singulier. Paris. Cerf. 1993. 220 p.

Cet ouvrage fait suite à une thèse soutenue en 1975: Pseudonymie et paradoxe. La
pensée dialectique de Kierkegaard, Paris, Vrin. 1976. Il propose six chapitres consacrés
à divers aspects de cette pensée (1. «Ironie, dialectique et répétition». 2. «La
pseudonymie : méthode indirecte et scheme existentiel», 3, «Le paradoxe comme
paradigme de l'existence». 4. «Le mythe de Faust et la pensée du démoniaque», 5. «Un auteur
singulier face à un auteur singulier: Kierkegaard lecteur de Pascal». 6. «Exister comme
singulier devant Dieu»). Le livre rassemble une série d'articles déjà parus, de 1979 à 1984.
dans diverses revues. Cet ouvrage ne propose donc pas un exposé systématique ; l'auteur,
dit-il. ne s'est soucié ni du «vrai visage» de Kierkegaard, ni du «vrai message» de son
œuvre, «ct même pas de savoir si le message de l'œuvre est de n'en pas comporter et
de ne renvoyer à rien» (p. 213). Le lecteur trouvera cependant dans ce livre des propos
notoirement plus «édifiants» (notamment dans les chapitres 3 et 6). qui soulignent la

rigueur de la pensée kierkegaardienne (p. 85, par exemple), son adéquation à la réalité
de l'existence et à la pensée du paradoxe. II y trouvera correctement éclairé la relation
de Kierkegaard à Kant (p. 99 sq.). et il prendra acte avec intérêt des propos relatifs au

paradoxe de l'Incarnation (p. 105 sq.). Il y rencontrera également une suggestive
présentation de La maladie à la mort (autrement nommé le Traité du désespoir) couplé à

une critique pertinente de l'autonomie kantienne (p. 195 sq.).

Pierre-Andre Stucki

Jules Lequier, La recherche cl'une première vérité et autres textes. Préface

de Charles Renouvier. Edition établie ct présentée par André Clair
(Epiméthée). Paris. P.U.F.. 1993. LIV + 324 p.

Ce volume contient le texte de La recherche cl'une première vérité, tel que publié
par Renouvier en 1865. et trois brefs fragments dont un seul, le «Discours sur les

Personnes divines», ne figure pas dans l'édition des œuvres complètes de Lequier
(Neuchâtel. La Baconnière, 1952, coll. Etre et penser 33-34) publiée par Jean Grenier.
Ce fragment diffère du texte «La trinité». p. 433-437 des œuvres complètes. Il reste

au demeurant d'autres fragments inédits dans le fonds Jules Lequier de Rennes. Le texte
est établi avec grand soin ; l'éditeur précise que les références sont les mêmes que celles
des œuvres complètes. Une solide «Introduction à la lecture de l'œuvre» souligne, entre



BIBLIOGRAPHIE 369

autres, le caractère méthodique - sous tant de pathétique - de la réflexion que Lequier
conduisait en vue de l'élaboration d'un grand ouvrage. Une bibliographie des
publication d'œuvres de Lequier et d'écrits sur Lequier fait le point. Précisons que les œuvres
complètes restent utiles, notamment pour d'autres inédits (fragments sur les sciences
et sur la Préscience) et pour la correspondance.

Damée Christoff

Jean-Pierre Schobinger, Miszellen zu Nietzsche, Basel, Schwabe & Co.,1992,
151 p.

Jean-Pierre Schobinger publie, dans ses Miszellen zu Nietzsche (Miscellanées à

propos de Nietzsche), une série d'études où il conduit un dialogue avec Nietzsche,
qui a pour source «l'expérience d'une lecture personnelle» («persönliche
Leseerfahrung» - cf. p. 8). Inspirée par l'essai de Karl Lowith Heideggers Auslegung
des Ungesagten in: Nietzsches Wort «Gott ist toi- (Finterprétation heideggerienne
du non-dit clans : Le mot de Nietzsche «Dieu est mort») (Die Neue Rundschau. 1953).
cette lecture a pour arrière-fond la thèse heideggerienne que l'être lui-même demeure
«impensé» dans l'histoire de la métaphyisque (cf. p. 147). En en prenant ses distances.
Jean-Pierre Schobinger cherche à montrer que c'est précisément l'expérience
fondamentale du «non-dit» («des Ungesagten») ou du «caractère inépuisable de ce qui
est dit» («der Unerschöpflichkeit des Sagens») qui est la source dont se nourrit le

style de Nietzsche. C'est de cette expérience que découlerait l'écriture aphoristique
de Nietzsche, caractéristique de ses textes à partir de Humain, trop humain (1878)
jusqu'au Gai savoir 1882). Et cette expérience serait même la source dont se

nourrirait le style des écrits ultérieurs, d'abord Zarathoustra 1883-1885). qui.
abandonnant l'aphorisme, contient un ensemble cohérent de discours, puis avant tout les

autoprésentations de Nietzsche lui-même dans les Prefaces (rédigées plus tard) aux
écrits précédents, ainsi que dans Ecce Homo (dont la publication était prévue,
par Nietzsche, pour 1889). En effet, le propos de Zarathoustra serait, selon
J.-P. Schobinger, lc «déploiement explicatif» («der auslegende Austrag») de la

pensée du retour étemel (p. 74). Or cette pensée serait l'unique pensée fondamentale
de Nietzsche, qui. en son unicité et en son identité, rassemblerait originairement en
elle-même toute autre pensée. Ainsi cette pensée - vu la richesse ct la diversité de

ses multiples aspects, où elle apparaîtrait toujours autre - exigerait donc une
appropriation qui. lei un miroir, en serait, pour ainsi dire, la «réflexion» systématique. Jean-
Pierre Schobinger nomme ses études Miszellen zu Nietzsche: il cherche à indiquer
par là que sa propre interprétation de Nietzsche se nourrit, elle aussi, de l'expérience
fondamentale du «non-dit» ou du «caractère inépuisable de ce qui est dit». En lisant
attentivemement ces Miszellen. on se trouve ainsi incité à relire de manière précise
les textes concernés de Nietzsche et à examiner de manière critique la compréhension
possible de ceux-ci.

Inoeborq Schüssler

Pierre Duhem, luZPfIN TA 0AINOMENA. Essai sur lu notion de théorie Histoire de

physique. Paris. Vrin. 1990. 144 p. la philosophie

Publié pour la première fois en 1908. cet ouvrage esl un essai d'attester, par le

moyen de l'étude historique, les choix épistémologiques du physicien, philosophe et

moderne



370 BIBLIOGRAPHIE

historien des sciences français quant à la nature et à la valeur de la connaissance

scientifique. Ces choix constituent une forme particulière de conventionnalisme et de

positivisme. Du conventionnalisme, Duhem retient la thèse selon laquelle les hypothèses

de base d'une science parvenue à maturité sont des postulats choisis dans le seul

but de permettre une mise en forme économique des lois expérimentales. Ces postulats
ne sauraient ainsi se voir attribuer aucune portée réelle. Cette restriction est conforme
au choix positiviste de l'auteur: la science n'a rien à dire sur la nature des phénomènes,
elle ne saurait les expliquer, mais seulement en donner une description (une classification,

précise Duhem) économique. Ce sont ces choix épistémologiques. explicités dès

les premiers travaux de philosophie des sciences, que Duhem va chercher à conforter
en montrant leur enracinement dans une tradition qui remonte à Platon et Aristote. -
Duhem commence par noter que la première discipline respectant l'exigence moderne
de mathématisation comme condition d'existence d'une théorie physique est l'astronomie

grecque. Aristote, qui reprit de son maître Platon la thèse selon laquelle la

mathématique avait pour objet, relativement à l'astronomie, la recherche de trajectoires
hypothétiques des corps célestes permettant de «sauver les apparences», distingue de

cette «méthode astronomique» la «méthode physique», qui. elle, a pour objet de

déterminer la nature des choses, leur cause. Duhem montre alors la tension qui a existé
lors du développement de l'astronomie ancienne entre les tenants d'un point de vue
strictement platonicien (dont Ptolémée et Proclus) et les tenants du point de vue
aristotélicien (qui s'autorisaient des hypothèses physiques sur la nature de la réalité
céleste). Pour les astronomes mathématiciens, seule le monde sublunaire pouvait être

l'objet d'application de la méthode physique, et il n'était donc pas question pour eux
de se prononcer sui la nature réelle des corps célestes et de leur mouvement. - Lors
de la reprise de la science grecque par la science arabe, les astronomes arabes n'ont
pas adopté le point de vue d'un Ptolémée ou d'un Proclus. Ils ont cherché à réifier les

mouvements abstraits que les astronomes et mathématiciens grecs avaient supposés afin
de «sauver les phénomènes». Mais alors, dans la mesure où la philosophie islamique
reprenait massivement la métaphysique péripatéticienne, et dans la mesure où la
réification des suppositions astromiques ne répondaient pas aux thèses de cette métaphysique,

l'astronomie ne pouvait être que combattue par les philosophes arabes (dont
Averroès). Quant à la scolastique chrétienne, elle oscillera entre un réalisme semblable
à celui adopté par la science arabe et une position qui accepte le précepte selon lequel
les hypothèses sur les mouvements non visibles des corps célestes n'ont pour fonction

que de permettre de calculer de la façon la plus économique leur mouvement apparent
(une position notamment adoptée par Thomas d'Aquin). - Dès l'exposé des philosophies

du Moyen Age on note un changement de ton qui reflète les propres choix

épistémologiques de Duhem. Ainsi, de Roger Bacon et d'un autre auteur. Duhem

soulignera leur «ignorance touchant la véritable nature des théories astronomiques»
(p. 45). En réalité, comme le montrent les passages cités de Bacon, il n'y a pas ignorance
chez ce dernier, mais bien un choix contraire à celui de Duhem. On a là l'indice d'un
possible échec de la tentative de démontrer au moyen de la méthode historique la

validité empirique du choix adopté par Duhem. L'oscillation entre conventionnalisme
et réalisme se retrouve dans la période de la Renaissance précédant la théorie
copernicienne, mais à deux différences près qui changent le problème. Nicolas de Cues, qui

adopte le premier point de vue, se refuse pourtant à conserver la distinction de deux

physiques et de deux mondes, célestes et sublunaires. De plus. Nicolas de Cues, comme
d'autres auteurs, généralise le principe platonicien : les hypothèses physiques, comme
les hypothèses de l'astronome mathématicien, n'ont qu'un seul but: «sauver les

apparences». Dès lors, pour Duhem. l'essentiel est joué dans l'invention de la théorie

physique. La modernité pourra même obscurcir la vérité que les philosophes du Moyen
Age et de la Renaissance avaient fini par découvrir concernant la nature des théories

physiques. Ce jugement tranché, Duhem en donne une première illustration en exami-



BIBLIOGRAPHIE 371

nant et en cherchant à réhabiliter la position de FEglise face aux théories de Copernic,
de Kepler et de Galilée, et à leur signification épistémologique. Entre autres documents
historiques, Duhem rapporte en particulier la lettre que le cardinal Bellarmin adressait
au pape Urbain VIII. Le cardinal y suggérait de ne considérer la nouvelle théorie que
comme un moyen efficace de sauver les apparences, et donc de ne pas se placer du
point de vue d'une théorie décrivant la réalité. Se placer du point de vue réaliste serait
en effet prendre le risque non seulement «d'irriter tous les philosophes et tous les
théologiens scolastiques. mais encore de nuire à la foi et rendre fausse la Sainte
Ecriture» (p. 129) - supposer, poursuit Bellarmin, que l'on parvienne à une démonstration

certaine du mouvement de la terre autour du soleil, alors, mais alors seulement,
il faudrait «procéder avec beaucoup de circonspection en l'explication de l'Écriture»
(ici). C'est à la même conception épistémologique. qui reprend celle affirmée par
Osiander dans sa préface à l'ouvrage de Copernic sur les révolutions des corps célestes,

que se range enfin Duhem en soutenant dans les dernières lignes de son ouvrage «que
les hypothèses de la physique ne sont que des artifices mathématiques destinés à sauver
les phénomènes» (p. 140). - Aussi précieux qu'il soit, notamment par son éclairage
historique, on notera finalement que ce livre n'est pas aussi probant que son auteur le
souhaitait. Comment en effet ne pas souligner que les anciens astronomes mathématiciens,

aussi bien que Bellarmin, sont moins radicaux que Duhem sur la nature
épistémologique des connaissances scientifiques. Platon et les anciens astronomes ne
limitaient la portée des hypothèses mathématiques que parce que, contrairement au
monde sublunaire, il n'était pas possible d'agir sur la réalité céleste pour attester la
valeur des hypothèses proposées. De même Bellarmin se dit-il ouvert à une démonstration

certaine de la valeur de réalité des théories galiléennes. En définitive, c'est peut-
être parce que Duhem a conservé la nostalgie d'une connaissance métaphysique qu'il
en arrive à généraliser la formule platonicienne de la «sauvegarde des apparences», cela
à l'encontre de la conviction d'un Copernic, d'un Kepler et d'un Galilée qui croient
au contraire avoir finalement trouvé une conception conforme à la nature des choses.

Certes le réalisme absolu n'est plus aujourd'hui de mise. Duhem partage ainsi la

conviction des philosophes kantiens (et de l'epistemologie génétique de Piaget)
lorsqu'il affirme le caractère construit, et donc en un sens «artificiel», des théories
scientifiques. Mais cette conviction n"est pas contraire à une forme modérée de réalisme pour
laquelle la construction de ces théories va de pair avec la construction du réel et son

explication.

Jean-Jacques Ducret

Anastasios Brenner, Duhem. Science, réalité et apparence. Paris. Vrin, 1990,

253 p.

Cet ouvrage, qui porte sur l'œuvre épistémologique et historique de Pierre Duhem.

est la thèse d'un auteur américain qui a suivi la totalité de son cursus universitaire en

France. Nous avons là un possible indice d'un tournant dans la philosophie anglo-
américaine des sciences: la rupture avec une conception anhistorique et exclusivement

logique de la résolution des problèmes épistémologiques. L'approche historico-critique
française, qui a marqué la fin du XIXe et la première moitié du XXe siècle, peut ainsi

retrouver sa place dans les réflexions épistémologiques actuelles. Que Brenner ait choisi

d'étudier l'œuvre de Duhem ne doit du reste pas nous étonner. La position adoptée par
cet auteur, une forme de conventionnalisme radical qui dénie à la science la capacité
de porter des «jugements de réalité» (Brunschvicg) ou de fournir des «explications
rationnelles» de la nature des choses (Meyerson). est proche du positivisme logique.
Plus généralement, des approches utilitariste ou pragmatique qui caractérise Fépisté-



372 BIBLIOGRAPHIE

mologie anglo-américaine. - Le but de Brenner est d'étudier l'articulation de la
méthodologie et de l'histoire dans l'œuvre de Duhem. tout en montrant que. physicien de

formation, cet auteur s'est tourné vers la philosophie des sciences pour résoudre un
certain nombre de problèmes de fond découlant de la crise traversée par la physique
newtonienne. pour clarifier les notions de base de la thermodynamique (domaine de

recherche du physicien), en choisir les hypothèses fondamentales. La méthode est
essentiellement historique : Brenner reprend ainsi à son compte le point de vue de la

tradition française qui considère l'histoire comme une sorte de «laboratoire des idées»

(p. 20). - La première partie du livre porte sur la logique de la science, cœur des

premiers travaux philosophiques de Duhem. Si celui-ci a très tôt proposé une conception
hypothético-déductive de la science, il en est arrivé également assez vite à substituer
une thèse conventionnaliste à la thèse inductiviste initialement acceptée en ce qui
concerne le statut des hypothèses de base des théories physiques. Ces hypothèses ne
sauraient porter sur la nature des choses. Un autre apport méthodologique important
sera la démonstration selon laquelle les expériences réalisées dans le cadre d'une théorie

scientifique ne permettent pas de juger de façon isolée les hypothèses la composant.
C'est la thèse «holiste» (reprise par Quine): seule la théorie en tant que totalité est
corroborée ou infirmée par le verdict expérimental, puisqu'elle intervient tout entière
dans Finterprétation de n'importe quel fait. Ces thèses. Duhem les tire de l'examen
logique d'épisodes de l'histoire de Foptique et de la théorie des gaz (chap. I). de la

thermodynamique (chap. 2) ou de la cosmologie (chap. 3). U'opposition de Duhem au

mécanisme le conduit par ailleurs à revaloriser une physique des qualités, mais qui doit
se plier à l'entreprise de mathématisation. condition d'existence, avec l'expérimentation,

de toute théorie physique. - La deuxième partie de l'ouvrage montre comment
le travail historique réalisé par Duhem. devenu sa préoccupation première une fois
formulées ses thèses méthodologiques (néo-positivisme conventionnaliste et holisme).
lui permet de conforter, de préciser ou de corriger ces thèses. Mais ce travail aboutit
à d'autres résultats qui proposent une vision originale de l'histoire des sciences. La mise

en évidence des progrès de la physique aristotélicienne et scolastique conduit Duhem.

non seulement à rompre avec l'image négative de cette physique, mais aussi à proposer
une conception continuiste de l'évolution des sciences qui nie la réalité des «révolutions
scientifiques», ou du moins en atténue la portée (par exemple l'ampleur de la «révolution

copernicienne»). Certes l'évolution de la physique se traduit par l'abandon d'un
bon nombre des conceptions plus anciennes. Mais ce qui est abandonné (et ceci est vrai

également de la physique moderne), c'est le caractère le plus superficiel des théories,
leur partie soi-disant explicative des réalités étudiées. L'ouvrage de Brenner sc

termine par une troisième partie, très brève, dans laquelle sont répertoriés et examinés
les points sur lesquels les études historiques de Duhem ont pu rejaillir sur ses thèses

méthodologiques en leur apportant une confirmation empirique. Dans ce travail à la

fois précis ct utile. Brenner n'omet pas de signaler les difficultés ou les lacunes de

l'œuvre philosophique et historique de Duhem, le plus souvent dues à un rejet trop grand
de l'héritage galiléen. cartésien et newtonien en philosophie des sciences, rejet qui
conduit, par exemple, à ignorer les conquêtes de l'atomisme au début de ce siècle. Il

n'ignore pas non plus comment les convictions religieuses, le catholicisme militant, ou

peut-être simplement l'enthousiasme résultant des découvertes historiques, ont pu
conduire Duhem à exagérer certaines de ces thèses, ou la portée des physiques
aristotélicienne et scolastique. dans l'évolution de la physique scientifique (voir par exemple

les p. 154. 160. 191 ou 199).-En conclusion, formulons le souhait que la découverte

par la philosophie américaine de la valeur des travaux de philosophie française des

sciences de la fin du XIXe siècle et de la première moitié du XXe ne s'arrête pas au

conventionnalisme, mais qu'elle mette également en lumière l'intérêt de courants qui

s'inscrivent dans la succession de l'héritage cartésien, leibnizien ou kantien, c'est-
à-dire des auteurs qui, comme Brunschvicg. Lalande ou Meyerson et en dépit de choix



BIBLIOGRAPHIE 373

philosophiques contraires, furent les protagonistes, avec Duhem. de la méthode historique

en epistemologie.

Jean-Jacques Ducret

Jean Greisch, Richard Kearney (éds), Paul Ricœur. Les métamorphoses de
la retison herméneutique (Passages). Paris. Cerf. 1991, 413 p.

Les travaux recueillis ici ont été présentés lors de la «décade» tenue à Cerisy-la-
Salle en été 1988. Les «métamorphoses» dont ils dessinent quelques figures sont aussi
bien celles par lesquelles a passé l'herméneutique de Ricœur que celles qui constituent
l'histoire, passée ou actuelle, de l'herméneutique philosophique. - La première partie,
intitulée Héritages, approche quelques moments essentiels de la triple tradition dont
Ricœur lui-même se réclame: philosophie reflexive, phénoménologie, herméneutique.
Deux études situent lc philosophe dans ce «triangle» («Herméneutique et philosophie
reflexive» par P. Colin: «De la phénoménologie transcendantale à la phénoménologie
herméneutique» par F. Dastur), trois autres s'attachent à quelques auteurs «clefs» de
la tradition herméneutique: Schleiermacher (A. Neschke). Dilthey (J. Dunphy).
l'herméneutique théologique (J. O'Leary). Quant à l'étude de M. Schneider. Eros tragique.
fondée en partie sur les cours de Ricœur, elle nous le montre en quelque sorte «à

l'œuvre» dans sa propre reprise de l'héritage. - La deuxième section est consacrée à

la rencontre entre philosophie, herméneutique et sciences humaines, à cette «conversation

triangulaire» que Ricœur a placée, depuis longtemps, sous le titre «Expliquer
plus c'est comprendre mieux». Elle s'ouvre par un important essai de J. Ladrière sur
les rapports à double sens entre herméneutique et epistemologie. M. Henry, lui.
s'attache à YEssai sur Freud et montre combien l'affrontement mais aussi le concours entre
phénoménologie et psychanalyse éclairent les présupposés des pensées de la représentation.

Plusieurs autres études de cette section prennent pour objet les différents
dialogues conduits dans Temps et récit: avec la sémiotique. la narratologie, l'histoire. -
La troisième section propose ce que l'on pourrait appeler des «travaux pratiques»
d'herméneutique. Ils enrichissent la réflexion théorique sur l'interprétation en affrontant
les champs toujours renouvelés qui s'offrent à elle. Etudes portant sur le politique,
l'éthique et le religieux, à partir des Essais d'herméneutique ; exploration aussi, à l'aide
des instruments élaborés dans Temps et récit, de temporalités diverses mises en scène

dans des textes de nature différentes: littéraire, poétique, biblique. Signalons dans cette
section une riche étude de R. Célis sur «L'éternité racontée dans Joseph et ses frères
de Th. Mann». - La dernière section. Horizons, marque l'ouverture vers laquelle la

philosophie herméneutique s'oriente, un «vers l'avant» que Riœur a toujours opposé
aux interprétations régressives et réductrices du sens. On y lira une étude de P. Kemp
sur le rôle de la narration au fondement de l'éthique: une tentative pour trouver du côté
de l'herméneutique une réponse au nihilisme post-moderne (R. Kearny); des notes sur
la métaphore par St. Breton à partir de la lecture de Maître Eckhart et du Cantique des

cantiques. - Enfin. Ricœur lui-même propose, au tenne de ce foisonnant recueil, une

réflexion sur: «L'attestation: entre phénoménologie et ontologie». Ces pages explorent
un espace Figuré par trois pôles: phénoménologie du soi, ontologie de l'acte,
epistemologie de l'attestation. Pages trop denses pour être résumées ici. et dont je dirai
seulement qu'elles dessinent lc mouvement de la philosophie herméneutique vers

l'ontologie. Une ontologie de l'être comme acte/puissance et non comme substance,

dont Ricœur suggère qu'elle offrirait une voie «autre que celle que Lévinas récuse mais

autre aussi que celle que Heidegger déploie.» (p. 381)

Sylvie Bonzon



374 BIBLIOGRAPHIE

Jean Greisch (éd.), Comprendre et interpréter. Le paradigme herméneutique
de la raison, Paris, Beauchesne, 1993, 433 p.

Liste des auteurs: I. Bochet, O. Boulnois, J.-F. Catalan, P. Corset, J.-F. Cour¬

tine, Ph. Fleury, A. Gomez-Muller, J. Greisch, G. Hébert, F. Jacques,
G. Jarczyk, P.-J. Labarrière, F. Nevjinsky, J. O'Leary, M.-D. Popelard,
M. Potepa, B. Sève.

Cet ouvrage collectif, publié par l'Institut catholique de Paris (15e volume de la
collection «Philosophie»), est divisé en trois sections. La première est consacrée à la
Genèse historique du paradigme herméneutique et propose un parcours allant d'Origène
et Augustin à l'exégèse médiévale puis à Schleiermacher et Dilthey. Elle s'achève par
un article de J.-F. Courtine mettant en rapport la phénoménologie et l'ontologie
herméneutiques dans l'œuvre de Heidegger. La deuxième partie porte sur Le travail de

l'interprétation. F. Jacques dégage différents usages et significations du concept
d'interprétation, ce qui le conduit à énoncer diverses définitions de l'interprétation, du sens
le plus large - comprendre, donner un sens à des signes ou à des choses - au sens le

plus restrictif - appropriation, construction d'un discours second sur un texte. Puis il
traite de l'interprétation au sens herméneutique, dans une perspective philosophique.
Deux articles sont ensuite consacrés au travail de l'interprétation en psychanalyse.
Freud, Lacan et la critique de Ricœur d'une part, les paradoxes et le statut de

l'interprétation dans la cure psychanalytique d'autre part. Enfin, une note sur la sémantique
des langues naturelles et des œuvres d'art clôt cette deuxième section. La troisième
partie de l'ouvrage, intitulée Interrogations, pose un certain nombre de problèmes, liés
à l'herméneutique. G. Jarczyk place la tâche d'interpréter le réel sous le symbole de

la chouette de Minerve, dont la clairvoyance transperce la nuit et assure la transition
entre la compréhension du passé et l'invention de l'avenir. A propos du cercle
herméneutique, P.-J. Labarrière pose des questions d'ontologie et de dialectique entre le dit
et le dire, entre expliquer et interpréter, avant d'en référer à la normativité du texte.
Les deux articles suivants traitent, respectivement, du rapport entre l'herméneutique et

la philosophie critique à partir de Nietzsche, et de la divergence entre Gadamer et

Habermas à propos d'un sens et d'un dialogue social transparents. A. Gomez-Muller
présente ensuite les perspectives philosophiques différentes de Rawls. Habermas et

Maclntyre en matière d'éthique et de morale. Il en va également d'éthique, celle de

l'argumentation, sous la plume de B. Sève, qui se demande si l'on peut reconnaître

aux convictions une place légitime dans l'argumentation rationnelle. Enfin, J. Greisch

pose la délicate question du rapport entre herméneutique et métaphysique, en s'inspirant
du concept d'appartenance énoncé par Gadamer. Cet ouvrage très riche présente une

telle diversité de points de vue et aborde un si grand nombre de thèmes qu'il est difficile
de donner une appréciation globale de ses contenus. Malgré l'hétérogénéité des propos,
l'herméneutique est ici délibérément placée sous le regard philosophique, telle est

d'ailleurs l'intention de la collection. Toutefois, vu l'importance prise par les sciences
du langage au cours du XXe siècle, on s'étonne que leur contribution à l'herméneutique
contemporaine ne soit explicitement abordée que dans la deuxième partie, à savoir dans

les articles de F. Jacques et de M.-D. Popelard. Certes, P.-J. Labarrière traite aussi de

l'acte de lecture, en référence à Ricœur. Les sciences du langage auraient-elles reçu
la part congrue en raison du différend entre la philosophie analytique et l'herméneutique
philosophique? Un autre regret: dans la partie historique, il manque un maillon entre

l'exégèse médiévale et Schleiermacher, à savoir le renouvellement de l'exégèse grâce
à l'effort des humanistes, dont les Réformateurs et leurs successeurs ont tiré ample parti.
Mais la diversité d'approches fait aussi la richesse du livre, et les articles sur l'inter-



BIBUIOGRAPHIE 375

prétation psychanalytique et sur l'éthique illustrent bien le caractère transdiciplinaire
de l'herméneutique. Par ailleurs, chaque contribution est claire et bien documentée, ce
qui n'est pas un moindre mérite. Il convient de saluer la parution de cet ouvrage au
moment où l'herméneutique connaît un regain de popularité, tout en rappelant que son
éditeur. Jean Greisch met régulièrement à la disposition du public francophone des

publications de qualité sur l'herméneutique. Nous saisissons l'occasion de cette recension

pour rappeler que sur l'histoire de l'herméneutique, le Centre de Recherche
philologique de l'Université de Lille a fait paraître un ouvrage particulièrement
intéressant, car il propose diverses mises en perspective des origines de l'herméneutique
moderne: André Lacks et Ada NesCHKE (éds.), La naissance du paradigme herméneutique.

Schleiermacher, Humboldt. Boeckh, Droysen. Presses Universitaires de Lille.
1990.

Clairette Karakash

Luc Ferry. Homo Aestheticus. L'invention du goût à l'âge classique (Le
Collège de philosophie), Paris, Grasset & Fasquelle, 1990, 441 p.

Pour retracer Fhistoire de l'individualisme démocratique, pour dégager les

moments singuliers d'une histoire de la subjectivité moderne. l'A. s'attache à l'esthétique.
Pour lui. en effet, celle-ci est d'abord le signe visible de la révolution du goût qui génère
à son tour l'idée de modernité; mais l'histoire de l'esthétique est également «le lieu

par excellence de la subjectivisation du monde» (p. 33). Pour FA.. le problème central
de la modernité tient dans cette question fondamentale: comment fonder l'objectivité
sur la subjectivité, la transcendance sur l'immanence? D'où la thèse défendue par l'A. :

«c'est dans le domaine de l'esthétique que cette question se lit à l'état pur, parce que
c'est en elle que la tension entre l'individuel et le collectif, le subjectif et l'objectif
est la plus forte.» (p. 41) Ainsi, l'A. suit l'esthétique dès sa naissance au milieu du
XVIIe siècle, à travers ses avatars de la fin du XVIIIe siècle à nos jours - dont Kant.

Hegel. Nietszche. les avant-gardes entre autres sont les étapes marquantes -, pour
aboutir finalement à la déconstruction moderne. Mais ce n'est pas à proprement parler
l'histoire de l'esthétique qui intéresse l'A. Il s'agit plutôt de tracer l'histoire du sujet

qui en est le miroir. Car dans l'esthétique «se sont inscrites de façon positive, non
seulement les diverses conceptions de la subjectivité constitutives des Temps modernes,
mais aussi leur tension la plus aiguë, avec la question, refoulée mais toujours sous-

jacente. du rapport de l'individuel au collectif.» (p. 16) Hors l'esthétique, il semble qu'il
n'y ait point de salut pour le sujet: la crise de la modernité, l'éclatement ou la dilution
postmodernes deviennent pour FA.. comme par l'effet d'un miroir qui dirait tout,
l'indice que l'homme est effectivement principe et telos de l'univers. Par ailleurs, ce

sujet est conçu comme un spectre, un fantasme, aujourd'hui brisé et dont il faudrait

«recoller les morceaux» comme on le ferait d'un miroir. Dans cette double relation

mimétique ou jeu de la réflexion qui tient ensemble individu et style, collectivité et

art, suivre les traces de l'un, c'est donc nécessairement débusquer l'autre (et vice versa,

serait-on tenté de dire). L'esthétique ouvre dès lors sur la connaissance («comment
fonder l'objectivité en partant des représentations du sujet?») et la politique («comment
fonder le collectif sur les volontés particulières?»). Afin de comprendre la modernité,

il convient désormais de reprendre le développement historique de l'esthétique
considérée comme branche de la philosophie. L'A. dégage ainsi trois problèmes centraux
de la discipline. Premièrement. 1'«autonomie progressive du sensible» (par là il faut

comprendre ce qui est spécifiquement humain, c'est-à-dire opposé au divin), autonomie

reconnue à travers l'irrationalité du beau, qui sera développée par Baumgarten et

Lambert, philosophiquement fondée par Kant, puis consacrée définitivement par



376 BIBLIOGRAPHIE

Nietszche dans sa suppression du monde intelligible. L'autonomie du sensible génère
alors la «naissance de la critique», second problème central, qui fait jouer l'histoire
contre la tradition: chacun se conformant à une norme, respectable, dont il crée et

garantit la tradition, il devient possible d'ériger l'originalité comme critère normatif,
tant dans la diachronie que dans la synchronie, en consacrant I'«auteur», le «sujet».
D'où un troisième problème, présenté sous la forme d'une question: peut-il y avoir
consensus sur ce qui est perçu comme purement subjectif? Elle est résolue dans le

relativisme compris par FA. comme le moment initial de l'esthétique. Ces trois
problèmes posés, il devient désormais possible de suivre leur trace chez les philosophes
et de lire l'histoire de la subjectivité à travers celle de l'esthétique, de suivre en quelque
sorte la naissance du sujet au XVIIe siècle jusqu'au «retrait du monde» qui caractérise
la culture contemporaine, ou plutôt: la «culture démocratique». Cette question rejoint
évidemment des préoccupations pratiques. Car ce retrait du monde n'a rien à voir avec
la décadence, conclut l'A. qui insiste sur la nécessité de penser une nouvelle relation
au monde: celle-ci devrait résider dans l'intcrindividualité et non plus «dans la
transcendance d'une réalité cosmique qui échoirait en partage à l'humanité.» (p. 327). On

esquisse ainsi les bases d'une éthique qui reposerait, elle aussi, sur un développement
de son histoire et verrait surgir le fondement triple de l'excellence, du mérite et de

l'authenticité.

Pierre-Alain Mariaux

Hermann Parret (éd.), Temps et discours (La pensée linguistique - 4). Lou¬

vain, Presses Universitaires de Louvain. 1993. 268 p.

Hermann Parret s'est entouré de onze collaborateurs pour analyser l'un des

philosophèmes les plus retors, celui du temps. Linguistes et philosophes n'ont pas
rechigné à la tâche, donnant de l'ampleur à leurs réflexions jusque dans les domaines
de l'esthétique musicale et picturale, de la psychologie, de l'anthropologie, de la logique
et des mathématiques. L'ouvrage est divisé en cinq parties qui nous font passer de la

spatialisation du temps, chère aux philosophes, à la temporalité discursive, respectivement

temps de la nature et temps de l'énonciateur. La première partie. Théorie
linguistique et grammaire, nous livre la réflexion de trois auteurs: M. Arrivé parle de

la symbolisation chez Saussure, ce qu'il faut comprendre comme le processus de

formation du signe: J.-C. Coquet aborde la question de l'aspect et des temps verbaux
à la lumière des textes de Benveniste et Merleau-Ponty: A. Berrendonner s'intéresse
à la façon dont la temporalité vécue est rythmée ct aménagée par le discours de la vie
quotidienne. Dans Enonciation el méta-énonciation, A. Trognon se situe à la charnière
entre epistemologie, psycho-linguistique et intelligence artificielle. Les discontinuités
discursives qu'il étudie mettent en évidence le dédoublement du sujet de renonciation
entre une pensée «extériorisée» par le langage et un pensée mentale «interne», toutes
deux pouvant être sans corrélation ou même en contradiction. J. Authier-Revuz
s'intéresse également à un dédoublement, mais celui du métalangage. du rapport entre le

dire et son commentaire, dans ces expressions linguistiques opérant une «auto-représentation

opacifiante» de l'énonciation. La partie consacrée à Discours et récits s'ouvre
sur la distinction de P. A. Brandt entre le temps résultatif et le temps de détermination
dynamique, le déploiement du sens correspondant, dans le discours, à l'ensemble des

possibles pendant le temps de l'interprétation. Grâce à un formalisme vectoriel.
W. Wildgen analyse des récits spontanés basés sur un vécu personnel. La mise en

syntaxe de la structure «imaginale» met à jour deux types de descriptions, l'une
combinant des unités narratives, la seconde marquant les transitions entre ces unités.
Dans Jugement et argumentation. J. Poulain part de l'angoisse heideggerienne face à



BIBLIOGRAPHIE 377

la technique pour déterminer le temps du jugement, notamment en référence à la théorie
des performatifs. M.-J. Borel distingue l'atemporalité de la preuve du temps de
l'argumentation : elle donne une double illustration de cette différence; un rappel de
l'histoire du concept de nombre, d'une part, et une réflexion sur les caractères de la

description dans le discours anthropologique, d'autre part. Le recueil d'articles s'achève
avec Passions et arts, où J.-F. Bordron distingue deux significations du temps: la

conception topique de Descartes et la conception iconique du schématisme kantien.
H. Parret rappelle quelques conceptions marginales du temps philosophique en rapport
avec la musique dans les ouvrages d'Aristote. de Schopenhauer lecteur de Kant, de

Stumpf, de Husserl et de Bachelard critique de Bergson. Enfin. O. Calabrese traite, dans
le domaine pictural, des figures de style déterminées par la temporalité et du statut
sémiotique du style. La riche et originale palette des conceptions du temps que nous
présente Temps et récit a le mérite de nous emmener loin des sentiers (trop souvent)
battus, de Platon à Heidegger, en passant par Saint Augustin et Bergson, sans pour
autant nous égarer sur des chemins de traverse. De plus, les auteurs ont su allier une
analyse très pointue avec une soucis de clarté dans l'expression, parfois au moyen de
nombreux schémas explicatifs. Le lecteur appréciera de trouver une bibliographie en

rapport avec chaque article, permettant ainsi d'approfondir les différentes variations
abordées sur les thèmes du temps et du discours, ansi que. chez la plupart des auteurs,
un historique de la question traitée. Il est à souhaiter que Parret renouvelle cette brillante
et convaincante expérience en réunissant philosophes et linguistes autour d'autres
concepts communs.

Nathalie Janz

Humberto Maturana et Francisco Varei.a, L'arbre de la connaissance. Ra¬

cines biologiques de la compréhension humaine. Paris, Addison-Wesley
France, 1994. 272 p.

Maturana et Varela affirment exposer une conception nouvelle des «racines
biologiques de la compréhension» (p. V). Cette conception s'articule autour de quelques
principes et notions aujourd'hui souvent reconnus dans les milieux de la recherche sulla

«vie artificielle» (prolongement de l'intelligence artificielle), où l'on cherche à créer
des machines dotées de propriétés similaires à celles des organismes vivants, en
particulier une forme au moins élémentaire d'autonomie. Le premier principe relève de

l'epistemologie et est défini par le refus du «représentationisme» (p. IX), de la croyance
que la connaissance est une représentation d'une réalité préexistante. Pour les auteurs
il y a au contraire redetermination du sujet et de l'objet. D'autre part, les organisations
vivantes, à tous les niveaux, manifestent des propriétés «d'autopoïèse» (d'autoconservation

constructive), de «circularité constructive», de «clôture opérationnelle», ou

encore des capacité d'auto-organisation et d'autoreproduction. d'auto-entretien et

d'autoréperation. Ce sont ces propriétés qui rendent compte de l'autonomie du vivant. -
Pour justifier cette conception, les auteurs adoptent une démarche «circulaire-construc-
tive». Ils s'appuient sur la «connaissance de la connaissance», dernière étape de l'évolution

du vivant, pour inciter le lecteur à prendre conscience du caractère illusoire des

certitudes de l'expérience (qui fait croire que. par exemple, la couleur est une propriété
des objets extérieurs). Une fois ébranlé le réalisme spontané de la conscience d'un
lecteur supposé naïf (par rapport à la conception exposée dans l'ouvrage), ils montrent,
à travers un certain nombre de chapitres, comment le caractère créateur de la cognition
humaine est l'aboutissement d'un processus déjà à l'œuvre au niveau des premiers

organismes unicellulaires, ainsi qu'au niveau des cellules composant un organisme

multicellulaire, celui-ci manifestant également, à une échelle supérieure, un processus



378 BIBUIOGRAPHIE

d'autopoïèse. Toujours ce qui est incorporé dans l'organisation vivante n'a d'autre
signification que celle qui découle de cette assimilation. - Enfin cet ouvrage semble

opposer un ensemble de notions qui capturerait et expliquerait véritablement l'essence
du vivant, à des notions telles que «information», «finalité», «connaissance», qui n'ont
de sens que par rapport à un langage utilisé par un observateur «extérieur» décrivant
le couplage système auto-poïétique/environnement. - L'arbre de la connaissance est

un ouvrage utile en ce qu'il propose en un peu plus de deux cents pages un «voyage»
captivant à travers les couches successives d'organisation du vivant. En passant en revue
plusieurs niveaux de l'organisation du vivant (l'organisme unicellulaire. l'être pluri-
cellulaire. l'espèce, le cerveau, etc.). Maturana et Varela insistent sur l'autopoïèse à

la fois essentiellement conservatrice et accidentellement créatrice, des formes du vivant
et de la pensée. Hormis une introduction concise à des notions permettant de distinguer
l'inerte du vivant, cet ouvrage fournit ainsi des descriptions et des interprétations
souvent passionnantes de phénomènes biologiques et neuronaux, mais aussi du

comportement, du langage et de la conscience de soi. - Cela dit. tout lecteur un peu au

fait de l'histoire des idées, et notamment des thèses de la philosophie kantienne, de

la psychologie et de Fépistémologie génétiques (dans lesquelles les racines biologiques
de la connaissance sont sans cesse rappelées), ou encore des conceptions de cyberné-
ticiens tels que Ashby et von Foerster. sera un peu irrité par la trop forte revendication
d'originalité qui transperce dans ce livre. Il est vrai que dans des écrits plus anciens
des liens sont tirés avec Piaget et d'autres auteurs. Mais on aurait aimé que l'enracinement

historique des thèses proposées dans cet ouvrage d'introduction y soit aussi

mentionné. - Par ailleurs, en dépit des lacunes évidentes souvent présentes dans les

recherches en science cognitive et en intelligence artificielle, on peut regretter l'image
caricaturale que Maturana et Varela donnent de ces disciplines, comme de la biologie
de l'hérédité, qui prennent appui sur les notions de programme et d'information. Cette
dernière notion ne saurait par exemple être rejetée sous prétexte que des biologistes
ignoreraient le jeu des interactions extragénétiques dans la différenciation cellulaire et
dans l'évolution des espèces; le rapprochement entre système des gènes et constitution
politique utilisé à la p. 58 pour justifier un tel rejet est peu probant, puisque la

constitution politique d'un pays contient des informations essentielles à la conservation
de celui-ci. Cette façon caricaturale d'exposer des traditions de recherche est malheureuse

pour un ouvrage d'introduction en ce qu'elle risque d'empêcher le lecteur qui
débute en science cognitive de tirer tout le profit des travaux propres aux courants
critiqués. Par contre, pour les chercheurs avertis, une telle manière de faire a le mérite
de stimuler les débats intellectuels. Enfin, en n'hésitant pas à utiliser la notion de

«cognition biologique» à propos de phénomènes tels que l'immunité cellulaire,
Maturana et Varela ouvrent une «boîte de Pandore» dont ils n'ont peut-être pas mesuré
les risques pour la science cognitive. Dans quelle mesure la généralisation de la notion
de cognitif se justifie-t-elle? C'est là une question probablement féconde (cette
généralisation est d'ailleurs plus ancienne que les deux auteurs n'ont l'air de le croire), mais

qui doit être conduite en évitant tout réductionnisme (assimilation indue de phénomènes
relevant d'un niveau supérieur à des phénomènes de niveau inférieur, ou de phénomènes
de niveau inférieur à des phénomènes de niveau supérieur).

Jean-Jacques Ducret

Mondher Kilani, La construction de la mémoire. Le lignage et la sainteté dans

l'oasis d'El Ksar (Religions en perspective), Genève, Labor et Fides, 1992.

339 p.

La construction de la mémoire est une monographie qui tient à rompre avec le

modèle canonique du texte ethnographique. En parallèle avec la description d'une



BIBLIOGRAPHIE 379

société oasienne. El Ksar. l'A. veut restituer son propre cheminement de chercheur
(traces d'intersubjectivité et de dialogue) - et. ainsi, donner des éléments de la
construction de son objet. En faisant émerger une «textualité qui s'indique elle-même»
(p. 316). il renouvelle le mode d'écriture en anthropologie et apporte sa contribution
empirique à un vaste débat (qui n'est pas près d'être clos) sur la restitution d'une
situation de recherche dans l'écriture, thème lié aux discussions sur la «post-modernité»
et ses avatars. Dans des chapitres à consonance tantôt historique et tantôt ethnographique.

l'A. aborde un certain nombre de thèmes clefs: le lignage, présenté comme un
jeu de langage, la nature de la sainteté dans I"islam (qui renvoie aux rapports entre islam
populaire et islam savant), la question du régime historique et sa relation avec
l'élaboration mythique, le rapport de l'oasien au document écrit (qui prend valeur d'acte
de langage), et. enfin, une mise en perspective de deux types d'expérience et de savoir,
ceux de l'oasien (savoir local) et ceux de l'anthropologue (savoir global). Le lignage
a pour fonction d'identifier et de classer les individus. L'A. l'interprète comme un
langage, dont le fondement se situe dans la propriété de l'eau et de la terre dans l'oasis
(les lignages se présentent comme des métaphores de l'espace irrigué). Par une
comparaison plus approfondie entre deux lignages et leurs modèles de sainteté. l'A. donne

un ancrage à la mémoire généalogique et à la construction de l'identité lignagère:
opposition entre, du côté des Keddêla et plus généralement des lignages villageois (au
nombre de sept), une identité spatiale claire mais une mémoire généalogique chancelante,

qui ne va pas au-delà d'une appartenance emblématique à un lignage et. du côté
des 'Akêtma (un des lignages périphériques), une identité claire sur le plan généalogique

(ils revendiquent une ascendance sainte), mais nulle dans l'espace oasien. La

nature de la sainteté est étudiée en rapport avec la question du document: dans les débats

généalogiques, la trace écrite est évoquée, évocation qui prend souvent la forme d'une
invocation incantatoire. Elle est le garant de la sainteté. Tout se passe comme si «le

fait d'évoquer et de parler «en contexte» du document [i.e en présence de son propriétaire

supposé] suffisait à compenser ou à estomper son absence physique de la scène»

(p. 225). Le document garantit l'authenticité de la parole orale et son efficacité se situe
dans l'effet du persuasion qu'il provoque; son existence physique mentionnée joue
comme un véritable moyen de renforcer la croyance des uns et des autres. Le lignage
et la sainteté apparaissent comme de véritables formes d'action. L'A. montre notamment

comment, dans la détermination de l'identité et des appartenances, la position
sociale dans le présent de chaque fraction détermine a posteriori son degré de pureté
et d'appartenance au lignage. Ce sont donc les enjeux du présent qui travaillent la

mémoire du passé et expliquent à la fois la permanence et les changements.

Séverine Rey

Claudio Gianotto, La testimonianza veritiera (Testi del Vicino Oriente - 8,

Letteratura egiziana gnostica e cristiana - 1). Brescia. Paideia, 1990, 205 p.

Sous une présentation qui n'est malheureusement pas à la hauteur du contenu

(typographie serrée, traduction ramassée qui n'indique pas clairement les pages du

manuscrit, etc.). Claudio Gianotto nous offre une analyse qui. par contraste, est. elle,

admirablement claire, d'un des textes les plus lacuneux de la Bibliothèque copte de

Nag Hammadi. - L'introduction lui permet de déterminer un plan pour ce traité fort

endommagé (près de la moitié du texte en est perdue), d'en analyser la teneur, les

caractéristiques littéraires et doctrinales, enfin d'en discerner la provenance et 1 éventuelle

datation. - Dans cet écrit hautement polémique, il distingue trois attaques

particulières: 1) contre la procréation charnelle et la sexualité. 2) contre le martyre.
3) contre la résurrection future et corporelle. Fustigeant l'usage de toute sexualité et

Histoire de

la théologie



380 BIBLIOGRAPHIE

de la génération charnelle, l'écrit brosse le tableau du comportement idéalement
ascétique du parlait gnostique et, en deux essais d'interprétation scripturaire. démontre
la supériorité de la naissance virginale de Jésus sur celle de Jean-Baptiste «né de la
femme» et l'ignorance, l'envie et la malveillance du Dieu de l'Ancien Testament à

l'œuvre dans l'épisode de la transgression d'Adam et Eve au jardin de l'Eden (Gen. 2,
16-3, 23) et auteur du mal qui règne dans le monde. L'A. du traité se lance ensuite
dans un réquisitoire polémique contre divers groupes gnostiques nommément désignés :

Valentiniens, Basilidiens. Simoniens et autres. Enfin, après une comparaison entre la

génération du Fils de l'Homme et celle d'Adam, il s'élève une dernière fois contre le

baptême d'eau, pour conclure que seul est valable le baptême de vérité qui consiste
dans le renoncement aux passions et que, seule, la véritable connaissance assure le salut.
Le texte s'arrête brusquement: il doit y manquer une ou deux pages. - Gianotto relève
avec pertinence que deux points de ce traité lui sont propres et présentent une originalité
certaine par rapport aux autres textes gnostiques : il est le seul à estimer que la déchéance
du monde n'est pas due à la transgression d'Adam et Eve, mais à la faute des anges
déchus s'unissant aux filles des hommes (Gen. 6. 1-4). Yepithumia des anges étant

l'origine du mal. Et il est le seul aussi à exiger un encratisme rigoureux et une abstinence
totale de tout rapport avec la chair, seul moyen de briser la chaîne infernale de la
domination du Démiurge et de ses archontes mauvais sur le monde. C'est ainsi que
le baptême d'eau est à rejeter, comme le témoignage du martyre, lequel n'a que la

consistance vaine d'une parole, alors que seul compte le témoignage d'une vie d'ascèse
absolue, illuminée par la grâce de la connaissance. - En dépit des efforts déployés par
certains chercheurs pour attribuer la paternité du traité à des auteurs ou des cercles

gnostiques bien précis. Gianotto se contente de penser qu'il faut en situer l'origine dans
les milieux alexandrins, sans doute une génération après les grands maîtres gnostiques
qui y sont cités, c'est-à-dire vers les années 180 ap. J.-C. qui en seraient le terminus
a quo. Quant au terminus ad quem, en vertu des allusions qui y sont faites à la conception
du martyre admise dans la Grande Eglise, en vertu surtout des livres III et IV des

Stromates de Clément d'Alexandrie qui semblent avoir connu la polémique du traité
contre le «baptême de sang», il faudrait le fixer avant la mort de Clément, soit vers
les années 250 de notre ère. - Cette excellente analyse d'un texte, rendu ardu par ses

lacunes, vaut largement la peine d'être suivie avec attention jusqu'au bout.

Françoise Mor\rd

Kerstin Aspeoren, The Male Woman. A Feminine Ideal in the Early Church

(Acta Universitatis Upsaliensis), édité par R. Kieffer, Uppsala Women's

Studies, A. Women in Religion 4, Upsal, 1990, 189 p.

M"'e Kerstin Aspegren participait au projet de recherche suédois intitulé «Female,
male, human in the original environment and early history of Christianity» quand la

mort l'a enlevée en octobre 1987. Ce livre est donc une œuvre posthume, certes

inachevée, mais assez complète et intéressante pour être publiée et ouvrir de nouvelles

perspectives en la matière. L'A. explore son hypothèse auprès de plusieurs auteurs,
allant de Platon (IVe s. avant J.-C.) à Méthode d'Olympe (IIIe s. après J.-C), en passant

par Aristote. les stoïciens, Philon et certains écrits apocryphes. Il en va d'un paradoxe
né de la doctrine antique de l'infériorité ontologique de la femme tant sur le plan

biologique, psychologique ct spirituel que dans les réalités culturelles, politiques et

sociales: les femmes ne seraient reconnues dans des rôles traditionnellement réservés

aux hommes que si elles deviennent conformes au modèle masculin. Ou, pour le dire

autrement, la femme évoluant dans l'environnement androcentrique de la période
préchrétienne et chrétienne primitive n'a pas été valorisée pour ses propres qualités,
mais toujours en relation au statut masculin dans lequel on pouvait l'accepter si elle sortait



BIBLIOGRAPHIE 381

des rôles typiquement féminins. Traversant les mondes culturels de l'époque concernée.
l'A. brosse un portrait documenté de l'idéal féminin tel qu'il s'élabore depuis Platon et
qui trouve, selon elle, sa réalisation dans la figure de Thècle chez Méthode d'Olympe.
Pour ce dernier, la voie masculine vers la perfection passe par la chasteté du corps et
de l'esprit. Or, les qualités qu'il attribue à Thècle sont précisément celles d'une femme
qui serait figurativement devenue «mâle» dans ce sens-là: sa sexualité est refroidie; elle
est chaste dans son corps et dans son âme: elle a courage et intelligence. Elle a même
acquis une force physique correspondant à la force de sa volonté. «En conséquence.
Thècle apparaît comme le modèle, voire la personnification de la perfection, c'est-à-dire
de la 'femme-mâle' (the «male woman»)». Hypothèse provocatrice, qui donne toutefois
à penser, notamment par rapport à l'évolution moderne de statuts longtemps exclusivement

masculins et maintenant accordés aux femmes.

Isabelle Chappuis-Juillaru

Grégoire de Naziance, Discours 42-43. Introduction, texte critique, traduction
et notes par Jean Bernardi (Sources chrétiennes - 384), Paris, Cerf, 1992,
325 p.

Depuis de nombreuses années. Jean Bernardi se consacre à la traduction intégrale
des 45 Discours de Grégoire de Naziance que la tradition manuscrite nous a transmis.
et qui constituent non seulement la partie maîtresse de son œuvre, mais encore un
témoignage unique, tant par la perfection de leur style rhétorique que par l'enjeu des

thèmes doctrinaux et des problèmes disciplinaires qu'ils évoquent, sur la vie des

communautés chrétiennes au IVe siècle. Grâce à une analyse textuelle, historique et

biographique minutieuse. Jean Bernardi conclut que le Discours 42 n'a certainement
jamais été prononcé comme tel devant les évêques convoqués par Théodose pour le

IIe concile œcuménique pour faire part de sa démission du siège episcopal de

Constantinople sur lequel il venait d'être installé, découragé qu'il était par une cabale

d'évêques égyptiens qui le lui contestaient. Dans sa mouture actuelle, ce discours

correspond plutôt au premier jet «d'idées et de sentiments qu'il n'avait pas exprimés
à l'occasion de son départ de Constantinople et qui étaient à l'origine de sa décision»

(p. 17). Lc ton anticlérical des propos et la critique virulente de l'épiscopat contemporain

qu'on y lit venaient librement sous sa plume «là où la parole eût été dans la

réalité enchaînée» (ibid.). Quant au Discours, qui est l'oraison funèbre qu'il a consacrée
à son ami Basile de Cesaree, il est l'une des œuvres remarquables mais, dans la forme
où nous l'avons reçu, il résulte certainement aussi «d'un large remaniement opéré au

cours des dernières années de son existence dans la solitude d'Arianze» (p. 28). C'est
dans ce Discours que Grégoire de Naziance rend un hommage brillant à la vie et à la

carrière episcopale de Basile de Cesaree qui avait si admirablement su allier en lui les

vertus spirituelles du chrétien, le génie du théologien, les dons de l'homme de lettres

et la sagesse de l'administrateur ecclésiastique.

Jean Borii

Evagre le Pontiql e, De la prière à la perfection. Au moine Euloge. Traduction

de M.-A. Jourdan-Gueyer. Sur la prière. Traduction de M.-O. Goudet.

Introduction, notes, guide thématique, bibliographie et glossaire par

M.-H. Congourdeau (Les Pères dans la foi -47). Paris, Migne. 1992, 129 p.

Ce volume de la collection «Les Pères dans la foi» témoigne que la volonté

d'atteindre un large public peut se concilier avec des exigences de qualité et l'esprit



382 BIBLIOGRAPHIE

d'innovation. Evagre, en effet, ne passe pas pour un auteur facile à traduire et à

comprendre; de surcroît, il est un théologien suspect puisque plusieurs de ses idées
furent dénoncées par le Ve concile œcuménique de 553. Sans être ni découragées par
la difficulté de la tâche ni effarouchées par l'audace de l'entreprise, les trois collaboratrices

associées à la préparation de cet ouvrage nous offrent la première traduction
française du traité Au moine Euloge ainsi que le célèbre texte Sur la prière dans lequel
Evagre exprime, souvent en filigrane et dans une forme lapidaire, certaines de ses

conceptions théologiques les plus personnelles. L'introduction, qui présente excellemment

Evagre sous tous ses aspects, souligne que les deux écrits font partie des écrits
spirituels (et non des traités théologiques) et que le lecteur pourra choisir entre deux

types de lecture: l'une naïve qui s'en tient aux enseignements ascétiques et spirituels
et en tire profit, l'autre savante qui rattache ces enseignements au système évagrien
et qui de ce fait devient «discutable» (p. 16). Mais peut-on vraiment distinguer ces deux
lectures? Ou, pour le dire autrement, la première, qui distingue un Evagre maître
spirituel d'un Evagre théologien, est-elle légitime? Les spécialistes de ce moine hors
du commun sont loin de s'entendre sur ce point. - Dans l'ouvrage qui se présente sous
la forme d'une lettre à un moine nommé Euloge. Evagre traite du combat à livrer contre
les démons, puis contre les pensées mauvaises qu'ils inspirent. Les pratiques ascétiques
les plus rigoureuses ne suffisent pas «pour vendanger les vertus» (p. 57): il faut
conjointement lutter contre les pensées secrètes qui poursuivent leurs ravages, par
exemple en suscitant un sentiment d'orgueil pour l'ascèse exemplaire à laquelle on croit
être parvenu. Le combat spirituel passe par la connaissance de soi. - Les 153 «chapitres»
(sentences de quelques lignes) sur la prière, destinés aux moines plus avancés qui ne
sont plus entravés par les ruses des démons, sont une initiation à la prière pure qui ouvre
à la contemplation exclusivement spirituelle de Dieu: «Quand tu pries, ne t'imagine
pas la présence du divin en toi, ne laisse pas ton esprit se soumettre à une quelconque
figuration: aborde l'immatériel en immatériel ct tu comprendras» (p. 86). Cette prière
est le fait de celui qui vit en fonction de l'esprit et qui devient totalement disponible,
tous ses sens étant en repos.

Eric Ji nod

Saint Augustin. Le bien du mariage. Traduction de Gustave Combès: La

virginité consacrée. Traduction de Jules Saint-Martin. Avant-propos de

Martine Dulaey. Introduction de Goulven Madec (Nouvelle Bibliothèque
Augustinienne - 1), Paris, Institut d'Etudes Augustiniennes. 1992, 170 p.

Il faut saluer comme il convient l'heureuse initiative prise par l'Institut d'Etudes
Augustiniennes de publier sous la forme de livres de poche des traductions des œuvres

d'Augustin parues dans la prestigieuse (et onéreuse) Bibliothèque Augustinienne.
CeUe Nouvelle Bibliothèque Augustinienne renoue ainsi avec le dessein premier de

l'«ancienne» : mettre à la disposition d'un large public les œuvres du Père africain. Le

premier volume de cette collection contient deux œuvres maîtresses d'Augustin, Le bien
du mariage et La virginité consacrée. Ce diptyque surprendra probablement agréablement

son lecteur moderne par l'actualité de la pensée du Maître, qui y présente une

théologie ct une éthique dont les principales qualités sont la clarté ct l'équilibre. Les

prochains volumes à paraître (Le Maitre. Homélies sur les Psaumes) promettent de

belles heures de lecture. - Les traductions proposées sont la reprise, parfois après
modifications, de celles parues dans la Bibliothèque Augustinienne. La suppression de

la majorité des sous-titres est une excellente initiative; la fluidité du discours augusti-



BIBLIOGRAPHIE 383

nien ressort en effet davantage ainsi. Les traductions sont dans l'ensemble très claires
(cependant, p. 46 (XIII. 15). l'expression «continence viduale» aurait nécessité une
note: en outre, la n. 3 de la p. 70 n'est pas de toute clarté). On peut cependant regretter
que la traduction du second traité n'ait pas été davantage homogénéisée (cf. p. ex.
p. 119, 124. 1,30, 142. 151. 155-156. où la citation de Si 3. 20 n'est presque jamais
traduite de la même manière). Plus grave en revanche est le fait que. dans les deux
traités augustiniens (mais à un degré plus regrettable dans La virginité consacrée), les
citations bibliques ne sont pas systématiquement signalées, ce qui rend incomplet
l'index (cf.p.ex. p. 130. au début de XXXVII (37b). m la citation de Mt 11. 29. ni
l'allusion à Si 3. 20 ne sont indiquées). Quelques coquilles ou erreurs ont en outre
subsisté: p. 68, 1. 25. lire «toujours»; p. 70, n. 3, rétablir les italiques ; p. 89. I. 21. lire
«quelque»; p. 123. 1. 19. la césure «ex-emples» est regrettable : p. 130. 1. 2. enlever un
des deux points; p. 138. 1. 18. supprimer «en» ; p. 141. 1. 9. lire «Le». - Les traductions
sont précédées d'une intéressante introduction, qui met bien en place les données de la
controverse et qui présente clairement les deux traités. Il aurait peut-être été souhaitable
d'y expliquer en quelques mots les raisons de la double numérotation du traité sur La
virginité consacrée, qui risque de désarçonner le lecteur. Le volume s'achève sur un index
biblique (cf. plus haut), dans lequel les références sont suivies de quelques mots rappelant
le contenu du texte en question, ce qui facilite sa consultation: un petit index thématique
n'aurait pas été inutile. - Si la naissance de cette collection est à louer, sa réalisation
matérielle devra cependant être nettement améliorée; des caractères trop gros pour des

pages trop remplies, une répartition inégale des caractères par lignes et un mauvais usage
des césures (cf. le cas extrême de p. 76. 1. 20). des sauts de pages mal placés (cf. p. 95-
96. 102-103. 113-114, 146-147. 157-158). des paragraphes mal définis dans l'index qui
en devient très difficilement lisible, de nombreux espaces manquant ou en surnombre...
rendent en effet la lecture de cet ouvrage parfois pénible.

Remi Gounelle

Jean Galtier, Protestants en révolution. Préface de Jean Baubérot (Entrée
libre - n° 5), Labor et Fides. Genève. 1989. 95 p.

La réputation de la collection «Entrée Libre» n'est plus à faire. Avec des ouvrages
de dimension réduite, donc rapidement lus. elle tente de s'ouvrir à un large public, tout
en proposant des sujets bien précis et d'actualité. Le volume 5 de cette collection nous
invite à parcourir l'histoire du protestantisme dans sa relation au politique. L'A. nous

montre l'importance du protestantisme, et notamment du calvinisme, dans l'émergence
des idées démocratiques et des droits de l'homme. Depuis Calvin (chap. 1 et jusqu'à
la convention thermidorienne (chap. 7). en passant par les révolutions anglaises (chap.
2) et américaine (chap. 3), en soulignant l'apport réformé pendant le siècle des Lumières

(chap. 4). en situant la place des réformés lors de la révolution française (chap. 5) et

dans son évolution (chap. 6), J. Galtier nous fait traverser quatre siècles mouvementés

et nous rappelle le rôle essentiel qu'a joué la tradition protestante dans l'avènement de

nos sociétés occidentales. Les dimensions de la collection ne permettent pas d'approfondir

le sujet ct bien souvent le lecteur aimerait en savoir un peu plus sur tel ou tel

théologien ou sur tel aspect du sujet. Nous ne pouvons qu'encourager l'auteur à

poursuivre son étude et à publier un ouvrage plus détaillé, car la littérature dans ce domaine

fait terriblement défaut au regard de son importance. Par ailleurs, le titre choisi pour
cet ouvrage ne nous paraît pas rendre suffisamment compte de son contenu. Espérons

que ce léger défaut ne portera pas préjudice à la diffusion d'un livre qui, malgré son

caractère succinct, permet de prendre la mesure des débats sur la démocratie que nous

connaissons dans nos sociétés d'aujourd'hui.

Pascal Würz



384 BIBLIOGRAPHIE

Andre Birmelé, Marc Lienhard (éds.), La foi des Eglises luthériennes :

confessions et catéchismes, Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides. 1991,

605 p.

Dans une conjoncture où la foi oscille entre la rigidité et le flottement et où le

protestantisme a tendance à se chercher, la parution de cet ouvrage représente un
stimulant enrichissant et bienvenu. Pour la première fois en français, il réunit en un
volume l'ensemble des confessions de foi et des catéchismes de l'Eglise luthérienne.
Ses éditeurs entendent ainsi donner suite au mouvement d'intérêt suscité par les
différentes commémorations liées à la Réforme et permettre un large accès à des textes
qui ont gardé leur valeur normative pour toute une branche des Eglises réformée et qui.
dans le dialogue œcuménique, contribuent à la connaissance et à la transparence des

partenaires. Hormis les Symboles des Apôtres, de Nicée et d'Athanase. l'ensemble de

ces textes remonte au XVIe siècle. II s'agit de la Confession d'Augsbourg et de

l'Apologie qu'en a rédigée Philippe Mélanchthon, des Articles de Smalkalde. du traité
de Mélanchthon sur le pouvoir et la primauté du pape, des Petit et Grand Catéchismes
de Luther et de la Formule de Concorde. Par leur juxtaposition, ces différents textes

permettent de suivre la constitution et la définition du luthéranisme dans une tranche
d'histoire qui fut décisive. On y voit reflétées non seulement les oppositions avec
l'Eglise romaine, mais aussi les dissensions qui se sont marquées à l'intérieur du courant
de la Réforme (cène, baptême, prédestination, troisième usage de la loi, etc.). On y
mesure surtout la somme d'efforts qui a été dépensée pour alimenter le dialogue avec
l'Eglise en place et tenter de la gagner aux vues protestantes par l'argumentation et
la persuasion, dans l'espoir de préserver son unité. Chacun des textes est précédé d'une
courte introduction qui pennet de le situer dans son contexte historique. Un index des

noms, un index biblique et un index thématique richement développé viennent également

en faciliter l'usage et l'étude. Dans la présentation générale de l'ouvrage.
A. Birmelé s'attache à dire lc sens et l'autorité que revêt la confession de foi dans les

Eglises luthériennes; il en définit en particulier la fonction et la situe dans son rapport
avec l'Ecriture. M. Uienhard rappelle que les condamnations explicites et souvent fortes

que ces textes contiennent doivent être lues dans leur perspective historique et qu'il
nous appartient de les retravailler de manière critique à partir du centre de la foi et

en fonction des évolutions survenues.

Marc-Andre Freudiger

Marc Lienhard, Martin Luther. Un temps, une vie. un message, Genève, Labor
et Fides. 199 P. 478 p.

«Sola experientia facit theologian»: ce principe de la pensée de Luther, que je me

permets de citer librement, je le verrais également au cœur de la démarche de

M. Lienhard. Deux axes se dégagent de cet ouvrage bien écrit, plaisant à lire et

richement documenté: la place qu'occupe le contexte sociopolitique, économique et

spirituel dans lequel Luther a vécu et par là-même, la percée d'une pensée, d'une

réflexion théologique aux prises avec cette réalité concrète, ses crises et ses conflits.
Ainsi, cette présentation de M. Lienhard est-elle balancée au rythme de cette dialectique:

le contexte d'une époque et l'empreinte théologique de Luther, en confrontation
avec l'Eglise traditionnelle, en réaction à la réalité et ses problèmes, en route pour des

propositions concrètes et des réponses dans les domaines les plus divers. La structure
de cette étude reflète les tensions propres à Luther: quand la vie amène la théologie,
quand la réflexion impose une transformation du monde, quand la doctrine devient un

cri du cœur, quand la pensée s'incarne dans l'histoire et le particulier. Une pensée donc



BIBLIOGRAPHIE 385

au cœur de son temps, et c'est peut-être ainsi qu'elle dépasse son siècle et laisse des
affirmations centrales sur la foi chrétienne: une pensée qui déborde, qui sera reprise
ultérieurement, en continuité ou en rupture, avec ses fidélités et ses prises de distance.
Aussi, l'étude se termine-t-elle par un aperçu des débats et des recherches qui occupent
les luthérologues contemporains, montrant que si Luther ne fait pas toujours l'unanimité,
d'une manière ou d'une autre, positivement ou négativement, je pasteur-professeur de
Wittenberg n'a pas fini de «déranger».

Carmen Birkhalter

Jean Calvin. Lettres à Monsieur et Madame de Falais. Texte établi, annoté
et présenté par Françoise Bonali-Fiquet, Genève. Droz. 1991. 233 p.

Voilà un précieux petit in-12. où les historiens retrouveront un chapitre de l'activité
littéraire et ecclésiastique de Calvin condensé dans des lettres brèves et denses. Le
volume renferme la totalité des lettres de Calvin à Jacques de Bourgogne, sieur de

Falais. et à la femme de celui-ci. qui abandonnèrent les honneurs et leur position dans

l'Empire pour suivre l'appel de leur conscience à vivre dans le dépouillement de la
foi évangélique. Mais toute personne intéressée aux formes multiples prises par
l'activité du Réformateur y rencontrera, comme en abrégé, tout Calvin, avec sa capacité
de voir et d'organiser, de diriger les pensées et les actes vers le but unique et suprême
de «la gloire de Dieu», autrement dit. du succès de son Eglise. Enfin, les esprits sensibles
à l'itinéraire spirituel des hommes libres et courageux y liront entre les lignes, comme
dans un vrai roman épistolaire. l'histoire d'un Wahrheitssucher. L'introduction historique

et littéraire est là pour nous rappeler que la lettre, après le sermon, était au
XVIe siècle la façon la plus efficace et la plus directe de propager les idées, et
d'atteindre le public cultivé à travers l'Europe. D'où le soin apporté à un genre, qui,
entre autres, tenait lieu de journalisme à ses premiers vagissements. Jacques de

Bourgogne, sieur de Falais. apparaît à ce point de vue comme l'instrument rêvé de la

propagande réformée. Les lettres montrent bien l'intérêt de Calvin pour son providentiel
ami, qu'il appelle à jouer le rôle d'un Nicodème guéri de son nicodémisme. Ainsi, pour
marquer son entrée dans l'Eglise réformée. Jacques rejettera hardiment ses anciennes

erreurs devant son maître, l'empereur; Calvin même a pris le soin de lui mettre entre
les mains une confession de foi adéquate (Excuse cle noble seigneur Jaques cle

Bourgoigne), tout en veillant à sa prompte publication à Genève. Du reste, l'année de

leurs premiers rapports épistolaires. 1543. ne fut-elle pas celle au cours de laquelle
Calvin publia son «Traité des Nicodémites»! Mais que Falais rappelle à son guide

spirituel son indépendance de jugement, en défendant Bolsec et «ce monstre» (lettre
n" 53. le dernière) de Castellion. le voilà aussitôt (et pour toujours) «laissé en ses

délices». - L'édition de M",e Bonali-Fiquet est la troisième édition moderne des lettres

de Calvin à Falais (les réponses n'étant pas conservées), mais la première qui se prête
à une appréciation globale de celles-ci. D'abord parce qu'elle les groupe, ensuite par
la sûreté du texte. Un seul exemple: la lettre n" 50. Trois erreurs déparaient l'édition
de Bonnet (1854). dont une particulièrement grave (voyageur pour voyage). Deux

d'entre elles se trouvaient rectifiées dans les Opera Calvini. Epistola n" 1047. Il restait

à enlever le «vous» qui s'était glissé à la fin de la missive dans les éditions précédentes

pour retrouver véritablement le style de Calvin. C'est désormais chose faite. Ajoutons

que. tout en laissant les détails à une entreprise plus erudite (de minimis non curai

censor), c'est-à-dire à la nouvelle édition de la «Correspondance française» de Calvin,

annoncée au début du volume, une fausse identification de Bonnet, mise en doute par
les éditeurs des Opera Calvini. est rectifiée de façon définitive par une petite note de

l'édition que nous avons sous les yeux. Svelte jusqu'au dépouillement, cette dernière



386 BIBLIOGRAPHIE

est fidèle à l'engagement de l'éditeur de nous restituer un «texte littéraire français» (le
404e de la collection). Elle contient tous les instruments nécessaires à la pleine
intelligence de la pensée et de la langue: un index, un glossaire, une succincte bibliographie
et surtout une présentation historique, littéraire et philologique des lettres et une sobre
annotation.

Matteo Campagnolo

Hans Heinrich Schmid, Joachim Mehlhausen (Hrsg.), Sola Scriptura. Das
reformatorische Schiiftprinzip in der säkularen Welt (Veröffentlichungen
der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie), Gütersloh, Mohn,
1991, 374 p.

Ce volume contient les conférences et les colloques du VIIe Congrès des Théologiens

Européens qui, à l'invitation des Eglises protestantes de la RDA (dans la dernière
semaine de son existence politique, en septembre 1990), a été organisé à Dresde par
la «Wissenschaftliche Gesellschaft für Theologie». Le thème général est: «Sola
Scriptura. le principe biblique de la Réforme dans le monde séculaire», traité dans
26 contributions. Après la conférence d'ouverture par l'évêque de Dresde. Johannes

Hempel. sur le thème «L'Ecriture Sainte dans le quotidien des hommes», on trouve
le texte des quatre conférences principales, à savoir de Jörg Baur: «Sola Scriptura,
héritage historique et signification permanente»: de Eginhard Peter Meijering: «Sola
scriptura et la critique historique» ; de Henning Paulsen : «Sola scriptura et le problème
du Canon»; et de Jürgen Henkys: «Sola scriptura dans la pratique ecclésiastique de

nos jours». La plus grande partie du livre contient des contributions plus courtes,
arrangées selon les différentes disciplines de la théologie. En somme, un volume riche
mais aussi disparate, qui ne permet guère de discerner de loin un consensus théorique
ou pratique. Les considérations se développent surtout sur le plan historique, exégétique
et pratique. A peine ose-t-on se rendre dans le domaine dogmatique, bien qu'il soit
décisif pour cette question. Ni le renouveau du principe scripturaire chez Karl Barth
(Dogmatique l/ 2) ni l'article programmatique «Die Krise des Schriftprinzips» par
lequel le jeune Pannenberg en 1962 s'est lancé dans la discussion (Grundfragen der
systematischen Theologie) n'ont été trouvés dignes de mention.

Adriaan Geense

Julien Ries, Les études manichéennes. Des controverses de la réforme aux
découvertes du XX' siècle (Cerfaux-Lefort - 1), Louvain-la-Neuve, Centre

d'histoire des religions, 1988, 271 p.

Une histoire très fouillée - l'immense érudition de l'auteur force le respect - des

recherches sur le manichéisme, depuis le XVIe siècle, jusqu'aux développements les

plus récents, notamment aux nouvelles impulsions dues aux découvertes de Tourfan,
de Médînet Mâdi et du Codex Mani de Cologne. Le livre se compose de quatre essais

originairement indépendants (parmi lesquels on signale avec plaisir une étude ample
mais minutieuse des rapports entre l'exégèse biblique d'Augustin et celle des
manichéens dont l'évêque d'FIippone s'est détourné). A l'instar de la grande majorité
des chercheurs, l'A. considère la «nouvelle religion» proposée par Mani comme une

gnose. Il estime même que c'est là le résultat assuré des enquêtes scientifiques (p. 23).
On peut se demander si cette étiquette ne trahit pas quelque peu la nature véritable



BIBLIOGRAPHIE 387

de la création de Mani. La présence du terme gnosis dans le Codex de Cologne (et
ailleurs) n'est ni surprenante ni particulièrement signifiante: une forme de «connaissance»

est enseignée et vécue dans toutes les religions du globe. Par ailleurs,
considérer le dualisme de Mani comme une variante du «dualisme gnostique», c'est
méconnaître les différences capitales qui séparent les systèmes «gnostiques» et le
manichéisme. Ce que l'étiquetage en question empêche de voir, c'est le fait que Mani
ne s'est pas contenté de prêcher une «gnose» mais qu'il a inauguré et organisé une
entreprise de dimensions cosmiques qui n'a pas d'équivalent dans les systèmes
«gnostiques» : la restauration de la Divinité mutilée. C'est en vue de cette restauration
qu'il a établi un organisme judicieusement structuré, avec des règles de conduite
précises, une société spécifique dont l'unique but est de «rapatrier» les éléments épars
de lumière. Ce qui constitue le caractère unique du manichéisme, ce n'est pas la
gnose, mais le travail: l'œuvre assidue de la récupération définitive de la Lumière.
On souhaiterait qu'au lieu de débattre de la nature exacte de la «pensée gnostique»
de Mani, les historiens construisent leurs interprétations sur cette spécificité inaliénable

de l'œuvre de Mani.

Carl-A. Keller

Elisabetta Zambruno, La «Theologia Deutsch» o la via per giungere a Dio.

Antropologia e simbolismo teologico (Pubblicazioni dell'Università
Cattolica del Sacro Cuore), Milano, Vita et Pensiero, 19912 (l,c éd. 1990),

IX + 180 p.

Le présent travail témoigne de l'intérêt du cercle des Carmes déchaux de Milan
pour un texte qu'un de leurs confrères du XVIIe siècle avait fait mettre à l'index. Le
besoin jamais éteint de mysticisme constitue la meilleure raison pour s'intéresser à

l'œuvre du mystique, chevalier de l'ordre teutonique de Francfort-sur-le-Main,
anonyme proche de Tauler et d'Eckhart (p. 33), déclare E. Zambruno à la fin de la

conclusion, en annonçant d'autres études sur le même sujet, et notamment sur la

censure de Tomâs de Jesus. E. Zambruno étudie ici les réactions des personnalités qui
entrèrent en contact avec la Theologia Deutsch et l'importance théologique des

différences textuelles constatées dans le manuscrit et les éditions anciennes. Même après

ce travail diligent et documenté, ce texte mis en avant par Luther et combattu par le

représentant de la Contre-Réforme, traduit par Castellion et refusé par les Genevois,
redécouvert par un catholique français au début du siècle et récupéré par le catholicisme
italien et allemand après Vatican II, conserve son autonomie et son mystère, ce qui

prouve que la dimension mystique échappe au fond aux efforts de caractérisation

théologico-philosophique et reste ouverte à tous ceux «qui ont des oreilles pour
entendre».

Matteo Campagnolo

C. Senofonte, Ragione moderna e teologia. L'uomo di Arnauld, Napoli, Guida

Editori, 1989, 382 p.

Senofonte donne ici une analyse détaillée de la pensée d'Arnauld, dans son milieu

politique, social et familial, en considérant en particulier les rapports qui lient Arnauld

à Port-Royal et ses contrastes avec l'Eglise de Rome. La thèse soutenue par l'auteur

d'une façon convaincante est qu'Arnauld est surtout un théologien. Par conséquent, sa



388 BIBLIOGRAPHIE

contribution à la philosophie ne peut pas être séparée d'un horizon théologique précis.
Amauld ne peut être considéré un philosophe que dans la mesure où on ne reconnaît
aucune autonomie à la philosophie. Ainsi le présent ouvrage donne d'Arnauld une

image différente de celle que donnent d'autres spécialistes, en particulier Laporte (La
doclrine cle Port-Royal, 3 vol., Paris. 1923. 1951. 1952) et, plus récemment. Verga (//
pensiero filosofico e scientifico di Antoine Arnauld. 2 vol.. Milano 1972). - Arnauld
montre toujours une approche de théologien même lorsqu'il discute de problèmes
strictement philosophiques. Senofonte souligne ainsi que l'évidence rationnelle même,

ou lc bon sens, auxquels Arnauld s'en remet constamment, fait plutôt partie d'une vision
théologique générale, la vision augustinienne. De même, les idées arnauldiennes sur
le langage et la logique sont celles d'un théologien préoccupé de présenter, pour des

raisons didactiques, des règles méthodologiques qui peuvent conduire à bien penser et
bien parler, afin d'accepter et d'articuler les vérités de la foi. Dans ce cadre, l'analyse
donnée par Senofonte de la Logique et grammaire cle Port-Royal (chap. VII) est

significative. Elle souligne la continuité entre l'usage du bon sens et l'adhésion à la

foi chrétienne. La foi. qui est le résultat d'un choix possible grâce à Dieu, satisfait les

exigences du sens commun, c'est-à-dire de la pensée logique. L'attitude rationnelle la

plus rigoureuse conduit ainsi jusqu'au seuil de la foi et la recherche logique n'est qu'un
travail préparatoire, donnant à l'acte de foi une dignité qui le protège de toute accusation
d'irrationalité. La foi peut être présente dès le début, mais lorsqu'elle est absente, la

philosophie peut servir à combattre l'incrédulité. C'est dans ce rapport entre raison et

foi que. selon Senofonte, on peut comprendre l'exaltation de la rationalité typique de

la philosophie du XVIIe siècle qui se développe encore dans le cadre de l'orthodoxie
chrétienne. Négliger cette interprétation des rapports entre foi et raison comporte le

risque de présenter un Arnauld qui n'a jamais existé, c'est-à-dire un Arnauld qui ne
serait pas foncièrement théologien, même lorsqu'il s'occupe de philosophie. Ainsi, la

priorité de la théologie sur la philosophie permet à Arnauld de montrer dans sa recherche

philosophique une foi absolue dans la raison et les évidences qui surgissent de celle-
ci. La foi religieuse nourrit une foi rationaliste, mais grâce à la théologie augustinienne
qui accorde une autonomie à la raison en dehors de la foi. Senofonte remarque qu'au
milieu du XVIIIe siècle et dans le contexte de la Contre-Réforme. Arnauld tire d'Augustin

l'idée de cette autonomie et qu'il la défend avec une force qu'on ne trouve ni chez

Descartes, ni chez Galilée, ni chez Spinoza. Tout ce qui n'appartient pas aux Ecritures
ne doit pas faire partie de la théologie, mais seulement de la science, et doit être soumis
seulement à la raison personnelle de chacun. La défense que fait Arnauld de YAugustinus

de Jansénius doit être vue comme une revendication des droits du sens commun

pour contrecarrer les impositions de l'autorité. Cette dernière ne peut pas obliger à

accepter comme vrai ce que l'individu perçoit comme faux. - Cette défense des droits
du sens commun doit être interprétée, selon Senofonte, en tenant compte de l'opposition
d'Arnauld vis-à-vis de la métaphysique aristotélico-thomiste qui caractérise en bonne

partie la théologie de la Contre-Réforme. On sait qu'entre 1550 ct 1600, l'orientation
prédominante de l'orthodoxie catholique, contre le mouvement protestant, se caractérise

par une reformulation de la pensée de Thomas d'Aquin et de la métaphysique
d'Aristote. Arnauld (et avec lui le mouvement janséniste) exprime cette partie de la

pensée catholique qui ne se réfère pas à la tradition thomiste, insatisfaite du paradigme
conceptuel aristotélicien (chap. 3- 5). Arnauld est disposé à adopter la méthode
cartésienne contre le verbalisme scolastique. créateur d'entités fictives et de problèmes
fictifs. En outre, l'autonomie vis-à-vis du thomisme lui permet d'accepter le cartésianisme

en tant que doctrine philosophique, parce qu'il apparaît parfaitement compatible
avec la pensée d'Augustin. Les rapports entre Arnauld et Descartes sont décrits dans

le sixième chapitre du livre, tandis que. dans le septième, est rapportée la discussion
entre Arnauld et Malebranche. En revanche, il n'y a pas d'analyse de la correspondance
entre Arnauld et Leibniz. De façon injuste à mon avis. Senofonte accuse cette coures-



BIBLIOGRAPHIE 389

pondance de faire état de questions théologiques (ct métaphysiques) trop captieuses.
- Le volume se conclut par trois appendices, le «Testament spirituel de Messire Antoine
Arnauld». le «Testament temporel de Messire Arnauld», et l'«Ordre chronologique des
écrits de Messire Antoine Arnauld». - Bien que le chapitre consacré à Malebranche
soit l'un des plus intéressants du livre, on peut regretter que l'analyse de la conception
de Malebranche sur la conscience n'ait pas été menée plus en détail, en accordant par
exemple plus d'attention aux raisons théoriques conduisant Malebranche à nier que
l'immédiate perception de soi soit un exemple de connaissance claire. Certes, ce

manque d'intérêt est dû au fait que l'on entrerait ainsi dans un terrain spécifiquement
philosophique, en sortant du cadre de l'interprétation d'Arnauld présenté par Senofonte.

- On peut faire remarquer aussi que c'est surtout dans la critique de la théorie
malebranchicnne des idées qu'Arnauld montre son originalité la plus spécifiquement
philosophique, en se détachant ainsi de Descartes. Or. Senofonte se limite à remarquer
que. pour Descartes, l'idée est la forme de nos pensées en vertu de laquelle on est
conscient de percevoir quelque chose, tandis que la réalité objective d'une idée c'est
l'être de la chose représentée dans l'idée. Dans l'interprétation d'Arnauld. ces concepts
cartésiens excluent que les idées soient des représentations des choses, ou bien des

entités moyennes entre ces dernières et les actes mentaux. Pour Arnauld l'idée d'un
objet indique la présence cognitive à l'âme, et la perception indique la modification
de l'âme par la chose, mais idée et perception sont simplement deux perspectives
différentes à travers lesquelles on saisit le même fait mental. Or. à mon avis on devrait
tenir compte du fait que chez Descartes il y a une certaine ambiguïté entre concevoir
les idées dans un sens pour ainsi dire substantiel, en tant qu'entités moyennes entre

l'objet et l'acte de perception, et les concevoir tout simplement en tant que contenus

mentaux, sans les «chosifier». Cette ambiguïté est fortement suggérée par la définition
cartésienne des idées tanquam rerum imagines et par le concept de réalité objective.
Malebranche souligne l'aspect substantiel du concept cartésien d'idée, tandis qu'Arnauld

souligne au contraire sa dimension intentionnelle.

Clotilde Calabi

Vladimir Soloviev, Leçons sur la divino-humanité. Traduit du russe par

B. Marchadier, Paris, Cerf, 1991, 179 p.

Vladimir Soloviev, Le développement dogmatique de l'Eglise. Traduction et

présentation par F. Rouleau et R. Tandonnet, Paris, Desclée, 1991. 210 p.

Plus d'un siècle après avoir été prononcée à Saint-Pétersbourg, alors qu'il n'avait

que vingt-cinq ans. ces douze Leçons de Vladimir Soloviev 1853-1900) ont gardé toute

la fraîcheur et la force prophétique d'un génie en ebullition et toute la lucidité
théologique, philosophique et mystique d'un passionné de la Vérité. En voilà donc-

enfin mieux vaut tard que jamais - la première traduction française! Survolant d un

seul trait l'évolution de la rationalité occidentale, et dépassant les limites et les querelles

d'écoles. Soloviev tente de démontrer, au cours de ces Lectures, que la réflexion

théologique n'a jamais su pousser jusqu'à ses ultimes conséquences ce qui était

implicitement contenu dans lc dogme christologique formulé à Chalcédoine (451). et

qu'elle s'était donc condamnée à s'arrêter au seuil de la plénitude. Selon sa vision, il
faut que. pleinement réalisées, la loi en Dieu et la foi en l'homme se réconcilient et

convergent vers la plénitude de la Vérité, laquelle culmine dans la divino-humanité de

Jésus-Christ, Dieu parfait et Homme parfait. C'est à la lumière d'une connaissance qui

procède par intégrations successives, dont la possibilité fut ouverte par le Dieu-Homme.

que toutes les voies de l'esprit trouveront leur dernière signification. C'est à cette



390 BIBLIOGRAPHIE

lumière-là aussi que se dévoilera pour lui le christianisme universel et la mission
œcuménique et sociale de l'Eglise. La doctrine sublime de la divino-humanité de Jésus

ne peut être qu'une source d'espérance, de transformation et de vie pour le monde de

demain, qui doit être chrétien. - Quatre ans après les Leçons, en 1882, Soloviev publie
le Développement dogmatique de l'Eglise. Engagé dans une polémique contre une
forme d'orthodoxie qui s'enlisait dans la confusion entre fidélité et immobilisme, il
voulait, par cet écrit, mettre le doigt une fois de plus sur ce qu'il considérait comme
l'originalité foncière du christianisme: l'incarnation hypostatique de Dieu en Jésus-
Christ. C'est dans la compréhension toujours nouvelle de cette manifestation infiniment
personnelle et personnalisante du Dieu-Homme que se joue, pour lui. le rôle décisif
de l'Eglise qui, dans l'effort herméneutique même qu'elle doit faire pour rester fidèle,
devrait être capable de témoigner d'une jeunesse perpétuelle et d'une aptitude créatrice
à engendrer et anticiper la quête et la réflexion spirituelle de l'humanité. Que l'Eglise
n'ait rien à innover dans son kérygme. c'est l'évidence, mais qu'elle doive réactualiser,
dans les langages de chaque époque historique, la richesse de la divino-humanité du

Christ, laquelle ne peut être saisie ni une fois pour toutes ni totalement, c'est là une
nécessité humaine qu'aucun privilège ne peut lever. Même si Soloviev utilise parfois
le langage scientifique du transformisme et du vitalisme qui était à la mode à son
époque, ou celui de l'idéalisme allemand, sa vision doctrinale demeure tout à fait
classique; elle devrait, à ses yeux, susciter le désir et ouvrir la voie de la réunion des

Eglises d'Orient et d'Occident.

Jean Borel

Constantin Brunner, Our Christ. The Revolt of the Mystical Genius.
Translated by Graham Harrison and Michael Wex, Assen/Maastricht, van
Gorcum, 1990, 489 p.

C'est la traduction d'un livre de Constantin Brunner (1862-1937). philosophe et

mystique judéo-allemand, publié en 1921 à Berlin sous le titre Unser Christus oder das
Wesen des Genies. Il s'agit d'une démonstration, brillante et vigoureuse, de l'unicité
du Christ. Le Christ est l'Un; il est le «Pensant» dans l'être humain, «le plus grand
Génie de la mystique», le «Soi» originaire, l'unique point de référence, l'Homme
radicalement indépendant. Ce portrait du Christ - un portrait qu'il ne faut pas contempler

mais qu'il faut être - se double d'une virulente critique du christianisme traditionnel,

de son légalisme, de son dogmatisme, de sa négation du Christ véritable, de ses

pratiques et enseignement superstitieux. Ua philosophie n'est pas traitée avec davantage
de tendresse, car les égarements de la philosophie allemande sont fustigés sans pitié.
Nous sommes en présence d'une pensée forte, expression d'une authentique réalisation
mystique - qui laisse transparaître, au travers de formulations choc, une indicible
souffrance.

Cari A. Keller

Théologie Oswald Bayer, Autorität und Kritik, Tübingen, J. C. B. Mohr. 1991, 225 p.

contemporaine
La théologie ne pouvant se constituer qu en situation de debat - en particulier avec

la philosophie -, le propos de l'auteur est de le porter sur le champ de l'herméneutique
et de la théorie des sciences. Il entend en effet démasquer la théologie de la conception
qui fait de l'homme un sujet autonome qui domine les objets qui l'entourent, alors qu'il



BIBLIOGRAPHIE 391

se constitue dans sa rencontre avec une parole qui l'interprète. D'où sa thèse centrale:
toutes les considérations méthodologiques, herméneutiques, ou épistémologiques qu'on
suppose simplement formelles ne sont en fait pas «pures», mais déterminées et traversées

de part en part par une dogmatique matérielle. Et sa perspective propre: pour la

théologie, la détermination doit se faire à partir de ces deux références ultimes que sont
la parole de la croix et la question insoluble de la théodicée. - L'ouvrage se présente
comme un ensemble d'articles classés en deux sections: «Herméneutique» et «Théorie
des sciences». Une introduction assure la vision d'ensemble et effectue l'articulation
des grandes pièces du tableau. Enumérons-les brièvement: le lieu d'où l'on pense et
d'où l'on parle est toujours un lieu médian, entre un recevoir et un transmettre, et sans
accès à un commencement ou à une fin; la raison elle-même ne peut se prévaloir d'être
une autorité première à l'abri de tout retour critique; c'est dans ce contexte qui le prive
d'une position de domination que l'homme déchiffre les livres de la nature et de

l'histoire; pour l'auteur, la théologie se doit dès lors de penser l'autonomie du texte:
son autorité à interpréter lecteurs et auditeurs de manière critique; ce n'est pas
l'interprète qui interprète l'Ecriture sainte, c'est l'Ecriture sainte qui l'interprète: par suite,
c'est l'Eglise universelle qui constitue la communauté de communication où s'inscrira
cet événement. - Dans la section «Herméneutique», l'auteur s'attache à développer sa

thèse de l'inévitable détermination matérielle de toute pensée en menant le débat avec
la théologie dialectique, Kant et Descartes, et en s'appuyant. ce faisant, sur Ricœur.
Luther et Hamann: ce qui l'amène à traiter de la relation entre le lecteur el le texte,
du rapport entre l'autorité de l'Ecriture et celle de la raison, de la critique biblique et

des conditions de la rationalité Dans la section «Théorie des sciences», il s'applique
à formuler sa compréhension de la théologie par rapport à Hegel et Schleiermacher.
à Ebeling. Kierkegaard et Barth, et en se référant, de nouveau, à Luther et à Hamann.

Il examine ainsi la relation entre la foi et la science, celle entre la théologie, la foi et

l'éducation, et il jette quelques bases pour la constitution de la systématique théologique.

Toutefois, et en dépit du titre donné à la section, le dialogue avec l'epistemologie
des sciences contemporaines manque complètement.

Marc-Andre Freudiger

Volker Drehsen, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der Praktischen

Theologie. Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen

Lebenswelt christlicher Religion, Gütersloh. Mohn. 1988, 622 + 602 p.

Le litre de l'ouvrage indique l'objectifde la recherche. Il s'agit de montrer comment

la théologie pratique [abrégé par la suite TPI se constitue en tant que discipline

autonome, et comment, dans cette difficile gestation, elle acquiert son label de

scientificité. Il s'agit donc de réfléchir aux conditions actuelles de constitution de cette

discipline récente. Le sous-titre indique tout à la fois la finalité et le terrain de la

recherche. En décrivant les aspects du tournant théologique vers une forme de^ vie

socioculturelle fondée sur la religion chrétienne, l'auteur cherche à définir la tâche

spécifique et à délimiter le champ de la TP. On le voit d'emblée, la perspective est

sociologique et théologique. Elle vise à dépasser une conception étroite de la discipline,

qui ne doit pas être assignée à résidence dans le seul cercle ecclésial. Pour mener à

chef cet ambitieux projet, la TP doit réfléchir sur ses fondements, sur les circonstances

qui permettent son élaboration ainsi que sur les moments clefs de sa constitution. Cette

tâche dicte alors la méthode que se donne l'auteur. Elle est à la fois d'ordre historique,

systématique et sociologique. La combinaison de ces trois approches se fait sur la base

d'un impressionnant matériau. Après un chapitre consacré à YAltprotestantismus (ainsi

que l'appelait E. Troeltsch), au piétisme et à la christliche Aufklärung (dédié de fait



392 BIBLIOGRAPHIE

à J. S. Semler). le lecteur est convié à entrer dans la contemplation d'un paysage
relativement inédit, constitué par la pensée des théologiens du XIXe siècle. Au fil
des pages, on voit alors se dérouler les réflexions de C. I. Nitzsch, de F. J. Stahl,
de R. Rothe. de P. Drews. Elles côtoient celles de théologiens plus connus tels que
F. Gogarten et bien sûr E. Troeltsch. Les écrits ne sont pas présentés pour eux-mêmes
ni juxtaposés à la suite les uns des autres, mais leur présentation est profilée en vue
de l'objectif de l'auteur. Ce dernier cherche à articuler constamment trois aspects
essentiels à la constitution d'une TP digne de ce nom : à savoir la société, la religion
ainsi qu'une élaboration théorique et scientifique. Cela l'amène à décrire longuement
le compromis entre la piété individuelle et la vie en société. La Volkskirche (qui ne

recouvre pas exactement ce que nous appelons en terre francophone l'Eglise de

multitude) est réhabilitée. Elle devient justement l'expression de ce compromis
inévitable entre la piété individuelle et l'institution. - La présentation privilégie de

façon délibérée l'aspect sociologique, et ce n'est pas un hasard si la pensée de

E. Troeltsch est mise en valeur par l'auteur. Il est vrai que la notion de compromis
vient comme un correctif important pour remettre en cause une ecclésiologie réformée

très souvent teintée d'idéalisme. La force du compromis réside dans le réalisme :

il s'agit de composer avec la réalité telle qu'elle est. et non pas telle qu'on voudrait
qu'elle soit. - Le mérite principal de cet ouvrage réside dans le fait qu'il nous
renseigne de façon inégalée sur la pensée d'auteurs méconnus ou à tout le moins peu
connus. Comme tel, il se présente comme un manuel de référence indispensable, que
devraient posséder tous ceux qui ont pour mission d'enseigner la TP. - Il serait trop
facile de dénaturer en quelques lignes le travail presque inimaginable que représente
la rédaction de cet ouvrage ; la thèse elle-même est assortie d'un second tome de plus
de six cents pages de notes et de références : on dénombre également non moins de

27 pages de bibliographie. Les deux remarques critiques qui suivent sont donc

partielles, a) D'abord, j'aimerais risquer une critique d'ordre théologique. Le
compromis dégagé en finale par l'auteur me paraît certes du plus haut intérêt. On est

en droit de se poser pourtant la question suivante : où se situe la limite de cette manière

d'imbriquer la culture, la piété individuelle et l'offre chrétienne? La religion recèle

également des dangers. Les signaler relève également de la théologie, et de la TP
en particulier. A quel moment le compromis, certes nécessaire, devient-il compromission

A ce sujet les quelques remarques des p. 616 et 620 consacrées à la théologie
dialectique ne rendent pas justice à ce mouvement théologique. On me rétorquera que
ce n'était pas le sujet. Je le conteste, un livre qui consacre autant de pages aux

phénomènes religieux se doit de poser la question suivante : peut-on sans autre évacuer
la critique théologique de la religion? Comme le montre abondamment l'histoire de

la théologie en Allemagne durant la montée du nazisme, la critique du compromis et
des alliances abusives est nécessaire. De plus, on ne règle pas la question de la portée
sociologique (et pour tout dire politique) du ministère d'un K. Barth par quelques

remarques éparses sur l'Eglise comme ecclesia Christi, ni par le rappel sommaire que

pour le théologien bâlois l'essentiel était la proclamation de la parole. Autrement dit.
c'est en dialogue avec les théologiens du XIXe siècle, si bien présentés par l'auteur,
et les théologiens dialectiques que la question épineuse de la frontière entre le
compromis et la compromission peut et doit être reprise, b) Ensuite, je me permets quelques
observations de forme, en vue d'une éventuelle adaptation française. En lieu et place
d'un second volume de notes, il me semblerait plus judicieux d'ajouter un index des

noms et des notions, qui fait cruellement défaut. Et pourquoi ne pas ajouter aussi

quelques repères historiques pour les néophytes, nombreux en la matière? Ne pourrait-
on pas envisager une publication allégée dans un caractère plus lisible. On rêve d'un
ouvrage plus maniable dans tous les sens du terme.

Félix Moser



BIBLIOGRAPHIE 393

Saturnino Muratore: (éd.), Teologia e filosofìa. Alla ricerca dì un nuovo
rapporto. In dialogo con Giovanni Ferletti, Rome. A.V.E., 1990. 318 p.

Ce livre est le fruit d'un séminaire qui a eu lieu à Naples les 24 et 25 août 1989.
organisé par l'Institut de philosophie à l'intérieur de la Faculté de théologie de l'Italie
méridionale. Ce cadre même du séminaire annonce déjà certaines questions: le thème
«théologie et philosophie» est-il considéré par des théologiens ou par des philosophes?
Très claire est. à ce sujet, la série de questions que Ferretti se pose: «Parlerai-je en
philosophe ou en théologien? Ou bien, étant donné que le problème ne se réduit pas
à une question personnelle, parlerai-je à partir de la tradition de la philosophie moderne,
qui aujourd'hui domine la scène culturelle, ou de la tradition de la théologie, qui avec
telle tradition a cherché et cherche encore à se confronter? Et encore: au nom de

laquelle parmi les multiples philosophies modernes parlerai-je. philosophies souvent
non seulement opposées l'une à l'autre mais aussi critiques sur la possibilité même d'un
authentique discours philosophique, au point de survivre seulement pour déstructurer
le discours philosophique en tant que tel Et à quelle théologie pourrai-je me remettre
(remonter?) si même celle en vigueur dans le milieu catholique auquel nous appartenons
est à la recherche d'un nouveau statut épistémologique?» (p. 16). Ces questions sont
le signe de la fracture entre théologie et philosophie (et aussi entre théologies et

philosophies au pluriel), fracture qu'on essaye de dépasser, comme le montrent aussi
bien la conjonction e. qui relie les mots du titre «teologia e filosofia», que le sous-titre
«alla ricerca di un nuovo rapporto». Ce «nuovo rapporto» veut éviter une situation dans

laquelle théologie et philosophie sont étrangères ou opposées l'une à l'autre ou. plus
ou moins frauduleusement (subdolamente), la première considère l'autre comme
subordonnée. Le nouveau rapport, dont on discute ici. s'ouvre grâce aux philosophies
herméneutiques ct il s'accomplit «comme communication réciproque de la vérité
possédée, comme aiguillon et appel pour l'ultérieure recherche de ce qu'on possède

uniquement comme inépuisable» (Ferretti, p. 51 La contribution fondamentale de

Ferretti est suivie d'une série de communications qui entrent en dialogue avec elle:
les unes, visant surtout l'histoire du problème, l'analysent dans des moments très précis :

chez Platon qui, pour rechercher un sens dans la mort de Socrate, réfléchit avec la raison

et avec les mythes, chez Max Scheler. Franz Rosenzweig. Dietrich Bonhoeffer. Antonio
Rosmini, dans la néoscolastique; les autres se concentrent surtout sur des secteurs

spécifiques: la théologie fondamentale. la «grammaire» (c'est-à-dire le langage de la

théologie et de l'expérience religieuse, de la poésie et de l'art). Adam et Eve, ou l'être
humain qui. dans son unité, est lc sujet de chaque recherche soit en théologie, soit dans

les sciences et en philosophie. La dernière partie du livre témoigne des discussions qui
ont eu lieu dans le cadre du séminaire et nous livre la conclusion de Ferretti.

Renzo Petraglio

Norman M. Ford, When diel 1 begin'? Conception of the human individual in

history, philosophy ami science. Cambridge. Cambridge University Press.

1988. 217 p.

Ce livre de Norman Ford, prêtre salésien australien, représente une contribution

majeure au débat sur le statut de l'embryon. H l'aborde par le biais de la question

suivante: quand est-ce que JE commence? Tout est dans lc JE, que seul un individu

singulier qui s'inscrit dans la continuité d'une identité propre au cours du temps peut

prononcer. Pourquoi poser la question sous cette forme? Pour venir à bout de la

contradiction suivante: d'un côté le Magistère catholique affirme que la vie personnelle



394 BIBLIOGRAPHIE

commence lors de la fécondation, d'autre part les biologistes observent qu'un embryon
unique peut engendrer des jumeaux, et cela jusqu'à 14 jours après la fécondation. Le Père

Ford s'applique donc à démontrer qu'un individu ontologique ne peut exister tant que
subsiste une possibilité de division. La démonstration s'inscrit dans la ligne de la théologie
catholique par l'usage du raisonnement et des éléments philosophiques hérités d'Aristote
et relayés par Boèce et Thomas d'Aquin. Partant de la définition de la personne comme
un individu vivant, ontologiquement distinct possédant une nature humaine. Ford reconnaît

que la nature humaine est donnée avec le patrimoine génétique, mais démontre que
le caractère ontologiquement distinct, ne peut précéder la fin de la période de formation
des jumeaux, soit 14 jours après la fécondation. Dans ce cadre de pensée, la démonstration
est très réussie et les organes officiels du Vatican feraient bien d'en tenir compte s'il leur
importe de rester philosophiquement crédibles. Mais Ford conclut un peu vite qu'il a

résolu le problème du statut de l'embryon. Car. en fait, il n'a réussi qu'à démontrer que
la doctrine aristotélico-thomiste ne peut étayer la thèse d'un commencement de l'individu
à la fécondation. Cela est déjà beaucoup, et probablement trop dans le cadre de la morale
catholique traditionnelle, car cela implique que l'usage du stérilet ou de la «pilule du
lendemain» qui empêchent la nidation ne sont pas des produits abortifs comme elle le

prétend actuellement. Mais sa démonstration est tout à l'ait insuffisante pour quiconque
ne partage pas sa prémisse essentielle, la définition de la personne humaine de la tradition
aristotélicienne. Il n'est pas incohérent de penser, soit que cette définition est entièrement
fausse (les kantiens, les utilitaristes et d'autres encore le pensent), soit même, en acceptant
la définition donnée, que son inscription dans le développement de l'embryon peut se

faire à un autre moment. Ainsi on pourrait penser que l'identité individuelle dans la

continuité est de nature psychologique et ne débute qu'à partir du moment où le fœtus

acquiert une sensibilité qui le rend capable d'éprouver des expériences et de les mémoriser.

L'unité serait alors psychologique et biographique, non physiologique et matérielle.
La réponse à la question de Ford: Quand est-ce que JE commence? pourrait être: lorsque
je commence à constituer le fond de ma personnalité au gré de mes premières expériences
vécues in utero, même si je ne puis encore en avoir une conscience reflexive. On le voit,
s'il est possible de définir un statut pour l'embryon dans un cadre de pensée bien précis,
on est loin d'avoir réussi à lancer des passerelles entre conceptions du statut de l'embryon
reposant sur des prémisses différentes.

Jean-Marie Thévoz

Hartwig von Schubert, Evangelische Ethik und Biotechnologie (Gentechno¬

logie - Band 29), Frankfurt, Campus Verlag, 1991, 545 p.

Jürgen Hübner, Hartwig von Schubert (Hrsg.), Biotechnologie und evan¬

gelische Ethik. Die internationale Diskussion (Gentechnologie - Band 30),

Frankfurt, Campus Verlag, 1992, 378 p.

Ces deux livres s'attachent à présenter la situation actuelle de la réflexion éthique
en théologie protestante appliquée au domaine que les sciences humaines allemandes

appellent la biotechnologie. En français, ce terme est utilisé dans un sens plus strict

et ne recouvre que les applications industrielles de la biologie moléculaire aux
microorganismes, plantes et animaux. En allemand, par contre, le concept de biotechnologie
est plus large. De ce fait, le domaine analysé dans ces deux volumes englobe la

génétique médicale ainsi que d'autres techniques sans rapport avec la génétique, comme
la procréation médicalement assistée. L'analyse est présentée selon deux axes: linguistique

el thématique. Le premier volume présente la matière issue de l'aire germano-



BIBLIOGRAPHIE 395

phone: le second volume expose, par chapitres, successivement les aires francophone,
anglophone, puis les productions hollandaises et Scandinaves. Dans le premier volume
et dans chacun des chapitres du second volume, la matière est organisée thématiquement
et porte sur les fondements éthiques proposés pour aborder les problèmes de
«biotechnologie», les positions concernant la génétique humaine, la procréation assistée, la
recherche sur les embryons et finalement la biotechnologie au sens strict. Cette double
répartition linguistique et thématique permet d'intéressantes comparaisons entre les
différentes aires linguistiques qui se révèlent être des zones culturelles étonnamment
homogènes en leur sein et très différentes entre elles. Lc critère qui a présidé au choix
des documents analysés et des auteurs abordés est celui de leur affiliation avouée à la
pensée et à la théologie protestantes. Certains dénonceront un biais de sélection du fait
que les travaux qui sont utilisés - 90 pages de bibliographie - sont essentiellement ceux
qui proviennent de revues de type académique et que ceux-ci reflètent davantage l'esprit
d'une élite que le sentiment du paroissien moyen, voire des milieux évangéliques qui
ont peu de porte-parole dans le monde universitaire. Cependant, même si ce travail a

été conçu en fonction d'une unité dans les origines protestantes, on doit faire le constat

surprenant d'un éclatement de cette pensée. L'existence de cette diversité ne saurait

que nous réjouir, mais constater que les différences sont plus grandes entre les aires
culturelles qu'entre les auteurs au sein d'un même milieu est perturbant. Faut-il croire

que la culture ambiante a plus d'influence que la référence protestante sur les positions
éthiques particulières? Ce simple constat souligne toute l'importance qu'il faut reconnaître

à l'entreprise de Hartwig von Schubert. Nous avons là un travail de théologie
comparée dont il faut saluer la nouveauté et dont les qualités intrinsèques - l'attention
au détail, l'exhaustivité de la documentation, la finesse d'analyse - font un ouvrage
de référence pour l'éthique, bien au-delà du champ, même élargi, de la biotechnologie.

Jean-Marie Thévoz

Olivier Abel, La justification de l'Europe. Essai d'éthique européenne (Entrée

libre - 24), Genève. Labor et Fides. 1992, 102 p.

Quand on se penche sur l'identité européenne, on frémit de voir tout ce qu'elle
doit à des guerres intestines, à des conquêtes et pillages subis ou provoqués, aux

violences inouïes exercées sur certaines classes sociales, jusqu'à la violence de ses

discours légitimant les recours à la force. Pourtant, l'Europe doit être justifiée. Non pas

déclarée juste, mais rendue juste, rendue à la justice, à l'examen de conscience. Telle

est la tâche d'Olivier Abel dans cet ouvrage. Sa thèse centrale est que l'Europe doit

aller jusqu'au bout de ce qu'elle a commencé, en persévérant «dans son exercice

d'infinie interrogation et d'infinie singularisation» (p. 68). Elle ne doit donc pas se

retourner sur elle-même, comme à la recherche d'une pureté originelle, car elle mettrait

fin au type de questionnement qui la caractérise, ni céder à la culpabilité devant tant

de puissance accumulée, comme pour «s'absoudre» de ce qu'elle a fait, car ce serait

«dissoudre» d'avance ce qu'elle pourrait faire (p. 31). En tant qu'elle est infinie,

l'interrogation «est la mystique discrète de l'Europe» (p. 45). Lc revers de cette pensee

qui intègre dans sa culture la notion d'infini, c'est qu'elle discrédite les raisons pour

lesquelles des limitations devraient être pensées, par exemple en matière de politique
et d'économie (et non pas considérées comme malencontreusement imposées par les

circonstances). Il y va pourtant de la pluralité des mondes, et donc de la survie du

monde. Pour autant, l'infini, celui de l'interrogation, ne doit pas être évacué; il n'est

pas sûr qu'il soit à la source de tous les maux, cependant qu'il est à la source de tous

nos mots. Quant à l'infinie singularisation, deuxième pôle de la recherche identifiante

de l'Europe par elle-même, elle repose en définitive non pas sur une idée, celle de nation



396 BIBLIOGRAPHIE

ou d'empire, \oirc même sur l'idée qu'on se fait de sa religion, de sa culture ou de

sa fuyante identité, mais elle repose sur l'amour porté à une langue, à une religion
comprise avant tout comme langage, à un paysage enfin - et non à un pays. Cet amour
s'éprouve dans la confrontation à d'autres langues, à d'autres langages, à d'autres
paysages, ce qui amène l'auteur à penser «une éthique de la frontière» (p. 81 L'écriture
de cet ouvrage est très fine, et les plus belles idées tiennent parfois en une phrase isolée,
comme si elles se présentaient avec tact à l'entendement du lecteur.

Jérôme Elie Berjai d

Jacques Joubert, Lc corps sauvé (Cogitatio Fidei). Paris. Cerf. 1991. 214 p.

Le salut est la finalité essentielle de la vie chrétienne, mais quel en est l'objet?
Non les âmes qu'on purifie, mais les corps, promis à la résurrection, répond l'A. Tantôt
on a privilégié lc caractère présent de ce salut, la virginité consacrée apparaissant
comme sa figure idéale. D'où une première partie traitant du «corps au-delà de lui-
même», mais où on voit que ce salut reste partiel tant que subsistent les sexes. Tantôt
on a regardé à l'au-delà. D'où une deuxième partie sur le passage, dans le judaïsme
puis le christianisme, à une combinaison entre la sémitique résurrection finale et

l'hellénique immortalité de l'âme: ce qui va entraîner, entre la félicité céleste et

l'éternité de l'enter, l'idée d'un purgatoire, triomphe du réalisme: mais subsistent les

difficultés à concevoir cet au-delà, où les âmes seules sont concernées entre mort et

parousie. alors que les souffrances évoquent une corporéité. «Prises comme telles,
conclut l'A. (p. 72). ni la virginité, ni la résurrection ne peuvent évoquer de manière
satisfaisante le corps sauvé dans sa spécificité chrétienne. Aussi est-ce dans le Dogme
et notamment ses «énoncés fondamentaux» qu'il poursuit son investigation dans une
troisième partie, la plus importante. Si le corps est absent dans la doctrine trinitaire.
il fait irruption avec l'Incarnation, où éclate avec force «le paradoxe dogmatique»: «La
Trinité sort d'elle-même sans renoncer à sa différence et offre sa chair pour sauver la

nôtre» (p. 104). On en vient ensuite aux dogmes mariaux. dont on ne nous cache pas
la part qu'y prend l'argument de convenance («comment la Vierge aurait-elle pu
connaître le sort commun?»). «L'eucharistie. Le corps efficace» est l'intitulé du dernier
chapitre de cette partie, qui s'achève par une réflexion synthétique sur les rapports entre

«corps, mission et salut», où on lit (p. 147): «L'Eucharistie n'est pas signe de salut

par la seule énonciation des paroles consécratoircs. La communion en est l'aboutissement

logique. Manger le pain, c'est manger le Verbe et surtout la voix qui le porte
en le traversant Car le salut est affaire d'incorporation.» Ce qui annonce la dernière
partie : «L'Eglise comme corps (mystique) du Christ.» On le voit, cet ouvrage ne traite

guère d'éthique: il est une relecture des dogmes, articulée par la «notion de base» qu'est
le corps. Entreprise originale, bien propre à dégager ce qui est en effet une spécificité
du message chrétien. Est-ce à dire qu'elle l'englobe? Non. car. pour l'A. lui-même.
l'Esprit est «la pièce maîtresse de cette construction» dont l'Echaristic esl le pivot. Ce

qu'on voit mal cependant, c'est la relation au «corpus des Ecritures», sans doute
mentionné, mais sans qu'il permette une réflexion critique à l'égard de l'édifice
dogmatique ecclésial. Il y a bien, chemin faisant, l'aveu que l'Eglise connaît des tentations
(mais y a-t-elle cédé?); que certaines formulations doctrinales doivent beaucoup au

besoin de l'Eglise de légitimer son pouvoir; que le culte des reliques, permettant de

«toucher» le salut, comporte des pratiques douteuses; mais si l'A. admet la possibilité
de branches gourmandes, il ne va pas jusqu'à proposer un sécateur.

Louis Ri MPI



BIBLIOGRAPHIE 397

Mattheeuws Alain, Union et procréation. Développements eie la doctrine du

mariage. Paris. Cerf. 1989, 286 p.

L'auteur, biologiste et prêtre jésuite, donne ici un ouvrage important pour comprendre
la genèse historique et le point de vue actuel de la doctrine catholique romaine du mariage.
On sait qu'elle tourne essentiellement autour du problème des fins du mariage et
essentiellement de l'acte sexuel conjugal. Depuis saint Augustin et saint Thomas, le magistère
et les théologiens n'ont cessé de préciser, de réinterpréter la double finalité de l'union
conjugal : amour et procréation. Sont spécialement analysées la constitution pastorale
Gaudium et spes (1965), l'encyclique Humanae vitae (1968), l'exhortation apostolique
Familiaris consorti» (1980). Ces écrits témoignent d'une orientation plus personnaliste
de l'argumentation, d'une prise en compte des interrogations contemporaines sur l'amour
ct le mariage, des avancées de la science face à la régulation des naissances et la

procréation artificielle. L'accent traditionnel sur l'objectivité des structures anthropologiques

de l'homme et de la femme est maintenu. Elle dégage une intentionnalité éthique
qui exclut la séparation de la finalité amoureuse et de la finalité procréatrice. On retiendra
encore des développements importants sur la spiritualité du corps et de l'acte conjugal.
Lc corps et la sensualité ont un langage qui a sa propre signification. Ainsi se trouvent
reliées une philosophie de l'être et une philosophie de la conscience. Outil précieux pour
la recherche éthique sur la sexualité, l'amour et le mariage.

Robert Grimm

Bernard Reymond, La femme du pasteur: un sacerdoce obligé? (Entrée
libre - 18), Genève, Labor et Fides. 1991, 101 p.

Ce texte bref signale la diversité des rôles tenus par les femmes de pasteurs à travers
les siècles. Restées longtemps (XVF-XVIII1 s.) à l'écart du ministère de leur mari, les

femmes de pasteurs ont aujourd'hui des profils divers. D'une part, l'héritage du XIXe siècle

leur suggère la conduite d'activités paroissiales. D'autre part, l'éducation ou la formation

professionnelle qu'elles ont reçues au XXe siècle les invite à mener leurs propres activités.

L'A. fait droit à des situations aujourd'hui multiples. L'effort descriptif montre une ouverture

pratique remarquable. Avant de conclure. l'A. donne quelques points de repère sur
lc ministère pastoral actuel. Il nous semble devoir en retirer une affirmation de la
prééminence du ministère d'édification de l'Eglise sur une autre œuvre (celle du conjoint).
Pourtant du point de vue du conjoint engagé en société, la question peut se poser en ces

termes: et si l'édification sociale (théologiquement: dans la Création) représentait une

exigence théologique au moins aussi grande que l'édification ecclésiale (théologiquement :

du corps chrétien) Dans cette perspective, les conjoints de pasteur-e-s. - les pasteur-e-s

déjà - sont bénéficiaires fondamentalement d'une liberté théologique pour leurs engagements.

Sans doute, on aimerait que cette liberté-là soit évoquée dans un texte parlant en

priorité des femmes de pasteurs, mais qui. de façon partielle et traditionnellement coutu-

miere. ne qualifie théologiquement (le service du Christ) que le ministère de leur mari.

Marie-Claude Borei. Charpieloz

Gavin D'Costa (ed.), Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of a

Pluralistic Theology of Religions (Faith Meets Faith Series), Maryknoll,

N.Y., Orbis Books, 1990, 218 p.

Ces dernières années, des théologiens toujours plus nombreux ont appelé à un

changement de paradigme dans les attitudes chrétiennes envers les religions du monde.



398 BIBLIOGRAPHIE

La maison Orbis Books de Maryknoll (N.Y.) a publié dans sa collection Faith meets
Faith quelques-unes des principales contributions à cette pensée dont deux se distinguent

tout particulièrement: Paul Knitter, No other Name A Critical Study of Christian

Attitudes Towards the World Religions (1985) et John Hick et Paul Knitter (ed.).
The Myth of Christian Uniqueness (1987). Si ces deux théologiens ont agressivement
mis en question la prétention chrétienne exclusiviste à être la seule voie de salut, le

présent ouvrage édité par le théologien indien Gavin D'Costa constitue une réponse
tout aussi agressive à ce que d'autres théologiens ont appelé le «pluralisme paresseux».
Le livre présente les réactions de quatorze éminents théologiens de différentes
dénominations chrétiennes. Pour en illustrer quelques-unes: après la proposition par Gavin
D'Costa de cinq thèses dans lesquelles il explore comment la doctrine de la Trinité peut
éclairer et étayer l'existence d'une voie entre pluralisme et exclusivisme. Wolfhart
Pannenberg analyse la position de Hick en la comparant à certains sillons bien tracés
de la théologie libérale allemande. Leslie Newbigin distingue l'influence du sécularisme
et celle du rationalisme sur le défi posé à la prétention chrétienne à l'exclusivisme. Il
considère la position pluraliste comme une simple capitulation devant la crise. Jürgen
Moltmann met en question à la fois l'approche dialogale et l'idéologie pluraliste dans

un contexte religieux entaché par une pensée carrément subjectiviste. - Cet ouvrage
est une contribution précieuse au débat christologique actuel qui devrait désormais

porter ce dernier à un plus haut niveau.

Anand Nayak

James H. Cône, Martin and Malcolm and America. A Dream or a Nightmare,
Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1991, 358 p. [Traduction partielle en français

sous le titre Malcolm X et Martin Luther King. Les effets d'une colère
noire (Entrée libre - n° 28). Genève, Labor et Fides, 1993, 144 p.j

James H. Cone, The Spirituals and the Blues. An Interpretation, Maryknoll,
N.Y., Orbis Books. 1991, 141 p.

De leur vivant, on n'a cessé de les [M. L. King et Malcolm X] opposer, de faire passer
l'un pour un «saint» et l'autre pour un «démon», comme pour mieux diviser la communauté

noire américaine. Mais s'il est vrai qu'il est tout aussi faux de vouloir totalement
unifier leur pensée - au risque d'en gommer les aspérités -, il est en revanche extrêmement
fécond de réfléchir à l'un et à l'autre conjointement. Or c'est le grand apport de l'essai
du théologien noir américain James H. Cone qui. en suivant linéairement leurs biographies,

montre avec finesse leurs évolutions, dévoile combien ils étaient attentifs l'un à

l'autre et expose dans quelle mesure ensemble ils ont marqué la vie politique nord-

américaine. «L'Amérique avait besoin de l'un et de l'autre. Martin était un révolutionnaire
politique qui transforma la politique des Blancs et des Noirs aux Etats-Unis, ce que

symbolisent l'Acte en faveur des droits civiques de 1964 et celui sur le droit de vote de

1965. Malcolm fut un révolutionnaire culturel qui changea le regard des Noirs sur eux-
mêmes.» Ainsi Cone offre-t-il un nouveau regard sur ces deux figures essentielles pour
comprendre l'Amérique noire. Il établit également clairement la radicalisation de la

pensée politique de King dans les dernières années, certainement sous l'influence de

Malcolm. C'est dire que l'historien soucieux de cette période ou le théologien désireux
de connaître la pensée de ces dirigeants charismatiques ne devront pas négliger cet essai

- dont la traduction française reprend les trois derniers chapitres et la conclusion - qui

fait appel à de nombreuses reprises aux archives King inédites à ce jour et à de nombreux
documents relatifs à Malcolm très peu connus. Parallèlement à cet essai, le même éditeur
réédite le petit livre que Cone avait consacré à un aspect de sa tradition, les Blues et les



BIBLIOGRAPHIE 399

Spirituals. L'analyse est ici théologique. Les Spirituals n'expriment pas une passive
résignation; c'est pourquoi le théologien noir insiste sur leur accent libérateur qui trouve
son fondement dans l'Evangile. Quant aux Blues. Cone les définit comme des Spirituals
laïques; ce sont à leur manière des chants de protestation. Publié une première fois en
1972. cet opuscule annonçait que Cone allait désormais réinterpréter sa propre tradition,
lui qui. comme tout Noir, confesse «Je suis le Blues et ma vie est un Spiritual-».

Serge Molla

Theodore Walker, Jr., Empower the People. Social Ethics for the African-
American Church (The Bishop H. McNeal Turner Studies in North
American Black Religion - vol. V), Maryknoll, N. Y., Orbis Books, 1991,
132 p.

Quel regard l'éthique sociale doit-elle porter sur les conditions dramatiques et

problèmes urgents auxquels est confrontée la communauté afro-américaine C'est pour
répondre à cette question que Fauteur, jeune théologien noir, s'inspire librement des

travaux de Stokely Carmichael et de Charles Hamilton (cf. leur fameux Black Power.
The Politics of Liberation in America, de 1967), ainsi que des recherches plus récentes
des sociologues William Julius Wilson (cf. son 77?? Truly Disavantaged) et Nathan et

Julia Hare (cf. leur The Endangered Black Family, de 1984). A ses yeux, toute véritable
solution pour combattre des fléaux tels que le taux élevé de jeunes Noirs incarcérés,

l'implosion de la famille noire, la délinquance et les problèmes liés à la drogue, la pauvreté
et le chômage, passe par un véritable exercice du pouvoir par la communauté elle-même,
car les mises en œuvre politiques gouvernementales ne suffisent pas et ratent leur objectif.
C'est dire qu'à sa façon cet essai reprend et développe le sens positif de l'expression
«pouvoir noir» qui fit couler tant d'encre dans les années soixante. L'autre (individu ou
communauté), si l'on veut l'aider, doit être pris en compte pour ce qu'il est et se voir
reconnu dans sa culture, religieuse et laïque. Il y va. selon Walker, dont les analyses sont
hélas trop rapides, de la crédibilité du message des Eglises noires et de la théologie afro-
américaine dans l'effort de se préoccuper de ces situations extrêmes.

Serge Molla

Dwight N. Hopkins, GeorgeC.L. Cummings (eds), Cut Loose your Stammering

Tongue. Black Theology in the Slave Narratives, Maryknoll, N.Y., Orbis

Books, 1991, 168 p.

Voici une collection d'essais rédigés par de jeunes chercheurs afro-américains,

désireux de sonder la très riche culture de leur communauté afin d'en montrer la

pertinence théologique. Aussi ce livre examine-t-il les récits d'esclaves sous divers

angles. Dwight Hopkins discute la «théologie de l'esclave», en particulier sa compréhension

de Dieu, de Jésus et de l'action humaine. George Cummings, en complément,

accorde davantage d'attention au Saint-Esprit et à l'eschatologie, alors que

Will Coleman s'intéresse à l'usage du langage religieux que firent les esclaves pour

exprimer leur lutte et leur relation au monde spirituel (esprits, ancêtres, etc.).

Cheryl Sanders, quant à elle, analyse l'impact de l'expérience de conversion sur les

comportements éthiques des esclaves. Globalement, ce recueil souligne avec raison la

valeur de tels récits comme sources de réflexion pour la théologie noire - c'est d'ailleurs



400 BIBLIOGRAPHIE

l'objet de la conclusion de George Cummings - et ouvre de nouvelles pistes de

recherche, en prenant en compte les réflexions de ces Noirs pauvres dans leurs
interprétations de leur lutte et de leur foi chrétienne ou non chrétienne.

Serge Moi la

James A. Scherer, Stephen B. Bevans (eds), New Directions in Mission and

Evangelization. F Basic Statements 1974-1991, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1992, 324 p.

De tels recueils de textes sont d'une grande utilité pour l'étudiant et le chercheur,
mais ils n"augmentent pas forcément la réputation du compilateur dont le travail est

pourtant souvent plus important que s'il écrivait son propre ouvrage. Ici deux

missiologues américains, l'un luthérien ct l'autre catholique, se sont livrés à ce travail
ascétique. Leur horizon est d'emblée œcuménique: ils rassemblent des documents
touchant à la mission et issus du mouvement œcuménique, tout en ajoutant de larges
sections contenant les plus importants textes catholiques, orthodoxes et «évangéliques».
méthode qui semble inspirée par D. Bosch et sa théorie du changement de paradigmes
en missiologie. Même si tous les textes ont déjà été publiés ici ou là. il est intéressant
et pratique de les avoir rassemblés en un seul volume, au prix cependant d'inévitables
coupures. Les éditeurs les introduisent bien et résument certains passages omis. Il nous
faudrait maintenant une collection semblable pour les années 1962-1974 (H. J. Margull
ayant publié en allemand une anthologie des textes antérieurs), ainsi qu'un volume avec
des documens venant des Eglises du Sud elles-mêmes. C'est peut-être un projet pour
la série qui semble avoir débuté avec cette publication.

Klauspeter Blaser

Conseil œcuménique des Eglises (éd.), Signes de l'Esprit. Rapport officiel.
Septième Assemblée. Publié sous la direction de Marthe Westphal. Genève,
WCC Publications. 1991, 442 p.

La septième assemblée du COE s'est tenue à Canberra, en Australie, du 7 au

20 février 1991, sur fond de guerre du Golfe. Le thème en était pour la première fois
dédié au Saint-Esprit et exprimé sous la forme d'une prière: «Viens, Esprit-Saint,
renouvelle toute la création». Thème dangereux, dira le patriarche Parthenios d'Alexandrie,

car on ne sait ni d'où il vient, ni ou il va. L'ouvrage contient les conférences
introductives au thème, le résultat du travail des sous-groupes, les rapports sur le travail
du COE de Vancouver 198.3 à Canberra 1991, des déclarations sur les questions
d'actualité et divers documents. Bref: une somme indispensable. - M. Westphal a eu

l'heureuse idée de faire précéder ces documents par une sorte de journal de l'assemblée.
Elle y marque bien les enjeux, les points de tension, les découvertes. Ce journal (pp. 5-

33) peut servir de guide pour s'y retrouver dans ces multiples documents. - Il est

impossible de tout évoquer dans cette riche moisson. Qu'il me soit permis de m'arrêter
a trois points seulement. - a) Lc premier c'est la conférence d'introduction de

M'"e Chung Hyun Kyung, théologienne de Corée (pp. 45-56). Elle a fait sensation. Et

pas seulement parce qu'elle a invité les participants à se déchausser par respect pour
les coutumes des aborigènes d'Australie qui enlèvent leurs chaussures dans les lieux
sacrés de la terre-mère qui les porte. Elle a eu la tranquille audace d'invoquer, au début
de son exposé, l'esprit (l'Esprit?) des persécutés et des oprimés, celui de Hagar



BIBLIOGRAPHIE 401

l'Egyptienne. d'Urie le Hittite: celui de Gandhi et de Steve Biko; celui des victimes,
celui de la forêt, de la terre, de la mer, de l'eau, elles aussi victimes de l'exploitation
des hommes. Puis elle a invité à une «économie politique de vie». A se tourner vers
l'Esprit de la vie (et non seulement de l'homme), pour que soit respectée la maison
du créé tout entière. A penser les relations comme une grande interconnexion mondiale
(au lieu d'oppositions et de rivalités), pour pouvoir s'identifier affectivement à l'autre.
A refuser la culture de mort, dont la guerre du Golfe est un exemple, pour entrer dans
la compassion et la culture de vie. Un tel Esprit, vécu, assumé et compris de cette façon,
ressemble à l'image de Kwan In, déesse de la compassion et de la sagesse dans l'Est
asiatique. Ce discours original et puissant a soulevé un certain enthousiasme. Mais aussi
de fortes critiques. On y a vu un danger de syncrétisme. Un danger aussi d'immanen-
tisme de l'Esprit et de panthéisme. L'enjeu de cette discussion est immense et ne fait
que commencer. Mais l'Esprit n'est-il pas à l'œuvre dans tout cheminement authentique
d'homme? b) Le deuxième point, c'est la très grande attention que l'Assemblée a portée
aux aborigènes, toute petite minorité presque anéantie en Australie. Elle a accueilli et

respecté leurs rites et leur culture. Elle a été une chambre d'écho formidable, pour qu'ils
puissent exprimer la revendication de leurs droits à la terre et à l'autonomie de leur
culture (pp. 21-23 et 315-319). c) Le troisième point, c'est la réflexion des participants
orthodoxes (pp. 26-30). Ils manifestent un certain malaise devant un dialogue avec les

autres religions qui gommerait la spécificité chrétienne. Ils regrettent que l'on ait mal

compris leur position à propos de la communion eucharistique. Ils soulignent que le

but principal du COE doit être le rétablissement de l'unité de l'Eglise. - L'interpellation
est forte. La route est encore longue et surprenante dans la fantaisie de l'Esprit. Les
documents de l'Assemblée de Canberra sont une pierre milliaire indispensable sur ce

chemin.

Marc DonzÉ

Marc Girard, Les symboles dans la Bible. Essai de théologie biblique enra¬

cinée dans T expérience humaine universelle, Montréal/Paris, Bellarmin/

Cerf, 1991. 1023 p.

Le but de ce gros ouvrage, qui ne constitue qu'un premier tome, est de «produire
une étude, aussi exhaustive que possible, sur les nombreux symboles que recèle la

Bible» (p. 8) et d'en montrer l'enracinement dans le terreau de l'anthropologie
universelle. En plus, quelques pistes d'application vers la pastorale et la catéchèse sont

occasionnellement données. L'ouvrage complet contiendra, après une première partie
de méthodologie et de définitions, une présentation des symboles bibliques regroupés

dans quatre grandes divisions: les choses symboliques, les couleurs, les chiffres et le

complexe des réalités humaines; puis viendra un chapitre traitant de quelques grandes

questions sur le symbole, afin de montrer l'unité du monde des symboles: et finalement

l'étude de quelques péricopes bibliques théologiquement importantes et contenant

beaucoup de symboles. Le premier tome contient la première partie, p. 31-99. et le

premier ensemble de symboles bibliques sur «les choses de la vie», p. 101-1007. Le

symbole, tel qu'il est étudié ici, est défini comme la réalisation d'une unité entre un

symbolisant et un symbolisé. Le symbolisant est une réalité facilement observable et

exprimable, optimalement expressive, reconnaissable par une communauté et reliée au

vécu humain. Le symbolisé appartient à un autre ordre de réalité. Il peut concerner le

monde onirique ou le monde mythique et religieux. Il renvoie au mystère de l'homme,

du tout ou des forces supérieures. «Le symbolisme vise précisément à réconcilier

l'homme et les choses dans une unité à reconstituer après l'écart et la rupture entraînes

par le péché» (p. 47). Pour chaque symbole, le parcours de l'étude est le suivant:



402 BIBLIOGRAPHIE

l'observation de la réalité du symbolisant; la mise en évidence de ses aspects frappant
le plus l'imagination; la démarcation des aspects qui sont à la base du processus de

symbolisation (intuition symbolique): l'étude dans la Bible, avec relevé des termes,
interprétation et systématisation des résultats: parfois quelques conséquences pour la

théologie et la vie de l'Eglise. Les principaux symboles étudiés dans les «choses de
la vie» sont regroupés autour des thèmes suivants: le feu, l'eau, les ténèbres, le vent,
les nuages, la pierre, le bois, le tonnerre, le séisme, la terre, le poisson, le levain, les
animaux hostiles, les ailes, les ponts cosmiques, l'ange. Ce livre est une mine de
réflexions et vient dans un domaine où les ouvrages semblent rares. L'entreprise est
cependant risquée. L'idée d'une expérience humaine universelle est belle mais discutable.

Sa dimension historique (qui touche aussi la psychologie) est peu prise en compte.
Vu l'étendue du sujet, le risque est aussi de procéder par accumulation de données et
systématisation artificielle. La connaissance de toute la littérature secondaire n'est pas
possible pour un seul homme. On s'attendrait plutôt, pour un tel projet, à une réalisation
collective. Malgré cela, c'est une œuvre à suivre et à tester.

Guy Lasserre

Marc-Alain Ouaknin, Bibliothérapie. Lire, c'est guérir (La couleur des idées),
Paris, Seuil. 1994, 445 p.

Derrière ce néologisme à première vue un peu gratuit se cache une saine provocation

et une vision juive de l'homme multiséculaire pour laquelle l'auteur, ct d'autres
avec lui. ont bien raison de lutter de nos jours, en mettant à profit les trésors de sagesse
qu'ils ont su receuillir auprès de leurs maîtres, vivants ou non. Péguy n'a-t-il pas écrit

que l'un des privilèges du juif était qu'il pouvait remonter de générations en générations.
et cela pendant des millénaires, et qu'il trouverait toujours quelqu'un qui savait lire?
Mais savoir lire n'est pas encore suffisant, il faut apprendre à interpréter. La question
fondamentale que Marc-Alain Ouaknin pose et repose sous toutes ses formes à son

lecteur juif et non juif, est cette question même que Jésus avait déjà posée à son
interlocuteur légiste, en réponse à son angoisse existentielle: «Que dois-je faire pour
avoir la Vie en héritage?» ou, pour reprendre la phraséologie de l'auteur, «comment
prendre soin de moi-même, comment prendre soin de l'être?» (p. 13). Nous connaissons
la fameuse question-réponse: «Comment lis-tu ce que tu lis?» (Luc 10.25 ss) Le

problème est toujours là et, de la réponse qu"on donne à cette question dépend, il est

vrai, hier comme aujourd'hui, la possibilité ou non de la santé de l'esprit, de l'âme
ct du corps et. pourquoi pas, téléologiquement parlant, la vie éternelle? Dans une
humanité qui perd le goût et n'a plus le temps de lire, les méditations de FA. viennent
à propos ct sont revigorantes, tant par leur pertinence que par leurs incursions dans

certaines impasses de notre culture philosophique, littéraire, psychologique ct sémiotique.

La bibliothérapie n'a pas de sens sans la Bible dans laquelle se déploie le sens

vrai des mots et le mouvement du langage, et donc leur énergie thérapeutique. C'est
à nous, gens du Livre, de faire l'expérience de cette médecine efficace et préventive.

Jean Borei


	Bibliographie

