
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 4

Artikel: Remarques sur l'histoire de la notion philosophique d'absolu

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PFIILOSOPHIE. 126 (1994). P. 333-344

REMARQUES SUR L'HISTOIRE DE LA NOTION
PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU

Gerhard Hi ber

A la mémoire de Fernand Brunner

Résumé

Adoptant le point de vue de l'histoire des notions philosophiques
(Begriffsgeschichte), le présent article décrit quelques étapes majeures du

développement de la notion d'absolu, ses antécédents en grec, et ses
transformations dans la philosophie moderne. Au courant de cette évolution, cinq
éléments de signification se font jour, à savoir les caractères métaphysiques
d'«être en soi» (et non «relatif»), «détaché» (ou «séparé»), «parfait» et par
là «divin», ainsi que le caractère «inconditionnel» de l'éthique en tant que
tel. Cette notion d'absolu dialectiquement nuancée pourrait être d'un granel
intérêt pour la philosophie systématique.

La sagesse quotidienne qui prédomine à notre époque peut se résumer par
la formule : «Tout est relatif, il n'y a pas d'absolu.» Philosophiquement parlant
nous vivons un temps de relativisme absolu. Le paradoxe véhiculé par cette
formule exprime assez bien la contradiction profonde à laquelle, je pense, la

philosophie doit s'opposer - quitte à ne plus se qualifier de «moderne» ou (ce
qui serait encore moins grave) de «postmoderne».

Si l'on prend en considération l'histoire de la pensée philosophique d'un
peu plus près, on peut constater que la notion d'«absolu» en est une des notions
fondamentales et qu'elle s'est développée dans deux dimensions principales.
La première est celle de la structure logico-ontologique de l'être : la dimension
métaphysique. Quel est le rapport entre ce qui. dans la réalité des choses, serait
«en soi» ct ce qui, dans cette même réalité, n'est que «relatif»? Il s'agit donc
de l'opposition entre l'absolu comme être en soi et le relatif qui n'est que dans
la mesure où ce qui est considéré comme réel se rapporte à autre chose.

La seconde dimension de notre problème est la dimension éthique. Y a-

t-il, dans ce que visent les actions humaines, quelque absolu, à savoir un but
ou une fin (xéÀoç) dont le sens ne dépendrait pas d'autre chose, de la même
manière dont nos actions, en tant que moyens, visent toujours quelque chose

qui dépasse ces actions elles-mêmes et ce qui se réalise à travers elles? Un
tÉA-oç qui, en dernière instance, pourrait garantir le sens de ce que nous faisons



334 GERHARD HUBER

sans qu'il soit besoin de le transcender toujours vers un horizon encore plus

éloigné? Cette fin (absolue) serait l'inconditionné dans le conditionnement
indéfini de notre agir: l'absolu éthique qui fonde, d'une marnière suffisante,
le sens de ce qui se réalise à travers nos actions.

Ces deux aspects de la problématique de l'absolu sont indissolublement
liés l'un à l'autre. La problématique de l'absolu laisse entrevoir que la
distinction entre le «métaphysique» et l'«éthique» a un caractère tout à fait
provisoire que la philosophie se doit de dépasser.

Le terme d'«absolu» appartient à la langue latine. La langue originaire de

la philosophie, en revanche, est le grec. C'est la raison pour laquelle, dans les

quelques remarques concernant l'histoire de la notion philosophique d'absolu

que je me propose de présenter, nous ne pouvons pas suivre tout simplement
un parcours historique linéaire plus ou moins idéalisé. Il s'agit plutôt de fixer
quelques points importants en dehors de l'ordre chronologique, en prenant
notre point de départ dans la philosophie d'expression latine.

Pour plus de clarté, cependant, et en anticipant sur le résultat de l'exposé
qui va suivre, voici les cinq éléments essentiels dégagés par l'histoire de la

philosophie occidentale qui, selon moi, constituent la signification pleine et

entière de la notion d'absolu:
1° le caractère d'être en soi (et non «relatif»)
2° le caractère d'être «détaché» (ou «séparé»)
3° le caractère d'être «parfait»
4° le caractère «divin»
5° le caractère «inconditionnel» de l'éthique en tant que tel.

L'absolu est ce qui est en soi, puisqu'il se détache du relatif. Il est parfait,
et par là divin. Il est la condition sans condition de l'action humaine.

Reprenons successivement ces différents aspects.

L'en-soi et le relatif

L'opposition terminologique entre «absolu» et «relatif» (absolutum -
relativum) est d'un usage courant au XIIP siècle, à l'apogée de la scolastique
médiévale. Citons Thomas d'Aquin:

«La relation ne peut être sans quelque chose d'absolu: car en tout relatif, il faut
reconnaître (saisir intellectuellement) quelque chose qui se dit par rapport à soi-
même en dehors de ce qui se dit par rapport à autre chose; ainsi l'esclave est quelque
chose absolument, en dehors de ce qui se dit de lui par rapport au maître. Par

conséquent il faut que cette relation-là par laquelle le père et le fils se distinguent
[se. en Dieu] ait quelque chose d'absolu dans quoi elle se fonde.»1

1 Thomas d'Aquin, Contra gentiles, IV, 10: «Nam relatio non potest esse absque

aliquo absoluto: in quolibet enim relativo oportet intelligi quod ad se dicitur, praeter
id quod ad aliud dicitur; sicut servus aliquid est absolute, praeter id quod ad dominem
dicitur. Relatio igitur illa per quam pater et filius distinguuntur, oportet quod habeat

aliquod absolutum in quo fundetur.»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 335

L'absolu dont Thomas d'Aquin parle ici d'une manière tout à fait générale
et formelle est ce qui, en tant que tel, n'est pas en rapport avec autre chose

(comme le sont le maître et l'esclave, le père et le fils, qui ne sont ce qu'ils
sont que par le rapport de l'un à l'autre). L'absolu est le non-relatif, dont la
connaissance et l'énoncé ne visent que lui-même. Il n'est - si rapport il y a

- que rapport à soi-même (Selbstbezüglichkdt). La détermination relative est
de plus une détermination secondaire : toute relation présuppose un absolu qui
la fonde. Cet absolu, dans l'exemple du maître et de l'esclave, est l'être
humain, puisque tous les deux, avant d'être maître ou esclave, sont des hommes,

et le rapport accidentel de sujétion n'est possible que sur la base de la
substantialité de cet être absolu. Il en va de même, au niveau théologique, pour
le rapport de paternité-filiation entre les deux premières personnes de la trinité :

cette relation se constitue sur la base de l'être unique et absolu de l'essence

divine, qui n'est autre, pour Thomas, que l'être pur. La possibilité de la relation
est fondée dans le caractère absolu de ce qui, en tant que relatif, se rapporte
à autre chose. «[...] relatio non potest esse absque aliquo absoluto.»

Quelle est l'origine de cette distinction courante entre absolu et relatif?
Pour la trouver il faut revenir - et implicitement nous l'avons déjà fait -jusqu'à
Aristote au moins. Dans le schéma des catégories aristotéliciennes (schéma de

«ce qui se dit de l'être»), à l'absolu correspond le koc6' ocòtó de rotata, l'en-
soi de la substance, la première catégorie étant ce qui se dit en soi de ce qui
est en soi; tandis que le relatif correspond au rcpoç xi (plus au moins
accidentel) : à ce qui ne se dit que par rapport à autre chose puisqu'il n'est que
dans ce rapport.

Mais cette distinction chez Aristote n'est que le reflet et l'aboutissement
doctrinal d'une discussion de principe qui a été menée par Platon et dont le

document important parvenu jusqu'à nous est le Théétète. En effet, c'est dans

ce dialogue que nous trouvons la première discussion approfondie du problème
d'un «relativisme absolu». Le partenaire de la discussion que mène Platon est

Protagoras, dont la thèse fondamentale qu'il s'agissait de critiquer était : «Rien
n'est un en soi», ou plus brièvement : «Rien n'est en soi».

Le relativisme de Protagoras, qui est à la base aussi de la proposition selon

laquelle «l'homme est la mesure de toute chose», peut être formulé d'une
manière positive en disant qu'il n'y pas d'être mais seulement du devenir.
«Tout ce dont nous avons, à tort, l'habitude de dire qu'il est, devient à partir
du mouvement, du changement et du mélange dans les rapports mutuels»2.

Et un peu plus loin: «Rien n'est soi-même en soi [...], mais toutes choses sont

en devenir dans leur rencontre mutuelle pour être qualifiées à partir du

mouvement»1.

2 Platon, Théétète. 152d7-el.
ä Ibid.. 156e8-157a3.



336 GERHARD HUBER

Platon, dans le Théétète, ne présente aucune conclusion nette dans la

discussion du relativisme absolu de Protagoras; le dialogue se termine dans

l'aporie. Mais il n'y a pas de doute que cette discussion est menée sur l'arrière-
plan caché de la théorie platonicienne des idées, dont le sens philosophique
est précisément d'affirmer avec les formes ou idées un être en soi qui est ce

qu'il est non par rapport à autre chose mais en soi-même. Aux yeux de Platon,
le problème du relativisme ne saurait trouver sa solution que dans une
détermination convenable du rapport entre l'être en soi des idées et le caractère
relationnel des phénomènes sensibles.

Détachement (ou séparation)

Jusqu'à présent nous avons pris le KCtB' amò comme équivalent grec du

terme latin absolutitm: l'en-soi de ce qui est lui-même ce qu'il est. Il est

cependant évident que le terme latin «absolutum» est aussi la traduction d'un
autre terme grec dont la signification est plus proche: à savoir d7r.OA.m0v. On
doit en effet rapprocher les deux verbes (lat.) absolvere et (gr.) cxTtoA.Tjeiv. qui
tous les deux signifient à peu près la même chose: l'action de dissoudre un
lien et par là de détacher ou séparer une chose d'une autre: À/uetv. àrcoÀ/UEiv:

solvere, ab-solvere; en allemand «ab-lôsen». Le terme grec que traduit le latin
absolutum se rencontre dans la terminologie philosophique de l'époque
hellénistique aussi bien chez les sceptiques que, très probablement, chez les

stoïciens.
Comme on le sait le schéma stoïcien des catégories distingue quatre genres

de l'être:

f)7iOK£(uevov TtOlÓV 7KOÇ ëxov rcpoç Tt TttÙÇ Èxo

substrat qualifié ce qui se ce qui se trouve
trouve dans dans un certain
un certain état état par rapport à

quelque chose

Dans la discussion sceptique, ce schéma quaternaire est souvent réduit à

une simple opposition binaire :

Tôt Kcccd Stcwjiopcev rot rcpoç, Tt
(ou 7i£piypc«|»rjv)

ce qui est dit dans ce qui est relatif
sa différence spécifique

(ou circonscrit)

Ce qui nous importe, c'est que la pointe même de la réflexion sceptique
se trouve dans la démonstration que cette distinction n'est pas du tout valable,
puisque toute détermination n'est que relative ou consiste seulement dans une

apparence de relation qui ne saurait être maintenue. Et en ce point précis, il
est révélateur que l'argument sceptique qui vise la destruction de la réalité non



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 337

relative, peut désigner celle-ci avec les termes àrtÓAma ou èatdktraxc,

vooijuxva, c'est-à-dire comme «des choses absolues» ou «des choses pensées
absolument», terminologie qui reflète peut-être un usage déjà stoïcien. Si cela
est exact, le caractère absolu de drcÓAmov consisterait dès l'époque hellénistique

dans le fait que ce qui est considéré comme tel est «détaché» ou «séparé»
de toute relation. Et dans cette perspective historique, la position des sceptiques
(qui n'en est pas une) apparaît comme une reprise de la position de Protagoras
après la critique que Platon en avait formulée. Quoi qu'il en soit, il est

incontestable à mes yeux que déjà à cette époque, dridÀmoc peut signifier le

non-relatif comme ce qui est separable de tout rapport à autre chose que lui-
même. Le détachement ou la séparation est donc un deuxième élément de la

signification du terme «absolu».

Perfection

Mais revenons au terme latin absolutum lui-même. Quelle est sa signification

première dans le contexte de la langue latine et non en tant que
traduction d'drcOAmoç? Le verbe absolvere signifie «résoudre un lien, libérer»,
mais aussi «remplir une obligation» (puisque celle-ci est considérée comme
un lien), et d'une façon plus générale «menerà bout» une entreprise, «parfaire»
une chose, «accomplir» une fonction.

C'est pourquoi nous pouvons lire chez Cicéron : «Je donne mon assentiment

à Diogene [de Babylone. le stoïcien autour de 200 av. J.-C] qui a défini
le bien comme ce qui est absolu par nature»4. Natura absolutum traduit la

tournure grecque xOcexov KaTtì d/uoiv chez Diogene de Babylone. Dans ce

contexte, «être absolu» caractérise essentiellement le bien en tant que celui-
ci est la fin ultime à partir de laquelle toute chose trouve sa perfection naturelle :

«le plus haut ou le dernier ou l'extrême des biens, que les Grecs appellent
TëÀ.oç»\ Et Cicéron d'ajouter immédiatement: «quod ipsum nullam ad aliam

rem, ad it autem res rel'eruntur omnes», comme s'il s'agissait de démontrer
la coïncidence complète de la perfection et de la non-relativité de ce qui peut
être dit «absolu»: le bien en tant que parfait «est sans relation à autre chose,

tandis que toute chose se rapporte à lui». Ce qui explique d'une manière
évidente le rapport étymologique indissoluble, pour Cicéron, entre «perfection»

(Vollendung, Vollkommenheit) et non-relativité (UnbcziigUchkcit) dans

le terme d'«absolutum» : coïncidence qui pour nous qui parlons des langues
modernes, fait plutôt problème.

4 Cicéron. De finibus. III, 33 : «Ego assentior Diogeni qui bonum detïnierit id quod
esset natura absolutum.»

' Ibid.. I. 42 : «[...] vel summum vel ultimum vel extremum bonorum, quod Graeci

téXoc, nominant.»



338 GERHARD HUBER

Avec cela, il apparaît au grand jour que la notion d'absolu chez Cicéron
est un lien important capable de véhiculer dans la tradition philosophique le

contenu commun de la conception platonicienne et aristotélicienne du bien

(dyaOóv). dont le summum bonum est en quelque sorte un amalgame (assez

flou, il est vrai, comme on peut s'y attendre chez Cicéron). La compréhension
du bien comme finis bonorum maintient le rapport avec la conception de la

cause finale (o"5 ëveica) en tant que xtXoc, de l'action chez Aristote. Mais nous

y trouvons en même temps un écho de la signification du bien comme dpxtj
àvuTCOOexoç chez Platon, principe ou condition inconditionnelle de toute chose.

La notion en apparence purement formelle d'absolu est donc capable de

transmettre à la postérité le contenu essentiel de la conception éthico-méta-
physique de la réalité suprême: le contenu de la notion de bien qui. pour Platon,

explique philosophiquement le divin à son plus haut niveau. - Nous voilà
arrivés, sans nous en apercevoir, au quatrième aspect de la notion d'absolu.

Le divin

Dans la philosophie occidentale, «absolu» est devenu le prédicat par
excellence de l'être divin. Cet usage se prépare au sein du néoplatonisme grec,
mais ne se réalise pleinement que dans la pensée philosophique du moyen âge
chrétien. Et les modalités de cette réalisation sont essentiellement déterminées

par la dialectique entre la théologie positive (cataphatiqué) et négative
(apophatique) qui se développe de diverses manières chez les penseurs
chrétiens.

Jean Scot Erigène, au IX" siècle, est le premier de ces penseurs (à la suite,
évidemment, du Pseudo-Denys l'Aréopagite) chez qui la théologie négative
de Plotin et de ses successeurs prend une signification importante à l'intérieur
de la conception de l'être absolu de Dieu. Voilà un texte capital de Jean Scot

Erigène :

«[...] l'âme connaît intellectuellement que. au-delà de sa propre nature et de

celle de toute chose. Dieu est complètement détaché de tout ce qui peut être dit
et saisi intellectuellement, aussi bien que de tout ce qui ne peut pas être dit ou connu
et néanmoins est d'une certaine manière, et elle nie que lui, il soit quelque chose
de ce qui est et de ce qui n'est pas. et elle approuve que tout ce qu'on lui attribue
prédicativement ne lui est pas attribué au sens propre mais d'une manière
métaphorique seulement.»''

6 Jean Scot Érigf.ne, De divisione naturae, PL 122, 574A-B : «[...] (anima) ultra
et suam et omnium rerum naturam ipsum deum omnino absolutum ab omnibus, quae
et dici et intelligi possunt. neenon omnibus, quae nec dici nec intelligi possunt et tamen
quodammodo sunt, intelligens, eumque esse aliquid eorum. quae sunt et quae non sunt,
denegans, et omnia, quae de co praedicantur. non proprie sed translative de eo praedicari
approbans [...].»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 339

Dans ce passage. Jean Scot a repris à sa manière la conception
néoplatonicienne de la transcendance de l'Un par rapport à l'être et à la connaissance.

Le caractère «absolu» de Dieu semble ici être désigné pour la première
fois par ce terme latin, et il est compris comme «détachement» de tout ce qui
est à proprement parler et de tout ce qui n'est pas - détachement qui, en même

temps, signifie la plus haute «perfection» de ce qui ne peut qu'improprement
être désigné comme étant en soi. ce qui fait que Dieu, dans le sens de la

théologie apophatique, dépasse toute intelligibilité. Cette conception est

développée par Scot Erigène dans son ouvrage principal, et elle exerça une
influence directe ou indirecte sur la pensée médiévale.

Chez Anselme de Canterbury, la situation est un peu différente. Comme

Augustin, il met l'accent davantage sur la détermination positive de la summa
essentia que sur la théologie négative des néoplatoniciens, avec le résultat
qu'en droit Dieu seul se voit attribuer l'«être» au sens propre du terme.

«[...] lui seul paraîtra être simplement et parfaitement et absolument, tandis que
les autres choses paraîtront toutes presque ne pas être ou être à peine. [...] Car
puisque tout ce qu'il est. il ne l'est pas par autre chose que lui-même, n'est-il pas

juste que seul son être soit reconnu comme simple, parfait et absolu? De ce qui
ainsi seul est parfait, simple et absolu sans restriction et sous tous ses aspects, de

cela sans doute on peut d'une certaine manière dire avec raison qu'il est le seul

qui est.»7

Ce texte résume d'une manière très significative les caractères qui font de

l'être divin - et maintenant de lui seul - un être absolu. Il est «simple» (comme
l'Un des néoplatoniciens), «parfait» (comme il se doit pour l'être divin) et

«absolu» (c'est-à-dire détaché ou séparé par la transcendance que constitue la

priorité de l'Un vis-à-vis du multiple) - et tout cela parce qu'il est ce qu'il
est en soi ct sans rapport à autre chose. Le terme d"«absolu» est associé dans

ce texte aux autres éléments que notre analyse a relevés.
Dans l'évolution de la conception médiévale de l'absolu, c'est Nicolas de

Cues qui fait le dernier pas. en donnant en quelque sorte à ce terme la fonction
d'un pivot autour duquel tourne la réflexion théologique conjecturale. Chez
le Cusain on trouve pour la première fois, à ma connaissance, la forme
substantivée du terme d'«absolu» (absolutum. das Absolute). Toutes les nuances

que je viens de relever s'y trouvent, et d'autres encore qui sont nouvelles
chez ce philosophe et qui tiennent surtout à la dialectique subtile qu'il sait

développer à partir de l'opposition entre contractum et absolutum - opposition
dialectique dont le jeu fait apparaître l'interpénétration de la complicano et

de l'explicatio à l'intérieur de l'être absolu lui-même.

7 Anselme de Canterbury. Monologami. 28: [...] ille solus videbitur simpliciter
et perfecte et absolute esse, alia vero omnia fere non esse et vix esse. [...] Cum [...]
quidquid ipse est non sit per aliud quam per se, id est per hoc, quod ipse est: nonne
huius esse merito solum intelligitur simplex perfectumque et absolutum? Quod vero
sic simpliciter ct omnimoda ratione solum est pertectum. simplex et absolutum: id
nimirum quodam modo iure dici potest solum esse.»



340 GERHARD HUBER

Prenons comme exemple un ou deux textes, sans pouvoir pénétrer tous les

détails:

«J'appelle maximum (le plus grand) ce au-delà de quoi rien de plus grand ne

peut être. A cet un convient l'abondance. C'est pourquoi avec la maximalité
coïncide l'unité, qui est aussi l'entité, laquelle, si une telle unité se détache de tout
rapport et généralement de toute contraction. n"a rien qui lui soit opposé, puiqu'clle
est la maximalité absolue. C'est pourquoi le maximum est l'un absolu qui est toute
chose, et en lui se trouvent toutes choses, puisqu'il est le maximum. Et parce que
rien ne lui est opposé, le minimum aussi coïncide avec lui. Aussi est-il en toute
chose. Et parce qu'il est absolu, il est tout le possible en acte, sans avoir rien
contracté qui vienne des choses; et c'est à partir de lui que tout existe.»8

L'absolu est la plénitude de l'être divin. En tant que tel il est aussi l'Un
dépassant toute détermination limitative (c'est-à-dire toute contraction à un être

particulier et fini) et toute opposition. Le maximum absolu est donc l'un qui est

tout et coïncide avec le minimum : ce qui signifie que, transcendant, il est aussi

bien immanent à tout être particulier dont il est l'origine absolue. Transcendance

et immanence coïncident elles aussi dans l'absolu. S'il y a une explication de

l'infini dans le fini, l'absolu maintient néanmoins sa transcendance par rapport
à l'univers qui, comme sphère de l'immanence (maximum contractum), le

manifeste et clans lequel il se manifeste en tant qu'origine transcendante.

Dans ses écrits ultérieurs, le Cusain a essayé d'aller encore plus au-delà
de la dialectique de la complication et de l'explication de l'être absolu dans

la coincidentia oppositorum, en rejetant même les «termes transcendants de

signification absolue» (transcendentes absolutae significationis termini), dont
se sert tout énoncé positif ou négatif se rapportant à l'absolu. Ni la théologie
positive qui affirme, ni l'apophatique qui nie et qui préfère la négation à

l'affirmation, n'atteignent le degré suprême de la vérité de l'absolu.

«Quoi qu'il semble plus vrai que Dieu ne soit rien de tout ce qui peut se concevoir
ou dire qu'aucune des choses, aucune négation à laquelle s'oppose une affirmation
n'atteint la précision (du discours). Il y a donc un concept plus absolu de la vérité
qui rejette les deux opposés à la fois disjonctivement et conjonctivcmcnt. Car à la

question «Si Dieu est?» on ne peut répondre d'une manière plus infinie qu'en disant
de lui ni qu'il est. ni qu'il n'est pas. ni qu'il esl et qu'il n'est pas.-''

H Nicolas de Cuis, De docta ignorantia. Lib. I, cap. 2 (éd. Wilpert): «Maximum
[...] hoc dico, quo nihil maius esse potest. Abundantia vero uni convenit. Coincida
itaque maximitati unitas. quae est ct entitas. quod, si ipsa talis unitas ab omni respeetu
et contractione universaliter est absoluta, nihil sibi opponi manifestum est, cum sit
maximitas absoluta. Maximum itaque absolutum unum est quod est omnia; in quo
omnia quia maximum. Et quoniam nihil sibi opponitur. secum simul coincidit
minimum. Quare et in omnibus. Et quia absolutum. tunc est actu omne possibile esse, nihil
a rebus contrahens. a quo omnia.»

9 Nicolas df. Cues, De coniecturis, I, cap. 21 (ed. Koch-Bormann): «Quamvis
verius videatur deum nihil omnium, quae aut concipi aut dici possunt. cxistere quam
aliquid eorum, non tarnen praecisionem attingit negatio cui obviât affirmatio. Absolutior
igitur veritatis existit conceptus, qui ambo abicit opposita, disjunctive simul et
copulative. Non poterit enim infinitius responderi 'an deus sit' quam quod ipse nec est nec
non est, atque quod ipse nec est et non est.»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 341

D'après le philosophe de Cues, il faut donc nier tous les opposés à la fois
disjonctivement et conjonctivement. Cette negatio oppositorum disiunctive et
copulative semble être son dernier mot, au niveau conjectural, avant qu'il ne
se livre au silence mystique qui respecte l'ineffabilité de l'absolu.

Avec ces éléments médiévaux se définit l'horizon qui détermine aussi la
conception de l'absolu pour la pensée philosophique moderne - là ou elle
trouve encore sa place. D'une manière générale et formelle, tout ce qui est
en soi et sans relation à autre chose peut être désigné comme «absolu». Ainsi
Spinoza parle de la «nature absolue de Dieu» et de ses attributs qui, d'une
manière infinie, expliquent la substantialité de la substance unique, sans sentir
le besoin d'une explication terminologique quelconque. La conception de Dieu
chez Leibniz est essentiellement «l'idée de l'absolu», c'est-à-dire de «l'être
absolument parlait», dont nous avons une perception puisque nous y participons.

Et c'est dans l'idéalisme spéculatif allemand que cette idée trouve sa

dernière forme. Sur les traces de Spinoza, le jeune Schelling place l'idée de

l'absolu au centre de sa philosophie, en s'efforçant d'offrir l'absolu à l'intuition

intellectuelle en tant que «point ultime»:

«un point ultime de la réalité [...] dont tout dépend et dont part toute consistance
et toute forme de notre savoir [...] dans lequel tout ce qui est là vient à l'existence,
tout ce qui est pensé vient à la réalité, et la pensée elle-même parvient à sa fonne
d'unité et d'immutabilité. [...] (L'absolu est ce) qui porte à sa perfection le système
du savoir humain [...] origine (Urgrund) de toute réalité.

[...] Le principe de son être et le principe de sa connaissance doivent coïncider,
doivent être un, car ce n'est que parce qu'il est lui-même qu'il peut être pensé et

non par ce qu'il y a autre chose [...] Il faut qu'il se produise lui-même par sa pensée
même [.,.] L'absolu ne peut être donné que par l'absolu.»"'

Ici, la non-relativité est devenue l'acte même de l'autoproduction de la

pensée comme spontanéité absolue, puisque la coïncidence essentielle est

maintenant celle de l'être et du connaître. Cette dernière transformation du

concept d'absolu, le jeune Schelling l'a esquissée sur la base de la philosophie
transcendantale de Kant déjà profondément modifiée par Fichte: l'absolu en

tant que moi absolu prend la forme de la subjectivité métaphysique portée à

l'extrême de l'acte créateur. Au lieu d'orienter et de fonder la relativité de l'être

10 F. W. J. Schelling, Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder über das

Unbedingte im menschlichen Wissen (1795), § 1 : «[...] einen letzten Punkt der Realitiit
[...]. an dem alles hängt, von dem aller Bestand und alle Form unsers Wissens ausgeht
[...] [...] in dem und durch welches alles, was da ist. zum Dasein, alles, was gedacht
wird, zur Realitiit. und das Denken selbst zur Form der Einheit und Unwandclbarkcit
gelangt, f...] das Vollendende im ganzen System des menschlichen Wissens [...] [...]
Urgrund aller Realität [...]

[...] das Prinzip seines Seins und das Prinzip seines Erkennens muss
zusammenfallen, muss Eines sein, denn nur weil es selbst, nicht weil irgend etwas
anderes ist, kann es gedacht werden. [...] es muss sich durch sein Denken selbst

hervorbringen. [...] das Absolute kann nur durchs Absolute gegeben werden.»



342 GERHARD HUBER

humain dans sa finitude, l'absolu le porte à l'infini dans la mesure où la

participation s'est transmuée en identité.
Reste le cinquième et dernier aspect : l'absolu comme inconditionnel éthique.

U inconditionnel éthique

Les quatre éléments constitutifs de la notion d'absolu que nous avons

jusqu'ici pris en considération appartiennent avant tout au contexte métaphysique.

Mais la notion d'absolu est porteuse aussi d'une nuance spécifiquement
éthique, et cela dès le début. 11 ne va pas sans un certain arbitraire de vouloir
faire, et surtout de maintenir, une distinction nette entre le «métaphysique»
et l'«éthique». Déjà dans la conception de l'idée du bien comme dyaOov et

ëv chez Platon, première apparition de ce qui va être la notion comprehensive
de l'absolu, la signification éthique (et je dirais même existentielle) va de pair
avec le sens ontologique et gnoséologique de ce premier principe. Et il en va
de même pour la notion de TéA.oç dans la texture de la métaphysique et de

l'éthique chez Aristote. L'élément éthique n'est jamais absent de l'élaboration
de l'absolu que nous avons esquissée jusqu'à présent et il est parfois même

au centre de celle-ci.
Avec Kant et sa séparation critique de la philosophie théorétique et

pratique, cependant, les choses prennent une nouvelle tournure, dont nous devons

prendre acte pour conclure. Cette tournure est marquée par le fait que Kant
s'efforce de rendre indépendante, en principe, la signification éthique de

l'absolu par rapport à la métaphysique. Un des résultats majeurs de la critique
de la raison théorétique est que la raison dispose, à travers les idées, d'une
notion a priori de l'inconditionnel (ou absolu) que vise la «totalité absolue

dans la synthèse des conditions», mais que ces idées n'ont qu'une valeur

regulative et non constitutive dans le champ de la connaissance théorétique.
Cet absolu prend une signification réelle pour Kant dans le champ de la raison

pratique seulement, là ou se montre le caractère inconditionnel de la loi
constitutive de la validité de la morale. Chez Kant, ce qui reste de l'absolu
métaphysique - à savoir les idées de la liberté, de Dieu et de l'immortalité

- ne peut se manifester qu'à travers le caractère absolu du devoir moral et ne

vaut que sous la forme de la foi pratique.
Cette perspective (nuancée dans le sens de Fichte) détermine la façon dont

Kierkegaard pose la question de l'absolu. Les étapes ou stades de l'existence
se distinguent l'un de l'autre en ceci que pour le stade esthétique il n'y a pas
d'absolu du tout, pour le stade éthique l'absolu est constitué par le soi librement
choisi, tandis pour le stade religieux l'absolu est autre que le soi, à savoir Dieu.
Ou plutôt: dans sa vraie forme religieuse, qui est celle du christianisme
authentique, l'absolu se manifeste à travers le paradoxe du Dieu-Homme,
inassimilable par la raison et dont la vérité ne peut être saisie et appropriée
que par la foi, foi absurde aux yeux du philosophe.



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 343

Le résultat chez Kierkegaard est donc que l'unité de la conception à la

fois métaphysique et éthique de l'absolu éclate et doit être abandonnée
définitivement. La transformation de l'inconditionnel moral en soi absolu de

l'homme au sens de l'idéalisme spéculatif n'est qu'une construction intermédiaire

et passagère qui sert de tremplin pour le saut dans l'irrationalité de la
foi chrétienne, laquelle, avec l'idée philosophique de Dieu, doit congédier la

philosophie comme telle. Les débris qu'on trouve encore ça et là après cet
éclatement seront repris et variés par les différentes philosophies de l'existence
au XXe siècle, dont aucune ne s'est avérée capable d'en former un ensemble

nouveau qui tienne. A sa place, nous rencontrons aujourd'hui les variantes sans

nombre du relativisme philosophique.

Conclusion

Après avoir présenté en quelque sorte les matériaux historiques de la

tradition, la tâche philosophique serait maintenant de tenter une nouvelle
synthèse systématique à l'égard du problème que pose la notion d'absolu. Une

telle tentative est en dehors du cadre que je me suis tracé pour cet article".
J'aimerais cependant conclure en marquant au moins quelques points où une
remise en question radicale de certaines décisions systématiques que l'histoire
voudrait nous imposer comme définitives me semble nécessaire. Ces points
sont au nombre de trois.

Premièrement, il s'agit de remettre en question la conception de l'être
absolu qui résultait, au moins à partir d'Augustin, de l'abolition de la distinction

entre la première et la deuxième hypostase néoplatonicienne en faveur de

l'identification de l'Un absolu avec l'être intelligible.
Deuxièmement, on devrait tenter de développer une conception relationnelle

de l'être en tant que tel, qui tire toutes les conséquences du fait que la

relation de participation ne s'établit pas seulement entre l'idée et le phénomène,

mais aussi à l'intérieur de la sphère des formes eidétiques elles-mêmes,
résultat déjà atteint par Platon dans ses dialogues tardifs.

1 ' Pour plus de détails, je renvoie à mes propres publications : Das Sein und das
Absolute. Studien zur Geschichte der ontologischen Problematik in der spätantiken
Philosophie, Basel, 1955; Das Problem des Absoluten, in: Institut international de

philosophie: Problèmes jMlosophiques d'aujourd'hui, vol. 2 (à paraître); Eidos und
Existenz. Umrisse einer Philosophie der Gegenwärtigkeit, Basel, Schwabe, 1995,
surtout le chapitre 11, pp. 303-348: «Das Absolute». Voir en outre: H. Dumér-ï, Le

problème de Dieu en philosophie cle la religion. Examen critique de la catégorie
d'absolu et du scheme de transcendance, Paris, Desclée de Brouwer, 1957. R. Kuhlen,
«Absolut, das Absolute», in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel,
Schwabe, 1971, Bd. 1. Sp. 12-31.



344 GERHARD HUBER

Troisièmement, la transformation de l'absolu en sujet absolu léguée par
l'idéalisme spéculatif doit être reconnue comme une des formes sous lesquelles
le relativisme anthropocentrique abolit le sens même de ce qui serait le rapport
existentiel de l'homme à l'absolu, à savoir la participation et non pas une
domination qui finit par être autodestructrice.

ERNST CASSIRER (1874-1945)

CORRESPONDANCE

Une édition de la correspondance de Cassirer est en
préparation, en collaboration avec la Société Internationale
E. Cassirer. Nous serions extrêmement reconnaissant à toute
personne détentrice de documents ou d'autres indices de
recherche de bien vouloir entrer en contact avec les éditeurs
à l'adresse suivante:

Fabien Capeilleres,
36, rue V.-Massé,

F-75009 Paris
Tél./fax : (1) 48 74 23 30


	Remarques sur l'histoire de la notion philosophique d'absolu

