Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 4

Artikel: Remarques sur I'histoire de la notion philosophique d'absolu
Autor: Huber, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 333-344

REMARQUES SUR L’HISTOIRE DE LA NOTION
PHILOSOPHIQUE D’ABSOLU

GERHARD HUBER

A la mémoire de Fernand Brunner
Résumé

Adoptant le point de vue de ['histoire des notions philosophiques
(Begriffsgeschichte), le présent article décrit quelques étapes majeures du
développement de la notion d’ absolu, ses antécédents en grec, et ses trans-
formations dans la philosophie moderne. Au courant de cette évolution, cing
éléments de signification se font jour, a savoir les caractéres métaphysiques
d'«étre en soi» (et non «relatif»), «détaché» (ou «séparé»), «parfait» et par
la «divin», ainsi que le caractére «inconditionnel» de I'éthique en tant que
tel. Cette notion d absolu dialectiquement nuancée pourrait étre d un grand
intérét pour la philosophie systématique.

La sagesse quotidienne qui prédomine & notre époque peut se résumer par
la formule: «Tout est relatif, il n’y a pas d’absolu.» Philosophiquement parlant
nous vivons un temps de relativisme absolu. Le paradoxe véhiculé par cette
formule exprime assez bien la contradiction profonde a laquelle, je pense, la
philosophie doit s’opposer — quitte & ne plus se qualifier de «moderne» ou (ce
qui serait encore moins grave) de «postmoderne».

Si I'on prend en considération ’histoire de la pensée philosophique d'un
peu plus preés, on peut constater que la notion d’«absolu» en est une des notions
fondamentales et qu’elle s’est développée dans deux dimensions principales.
La premiére est celle de la structure logico-ontologique de I’étre: la dimension
métaphysique. Quel est le rapport entre ce qui, dans la réalité des choses, serait
«en soi» et ce qui, dans cette méme rcalité, n’est que «relatif» ? 1l s’agit donc
de I’opposition entre I"absolu comme étre en soi et le relatif qui n’est que dans
la mesure ou ce qui est considéré comme réel se rapporte a autre chose.

La seconde dimension de notre probleme est la dimension érhigue. Y a-
t-il, dans ce que visent les actions humaines, quelque absolu, a savoir un but
ou une fin (téAog) dont le sens ne dépendrait pas d’autre chose, de la méme
manicre dont nos actions, en tant que moyens, visent toujours quelque chose
qui dépasse ces actions elles-mémes et ce qui se réalise a travers elles? Un
TEAOG qui, en derniére instance, pourrait garantir le sens de ce que nous faisons



334 GERHARD HUBER

sans qu’il soit besoin de le transcender toujours vers un horizon encore plus
¢loigné? Cette fin (absolue) serait I’'inconditionné dans le conditionnement
indéfini de notre agir: I’absolu éthique qui fonde, d’une mamicre suffisante,
le sens de ce qui se réalise a travers nos actions.

Ces deux aspects de la problématique de I’absolu sont indissolublement
liés I'un a I'autre. La problématique de 1’absolu laisse entrevoir que la dis-
tinction entre le «métaphysique» et I’«éthique» a un caractere tout a fait
provisoire que la philosophie se doit de dépasser.

Le terme d’«absolu» appartient a la langue /atine. La langue originaire de
la philosophie, en revanche, est le grec. C’est la raison pour laquelle, dans les
quelques remarques concernant 1’histoire de la notion philosophique d’absolu
que je me propose de présenter, nous ne pouvons pas suivre tout simplement
un parcours historique linéaire plus ou moins idéalis¢. Il s’agit plutot de fixer
quelques points importants en dehors de 1’ordre chronologique, en prenant
notre point de départ dans la philosophie d’expression latine.

Pour plus de clarté, cependant, et en anticipant sur le résultat de I'exposé
qui va suivre, voici les cing éléments essentiels dégagés par I'histoire de la
philosophie occidentale qui, selon moi, constituent la signification pleine et
entiere de la notion d’absolu:

1 le caractere d’étre en soi (et non «relatif»)

2° le caractére d’étre «détaché» (ou «séparé»)

3° le caractere d’étre «parfait»

4°  le caractere «divin»

5° le caractere «inconditionnel» de 1'éthique en tant que tel.

L absolu est ce qui est en soi, puisqu’il se détache du relatif. Il est parfait,
et par l1a divin. 1l est la condition sans condition de 1’action humaine.

Reprenons successivement ces différents aspects.

L' en-soi et le relatif

L’opposition terminologique entre «absolu» et «relatif» (absolutum —
relativum) est d’un usage courant au XIII® siecle, a I'apogée de la scolastique
médiévale. Citons Thomas d’Aquin:

«La relation ne peut étre sans quelque chose d’absolu: car en tout relatif, il faut
reconnaitre (saisir intellectuellement) quelque chose qui se dit par rapport a soi-
méme en dehors de ce qui se dit par rapport & autre chose; ainsi I’esclave est quelque
chose absolument, en dehors de ce qui se dit de lui par rapport au maitre. Par
conséquent il faut que cette relation-1a par laquelle le pere et le fils se distinguent
[sc. en Dieu] ait quelque chose d’absolu dans quoi elle se fonde.»'

" THomAs D’ AQuiN, Contra gentiles, IV, 10: «Nam relatio non potest esse absque
aliquo absoluto: in quolibet enim relativo oportet intelligi quod ad se dicitur, praeter
id quod ad aliud dicitur; sicut servus aliquid est absolute, praeter id quod ad dominem
dicitur. Relatio igitur illa per quam pater et filius distinguuntur, oportet quod habeat
aliquod absolutum in quo fundetur.»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 335

L absolu dont Thomas d’Aquin parle ici d’'une maniére tout a fait générale
et formelle est ce qui, en tant que tel, n’est pas en rapport avec autre chose
(comme le sont le maitre et I’esclave, le pere et le fils, qui ne sont ce qu’ils
sont que par le rapport de 1’'un a 'autre). L absolu est le non-relatif, dont la
connaissance et I’énoncé ne visent que lui-méme. Il n’est — si rapport il y a
— que rapport a soi-méme (Selbstbeziiglichkeir). La détermination relative est
de plus une détermination secondaire : toute relation présuppose un absolu qui
la fonde. Cet absolu, dans I’exemple du maitre et de 1’esclave, est 1’étre
humain, puisque tous les deux, avant d’étre maitre ou esclave, sont des hom-
mes, et le rapport accidentel de sujétion n’est possible que sur la base de la
substantialité de cet étre absolu. Il en va de méme, au niveau théologique, pour
le rapport de paternité-filiation entre les deux premicres personnes de la trinité :
cette relation se constitue sur la base de 1'étre unique et absolu de I'essence
divine, qui n’est autre, pour Thomas, que ’étre pur. La possibilité de la relation
est fondée dans le caractere absolu de ce qui, en tant que relatif, se rapporte
a autre chose. «[...] relatio non potest esse absque aliquo absoluto.»

Quelle est 'origine de cette distinction courante entre absolu et relatif ?
Pour la trouver il faut revenir — et implicitement nous 1’avons déja fait — jusqu’a
Aristote au moins. Dans le schéma des catégories aristotéliciennes (schéma de
«ce qui se dit de 1’étre»), a I’absolu correspond le ko® odté6 de I'ovoia, 1'en-
soi de la substance, la premiere catégorie étant ce qui se dit en soi de ce qui
est en soi; tandis que le relatif correspond au mp6¢ Tt (plus au moins acci-
dentel): a ce qui ne se dit que par rapport a autre chose puisqu’il n’est que
dans ce rapport.

Mais cette distinction chez Aristote n’est que le reflet et I'aboutissement
doctrinal d’une discussion de principe qui a ét€ menée par Platon et dont le
document important parvenu jusqu’a nous est le Théétete. En effet, c’est dans
ce dialogue que nous trouvons la premiére discussion approfondie du probleme
d’un «relativisme absolu». Le partenaire de la discussion que méne Platon est
Protagoras, dont la thése fondamentale qu’il s’agissait de critiquer était : «Rien
n'est un en soi», ou plus brievement: «Rien n’est en soi».

Le relativisme de Protagoras, qui est a la base aussi de la proposition selon
laquelle «I’homme est la mesure de toute chose», peut étre formulé d’une
maniere positive en disant qu’il n’y pas d’étre mais seulement du devenir.
«Tout ce dont nous avons, 2 tort, I’habitude de dire qu’il est, devient a partir
du mouvement, du changement et du mélange dans les rapports mutuels»”.
Et un peu plus loin: «Rien n’est soi-méme en soi [...], mais toutes choses sont
en devenir dans leur rencontre mutuelle pour étre qualifiées a partir du
mouvement»”,

* Praton, Théététe, 152d7-el.
3 Ibid., 156e8-157a3.



336 GERHARD HUBER

Platon. dans le Théérére, ne présente aucune conclusion nette dans la
discussion du relativisme absolu de Protagoras; le dialogue se termine dans
[’aporie. Mais il n’y a pas de doute que cette discussion est menée sur |’ arriere-
plan caché de la théorie platonicienne des idées, dont le sens philosophique
est précisément d’affirmer avec les formes ou idées un étre en soi qui est ce
qu’il est non par rapport a autre chose mais en soi-méme. Aux yeux de Platon,
le probleme du relativisme ne saurait trouver sa solution que dans une déter-
mination convenable du rapport entre I'étre en soi des idées et le caractere
relationnel des phénomenes sensibles.

Détachement (ou séparation)

Jusqu'a présent nous avons pris le ko odt6é comme équivalent grec du
terme latin absolutum: 'en-soi de ce qui est lui-méme ce qu’il est. Il est
cependant évident que le terme latin «absolutum» est aussi la traduction d’un
autre terme grec dont la signification est plus proche: a savoir aréAvtov. On
doit en effet rapprocher les deux verbes (lat.) absolvere et (gr.) amoAvelv, qui
tous les deux signifient a peu prés la méme chose: ['action de dissoudre un
lien et par la de détacher ou séparer une chose d’une autre: AMiewv, AToAVELV;
solvere, ab-solvere ; en allemand «ab-16sen». Le terme grec que traduit le latin
absolutum se rencontre dans la terminologie philosophique de I’époque hel-
lénistique aussi bien chez les sceptiques que, tres probablement, chez les
stoiciens.

Comme on le sait le schéma stoicien des catégories distingue quatre genres
de 1'8tres:

vnoke{pevov nowdv ndg Eyov npog T mwg £xov
substrat qualifié ce qui se ce qui se trouve
trouve dans dans un certain
un certain ¢tat état par rapport a

quelque chose

Dans la discussion sceptique, ce schéma quaternaire est souvent réduit a
une simple opposition binaire :

T KOTo Stopopdv 0. TPoG TL
(ou meprypodnrv)
ce qui est dit dans ce qui est relatif

sa différence spéci-
fique (ou circonscrit)

Ce qui nous importe, ¢’est que la pointe méme de la réflexion sceptique
se trouve dans la démonstration que cette distinction n’est pas du tout valable,
puisque toute détermination n’est que relative ou consiste seulement dans une
apparence de relation qui ne saurait étre maintenue. Et en ce point précis, il
est révélateur que I’argument sceptique qui vise la destruction de la réalité non



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 337

relative, peut désigner celle-ci avec les termes dmSAvtor ou GOAHTOG
VOOUpEVa, ¢ est-a-dire comme «des choses absolues» ou «des choses pensées
absolument», terminologie qui reflete peut-&tre un usage déja stoicien. Si cela
est exact, le caractere absolu de anéAvtov consisterait dés 1'époque hellénis-
tique dans le fait que ce qui est considéré comme tel est «détaché» ou «séparé»
de toute relation. Et dans cette perspective historique, la position des sceptiques
(qui n’en est pas une) apparait comme une reprise de la position de Protagoras
apres la critique que Platon en avait formulée. Quoi qu’il en soit, il est
incontestable a mes yeux que déja a cette époque, améAvtog peut signifier le
non-relatif comme ce qui est séparable de tout rapport a autre chose que lui-
méme. Le détachement ou la séparation est donc un deuxieme élément de la
signification du terme «absolu».

Perfection

Mais revenons au terme latin absolutum lui-méme. Quelle est sa signifi-
cation premiere dans le contexte de la langue latine et non en tant que tra-
duction d’améAvtog? Le verbe absolvere signifie «résoudre un lien, libérer»,
mais aussi «remplir une obligation» (puisque celle-ci est considérée comme
un lien), et d'une fagon plus générale «mener a bout» une entreprise, «parfaire»
une chose, «accomplir» une fonction.

C’est pourquoi nous pouvons lire chez Cicéron: «Je donne mon assenti-
ment a Diogene [de Babylone, le stoicien autour de 200 av. J.-C.] qui a défini
le bien comme ce qui est absolu par nature»’. Natura absolutum traduit la
tournure grecque téAeov kotd ¢vowv chez Diogene de Babylone. Dans ce
conlexte, «étre absolu» caractérise essentiellement le bien en tant que celui-
ciest la fin ultime a partir de laquelle toute chose trouve sa perfection naturelle :
«le plus haut ou le dernier ou I'extréme des biens, que les Greces appellent
Téhog»’. Et Cicéron d’ajouter immédiatement : «quod ipsum nullam ad aliam
rem, ad it autem res referuntur omnes», comme s’il s’agissait de démontrer
la coincidence compléte de la perfection et de la non-relativité de ce qui peut
etre dit «absolu»: le bien en tant que parfait «est sans relation a autre chose,
tandis que toute chose se rapporte a lui». Ce qui explique d’une maniére
évidente le rapport étymologique indissoluble. pour Cicéron, entre «perfec-
tion» (Vollendung, Vollkommenheit) et non-relativité (Unbeziiglichkeir) dans
le terme d’«absolutum»: coincidence qui pour nous qui parlons des langues
modernes, fait plutot probléme.

* CICERON, De finibus, 111, 33 : «Ego assentior Diogeni qui bonum definierit id quod
esset natura absolutum.»
Y Ibid., 1,42 «[...] vel summum vel ultimum vel extremum bonorum, quod Graeci

TEAOG nominant.»



338 GERHARD HUBER

Avec cela, 1l apparait au grand jour que la notion d’absolu chez Cicéron
est un lien important capable de véhiculer dans la tradition philosophique le
contenu commun de la conception platonicienne et aristotélicienne du bien
(Qryo®6v), dont le summum bonum est en quelque sorte un amalgame (assez
flou, 1l est vrai, comme on peut s’y attendre chez Cicéron). La compréhension
du bien comme finis bonorum maintient le rapport avec la conception de la
cause finale (00 #veka) en tant que TéAog de I’action chez Aristote. Mais nous
y trouvons en méme temps un écho de la signification du bien comme opyn
avunéOetog chez Platon, principe ou condition inconditionnelle de toute chose.
La notion en apparence purement formelle d’absolu est donc capable de
transmettre a la postérité le contenu essentiel de la conception €thico-méta-
physique de la réalité supréme: le contenu de la notion de bien qui, pour Platon,
explique philosophiquement le divin a son plus haut niveau. — Nous voila
arrivés, sans nous en apercevoir, au quatricme aspect de la notion d’absolu.

Le divin

Dans la philosophie occidentale, «absolu» est devenu le prédicat par
excellence de I'étre divin. Cet usage se prépare au sein du néoplatonisme grec,
mais ne se réalise pleinement que dans la pensée philosophique du moyen age
chrétien. Et les modalités de cette réalisation sont essentiellement déterminées
par la dialectique entre la théologie positive (cataphatique) et négative
(apophatique) qui se développe de diverses manieres chez les penseurs chré-
tiens.

Jean Scot Ert'géne, au [X¢ siecle, est le premier de ces penseurs (a la suite,
é¢videmment, du Pseudo-Denys 1’Aréopagite) chez qui la théologie négative
de Plotin et de ses successeurs prend une signification importante a I’intérieur
de la conception de I’étre absolu de Dieu. Voila un texte capital de Jean Scot
Erigéne:

«[...] I'ame connait intellectuellement que. au-dela de sa propre nature et de
celle de toute chose, Dieu est complétement détaché de tout ce qui peut étre dit
et saisi intellectuellement, aussi bien que de tout ce qui ne peut pas étre dit ou connu
et néanmoins est d’une certaine maniere, et elle nie que lui, il soit quelque chose
de ce qui est et de ce qui n’est pas, et elle approuve que tout ce qu’on lui attribue
prédicativement ne lui est pas attribué au sens propre mais d’une maniére méta-
phorique seulement.»"

6 JeaN Scot EriGENE, De divisione naturae, PL 122, 57T4A-B: «[...] (anima) ultra
et suam et omnium rerum naturam ipsum deum omnino absolutum ab omnibus, quae
et dici et intelligi possunt, necnon omnibus, quae nec dici nec intelligi possunt et tamen
quodammodo sunt, intelligens, eumque esse aliquid eorum, quae sunt et quae non sunt,
denegans, et omnia, quae de eo praedicantur, non proprie sed translative de eo praedicari
approbans [...].»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 339

N

Dans ce passage, Jean Scot a repris a sa maniére la conception néo-
platonicienne de la transcendance de 1'Un par rapport a I’étre et a la connais-
sance. Le caractere «absolu» de Dieu semble ici étre désigné pour la premiére
fois par ce terme latin, et il est compris comme «détachement» de tout ce qui
est a proprement parler et de tout ce qui n’est pas — détachement qui, en méme
temps, signifie la plus haute «perfection» de ce qui ne peut qu'improprement
étre désigné comme étant en soi, ce qui fait que Dieu, dans le sens de la
théologie apophatique, dépasse toute intelligibilité. Cette conception est dé-
veloppée par Scot Erigéne dans son ouvrage principal, et elle exerca une
influence directe ou indirecte sur la pensée médiévale.

Chez Anselme de Canterbury, la situation est un peu différente. Comme
Augustin, il met I’accent davantage sur la détermination positive de la summa
essentia que sur la théologie négative des néoplatoniciens, avec le résultat
qu'en droit Dieu seul se voit attribuer 1’«€tre» au sens propre du terme.

«[...] lui seul paraitra étre simplement et parfaitement et absolument, tandis que
les autres choses paraitront toutes presque ne pas étre ou étre a peine. [...] Car
puisque tout ce qu’'il est, il ne I’est pas par autre chose que lui-méme, n’est-il pas
juste que seul son étre soit reconnu comme simple, parfait et absolu? De ce qui
ainsi seul est parfait, simple et absolu sans restriction et sous tous ses aspects, de
cela sans doute on peut d’une certaine mani¢re dire avec raison qu’il est le seul
qui est.»’

Ce texte résume d’une maniére trés significative les caractéres qui font de
I’étre divin — et maintenant de lui seul — un étre absolu. 11 est «simple» (comme
'Un des néoplatoniciens), «parfait» (comme il se doit pour I’étre divin) et
«absolu» (c’est-a-dire détaché ou séparé par la transcendance que constitue la
priorité¢ de 1I'Un vis-a-vis du multiple) — et tout cela parce qu’il est ce qu’il
est en soi et sans rapport a autre chose. Le terme d’«absolu» est associé dans
ce texte aux autres éléments que notre analyse a relevés.

Dans I’évolution de la conception médiévale de 1"absolu, c¢’est Nicolas de
Cues qui fait le dernier pas, en donnant en quelque sorte a ce terme la fonction
d’un pivot autour duquel tourne la réflexion théologique conjecturale. Chez
le Cusain on trouve pour la premiére fois, a ma connaissance, la forme
substantivée du terme d’«absolu» (absolutum, das Absolute). Toutes les nuan-
ces que je viens de relever s’y trouvent, et d’autres encore qui sont nouvelles
chez ce philosophe et qui tiennent surtout & la dialectique subtile qu’il sait
développer a partir de |"opposition entre contractum et absolutium — opposition
dialectique dont le jeu fait apparaitre I'interpénétration de la complicatio et
de 'explicatio a 'intérieur de 1'étre absolu lui-méme.

7 ANSELME DE CANTERBURY. Monologium, 28 [...] ille solus videbitur simpliciter
et perfecte et absolute esse, alia vero omnia fere non esse et vix esse. [...] Cum [...]
quidquid ipse est non sit per aliud quam per se, id est per hoc, quod ipse est: nonne
huius esse merito solum intelligitur simplex perfectumque et absolutum? Quod vero
sic simpliciter et omnimoda ratione solum est perfectum, simplex et absolutum: 1d
nimirum quodam modo iure dici potest solum esse.»



340 GERHARD HUBER

Prenons comme exemple un ou deux textes, sans pouvoir penétrer tous les
détails:

«J appelle maximum (le plus grand) ce au-dela de quoi rien de plus grand ne
peut étre. A cet un convient ['abondance. C’est pourquoi avec la maximalité
coincide I"unité, qui est aussi 'entité, laquelle, si une telle unité se détache de tout
rapport et généralement de toute contraction, n’a rien qui lui soit opposé, puiqu’elle
est la maximalité absolue. C'est pourquoi le maximum est ['un absolu qui est toute
chose, et en lui se trouvent toutes choses, puisqu’il est le maximum. Et parce que
rien ne lul est opposé, le minimum aussi coincide avec lui. Aussi est-il en toute
chose. Et parce qu’il est absolu, il est tout le possible en acte, sans avoir rien
contracté qui vienne des choses; et ¢’est a partir de lui que tout existe.»®

[ absolu est la plénitude de I’étre divin. En tant que tel il est aussi 'Un
dépassant toute détermination limitative (c’est-a-dire toute contraction a un étre
particulier et fini) et toute opposition. Le maximum absolu est donc 'un qui est
tout et coincide avec le minimum; ce qui signifie que, transcendant, il est aussi
bien immanent a tout ¢tre particulier dont il est 1’origine absolue. Transcendance
et immanence coincident elles aussi dans 'absolu. S’il y a une explication de
I"infini dans le fini, I'absolu maintient néanmoins sa transcendance par rapport
a l'univers qui, comme spheére de I'immanence (maximum contractum), le
manifeste et dans lequel il se manifeste en tant qu’origine transcendante.

Dans ses €écrits ultérieurs, le Cusain a essayé d’aller encore plus au-dela
de la dialectique de la complication et de 1'explication de I'€tre absolu dans
la coincidentia oppositorum, en rejetant méme les «termes transcendants de
signification absolue» (transcendentes absolutac significationis termini), dont
se sert tout ¢noncé positif ou négatif se rapportant a I'absolu. Ni la théologie
positive qui affirme, ni 'apophatique qui nie et qui préfere la négation a
["affirmation, n’atteignent le degré supréme de la vérité de 1’absolu.

«Quoi qu’il semble plus vrai que Dieu ne soit rien de tout ce qui peut se concevoir
ou dire qu'aucune des choses, aucune négation a laquelle s’oppose une affirmation
n’atteint la précision (du discours). Il y a donc un concept plus absolu de la vérité
qui rejette les deux opposés a la fois disjonctivement et conjonctivement. Car a la
question «Si Dieu est 7» on ne peut répondre d'une maniere plus infinie qu’en disant
de lui ni gu'il est, ni qu'il n'est pas, ni qu'il est et qu'il n'est pas.»’

* Nicoras pe CUes, De docta ignorantia, Lib. 1, cap. 2 (ed. Wilpert) : «Maximum
[...] hoc dico, quo nihil maius esse potest. Abundantia vero uni convenit. Coincidit
itaque maximitati unitas, quae est et entitas, quod, si ipsa talis unitas ab omni respectu
et contractione universaliter est absoluta, nihil sibi opponi manifestum est, cum sit
maximitas absoluta. Maximum itaque absolutum unum est quod est omnia; in quo
omnia quia maximum. Et quoniam nihil sibi opponitur, secum simul coincidit mini-
mum. Quare et in omnibus, Et quia absolutum, tunc est actu omne possibile esse, nihil
a rebus contrahens, a quo omnia.»

? Nicoras pE Cues, De coniecturis, 1, cap. 21 (ed. Koch-Bormann): «Quamvis
verius videatur deum nihil omnium, quae aut concipi aut dici possunt, existere quam
aliquid eorum, non tamen praecisionem attingit negatio cui obviat affirmatio. Absolutior
igitur veritatis existit conceptus, qui ambo abicit opposita, disiunctive simul et copu-
lative. Non poterit enim infinitius responderi ‘an deus sit” quam quod ipse nec est nec
non est, atque quod ipse nec est et non est.»



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 341

D apres le philosophe de Cues, il faut donc nier tous les opposés a la fois
disjonctivement et conjonctivement. Cette negatio oppositorum disiunctive et
copulative semble étre son dernier mot, au niveau conjectural, avant qu’il ne
se livre au silence mystique qui respecte 1'ineffabilité de 1’absolu.

Avec ces €léments médiévaux se définit ['horizon qui détermine aussi la
conception de 1'absolu pour la pensée philosophique moderne — 1a ou elle
trouve encore sa place. D'une maniére générale et formelle, tout ce qui est
en sol et sans relation a autre chose peut étre désigné comme «absolu». Ainsi
Spinoza parle de la «nature absolue de Dieu» et de ses attributs qui, d’une
manicre infinie, expliquent la substantialité de la substance unique, sans sentir
le besoin d’une explication terminologique quelconque. La conception de Dieu
chez Leibniz est essentiellement «1’idée de I’absolu», ¢’est-a-dire de «l’étre
absolument parfait», dont nous avons une perception puisque nous y partici-
pons. Et c’est dans 'idéalisme spéculatif allemand que cette idée trouve sa
dernicre forme. Sur les traces de Spinoza, le jeune Schelling place I’idée de
["absolu au centre de sa philosophie, en s’efforcant d’offrir 1’absolu a 1’ intui-
tion intellectuelle en tant que «point ultime»:

«un point ultime de la réalité [...] dont tout dépend et dont part toute consistance
et toute forme de notre savoir [...] dans lequel tout ce qui est la vient a ’existence,
tout ce qui est pensé vient a la réalité, et la pensée elle-méme parvient a sa forme
d’unité et d immutabilité. [...] (L absolu est ce) qui porte & sa perfection le systeme
du savoir humain [...] origine (Urgrund) de toute réalité.

[...] Le principe de son €tre et le principe de sa connaissance doivent coincider,
doivent étre un, car ce n’est que parce qu’il est lui-méme qu’il peut étre pensé et
non par ce qu’il y a autre chose [...] Il faut qu’il se produise lui-méme par sa pensée
méme [...] L absolu ne peut étre donné que par I’absolu.»"

lei, Ta non-relativité est devenue 'acte méme de 'autoproduction de la
pensée comme spontanéité absolue, puisque la coincidence essentielle est
maintenant celle de 1’étre et du connaitre. Cette derniére transformation du
concept d’absolu, le jeune Schelling I’a esquissée sur la base de la philosophie
transcendantale de Kant déja profondément modifiée par Fichte: I'absolu en
tant que moi absolu prend la forme de la subjectivité métaphysique portée a
I'extréme de 1’acte créateur. Au lieu d’orienter et de fonder la relativité de 1’étre

" F. W. J. ScHeLLING, Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder iiber das
Unbedingte im menschlichen Wissen (1795), § 1: «[...] einen letzten Punkt der Realitiit
[...]. an dem alles hiingt, von dem aller Bestand und alle Form unsers Wissens ausgeht
[...]'[...] in dem und durch welches alles, was da ist, zum Dasein, alles, was gedacht
wird, zur Realitiit, und das Denken selbst zur Form der Einheit und Unwandelbarkeit
gelangt. [...] das Vollendende im ganzen System des menschlichen Wissens [...] [...]
Urgrund aller Realitit [...]

[...] das Prinzip seines Seins und das Prinzip seines Erkennens muss
zusammenfallen, muss Eines sein, denn nur weil es selbst, nicht weil irgend etwas
anderes ist, kann es gedacht werden. [...] es muss sich durch sein Denken selbst
hervorbringen. [...] — das Absolute kann nur durchs Absolute gegeben werden.»



342 GERHARD HUBER

humain dans sa finitude, 'absolu le porte a I'infini dans la mesure ou la
participation s’est transmuée en identité.
Reste le cinquieme et dernier aspect : ['absolu comme inconditionnel éthique.

L'inconditionnel éthique

Les quatre éléments constitutifs de la notion d’absolu que nous avons
jusqu’ici pris en considération appartiennent avant tout au contexte métaphy-
sique. Mais la notion d’absolu est porteuse aussi d’une nuance spécifiquement
éthique, et cela des le début. Il ne va pas sans un certain arbitraire de vouloir
faire, et surtout de maintenir, une distinction nette entre le «métaphysique»
et I’«éthique». Déja dans la conception de 1'idée du bien comme ayoBov et
gv chez Platon, premicre apparition de ce qui va étre la notion compréhensive
de ’absolu, la signification éthique (et je dirais méme existentielle) va de pair
avec le sens ontologique et gnoséologique de ce premier principe. Et il en va
de méme pour la notion de t€Aog dans la texture de la métaphysique et de
I’éthique chez Aristote. L’élément éthique n’est jamais absent de 1’élaboration
de 1’absolu que nous avons esquissée jusqu’a présent et 1l est parfois méme
au centre de celle-ci.

Avec Kant et sa séparation critique de la philosophie théorétique et pra-
tique, cependant, les choses prennent une nouvelle tournure, dont nous devons
prendre acte pour conclure. Cette tournure est marquée par le fait que Kant
s’efforce de rendre indépendante, en principe, la signification éthique de
[’absolu par rapport a la métaphysique. Un des résultats majeurs de la critique
de la raison theorétique est que la raison dispose, a travers les idées, d’une
notion a priori de 1'inconditionnel (ou absolu) que vise la «totalité absolue
dans la synthése des conditions», mais que ces idées n’ont qu’une valeur
régulative et non constitutive dans le champ de la connaissance théorétique.
Cet absolu prend une signification réelle pour Kant dans le champ de la raison
pratique sculement, 1a ou se montre le caractére inconditionnel de la loi
constitutive de la validité de la morale. Chez Kant, ce qui reste de 1’absolu
métaphysique — a savoir les idées de la libert¢, de Dieu et de I'immortalité
— ne peut se manifester qu’a travers le caractére absolu du devoir moral et ne
vaut que sous la forme de la foi pratique.

Cette perspective (nuancée dans le sens de Fichte) détermine la fagcon dont
Kierkegaard pose la question de 1’absolu. Les étapes ou stades de I’existence
se distinguent I'un de I’autre en ceci que pour le stade esthétique il n’y a pas
d’absolu du tout, pour le stade éthique 1’absolu est constitué par le soi librement
choisi, tandis pour le stade religieux 1’absolu est autre que le soi, a savoir Dieu.
Ou plutdt: dans sa vraie forme religieuse, qui est celle du christianisme
authentique, 1’absolu se manifeste a travers le paradoxe du Dieu-Homme,
inassimilable par la raison et dont la vérité ne peut étre saisie et appropriée
que par la foi, foi absurde aux yeux du philosophe.



L'HISTOIRE DE LA NOTION PHILOSOPHIQUE D'ABSOLU 343

Le résultat chez Kierkegaard est donc que I'unité de la conception a la
fois métaphysique et éthique de 1’absolu éclate et doit étre abandonnée défi-
nitivement. La transformation de 1’inconditionnel moral en soi absolu de
I"’homme au sens de I’idéalisme spéculatif n’est qu’une construction intermé-
diaire et passagere qui sert de tremplin pour le saut dans I'irrationalité de la
foi chrétienne, laquelle, avec I'idée philosophique de Dieu, doit congédier la
philosophie comme telle. Les débris qu’on trouve encore ¢a et la apres cet
¢clatement seront repris et variés par les différentes philosophies de 1’existence
au XX¢ siecle, dont aucune ne s’est avérée capable d’en former un ensemble
nouveau qui tienne. A sa place, nous rencontrons aujourd’hui les variantes sans
nombre du relativisme philosophique.

Conclusion

Apres avoir présenté en quelque sorte les matériaux historiques de la
tradition, la tache philosophique serait maintenant de tenter une nouvelle
synthese systématique a 1’égard du probléeme que pose la notion d’absolu. Une
telle tentative est en dehors du cadre que je me suis tracé pour cet article'.
J’aimerais cependant conclure en marquant au moins quelques points ol une
remise en question radicale de certaines décisions systématiques que 1’histoire
voudrait nous imposer comme définitives me semble nécessaire. Ces points
sont au nombre de trois.

Premierement, il s’agit de remettre en question la conception de 1'érre
absolu qui résultait, au moins a partir d’Augustin, de I’abolition de la distinc-
tion entre la premiére et la deuxiéme hypostase néoplatonicienne en faveur de
’identification de I'Un absolu avec 1'étre intelligible.

Deuxiemement, on devrait tenter de développer une conception relation-
nelle de I'étre en tant que tel, qui tire toutes les conséquences du fait que la
relation de participation ne s’établit pas seulement entre I'idée et le phéno-
mene, mais aussi a I’intérieur de la sphére des formes eidétiques elles-mémes,
résultat déja atteint par Platon dans ses dialogues tardifs.

" Pour plus de détails, je renvoie & mes propres publications: Das Sein und das
Absolute. Studien zur Geschichte der ontologischen Problematik in der spdtantiken
Philosophie, Basel, 1955; Das Problem des Absoluten, in: Institut international de
philosophie: Problémes philosophiques d aujourd hui, vol. 2 (a paraitre); Eidos und
Existenz. Umrisse einer Philosophie der Gegenwdrtigkeit, Basel, Schwabe, 1995, sur-
tout le chapitre 11, pp. 303-348: «Das Absolute». Voir en outre: H. DumERry, Le
probléme de Dieu en philosophie de la religion. Examen critique de la catégorie
d’ absolu et du schéme de transcendance, Paris, Desclée de Brouwer, 1957. R. KUHLEN,
«Absolut, das Absolute», in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, Basel,
Schwabe, 1971, Bd. 1, Sp. 12-31.



344 GERHARD HUBER

Troisiemement, la transformation de 'absolu en sujet absolu 1éguée par
I"idéalisme spéculatif doit étre reconnue comme une des formes sous lesquelles
le relativisme anthropocentrique abolit le sens méme de ce qui serait le rapport
existentiel de I'homme a ['absolu, a savoir la participation et non pas une
domination qui finit par &tre autodestructrice.

ERNST CASSIRER (1874-1945)

CORRESPONDANCE

Une édition de la correspondance de Cassirer est en
préparation, en collaboration avec la Société Internationale
E. Cassirer. Nous serions extrémement reconnaissant a toute
personne détentrice de documents ou d’autres indices de
recherche de bien vouloir entrer en contact avec les éditeurs
a ’adresse suivante:

Fabien Capeilleres,
36, rue V.-Massé,
F-75009 Paris
Tél./fax : (1) 48 74 23 30




	Remarques sur l'histoire de la notion philosophique d'absolu

