
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 4

Artikel: L'encyclique veritatis splendor : présentation critique

Autor: Duquoc, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 126 (1994). P. 325-332

L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR :

PRÉSENTATION CRITIQUE

Christian Duquoc

Résumé

La lettre encyclique de Jean-Paul II. Veritatis splendor, ne laisse pas
indifferent par les questions qu'elle pose sur les rapports entre la foi et
T éthique. T esprit et le corps, la conscience cl la vérité. Toutefois, la pertinence
des questions se trouve occultée, d'une part, par leur traitement autoritaire,
et d'autre part, par une argumentation fondée sur une théologie obsolète.
L'excès de schématisation causée par ces approches déficientes risque d'écarter

cette lettre du débat éthique se déroulant dans notre société.

L'encyclique Veritatis Splendor' a suscité des réactions contrastées. Elle
a été reçue assez froidement par les théologiens catholiques, puis, peu à peu
les jugements se sont faits plus nuancés. On assiste à un certain apaisement.
U paraît résulter d'un soulagement que H. Küng a fort bien exprimé dans une
phrase lapidaire : «rien de nouveau, sinon qu'il n'a pas été question d'infaillibilité».

Bref, sur la foi de rumeurs, les théologiens redoutaient des prises de

positions extrêmes: ils ont retrouvé, sous un mode quelque peu désuet et

relativement modéré, l'affirmation de convictions qui ne changent en rien la

situation du débat moral dans le catholicisme. Il ne faut cependant pas sous-
estimer l'apport de cette encyclique: elle pose, peut-être maladroitement,
quelques questions que tout moraliste contemporain doit affronter. Cette étude

a pour but de mesurer la pertinence des solutions apportées.
Je l'organise autour de trois points d'inégale importance: leur ordre est

inverse à celui du texte.
I. Une admonestation maladroite
IL Une reprise de la néo-scolastique
III. Des interrogations sérieuses sur les dualismes contemporains: la foi

séparée de l'éthique: l'intention du corps: la conscience de la loi.
C'est donc dans le troisième moment de cette étude que seront discutés

les éléments fondamentaux de l'encyclique.

1 Parmi les huit différentes publications françaises de l'encyclique : Jean-Paui II.
Veritatis Splendor. La splendeur de la vérité. «L'enseignement moral de l'Église».
Introduction de Xavier Thévenot. Paris. Cerf. 1993.



326 CHRISTIAN DUQUOC

I. Une admonestation maladroite

La troisième partie de l'encyclique, le contrôle juridique, a été une des

raisons majeures de l'accueil froid de nombreux théologiens catholiques. Ils
ont senti dans cette volonté de contrôle un effort de l'autorité pour faire taire
les dissentiments en morale, et assurer par la police ce qui ne l'était pas par
la conviction. Cette stratégie est apparue dérisoire et de nature à porter atteinte
à l'autorité des documents émanant des responsables ecclésiastiques.

La réaction des théologiens me semble disproportionnée. Elle risque, en

effet, de passer pour un réflexe de caste et d'augmenter l'importance d'une
tradition malheureuse du pouvoir central. Celle-ci doit être traitée comme un
tic administratif, symptôme d'un doute sur l'argumentation proposée. Elle ne

doit pas être envisagée comme la forme normale d'exercice de «l'autorité»
qui doit tendre à convaincre par argument; elle est une excroissance
pathologique quasi infantile s'expliquant par une situation de crise entraînant le
désarroi chez les responsables. Il leur appartiendrait de redéfinir leur style
d'autorité s'ils veulent être entendus dans une société où le débat est premier
et s'assurer le collaboration libre des théologiens.

Les responsables catholiques, avant d'user d'une menace de sanction,
devraient méditer ces deux phrases de P. André Taguieff2:

«Seule l'argumentation permet de rompre à la fois avec l'état théologique,
qui survit dans l'adhésion aux absolus idéologiques, et avec l'état de guerre.»

«L'assurance dans l'anathème est inséparable de la soumission jubilatoire
à l'autorité du dogme.»

L'Eglise catholique, comme témoin du Christ, n'a rien à gagner à de telles
soumissions.

II. Une reprise de la néo-scolastique

L'encyclique use d'une théologie particulière, la néo-scolastique. Elle aide
à traiter deux questions difficiles: celle issue de la théorie dite de l'option
fondamentale, et celle des actes intrinsèquement mauvais. Le recours à la

théologie néo-scolastique pour traiter ces questions aboutit à un oubli du temps.
Aussi la morale proposée apparaît-elle abstraite.

1) L'option fondamentale et sa critique

L'encyclique critique une orientation jugée infidèle à une donnée de la

théologie classique des actes moraux : l'abandon du caractère premier de l'acte
au profit de l'intention dans la valeur morale de la personne devant Dieu. La
théorie de l'option fondamentale relativiserait considérablement l'action effective

ou l'omission coupable au profit d'une option invérifiable portant sur Dieu

'¦Esprit, 1/1/94, pp. 125-127.



L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR: PRÉSENTATION CRITIQUE 327

comme bien. Le texte officiel reproche à cette interprétation visant à relâcher
le lien entre les actes et leur poids eschatologique un idéalisme conduisant au
dualisme: elle déconnecterait la reconnaissance de Dieu des décisions concrètes

de la moralité, au risque, sans doute, de rompre le lien entre le premier
commandement et le second qui résume toutes les autres déterminations.

C'est sur ce fond d'inquiétude que suscite une banalisation des implications
quotidiennes de la moralité que l'encyclique emprunte à la théologie scolastique

du péché sa réfutation de la théorie de l'option fondamentale. Elle
rappelle que les humains peuvent transgresser en toute connaissance de cause
des impératifs graves de la loi divine, et que cette transgression affecte la

qualité morale de la personne, puisqu'elle la détourne de Dieu en l'affranchissant

de sa volonté : elle lui préfère un bien créé déconnecté de sa relation à

la volonté divine signifiée par la loi. Une telle transgression, lorsqu'il s'agit
de matière grave, est qualifiée de «péché mortel» en raison de sa conséquence

eschatologique: la perdition.
L'emprunt fait ici à la théologie scolastique n'honore pas la question sous-

jacente à l'élaboration de la théorie de l'option fondamentale. Celle-ci ne

relativise pas les actes moraux ou les omissions graves : elle les situe dans une

dynamique du rapport temporel à Dieu et de la construction de la personnalité.
Elle a été élaborée pour penser le rapport à Dieu dans une perspective qui ne

fasse pas grever toute transgression ou omission concrète grave d'un poids
éternel apparemment disproportionné. Elle tient compte de la subjectivité de

l'enjeu dans l'horizon de la temporalité.
Le retour à la perspective néo-scolastique laisse entier le problème posé.

En effet, cette théologie objectiviste ignore la subjectivité incertaine et ses

conditionnements dans la détermination de son objet, et elle écarte la temporalité

comme affectant la construction de la personnalité dans son accès à Dieu.

Aussi, manquant l'articulation entre la subjectivité et son rapport à la loi, elle

atomise la relation à Dieu. Sans doute s'affranchit-elle d'un certain caractère

légaliste et. à terme, odieux par l'acceptation que la conscience n'accède que
fort rarement à la lucidité des enjeux que requiert de soi le lien au salut ou
à la perdition. Bref, la gravité objective des actes ou des omissions qualifie
rarement la personne dans sa relation à Dieu : l'être humain est trop peu éclairé

pour que des enjeux définitifs touchent son action défaillante. On aboutit ainsi
à un paradoxe. La théorie de l'option fondamentale avait pour fin de surmonter
l'écart entre la qualification morale de la personne et ses actes ou omissions.

L'encyclique lui reproche de le creuser, mais elle-même, par son objectivisme
de la transgression ou de l'omission, et son jugement pessimiste sur la liberté
dont jouissent les humains, exacerbe le dualisme dénoncé: l'articulation entre
la qualité de l'être humain, ses actes et l'eschaton demeure ici impensée. Le

danger de cette présentation réside dans la légèreté avec laquelle la perdition
est évoquée. Le christianisme risque à nouveau de paraître odieux et
culpabilisant.



328 CHRISTIAN DUQUOC

2) Les actes intrinsèquement mauvais

Dans sa défense de l'objectivité des actes, l'encyclique a discerné un

danger dans ce qu'elle appelle le «conséquentialisme» et le «propor-
tionnalisme». Pour le dire brièvement, selon ces théories, un acte ne tient pas

en lui-même: il s'inscrit dans une connexion de facteurs. Ses effets futurs
entrent dans le jugement à porter, ils appartiennent de droit à l'œuvre de

discernement. Dans ce cadre, il fut largement discuté aux U.S.A.. pendant la

dernière guerre, de la légitimité morale ou non du bombardement des

populations civiles.
Considérons le texte de l'encyclique qui se rapporte à cette question

(pp. 119-120) :

Le conséquentialisme «entend définir les critères de la justice d'un agir
déterminé à partir du seul calcul des conséquences prévisibles de l'exécution
d'un choix.»

Le proportionnalisme, «qui pondère entre eux les valeurs des actes ct les

biens poursuivis, s'intéresse plutôt à la proportion qu'il reconnaît entre leurs

effets bons et leurs effets mauvais, en vue d'un 'plus grand bien' ou du

'moindre mal' réellement possibles dans une situation particulière.»
L'encyclique poussant à l'extrême la logique de ces deux théories, note

que dans une telle perspective, il ne peut y avoir interdiction absolue de

comportements déterminés, même lorsqu'il s'agit d'un acte en contradiction

avec une norme négative universelle.

L'encyclique refuse que ces théories puissent en appeler à la casuistique :

celle-ci se déroulait dans l'horizon d'une loi douteuse et ne «remettait pas en

cause la validité absolue des préceptes moraux négatifs.» Les actes

intrinsèquement mauvais ne peuvent être ordonnés à Dieu et ne sauraient donc être

l'objet d'un acte moral. Au § 80. l'encyclique, sur la base de Vatican II,
énumère les actes intrinsèquement mauvais, sur l'immoralité objective
desquels il n'y a pas de doute. Je ne suis pas sûr que la présentation corresponde
à la logique de la théorie, et cela pour trois raisons:

1) La détermination des actes intrinsèquement mauvais n'est pas donnée

a priori, elle est l'effet d'un affinement culturel. L'Eglise elle-même n'a pas
craint pendant des siècles de justifier des actes qui furent ensuite jugés comme

intrinsèquement mauvais. On ne peut aussi facilement évacuer le doute, car
les préceptes négatifs sont eux-mêmes historiquement sujets à interprétation.

2) Les théories en question visent à l'établissement d'un discernement

éthique là où il est nécessaire de prendre en compte les conséquences: celles-
ci ne sont pas assurées d'être bonnes par la seule objectivité bonne d'un acte.
Ce dernier se situe dans un entrelacs de facteurs.

3) Les théories en question veulent traiter de façon rationnelle la question
si difficile des conflits de devoirs: la connaissance du mal par le précepte

négatif est souvent insuffisante pour choisir l'acte à accomplir. Le cas si

complexe de la bioéthique illustre à quel point il est difficile d'acquérir un



L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR: PRÉSENTATION CRITIQUE 329

juste discernement en dehors du débat et de la prise en compte des conséquences.

N'ayant pas à débattre des raisons conduisant à l'élaboration de ces

théories, l'encyclique dérive vers une solution abstraite, sans autre intérêt que
de devoir susciter l'intransigeance dans les conflits concrets. L'intransigeance
est parfois nécessaire. Sa postulation est ici trop abrupte pour convaincre.

3) L'oubli du temps

La faiblesse des critiques de l'encyclique à l'égard des théories de l'option
fondamentale, du conséquentialisme ct du proportionnai isme provient de

l'oubli du temps.
En effet, les théories critiquées se donnent pour tâche d'intégrer la

temporalité ou l'historicité comme élément majeur du discernement moral. Ces

théories visent à éviter la figure du dilemme, du tout ou du rien. Pour ce faire,
elles introduisent des nuances dans le jugement moral, puisque l'agir moral
articule un sujet historique et une action ou omission située. Le réfèrent du

précepte, même négatif, ne suffit pas à penser le devenir de l'être moral, sinon

par abstraction. Cet oubli ou cette incapacité est d'autant plus regrettable que
le dessein majeur de l'encyclique est d'écarter lc dualisme. Ce point qui
interroge très particulièrement nos pratiques de dissociation appelait une

grande attention au devenir de l'être humain.
Cette attention manquant, la dénonciation du dualisme de la foi et de la

pratique, de l'esprit et du corps, de la conscience et de la vérité ou de la loi
sombre dans l'abstraction, ct la liberté dont l'excès est dénoncé est une
construction de l'esprit et non une donnée politique et socio-psychologique effective,

sauf cas particuliers. Il reste que. derrière les critiques de l'encyclique,
se dessine ce qui est l'objet du souci majeur de cet écrit: le dualisme.

III. Des interrrogations sérieuses sur certains dualismes

L'encyclique dénonce la dissociation entre liberté et vérité : elle ne

correspond pas à ce qu'est l'homme, elle mène à la destruction, car la figure
d'autrui est alors écartée comme médiation première de la connaissance de

soi et de Dieu. Cette dissociation se présente sous la forme d'un manque
d'intérêt à l'égard de plusieurs articulations: foi et pratique éthique: intention
ou esprit et corps: conscience et loi ou vérité.

Je présente, à partir de ces trois dissociations, la trame majeure de

l'encyclique ct son interrogation digne d'être écoutée.

a) La foi séparée de l'éthique

La méditation sur le jeune homme riche qui ouvre l'encyclique a pour fin
de manifester que la foi ou remise inconditionnelle de soi à Dieu ne saurait
être séparée de la reconnaissance du prochain signifiée dans les dix Paroles.

L'articulation des deux tables de la Loi conduit à une habitation mutuelle de



330 CHRISTIAN DUQUOC

la recherche de Dieu et du respect d'autrui. A tel point d'ailleurs que la non-
reconnaissance de Dieu, dans l'athéisme, à condition qu'il soit de bonne foi,
ne conduit pas à la perdition : le Dieu nié est respecté dans son image. La vérité
de la reconnaissance de Dieu se manifeste visiblement dans le respect ou
l'amour d'autrui.

L'encyclique se contente d'énoncer ce principe: ce n'est pas rien. Mais
elle n'a peut-être pas mesuré que la tradition chrétienne pousse à deux
interprétations peu conciliables :

- ou bien on insiste sur le caractère incomparable et gratuit de la reconnais¬

sance de Dieu par rapport à l'éthique: celle-ci ne saurait en être la mesure
ou la médiation;

- ou bien elle dénonce le caractère ambigu d'une reconnaissance de Dieu
sans effet dans le respect d'autrui au point que l'essence du christianisme
en vient à se confondre avec ce respect et que l'accès à Dieu par des

chemins non éthiques paraît superflu. Tout est donc donné dans l'éthique
et le christianisme serait en quelque sorte réalisé dans les droits et les

devoirs accessibles dans le débat ou dans l'interlocution.

La séparation n'est pas la volonté de relativiser soit la foi, soit l'éthique:
elle provient du fait que l'articulation de ces deux pôles ne s'impose pas
nécessairement à l'interprétation chrétienne. La question n'en est pas moins
centrale. Il serait opportun d'envisager sur ce point un débat portant sur la foi,
les œuvres et la loi naturelle, de façon à éviter que le christianisme devienne
soit une relation à Dieu sans inscription temporelle soit une éthique sans lien
à Dieu.

b) L'intention, l'esprit et le corps

La seconde forme de dualisme que l'encyclique décèle dans notre pratique
actuelle est la séparation qui s'instaure entre l'intention et le corps. Celui-ci

y est traité comme un matériau neutre, alors qu'il fait partie intégrante de la

personne, puisqu'il est le lieu de la présence à autrui et à soi-même. Evidemment,

on insinuera que cette critique a pour fin d'évoquer l'horizon de la loi
naturelle et de renvoyer à une référence objective autre que le débat: le respect
d'autrui dans la bioéthique. Sans doute, mais il y a une vraie question, peut-
être même derrière certaines maladresses, posée par le transfert à l'être humain
de la technologie de la nature inanimée, végétale ou animale. Les questions
autour de la santé ne sont pas étrangères au statut du corps comme partie
intégrante de tout être humain.

Egalement, en connexion avec cette problématique, se pose la question du

sens de l'institution: elle est ce qui permet à l'interlocution d'affronter la

durée; en ce sens, elle relève des rapports à autrui. Elle ne saurait donc être
traitée comme un matériau neutre, comme si l'intention d'un lien respectueux
à autrui pouvait s'affranchir de la justesse des médiations structurelles: elle
fait d'une certaine manière corps avec ces médiations.



L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR: PRÉSENTATION CRITIQUE 331

Je soupçonne que cette problématique est habitée par le rejet des principes
du libéralisme économique: la structure n'y a aucune importance, le jeu des
intérêts privés travaillant à long terme par leurs conflits mêmes à l'intérêt
commun. C'est là, pour l'encyclique, introduire la force comme loi de
régulation sous couleur d'honorer la liberté d'entreprise. Le jeu des médiations s'y
trouve séparé de la raison et du sens.

Il eût sans doute été plus convaincant, pour beaucoup, de faire appel à une
loi raisonnable, plutôt qu'à une loi naturelle, ce mot étant affecté d'une grande
ambiguïté. Dans l'encyclique, le mot «nature» a pour but de signifier un arrêt
à la manipulation arbitraire. Pourquoi ne serait-ce pas le cas de la «raison»?
Certes, mais à une condition : que celle-ci soit ce en quoi et à partir de quoi
les hommes conversent, et que nul d'entre eux n'en représente l'hypostase.

c) La conscience et la vérité : le rôle de la loi

La réflexion sur la conscience et son rapport à la vérité, dans l'encyclique,
prend origine dans la défiance à l'égard d'une volonté d'autonomie estimée
moderne, qui aboutirait à faire de la raison la source ou le fondement des

normes morales (cf. § 36).
En d'autres termes: la raison ne renverrait à aucune altérité. Le concept

de loi naturelle, par contre, ne se tient que dans son annonce de l'autre. Cette
loi participe à ce qui est appelé «loi éternelle». La raison n'est donc pas close:
il existe en elle l'indice de l'autre, limite de son autonomie. Il n'appartient
pas à l'être humain de décider du bien et du mal (cf. Gn 2, 16-17). En bref,
le concept de loi naturelle a pour but de signifier la limite de la raison humaine.

La conscience morale s'inscrit dans cette articulation: elle témoigne que
dans la personne affrontée à des options concrètes où il y va du bien et du
mal. il s'agit à la fois d'elle-même et d'un autre qu'elle-même.

Même si le rapport à l'autre est fondamental, il n'en demeure pas moins

que la conscience donne à l'universalité de la loi sa forme concrète, son «ici
et maintenant». Elle est responsable du passage du principe au concret: aussi

est-elle la norme immédiate de la moralité personnelle, alors que la vérité
établie par la loi divine est la norme universelle et objective de la moralité.

L'encyclique peut donc conclure au § 61 que dans le jugement pratique
de la conscience qui impose à la personne l'obligation d'accomplir un acte

déterminé se révèle le lien entre la liberté et la vérité.
La conscience représente donc l'instance ultime, mais subjective, de la

moralité, elle n'est pas le garant de la vérité signifiée par la loi. Il n'en reste

pas moins que, dans la mouvance du monde, le passage de la vérité universelle

signifiée par la loi à la singularité de l'acte dont répond la conscience, témoigne
d'un écart. Celui-ci est le lieu où se recherche la vérité puisque celle-ci ne se

donne pas en sa singularité concrète. Si la conscience n'est pas le juge infaillible

du vrai, si elle est incertaine, cela signifie qu'elle n'a pas accès immédiat
à la vérité dans sa particularité même. Malgré cette contingence, elle n'en est

pas moins ce qui détermine le subjectivement vrai. C'est dans cet écart entre



332 CHRISTIAN DUQUOC

sa faillibilité et sa certitude subjective que se glisse l'obligation de s'éclairer,
bref, de s'inscrire dans une dynamique de conversion. C'est en raison de cette
maturation toujours en devenir que l'Eglise se situe comme aide à la
conscience.

Cette présentation donne lieu à une double interrogation:

1) elle semble orienter, dans la pédagogie visant à la maturation de la
conscience, vers une place privilégiée de l'Eglise enseignante, au point que
l'obéissance à ses déterminations dispenserait du risque de la décision. On
aurait affaire à un jeu de substitution : les responsables de l'Eglise, en opérant
eux-mêmes le passage du principe au concret, dispenseraient de l'angoisse de

la décision inhérente à la faillibilité de la conscience. L'accès à la certitude

subjective passerait par la médiation de l'autorité, dispensant ainsi de la
décision risquée, parce qu'aucune objectivité scientifique de la vérité ne s'impose

en morale. Cette substitution expliquerait l'admonestation aux théologiens

et le refus du dissentiment dans l'Eglise catholique. Je ne suis pas certain

que ce ne soit pas là. poussée jusqu'à l'absurde, la logique virtuelle du texte:
elle contredirait alors l'affirmation claire que la conscience est la norme
immédiate de la moralité pour la personne. Un espace de jeu doit être reconnu.
La question demeure du statut de la pédagogie, du témoignage et du rôle de

l'autorité ecclésiatique. Cette dernière serait tentée de se substituer à la
démarche de la conscience.

2) Elle exagère la signification anti-religieuse de la référence moderne à

la liberté et à la conscience, et elle présente de manière caricaturale la notion
d'autonomie, comme si l'homme s'érigeait en Dieu. Mais c'est là un fantasme
habitant beaucoup de documents officiels dans leur opposition à la modernité

depuis le début du XIXV siècle. Ce fantasme est peu justifié, car l'émergence
moderne de la liberté et de la conscience est facteur d'un ensemble de conflits
issus d'un affrontement des traditions : l'objectivité de la société et de ses règles

ne définit pas intégralement le sujet. Ce sujet est lui-même habité par mille
conditionnements qui font de la liberté et de la conscience, non pas des données

en soi, mais des instances dynamiques qui s'instaurent dans le dialogue social

conflictuel. Ces aspects sont quelque peu méconnus par l'encyclique.
Je dirai ceci pour conclure: l'encyclique s'était donné pour tâche la mise

en lumière d'une articulation entre des pôles fondamentaux de l'existence
morale, afin d'éviter des oppositions duelles. La question est bien posée, les

oppositions duelles ne font pas sens, car elles n'ouvrent à aucun avenir.

Représentant un jeu spéculaire. elles risquent de conduire au nihilisme,
maladie de la volonté ou du désir analysée par Nietzsche.

Malheureusement l'argumentation laisse à désirer et les solutions proposées

rendent perplexe. Il est clair que l'instrument rationnel utilisé, la théologie
traditionnelle, n'était pas en mesure d'affronter une question aussi ardue, ce

qui explique l'excès de schémalisation, et la tentation d'une inflation
autoritaire.


	L'encyclique veritatis splendor : présentation critique

