Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 4

Artikel: L'encyclique veritatis splendor : présentation critique
Autor: Duquoc, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P, 325-332

L’ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR :
PRESENTATION CRITIQUE

CHRISTIAN Duguoc

Résumé

La lettre encyclique de Jean-Paul 11, Veritatis splendor, ne laisse pas
indifférent par les questions qu'elle pose sur les rapports entre la foi et
I'éthique, [’ esprit et le corps, la conscience et la verité. Toutefois, la pertinence
des questions se trouve occultée, d'une part, par leur traitement autoritaire,
et d'autre part, par une argumentation fondée sur une théologie obsoléte.
L exceés de schématisation causée par ces approches déficientes risque d' écar-
ter cette lettre du débat éthique se déroulant dans notre société.

L’encyclique Veritatis Splendor' a suscité des réactions contrastées. Elle
a ¢té recue assez froidement par les théologiens catholiques, puis, peu & peu
les jugements se sont faits plus nuancés. On assiste a un certain apaisement.
[l parait résulter d’un soulagement que H. Kiing a fort bien exprimé dans une
phrase lapidaire : «rien de nouveau, sinon qu’il n’a pas été question d’infailli-
bilité». Bref, sur la foi de rumeurs, les théologiens redoutaient des prises de
positions extrémes; ils ont retrouvé, sous un mode quelque peu désuet et
relativement modéré, ['affirmation de convictions qui ne changent en rien la
situation du débat moral dans le catholicisme. Il ne faut cependant pas sous-
estimer I'apport de cette encyclique: elle pose, peut-étre maladroitement,
quelques questions que tout moraliste contemporain doit affronter. Cette ¢tude
a pour but de mesurer la pertinence des solutions apportées.

Je I"organise autour de trois points d’inégale importance: leur ordre est
inverse a celui du texte.

I. Unc admonestation maladroite

II. Une reprise de la néo-scolastique

III. Des interrogations sérieuses sur les dualismes contemporains: la foi
s¢parce de I’éthique; I'intention du corps: la conscience de la loi.

C’est done dans le troisieme moment de cette ¢tude que seront discutés
les éléments fondamentaux de I’encyclique.

' Parmi les huit différentes publications francaises de I'encyclique @ Jean-Paur I,
Veritatis Splendor. La splendeur de la vérité. «L’enseignement moral de I'Eglise».
Introduction de Xavier Thévenot, Paris, Cerf, 1993.



W

26 CHRISTIAN DUQUOC

I. Une admonestation maladroite

La troisieme partie de 'encyclique, le controle juridique, a été une des
raisons majeures de l'accueil froid de nombreux théologiens catholiques. Ils
ont senti dans cette volonté de controle un effort de 1’autorité pour faire taire
les dissentiments en morale, et assurer par la police ce qui ne I’était pas par
la conviction. Cette stratégie est apparue dérisoire et de nature a porter atteinte
a ['autorité des documents émanant des responsables ecclésiastiques.

La ré¢action des théologiens me semble disproportionnée. Elle risque, en
effet, de passer pour un réflexe de caste et d’augmenter I'importance d’une
tradition malheureuse du pouvoir central. Celle-ci doit étre traitée comme un
tic administratif, symptome d’un doute sur I’argumentation proposée. Elle ne
doit pas étre envisagée comme la forme normale d’exercice de «l’autorité»
qui doit tendre a convaincre par argument; elle est une excroissance patho-
logique quasi infantile s’expliquant par une situation de crise entrainant le
désarroi chez les responsables. Il leur appartiendrait de redéfinir leur style
d’autorité s’ils veulent étre entendus dans une société ot le débat est premier
et s’assurer le collaboration libre des théologiens.

Les responsables catholiques, avant d’user d’une menace de sanction,
devraient méditer ces deux phrases de P. André Taguieff”:

«Seule I'argumentation permet de rompre a la fois avec 1’état théologique,
qui survit dans I'adhésion aux absolus idéologiques, et avec 1’état de guerre.»

«L assurance dans I’anathéme est inséparable de la soumission jubilatoire
a 'autorité du dogme.»

L’ Eglise catholique, comme témoin du Christ, n’a rien a gagner a de telles
soumissions.

II. Une reprise de la néo-scolastique

L’encyclique use d’une théologie particuli¢re, la néo-scolastique. Elle aide
a traiter deux questions difficiles: celle issue de la théorie dite de 1’option
fondamentale, et celle des actes intrinsequement mauvais. Le recours a la
théologie néo-scolastique pour traiter ces questions aboutit a un oubli du temps.
Aussi la morale proposée apparait-elle abstraite.

1) L'option fondamentale et sa critique

L’encyclique critique une orientation jugée infidele a une donnée de la
théologie classique des actes moraux : I’abandon du caractere premier de ’acte
au profit de I'intention dans la valeur morale de la personne devant Dieu. La
théorie de I'option fondamentale relativiserait considérablement ’action effec-
tive ou I’omission coupable au profit d’une option invérifiable portant sur Dieu

* Esprit, 1/1/94, pp.125-127.



LENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR : PRESENTATION CRITIQUE 327

comme bien. Le texte officiel reproche a cette interprétation visant a relacher
le lien entre les actes et leur poids eschatologique un idéalisme conduisant au
dualisme: elle déconnecterait la reconnaissance de Dieu des décisions concre-
tes de la moralité, au risque, sans doute, de rompre le lien entre le premier
commandement et le second qui résume toutes les autres déterminations.

C’est sur ce fond d’inquiétude que suscite une banalisation des implications
quotidiennes de la moralité que I'encyclique emprunte a la théologie scolas-
tique du péché sa réfutation de la théorie de I'option fondamentale. Elle
rappelle que les humains peuvent transgresser en toute connaissance de cause
des impératifs graves de la loi divine, et que cette transgression affecte la
qualité morale de la personne, puisqu’elle la détourne de Dieu en I'affranchis-
sant de sa volonté: elle lui préfére un bien créé déconnecté de sa relation a
la volonté divine signifiée par la loi. Une telle transgression, lorsqu’il s agit
de matiere grave, est qualifiée de «péché mortel» en raison de sa conséquence
eschatologique: la perdition.

L’emprunt fait ici a la théologie scolastique n’honore pas la question sous-
jacente a |’¢laboration de la théorie de 1'option fondamentale. Celle-ci ne
relativise pas les actes moraux ou les omissions graves: elle les situe dans une
dynamique du rapport temporel a Dieu et de la construction de la personnalité.
Elle a été élaborée pour penser le rapport 4 Dieu dans une perspective qui ne
fasse pas grever toute transgression ou omission concréte grave d'un poids
¢ternel apparemment disproportionné. Elle tient compte de la subjectivité de
’enjeu dans I'horizon de la temporalité.

Le retour a la perspective néo-scolastique laisse entier le probleme posé.
En effet, cette théologie objectiviste ignore la subjectivité incertaine et ses
conditionnements dans la détermination de son objet, et elle écarte la tempo-
ralité comme affectant la construction de la personnalité dans son accés a Dieu.
Aussi, manquant I’articulation entre la subjectivit¢ et son rapport a la loi, elle
atomise la relation a Dieu. Sans doute s’affranchit-elle d’un certain caractére
Iégaliste et, a terme, odieux par ’acceptation que la conscience n’accede que
fort rarement a la lucidité des enjeux que requiert de soi le lien au salut ou
a la perdition. Bref, la gravité objective des actes ou des omissions qualifie
rarement la personne dans sa relation a Dieu: I’étre humain est trop peu éclairé
pour que des enjeux définitifs touchent son action défaillante. On aboutit ainsi
a un paradoxe. La théorie de I’option fondamentale avait pour fin de surmonter
I’€cart entre la qualification morale de la personne et ses actes ou omissions.
L’encyclique lui reproche de le creuser, mais elle-m&me, par son objectivisme
de la transgression ou de I’omission, et son jugement pessimiste sur la liberté
dont jouissent les humains, exacerbe le dualisme dénoncé: Iarticulation entre
la qualité de 1’&tre humain, ses actes et I'eschaton demeure ici impensée. Le
danger de cette présentation réside dans la 1égereté avec laquelle la perdition
est ¢voquée. Le christianisme risque 2 nouveau de paraitre odieux et culpa-
bilisant.



328 CHRISTIAN DUQUOC
2) Les actes intrinséquement mauvais

Dans sa défense de l'objectivité des actes, I'encyclique a discerné un
danger dans ce qu’elle appelle le «conséquentialisme» et le «propor-
tionnalisme». Pour le dire brievement, selon ces théories, un acte ne tient pas
en lui-méme: il s’inscrit dans une connexion de facteurs. Ses effets futurs
entrent dans le jugement a porter, ils appartiennent de droit a ['ceuvre de
discernement. Dans ce cadre, il fut largement discuté aux U.S.A., pendant la
derniere guerre, de la Iégitimité morale ou non du bombardement des popu-
lations civiles.

Considérons le texte de l'encyclique qui se rapporte a cette question
(pp-119-120) :

Le conséquentialisme «entend définir les critéres de la justice d’un agir
déterminé a partir du seul calcul des conséquences prévisibles de 1’exécution
d’un choix.»

Le proportionnalisme, «qui pondeére entre eux les valeurs des actes et les
biens poursuivis, s’intéresse plutdt a la proportion qu’il reconnait entre leurs
effets bons et leurs effets mauvais, en vue d’un ‘plus grand bien’ ou du
‘moindre mal’ réellement possibles dans une situation particuliere.»

L’encyclique poussant a I'extréme la logique de ces deux théories, note
que dans une telle perspective, il ne peut y avoir interdiction absolue de
comportements déterminés, méme lorsqu’il s’agit d’un acte en contradiction
avec une norme négative universelle.

L’encyclique refuse que ces théories puissent en appeler a la casuistique:
celle-ci se déroulait dans I’horizon d’une loi douteuse et ne «remettait pas en
cause la validité absolue des préceptes moraux négatifs.» Les actes intrinse-
quement mauvais ne peuvent étre ordonnés a Dieu et ne sauraient donc €tre
I’objet d’un acte moral. Au § 80, I'encyclique. sur la base de Vatican lI,
énumeére les actes intrinséquement mauvais, sur I'immoralité¢ objective des-
quels il n’y a pas de doute. Je ne suis pas slr que la présentation corresponde
a la logique de la théorie, et cela pour trois raisons:

I) La détermination des actes intrinséquement mauvais n’est pas donnée
a priori, elle est I'effet d’un affinement culturel. L'Eglise elle-méme n’a pas
craint pendant des siécles de justifier des actes qui furent ensuite jugés comme
intrinsequement mauvais. On ne peut aussi facilement évacuer le doute, car
les préceptes négatifs sont eux-mémes historiquement sujets a interprétation.

2) Les théories en question visent a |’établissement d’un discernement
éthique 1a ou 1l est nécessaire de prendre en compte les conséquences: celles-
ci ne sont pas assurcées d’étre bonnes par la seule objectivité¢ bonne d’un acte.
Ce dernier se situe dans un entrelacs de facteurs.

3) Les théories en question veulent traiter de facon rationnelle la question
si difficile des conflits de devoirs: la connaissance du mal par le préceple
ncgatif est souvent insuffisante pour choisir I'acte & accomplir. Le cas si
complexe de la bioéthique illustre a quel point il est difficile d’acquérir un



L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR: PRESENTATION CRITIQUE 329

juste discernement en dehors du débat et de la prise en compte des conséquen-
ces. N'ayant pas a dcbattre des raisons conduisant a I'élaboration de ces
théories, I’encyclique dérive vers une solution abstraite, sans autre intérét que
de devoir susciter I'intransigeance dans les conflits concrets. L intransigeance
est parfois nécessaire. Sa postulation est ici trop abrupte pour convaincre.

3) Loubli du temps

La faiblesse des critiques de I'encyclique a I'égard des théories de 1’option
fondamentale, du conséquentialisme et du proportionnalisme provient de
["oubli du temps.

En effet, les théories critiquées se donnent pour tache d’intégrer la tem-
poralit¢ ou I'historicité comme élément majeur du discernement moral. Ces
théories visent a éviter la figure du dilemme, du tout ou du rien. Pour ce faire,
elles introduisent des nuances dans le jugement moral, puisque 'agir moral
articule un sujet historique et une action ou omission située. Le référent du
précepte, méme négatif, ne suffit pas a penser le devenir de 1’étre moral. sinon
par abstraction. Cet oubli ou cette incapacité est d’autant plus regrettable que
le dessein majeur de I'encyclique est d'écarter le dualisme. Ce point qui
interroge trés particulierement nos pratiques de dissociation appelait une
grande attention au devenir de 1’ére humain.

Cette attention manquant, la dénonciation du dualisme de la foi et de la
pratique, de I'esprit et du corps, de la conscience et de la vérité ou de la loi
sombre dans 1"abstraction, et la liberté dont ['exceés est dénoncé est une cons-
truction de ’esprit et non une donnée politique et socio-psychologique etfec-
tive, sauf cas particuliers. Il reste que, derriere les critiques de I'encyclique,
se dessine ce qui est 1'objet du souci majeur de cet €crit: le dualisme.

I11. Des interrrogations sérieuses sur certains dualismes

L’encyclique dénonce la dissociation entre liberté et vérité: elle ne cor-
respond pas a ce qu’est 'homme, elle mene a la destruction, car la figure
d’autrui est alors écartée comme médiation premiere de la connaissance de
soi et de Dieu. Cette dissociation se présente sous la forme d’un manque
d"intérét a I’égard de plusieurs articulations : foi et pratique ¢thique: intention
ou esprit et corps; conscience et loi ou vérité.

Je présente, a partir de ces trois dissociations, la trame majeure de 'en-
cyclique et son interrogation digne d’étre ¢coutée.

a) La foi séparée de I éthique

La méditation sur le jeune homme riche qui ouvre I'encyclique a pour fin
de manifester que la foi ou remise inconditionnelle de soi a Dieu ne saurait
Ctre séparée de la reconnaissance du prochain signifiée dans les dix Paroles.
Larticulation des deux tables de la Loi conduit & une habitation mutuelle de



330 CHRISTIAN DUQUOC

la recherche de Dieu et du respect d’autrui. A tel point d’ailleurs que la non-
reconnaissance de Dieu, dans 1’athéisme, a condition qu’il soit de bonne foi,
ne conduit pas a la perdition: le Dieu ni¢ est respecté dans son image. La vérité
de la reconnaissance de Dieu se manifeste visiblement dans le respect ou
I"amour d’autrui.

L’encyclique se contente d’énoncer ce principe: ce n’est pas rien. Mais
elle n’a peut-&tre pas mesuré que la tradition chrétienne pousse a deux inter-
prétations peu conciliables :

— ou bien on insiste sur le caractere incomparable et gratuit de la reconnais-
sance de Dieu par rapport a I’éthique: celle-ci ne saurait en étre la mesure
ou la médiation;

— ou bien elle dénonce le caractére ambigu d’une reconnaissance de Dieu
sans effet dans le respect d’autrui au point que I’essence du christianisme
en vient a se confondre avec ce respect et que 1’acceés a Dieu par des
chemins non éthiques parait superflu. Tout est donc donné dans 1’éthique
et le christianisme serait en quelque sorte réalisé dans les droits et les
devoirs accessibles dans le débat ou dans I'interlocution.

La séparation n’est pas la volonté de relativiser soit la foi, soit |'éthique;
elle provient du fait que D'articulation de ces deux poles ne s’impose pas
nécessairement a 1’interprétation chrétienne. La question n’en est pas moins
centrale. Il serait opportun d’envisager sur ce point un débat portant sur la fot,
les ceuvres et la loi naturelle, de facon a éviter que le christianisme devienne
soit une relation a Dieu sans inscription temporelle soit une éthique sans lien
a Dieu.

b) L'intention, I'esprit et le corps

La seconde forme de dualisme que I’encyclique décele dans notre pratique
actuelle est la séparation qui s’instaure entre I’intention et le corps. Celui-ci
y est trait¢ comme un matériau neutre, alors qu’il fait partie intégrante de la
personne, puisqu’il est le lieu de la présence a autrui et a soi-méme. Evidem-
ment, on insinuera que cette critique a pour fin d’évoquer 1’horizon de la loi
naturelle et de renvoyer a une référence objective autre que le débat: le respect
d’autrui dans la bioéthique. Sans doute, mais il y a une vraie question, peut-
étre méme derriere certaines maladresses, posée par le transfert a I’étre humain
de la technologie de la nature inanimée, végétale ou animale. Les questions
autour de la santé ne sont pas étrangéres au statut du corps comme partie
intégrante de tout étre humain.

Egalement, en connexion avec cette problématique, se pose la question du
sens de 'institution: elle est ce qui permet a I'interlocution d’affronter la
durée; en ce sens, elle releve des rapports a autrui. Elle ne saurait donc étre
traitée comme un matériau neutre, comme si I’intention d’un lien respectueux
a autrui pouvait s’affranchir de la justesse des médiations structurelles: elle
fait d’une certaine maniére corps avec ces médiations.



L'ENCYCLIQUE VERITATIS SPLENDOR : PRESENTATION CRITIQUE 331

Je soupgonne que cette problématique est habitée par le rejet des principes
du libéralisme économique: la structure n’y a aucune importance, le jeu des
intéréts privés travaillant a long terme par leurs conflits mémes a I'intérét
commun. C’est la, pour ’encyclique, introduire la force comme loi de régu-
lation sous couleur d’honorer la liberté d’entreprise. Le jeu des médiations s’y
trouve sépar€ de la raison et du sens.

Il elt sans doute €té plus convaincant, pour beaucoup, de faire appel a une
loi raisonnable, plutot qu’a une loi naturelle, ce mot étant affecté d’une grande
ambiguité. Dans I’encyclique, le mot «nature» a pour but de signifier un arrét
a la manipulation arbitraire. Pourquoi ne serait-ce pas le cas de la «raison» ?
Certes, mais a une condition: que celle-ci soit ce en quoi et a partir de quoi
les hommes conversent, et que nul d’entre eux n’en représente I’hypostase.

¢) La conscience et la vérité : le role de la loi

La réflexion sur la conscience et son rapport a la vérité, dans I’encyclique,
prend origine dans la défiance a 1I’égard d’une volonté d’autonomie estimée
moderne, qui aboutirait a faire de la raison la source ou le fondement des
normes morales (cf. § 36).

En d’autres termes: la raison ne renverrait a aucune altérité. Le concept
de loi naturelle, par contre, ne se tient que dans son annonce de I'autre. Cette
loi participe a ce qui est appelé «loi éternelle». La raison n’est donc pas close:
il existe en elle I'indice de ’autre, limite de son autonomie. Il n’appartient
pas a I’étre humain de décider du bien et du mal (cf. Gn 2, 16-17). En bref,
le concept de loi naturelle a pour but de signifier la limite de la raison humaine.

La conscience morale s’inscrit dans cette articulation: elle témoigne que
dans la personne affrontée a des options concretes ou il y va du bien et du
mal, 1l s’agit a la fois d’elle-méme et d’un autre qu’elle-méme.

Méme si le rapport a I’autre est fondamental, il n'en demeure pas moins
que la conscience donne a 'universalité de la loi sa forme concrete, son «ici
et maintenant». Elle est responsable du passage du principe au concret; aussi
est-elle la norme immédiate de la moralité personnelle, alors que la vérité
¢tablie par la loi divine est la norme universelle et objective de la moralité.

L’encyclique peut donc conclure au § 61 que dans le jugement pratique
de la conscience qui impose a la personne I’obligation d’accomplir un acte
déterminé se révele le lien entre la liberté et la vérité.

La conscience représente donc I'instance ultime, mais subjective, de la
moralité, elle n’est pas le garant de la vérité signifiée par la loi. [l n’en reste
pas moins que, dans la mouvance du monde, le passage de la vérité universelle
signifiée par la loi & la singularité de I’acte dont répond la conscience, témoigne
d’un écart. Celui-ci est le lieu ot se recherche la vérité puisque celle-ci ne se
donne pas en sa singularité concréte. Si la conscience n’est pas le juge infailli-
ble du vrai, si elle est incertaine, cela signifie qu’elle n’a pas acces immédiat
a la vérité dans sa particularité méme. Malgré cette contingence, elle n’en est
pas moins ce qui détermine le subjectivement vrai. C’est dans cet ¢cart entre



332 CHRISTIAN DUQUOC

sa faillibilité et sa certitude subjective que se glisse 1’obligation de s’éclairer,
bref, de s’inscrire dans une dynamique de conversion. C’est en raison de cette
maturation toujours en devenir que I’Eglise se situe comme aide a la cons-
cience,

Cette présentation donne lieu a une double interrogation:

1) elle semble orienter, dans la pédagogie visant a la maturation de la
conscience, vers une place privilégice de I’Eglise enscignante, au point que
['obéissance a ses déterminations dispenserait du risque de la décision. On
aurait affaire a un jeu de substitution: les responsables de I'Eglise, en opérant
cux-mémes le passage du principe au concret, dispenseraient de 'angoisse de
la décision inhérente a la faillibilité de la conscience. L’acces a la certitude
subjective passerait par la médiation de [’autorité, dispensant ainsi de la
décision risquée, parce qu’aucune objectivité scientifique de la vérité ne s'im-
pose en morale. Cette substitution expliquerait I’admonestation aux théolo-
giens et le refus du dissentiment dans I’'Eglise catholique. Je ne suis pas certain
que ce ne soit pas 1a, poussée jusqu’a I’absurde, la logique virtuelle du texte;
clle contredirait alors 'affirmation claire que la conscience est la norme
immeédiate de la moralit€ pour la personne. Un espace de jeu doit étre reconnu.
La question demeure du statut de la pédagogie, du témoignage et du rdle de
["autorité ecclésiatique. Cette derniere serait tentée de se substituer a la dé-
marche de la conscience.

2) Elle exagere la signification anti-religicuse de la référence moderne a
la liberté et a la conscience, et elle présente de maniere caricaturale la notion
d’autonomie, comme si I’homme s’¢érigeait en Dieu. Mais ¢’est 1a un fantasme
habitant beaucoup de documents officiels dans leur opposition a la modernité
depuis le début du XIX© siecle. Ce fantasme est peu justifié, car I'émergence
moderne de la liberté et de la conscience est facteur d’un ensemble de contlits
issus d’un affrontement des traditions: I'objectivité de la société et de ses regles
ne définit pas intégralement le sujet. Ce sujet est lui-méme habité par mille
conditionnements qui font de la liberté et de la conscience, non pas des données
en soi, mais des instances dynamiques qui s’instaurent dans le dialogue social
conflictuel. Ces aspects sont quelque peu méconnus par 'encyclique.

Je dirai ceci pour conclure: 'encyclique s’était donné pour tache la mise
en lumiere d’une articulation entre des poles fondamentaux de [’existence
morale, afin d’éviter des oppositions duelles. La question est bien posée, les
oppositions duelles ne font pas sens, car elles n'ouvrent a aucun avenir.
Représentant un jeu spéculaire, elles risquent de conduire au nihilisme, ma-
ladie de la volonté ou du désir analysée par Nictzsche.

Malheureusement I'argumentation laisse a désirer et les solutions propo-
sées rendent perplexe. Il est clair que I'instrument rationnel utilis¢, la théologie
traditionnelle, n’était pas en mesure d’affronter une question aussi ardue, ce
qui explique I’exces de schématisation, et la tentation d’une inflation
autoritaire.



	L'encyclique veritatis splendor : présentation critique

