Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1994)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 263-302

BIBLIOGRAPHIE

JEAN-PauL Dumont, Eléments d histoire de la philosophie antique (REF),
Paris, Nathan, 1993, 775 p.

En composant cette anthologie didactique de textes philosophiques, Jean-Paul
Dumont a poursuivi deux buts principaux: il désirait d’abord donner aux éleves et aux
¢tudiants en philosophie un acces direct a la pensée des philosophes de I’ Antiquité. Les
extraits typiques qu’il a choisis s’articulent selon un enchainement qui permet d’entrer
progressivement dans I'intimité des auteurs. Il voulait ensuite offrir & un plus large
public «le moyen d’assouvir sa curiosité et d’assurer ses connaissances en puisant
directement a des sources autrement peu accessibles». C’est avec un art pédagogique
consommé que I’A. nous transmet la I’essentiel de la démarche et des préoccupations
des philosophes antiques, et il nous semble pouvoir dire qu’il a su publier, au soir de
sa vie de professeur, un ouvrage d’introduction-clé qui, certainement, fera date. Les
notes marginales, les notices introductives et les mises au point complémentaires qui
accompagnent chacun de ses textes nous font comprendre comment sont nés les con-
cepts propres a la rationalité toujours actuelle de la tradition philosophique grecque,
et ce que nous pouvons attendre de leur usage. L.a matiere est distribuée dans les cing
chapitres classiques suivants: les Présocratiques et Socrate, Platon, Aristote, I’épicu-
risme et le stoicisme, Plotin et le néoplatonisme.

JEAN BOREL

ANAXIMANDRE, Fragments et témoignages. Texte grec, traduction, introduction
et commentaire par Marcel Conche, Paris, P.U.F., 1993, 253 p.

Les précautions méthodologiques sont de rigueur lorsqu’il s’agit d’exposer la
pensée des Ecoles présocratiques. En effet, il n’est que trop facile et trop fréquent, de
par la nature méme des témoignages qui nous sont parvenus les concernant, de projeter
sur elle des préoccupations philosophiques ultérieures. Marcel Conche s’est attaché ici
a regrouper tous les fragments et témoignages que 1’on a rendus a Anaximandre qui
fut, comme on le sait, le second maitre de I'Ecole ionienne aprés Thales de Milet. Si,
pour ce dernier, toute réalité proceéde de 1'dpxr un principe unique qui est I'eau, a
comprendre non pas en tant qu’elle est susceptible de toutes les formes parce qu’informe
elle-méme, pour Anaximandre, 1I’élément ne saurait étre le principe; il ne peut que
dériver de ce principe qu'il est le premier, dans I’histoire de la philosophie, a nommer
I"Ilimité (&newpov). L dnepov désigne donc 1'dpyni comme source et origine radicale
de tout ce qui est. Par rapport au tout de 1'étre entendu comme totalité des €tants, ou
A I'Etant universellement accompli, comme le dira Platon en Soph., 248e, «10
TOVTEADG Gv», I’dmelpov est non-étre. dpyn (Principe), dnewpov (Ilimité), @OOG
(Nature), dmokplowg (Séparation), kK6opog (Univers), voila les termes essentiels a
I"explication desquels s’est consacrée toute la réflexion d’Anaximandre, ce que cor-
roborent bien a son sujet les auteurs anciens et les doxographes. Chacune de ces notions
fait I’objet d’un chapitre de cet excellent travail, et les analyses détaillées des fragments

Histoire de
la philosophie



264 BIBLIOGRAPHIE

dans lesquels elles apparaissent, en font certainement I’'un des meilleurs ouvrages de
présentation d’ensemble de la pensée du Maitre ionien actuellement disponible en
langue frangaise.

JEAN BOREL

Denis O'Brien, Théodicée plotinienne, théodicée gnostique (Philosophia
Antiqua - 57), Leiden, E.J. Brill, 1993, 117 p.

Pour saisir la différence qui sépare l'enseignement de Plotin de celuir de ses
adversaires les gnostiques, le seul traité intitulé Contre les gnostiques, qui se trouve
en Ennéades 11,9, n’y suffit guere. La polémique plotinienne y apparait énigmatique
a bien des égards, et les commentateurs modernes, malgré la science dont ils rivalisent
entre eux, butent contre des apories. C’est a la défense de I'unité fonciere de la pensée
de Plotin, dans les traités antérieurs a ce dernier, que s’attache ici Denis O’Brien. Sur
le theme doctrinal des modalités de la descente de 1’ame dans le monde qui est en jeu,
1l dégage admirablement I'enseignement positif du Maitre néoplatonicien, lequel rend
a sa polémique, par conséquent, unité et cohérence. A la question: les ames sont-elles
venues par contrainte ou par choix, Plotin répond en faisant intervenir les deux notions
centrales de volonté et de nécessité, qui impliquent d’emblée un dépassement de
I’alternative, et c’est ce qui lui permet ensuite de mettre en relation les deux activités
complémentaires et successives de 1’dme qui engendre premierement la matiere et
I'informe ensuite. Ainsi s’acheve «l'indéfini», et la matiere devient corps. Mais les
difficultés que souleévent a ce propos les gnostiques sont que la génération de la matiere
par I’ame n’est pas une activité innocente, et que la matiere, méme s’il faut comprendre
qu’elle est engendrée par nécessité, sera un jour laissée sans forme. Bien que, pour
Plotin, la matiére soit et demeure le «non-étre» ou le «mal-en-soi», le fait qu’elle soit
engendrée par I'dme interdit a ce «mal-en-soi» de jamais s’élever au-dessus de I’ame
pour se situer aupres des étres premiers. Enfin, la matiere ne sera jamais délaissée par
I’dme, ni méme condamnée a se voir privée de forme. Cette génération de la matiere
par I’ame, qui est le plus souvent niée par les exégetes contemporains de Plotin, devient
ainsi le pivot de sa théodicée, et c’est par sa mise en ceuvre qu’il se sépare des
gnostiques. Le travail de Denis O’Brien est intéressant par les critiques qu’il apporte
en cours de démonstration aux interprétations diverses qui ont été données, et qui ont
rendu mintelligible la polémique anti-gnostique de Plotin par des réductions excessives
de sa pensée.

JEAN BOREL

ANNICK STEVENS, Postérité de I'Etre. Simplicius interpréte de Parménide
(Cahiers de philosophie ancienne - N° 8), Bruxelles, Ousia, 1990, 146 p.

Cet ouvrage s’inscrit dans la collection fondée par L. Couloubaritsis ou ont déja
paru d’autres ceuvres consacrées a Parménide; il témoigne de I'intérét toujours renou-
velé pour la pensée de I’Eléate. Dans une premiére partie, I’A. nous donne un bref essal
sur Parménide visant a «reconstituer une théorie parménidienne cohérente» (p. 80).
Dans le long «Appendice» (p. 84-141) qui suit cet essai, I’A. traduit les passages
concernant Parménide dans le commentaire que fait Simplicius de la Physique et du De
caelo d’Aristote. On saluera cette heureuse initiative permettant au lecteur francophone
d’avoir acces au texte de Simplicius, philosophe néoplatonicien du VI siécle ap. J.-C.,



BIBLIOGRAPHIE 265

a qui nous devons la transmission de la plupart des fragments connus de Parménide.
Si Simplicius n’est pas un historien de la pensée tres objectif, puisqu’il s’agit pour lui
de défendre Parménide contre Aristote pour en faire un précurseur du platonisme,
il apparait cependant comme un témoin de premier ordre qui «a apporté bien des
explications aux apories suscitées depuis vingt-cing siécles par I’obscurité du poéme
parménidien» (p. 5). Le travail consistant a «débrouiller 1’écheveau de doctrines qui
s’entrecroisent et oblitérent la signification originale de I'ceuvre éléatique» (p. 6) est
d’une difficulté extréme, puisque chaque penseur antique qui cite Parménide a essayé
soit de le réfuter, soit de le «récupérer en faveur de sa propre thése» (id.). En se livrant
a une lecture serrée du commentaire de Simplicius, I’A. espére pouvoir résoudre
quelques-unes des apories majeures du texte parménidien, qui trouvent en partie leur
origine dans la transmission textuelle. Les conclusions qu’elle tire de cette étude sont
les suivantes: 1) «le rapport entre les deux parties du poéme apparait comme un rapport
de hiérarchie entre les deux niveaux du réel» (p. 80); 2) «la connaissance du devenir
est possible» (id.) car il a un statut de vraisemblable, ni absolument vrai, ni absolument
faux; 3) «la connaissance du niveau supérieur» (id.), ¢’est-a-dire du vrai, est également
possible et peut étre comparée a celle de I'Un-Etre néoplatonicien; 4) I’Etant est pourvu
de «marques distinctives issues du langage humain» (p. 81); 5) «I’Etant est limité au
sens de complétude et de perfection» (id.). Si I'on peut tirer du commentaire de
Simplicius ces conclusions, elles ne sont pas pour autant absentes du texte de Parménide
lui-méme, et elles permettent de montrer de fagon renforcée la cohérence de la pensée
de I’Eléate.

STEFAN IMHOOF

REmi BrRAGUE (€d.), Saint Bernard et la philosophie, Paris, P.UF., 1993, 196 p.

Les neuf essais que contient ce volume correspondent a une version remaniée de
conférences prononcées lors d’un colloque qui a eu lieu a Dijon les 27 et 28 avril 1990,
en mémoire du 900° anniversaire de la naissance de Bernard de Clairvaux. Derriere le
fameux adversaire de la philosophie se cache-t-il encore un philosophe malgré lui et,
si oui, quel rapport entretient-il avec elle? Pour J. Reiter, a qui est confié I'ouverture
des débats, la triple détermination de la connaissance de soi que développe en plusieurs
endroits de son ceuvre Bernard de Clairvaux — connaissance de ce que I’homme est
par nature, en tant que personne et par ses meeurs — nous place devant une exigence
de rationalité qui est propre au discours philosophique. G. Lardreau, de son cOté,
s’attache 2 construire le lien de complémentarité essentiel entre les deux dimensions
philosophique et spirituelle qui sont constamment mélées dans I'ceuvre claravallienne.
Jean-Luc Marion se concentre ensuite sur la doctrine spécifiquement bernardine de
I’identification du libre arbitre comme instance et lieu de ’image de Dieu en I'homme
dans sa référence augustinienne, d’une part, et dans les répercussions lointaines sur les
démarches métaphysiques de Descartes, Kant et Heidegger, d'autre part. Pierre Magnard
reprend le méme théme de 'image, envisagé cette fois-ci comme point de départ pour
acquérir la ressemblance avec Dieu par 'imitatio Verbi, Image parfaite a I'image de
laquelle I’homme fut créé. La lecture des Sermons sur le Cantique des Cantiques nous
engage dans une doctrine trés élaborée de la contemplation de Dieu: c’est a cette
élaboration que se livre & son tour F. Nef pour mettre en lumiére la notion claravallienne
de déification et la puissance de charité qui en exprime la double finalité existentielle.
A travers I’analyse du De Consideratione, P. Michel dégage I'ampleur universelle que
prend la considération dans ce traité de la maturité. Avec la pénétration et la finesse
qui lui sont propres, R. Brague dresse les linéaments d’une anthmpolqgie de I'humilité
et sa pertinence philosophique dans la dynamique de [’ascese de I"esprit, en quéte d’une



266 BIBLIOGRAPHIE

appréciation justifiée de soi comme néant. Enfin, les deux dernieres communications
explicitent le statut de la volonté propre (J. Kopper) et celui de I’obéissance (J. Quillet)
dans les écrits de Bernard de Clairvaux. L’abondance d’études purement historiques
qu’a suscitées le 900¢ anniversaire de saint Bernard trouve la un heureux contrepoids.

JEAN BOREL

JoeL BiarD (éd.), Itinéraires d’ Albert de Saxe, Paris-Vienne au XIV¢ siécle,
Actes réunis par Jo€l Biard (Etudes de Philosophie médiévale — LXIX),
Paris, Vrin, 1991, 320 p.

Le symposium qui a été organisé a 'occasion du 600 anniversaire de la mort
d’Albert de Saxe (1316-1390), et dont les travaux sont présentés ici, représente bien
les tendances actuelles et nouvelles de la recherche concernant celui que les Latins ont
appelé€ «le petit Albert». Recteur de I’Université de Paris et fondateur de celle de Vienne
en 1365, Albert de Saxe illustre ce que pouvaient étre la vie et le sort d’un académicien
du XIV¢ siecle, a qui I’Eglise sut aussi confier des charges diplomatiques et épiscopales.
Vingt et un spécialistes internationaux abordent donc tour a tour les différents aspects
de son ceuvre de logique, de physique et de cosmologie, dont la dépendance vis-a-vis
des théories qui dominaient les facultés des arts de Paris et d’Oxford, sous I'influence
de Jean Buridan et Guillaume d’Ockham, se veut tout a fait fidele. Tout I'intérét de
ces communications est de dégager la spécificité et I’inventivité propres de cet auteur,
longtemps considéré comme plagiaire et représentatif du verbalisme et de la décadence
du Moyen Age tardif. Des mises au point sur les données biographiques et sur les
environnements institutionnels et I’exposition de quelques textes inédits achévent de
compléter cet hommage justifié.

JEaAN BOREL

Epmunp BURKE, Recherche philosophique sur " origine de nos idées du sublime
et du beau. Avant-propos, traduction, notes par B. Saint Girons, Paris, Vrin,
1990, 248 p.

Le philosophe irlandais Burke (1729-1797) a publié¢ sa Recherche en 1757. L’ ouvra-
ge, qui s’inscrit dans la lignée particulierement fructueuse des recherches esthétiques
du XVIII® siecle culminant dans la troisieme Critique de Kant, n’est pas a considérer
comme «un simple trait¢ d’esthétique, d’une dignité inféricure a celle des @uvres
ultérieures» (p. 11). Il contient en effet «aussi bien une philosophie des passions, un
essai sur les différentes formes du plaisir et une psychophysiologie de nos différents
types de relations a I'objet» (id.). Il s’agit, pour Burke, de fournir des éléments «d’une
théorie exacte des passions» (p. 49) en clarifiant, en particulier, 'emploi des termes
de beau et de sublime, dont la confusion «n’a pu manquer de rendre nos raisonnements
fort imprécis et peu concluants» (p. 50). Aprés une introduction consacrée a la définition
du godit comme étant la ou les facultés de I'esprit «qui sont émues par les ceuvres
d’imagination et les arts raffinés, ou qui prononcent des jugements a leur endroit»
(p. 57), Burke expose dans la premiére partie de son livre les différences existant, selon
lui, entre le beau et le sublime. Sublime est «tout ce qui est propre a susciter d’une
maniere quelconque les idées de douleur et de danger (...), tout ce qui traite d’objets
terribles ou agit de fagon analogue a la terreur est source de sublime, ¢’est-a-dire capable



BIBLIOGRAPHIE 267

de provoquer la plus forte émotion que I’esprit humain soit capable de ressentir» (p. 80).
La beauté¢ est davantage une «qualité sociale» (p. 83) associée aux sentiments de
tendresse et d’affection pour les autres. La seconde partie analyse les «causes du
sublime dans les cing sens» (p. 131); la troisiéme, les causes de la beauté définie comme
la ou les qualités des corps «qui leur permettent d’exciter I’amour ou une passion
voisine» (p. 133). Si, d’aprés Burke, ni la proportion, ni la convenance, ni la perfection
ne sont les causes de la beauté, on peut la définir davantage comme «une qualité des
corps qui agit mécaniquement sur I’esprit humain par I'intervention des sens» (p. 155).
C’est la smoothness (le lisse), la variation progressive, la petitesse, la délicatesse qui
sont le mieux a méme de rendre compte de la beauté. De la confrontation entre le beau
et le sublime ressort donc un remarquable contraste : «les objets sublimes sont de grande
dimension, les objets beaux relativement petits, le beau doit étre uni et poli, le grand
rude et négligé, (...), I'un ne saurait étre obscur, ’autre doit étre sombre et ténébreux,
I'un est léger et délicat, 1’autre solide et méme massif» (p. 168). Dans la quatrieme
partie, Burke traite des causes efficientes du beau et du sublime et dans la derniére,
il applique cette opposition a I’analyse de la poésie. La traduction et les notes de
B. Saint Girons allient précision et sobriété et s’averent nécessaires pour rendre justice
a cette ceuvre novatrice qui n’était connue jusqu’ici, en francais, que par la traduction
de Lagentie et Lavaisse datant de 1803!

STEFAN IMHOOF

KARL ROSENKRANZ, Asthetik des Hiisslichen, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1989, 463 p.

Cet ouvrage est un reprint de I'édition originale, parue a Konigsberg en 1853.
K. Rosenkranz (1805-1879) est un penseur largement oublié aujourd’hui, bien qu’il soit
["auteur d’une centaine de textes dont la plupart sont introuvables, voire méme perdus.
Son principal titre de gloire fut sans doute la rédaction de 1’imposante biographie de
Hegel dont I’a chargé la famille, aprés la mort en 1839 de E. Gans, 1'éditeur des ceuvres
du philosophe de Berlin, et qui a paru en appendice a cette édition. Rosenkranz s’inscrit
dans le courant de la pensée hégélienne, dont il a sans doute été le continuateur le plus
orthodoxe, ce qui suscita des sarcasmes de la part des hégéliens, de gauche comme de
droite. Son ceuvre est tout entiere traversée par le sentiment douloureux qu’il exprime
dans une lettre de 1837, ou il dit que Schelling, Hegel et Fichte étaient des penseurs
«originaux, ce que nous (c¢’est-a-dire les philosophes de sa génération) ne sommes pas».
Son «Esthétique du laid» apparait cependant comme un ouvrage incontestablement
novateur. La conception dialectique de I’esthétique de Rosenkranz a pour conséquence
d’unir indissociablement la beauté et la laideur, comme son contraire. C’est ainsi que
le principe de la laideur se trouve dans 1'idée méme de beauté. Par conséquent, si 1"art
est producteur de beauté, il I'est aussi de laideur. L’esthétique voit ainsi s’élargir son
champ d’investigation: elle n’est plus, au XIX" siecle, une esthétique qui se préoccupe
exclusivement du beau, car elle s’occupe également de 1'imperfection. L’art est donc
aussi producteur de laideur, & coté de la beauté. Le plan analytique de I’ouvrage montre
clairement sa nature dialectique; partie I: L’absence de forme («die Formlosigkeit»):
A. I'amorphisme; B. I'asymétrie ; C. la dysharmonie; partie Il : L’incorrection («Die
Incorrectheit»); A. en général ; B. dans les styles particuliers; C. dans les différents arts;
partie I11: La défiguration ou la déformation («Die Defiguration oder die Verbildung») ;
A. le commun (a: la petitesse; b: la faiblesse;c: la bassesse); le repoussant («das
Widrige») (a: le pesant;b: le mort et le vide;c: Iaffreux); C. la caricature. Si "aspect
systématique de I'ouvrage, auquel I'A. a attaché une grande importance, parait au-



Philosophie
contemporaine

268 BIBLIOGRAPHIE

jourd’hui artificiel et daté, on y trouve déja une réflexion trés moderne sur des concepts
esthétiques qui intéresseront essentiellement le XX¢ siecle, tels que le mauvais got (ou
le kitsch).

STEFAN IMHOOF

Epmunp Husserr, Notes sur Heidegger (Philosophie), Paris, Minuit, 1993,
152 p.

Le volume contient en traduction d’abord les notes marginales de Husserl a Sein
und Zeit et a Kant und das Problem der Metaphysik, puis une conférence de Husserl,
«Phénoménologie et anthropologie» (juin 1931), enfin les deux premieres versions de
I"article «Phénoménologie» destiné a I’Encyclopedia Britannica, avec une lettre de
Heidegger & Husserl (22 octobre 1927) relative & cet article. A ces textes se joint un
article de M™ Denise Souche-Dagues, «La lecture husserlienne de Sein und Zeit». Les
trois cent quatre-vingt-quinze annotations apportées par Husserl au texte de Sein und
Zeit témoignent de toute 'attente et, aussitot, de la surprise, de 'étonnement, de la
déception, voire parfois de 1’agacement (pour dire le moins) que suscita cette lecture.
Termes et phrases soulignés, points d’exclamation et surtout d’interrogation, remarques
elliptiques ou plus développées, souvent simples repéres par un terme mis en ¢vidence,
tout cela ne manque ni de lucidité, ni de rigueur: Husserl discerne parfaitement les
points sur lesquels il se trouve contesté et tout ce que sa phénoménologie n’est pas pour
Heidegger. A I'intentionnalité, & la réduction, a la clarification, a la phénoménologie
constituante, le dédicataire de Sein und Zeit voyait se substituer I’analytique existentiale
et la transcendance de l'ouvert. Pouvait-il recevoir une ontologie nouvelle qui
s’opposait a la sienne autant qu’a celles de la tradition et accepter que de ce point de
vue sa propre phénoménologie risque fort de paraitre conduire a une ontologie «mon-
daine»? Aussi ce qui déja annonce la différence ontologique n’est-il envisagé que de
biais et le caractére ontologique du Dasein choque le lecteur (12/11-12, p. 13). Ou
trouver des références? «Il y a donc une part de thomisme cachée chez Heidegger»
(14/12-17, p. 14). Devant la surprise que provoque le Dasein, Husserl souligne en 11/
3486 (p. 13) les mots «le mode d’étre homme comme Dasein» et note en marge:
= homme, puis Dasein-homme. Des lors, ne peut-on pas selon Husserl considérer la
philosophie de Heidegger comme une anthropologie et, puisque la «réduction» n’est
pas effectuée, comme une anthropologie naturaliste et objectiviste ? Dans la conférence
de 1931, «Phénoménologie et anthropologie», Husserl vise, avec Heidegger, les anthro-
pologies issues de la philosophie de la vie et de Dilthey, qui étaient a la mode depuis
une dizaine d’années; quant a lui, c’est — comme deux ans plus tét en Sorbonne — sur
Descartes qu’il s’appuie pour introduire & la phénoménologie. La comparaison des deux
premieres versions de I’article «Phénoménologie» (on sait que la seconde était 1’ccuvre
de Heidegger) qui traite du rapport phénoménologie-psychologie pure, ainsi que les
annexes de la lettre de Heidegger confirment, malgré tout, les différences des deux
doctrines. M™ Souche-Dagues reléve que ces différences ne permettent plus de parler,
comme on I'a fait parfois, d’une filiation entre les deux philosophes. Mais peut-étre
le rapport est-il plus subtil. Quoi qu’il en soit, les textes présentés dans ce volume
peuvent contribuer a une meilleure compréhension non seulement de Heidegger mais
de Husserl lui-méme.

DaniEL CHRISTOFF



BIBLIOGRAPHIE 269

PierrE FRUCHON, L'herméneutique de Gadamer. Platonisme et modernité, Paris,
Cerf, 1994, 534 p.

Traducteur de Gadamer, Fruchon nous livre les fruits d'une fréquentation assidue
de la pensée allemande. L'intérét de ce livre réside dans la lecture des éléments de
tradition qui ont permis a4 Gadamer d'élaborer son herméneutique philosophique.
L'auteur cherche a montrer comment les lectures faites par Gadamer de la modernité
et de la tradition platonicienne font émerger I'herméneutique comme universelle. La
premiere partie, «Genese et nature de la modernité», vise & montrer que pour Gadamer
modernité et tradition sont opposées sans étre cependant localisées fixement et que par
son travail d'analyse Gadamer retrouve, au fond de la modernité, le platonisme véritable,
oublié et communément réduit a la «théorie des deux mondes». Partant de la rupture
kantienne, ['auteur montre comment Gadamer lisant le monde moderne y décele le
soubassement de la compréhension tronquée que la modernité a d'elle-méme dans ses
formes les plus parlantes que sont I'esthétisme, I'historicisme et la réduction techniciste
de la langue. La remémoration qu'effectue Gadamer de la modernité n'oppose pas cette
derniere a la tradition, mais au contraire permet de mieux discerner, au-dela des
ruptures, la continuité qui leur est sous-jacente (p. 139). La deuxieme partie, «L'apport
de Hegel a une théorie de I'herméneutique», étudie les liens de Gadamer a Hegel et
de Hegel aux Grecs. Montrant que si Hegel offre parfois une interprétation erronée des
penseurs grecs, de Platon en particulier, I'auteur souligne l'apport considérable et
incontournable de Hegel a la pensée contemporaine et a I'herméneutique plus spéci-
fiquement. Reprenant Gadamer, Fruchon constate que les critiques adressées a Hegel
sont soit des moments de sa propre pensée, soit des remarques polémiques qui n'at-
teignent par conséquent pas cette pensée. De cette étude ressort avec clarté que Hegel,
pour Gadamer, n'est pas seulement le «penseur absolu» (p. 197), mais avant tout
l'interlocuteur: la conception hégélienne de l'expérience prépare la «conscience de
I'histoire de l'efficience» (Wirkungsgeschichte), concept-clé de 1'herméneutique philo-
sophique. Dans la derniére partie, l'auteur tente de cerner en quoi la pensée grecque
est unité-source de la tradition occidentale, soulevant la question du dialogue et de
l'interprétation. Fruchon montre bien comment pour Gadamer le socratisme est ce qui
permet a Platon et Aristote d'étre en continuité — et non en opposition, comme le suggere
trop souvent l'histoire de la philosophie ~ et surtout ce qui fait que la question est
premiere dans la tradition occidentale. Analyse précise et fondée de I'optique
gadamérienne, le texte rebute parfois par ses longueurs. Mais, a sa décharge, il a
I'immense avantage de bien cerner ce qui fait probléeme dans la compréhension de la
tradition et de soulever la question de la vérité de la compréhension.

JACQUES SCHOUWEY

JACYNTHE TREMBLAY, Finitude et devenir. Fondements philosophiques du con-
cept de révélation chez Karl Rahner (Héritage et Projet — 47), 1992,
Montréal, Fides, 539 p.

Peut-on renverser |'orientation de la théologie classique — au sens de discours
objectif sur Dieu — pour en reprendre ’exploration a partir de la subjectivité humﬂine?
sans rien lui faire perdre, dans ce retournement, de sa rigueur et de sa vérité, voire -lm
voir gagner enfin sa plus effective adéquation? C’est le pari du grand théologleq
catholique allemand, Karl Rahner. C’est en tout cas la thése de Jacynthe Tremblay qui
tente dans son essai de proposer une grille de lecture de cette pensée a partir de la segle
philosophie moderne possible, celle qui accorde la priorité a la subjectivité, comprise
comme «finitude originaire et devenir historique», afin de ressaisir, sur cette bz_nse
apparemment fragile et fugace, le caractére primordial de Dieu lui-méme comme sujet,



270 BIBLIOGRAPHIE

voire comme sujet a qui la finitude et le devenir ne sont nullement étrangers. Pour ce
faire, il faut rendre positive 1’apparente négativité¢ dont on qualifie finitude et devenir.
Le point d’entrée obligé par la subjectivité n’implique aucun subjectivisme ni aucun
relativisme. L"A. se fait fort — et y parvient pleinement — de traiter, avec la méme clarté
logique que celle de la tradition scolastique, des présupposés philosophiques du concept
de révélation selon Rahner. La seule restriction a une démonstration qui resterait
extérieure est la priorité accordée a une «monstration» plus conforme au mystere dont
il est question. L’A. s’y retrouve avec une méthode d’approche «diectique» extréme-
orientale. Ainsi s’agit-il de passer d’une «philosophie cosmologique» a une «philoso-
phie anthropologique», d’une philosophie de I’&tre & une philosophie de la personne.
Or cette anthropologie de la liberté et de ’amour prend son essor a partir d’'une matiere
animée de I'esprit, de soi déja transcendante. Cette condition permet, moyennant une
motion divine originaire, d’accéder a une rencontre avec un Dieu qui, en sa propre
autotranscendance, condescend a s’approcher de I'immanence humaine, de la finitude
originelle et du devenir historique de sa créature. Cette rencontre, c¢’est-a-dire un
mouvement infini vers son accomplissement, autorise une proximité respectueuse de
la différence subsistante, formant une sorte d’«asymptote», sans fusion ni confusion,
dont le point culminant, unique et historiquement irréversible, se voit réalisé dans le
«devenir humain» de Dieu dans I'incarnation. En elle se répete, ou plutot se fonde,
s’assure et s’ancre des lors définitivement la proximité absolue, ou 1’absolu, dans le
contexte d’un humain indéfiniment en voie de se transcender vers le tout-autre, moins
donc par sa propre nature que par une liberté mue toujours déja par la grace condes-
cendante de Dieu dans son propre mouvement d’autocommunication ou de révélation.
Le devenir est «rencontre asymptotique de deux transcendances et de deux immanen-
ces» (501). — En cing chapitres, I’A. va montrer la conversion des notions de finitude
ct de devenir de la négativité en positivité. Dans sa discussion, I’A. voit Rahner, disciple
critique de Heidegger, largement tributaire de la philosophie transcendentale de Kant.
Pour parvenir a accréditer la positivité et la finitude et du devenir, il faut découpler
ces notions de leur opposition stérile a I'infini et a I'immuable ; il faut du reste dépasser
tous les couples statiques qui relevent d’une «métaphysique de la généralité et de
I"universel», incapable de cerner I'individuel, le singulier. — Cette brillante construction,
fondée sur une analogie de I’étre selon la relation interpersonnelle d’une subjectivité
transcendantale indéfiniment en mouvement de révélation et d’accueil, aurait pu inté-
grer la recherche en son temps intéressante d’un E. Jingel sur «I’étre de Dieu (qui)
est en devenir» (Gottes Sein ist im Werden, Tiibingen, 1976). Une approche protestante
bien qu’en sympathie avec les prémisses de cette théologie serait plus réservée sur la
capacité humaine d’auto-transcendance vers la source divine de sa motion, notamment
sur le préalable d’un soubassement philosophique a une élaboration théologique, celle
d’une «finitude» dont la «culpabilité» (cf. P. Ric®ur, Finitude et culpabilité, Paris,
1960) serait sous-estimée.

ALAIN BrLANCY

Rovr KUHN, Deuten als Entwerden. Eine Synthese des Werkes Simone Weils
in  hermeneutisch-religionsphilosophischer Sicht, Fribourg-en-Brisgau/
Bile/Vienne, Herder, 1989, XIV et 457 p.

L’A. est certainement le meilleur connaisseur de S. Weil dans les pays de langue
allemande. Ce travail se réfere a 1’ensemble des écrits de cette grande philosophe
francaise que fut S. Weil, dont les ceuvres ne sont pas encore publiées dans leur
intégralité. Mais une édition de ses (Fuvres Complétes a été commencée il y a deux
ans sous la direction de A. A. Devaux et F. de Lussy chez Gallimard a Paris. C’est
a R. Kiihn et a Gilbert Kahn qu’on doit la présentation soignée du premier volume



BIBLIOGRAPHIE 271

intitulé Premiers Ecrits philosophiques. — Kiihn projette son étude a partir du concept
central chez S. Weil, le concept de «lecture décréative», afin de pénétrer ainsi, par des
cercles herméneutiques successifs, toujours davantage dans 1’ensemble de I'ceuvre
weilienne. En effet, le néologisme weilien «décréer/dé-création» désigne une activité
qui apprend au Moi a suspendre ses perspectives subjectives, ses idéologies et ses
hypostases. De cette facon, le vrai réel — ou une réalité «autre» — peut apparaitre avec
son logos et sa valeur propres. Aprés ce processus de désignification des formes
illusoires du réel, cette lecture, qui s’accomplit par une attention sans reliche, prend
ultimement connaissance de ce qui est absolument autre, le fondement ontologique de
tout ce qui porte un sens. Kiihn rend le terme «décréer/dé-création» par une notion
équivalente de la mystique du Moyen Age, le Entwerden de Maitre Eckhart, et cet
emprunt souligne le moment mystique qui, chez S. Weil, fut décisif pendant la derniére
période de sa vie. Mais sa notion de «lecture décréative» est, en plus, celle d’une
herméneutique universelle ou la dimension religieuse ne fragmente pas la réalité
humaine et mondaine en une sphere sacrée et profane, par exemple. C'est plutot la
réalité dans sa totalité qui est présente, de telle facon cependant qu’elle indique encore
son propre dépassement. — Cette vision qui, a la fois, recueille et transcende 1'imma-
nence ne correspond pas seulement a un postulat théorique chez S. Weil, mais elle passe
par I’épreuve de sa vie et sa mort. Kithn éclaire cette union entre une théorie de
I"intelligibilité voulue et une praxis lucide et attentive selon trois aspects qui forment
les trois chapitres de la partie principale de son étude. — Sous le titre d’une «sémiotique»
(de la perception), il développe ce que signifie pour Weil la sensibilité de I"'homme,
avec ses facultés données pour €prouver et changer le monde au moyen du travail, de
la science et de la technique. — Dans le chapitre consacré a la «symbolique» (du social),
on analyse le monde de I'action humaine socialement organisé. Les valeurs et les
normes qui président & ce mode d’agir ne sont pas, en dernicre analyse, conscientes
pour I'"homme, ce qui explique leur domination d’autant plus efficace et I'exigence
urgente de leur éclaircissement critique. — Enfin, la «poétique» (du surnaturel) montre
dans quelle mesure 1'absence de I'absolu en ce monde constitue pour S. Weil le seul
mode possible et adéquat de la présence de ce méme absolu. Ainsi, on ne peut trouver
la plénitude, le sens et Dieu que par I'expérience du vide, de la nuit et de I’anéantis-
sement. Par conséquent, le chapitre final fait déboucher la lecture décréative du réel
proposée par S. Weil sur la révélation (anonyme) du sacré ou sur la révélation (en
personne) du Logos devenu chair. — La richesse des analyses et I'érudition impression-
nante de I’A. ne peuvent étre que signalées dans notre bref résumé. Elles portent sur
les multiples rapports avec les maitres philosophiques de S. Weil que furent Alain et
Lagneau ainsi qu’avec les sources d’inspiration de son ceuvre, a savoir avant tout
Descartes, Kant et Platon. A cela s ajoutent les questions de la réception contemporaine
de S. Weil, en France et dans le monde anglophone particuliérement. Le fait que «ce
livre ouvre ’acces a la recherche internationale sur S. Weil» (B. Casper) souligne son
intérét, par-delad I'importance qu’il peut avoir pour le lecteur allemand. L’ouvrage
fournit, en outre, une bibliographie abondante et un registre de mati¢res et de personnes.

REINER WIMMER

EMMANUEL LEVINAS, Les imprévus de I histoire, Saint-Clément-la-Riviere, Fata
Morgana, 1994, 215 p.

EMMANUEL LEviNas, Liberté et commandement, Saint-Clément-la-Riviere, Fata
Morgana, 1994, 105 p.

L euvre d’Emmanuel Lévinas est faite de quelques ouvrages majeurs et d’une
quantité d’articles de longueur inégale dispersés dans des revues, journaux, hommages



272 BIBLIOGRAPHIE

et ouvrages collectifs de tous genres. Les rassembler en volumes est de la plus grande
utilité, et nous remercions les éditions Fata Morgana pour le soin qu’ils prennent, depuis
plusieurs années, de publier tous ces textes le plus souvent inconnus du Maitre. Les
deux derniers-nés sont introduits par Pierre Hayat. Sous le titre Les imprévus de
" histoire sont regroupés treize articles et deux entretiens. Ils concernent essentiellement
la philosophie de I’hitlérisme, les /deen de Husserl et sa phénoménologie, Jean Wahl,
Sartre et |'existentialisme, 'antisémitisme et [’histoire, le débat russo-chinois et la
dialectique, la laicité et la pensée en Israél. — Liberté et commandement contient deux
essais, I'un de méme titre paru dans la Revue de métaphysique et de morale, en 1953,
et «Transcendance et hauteur» (1962). Le premier approfondit la nouvelle démarche
philosophique qui se fait jour chez Lévinas au début des années 50 et prolonge les
analyses de «L’ontologie est-elle fondamentale», qui développait la possibilité d’un
rapport asymétrique entre I’homme et I'autre homme. Dans le second essai, Lévinas
s’attache a faire ressortir a quelles conditions le rapport €thique est possible, et dans
"quelle mesure il est «I’ultime signification» du rapport a 1’autre. Grice a ces précieux
recuells, nous pourrons peu a peu, avec précision, retracer |’élaboration progressive de
la réflexion lévinassienne et de cette ceuvre unique dans le paysage de la philosophie
du XX siecle.

JEAN BOREL

BErRNARD MunOoNO MUYEMBE, Le Regard et le Visage, De ['altérité che:
J.-P. Sartre et E. Lévinas (Publications Universitaires Européennes, Série
XX, Philosophie, vol. 350), Berne, Peter Lang, 1991, 368 p.

Il ne s’agit pas tant pour 'auteur d’opposer ici les analyses que Sartre a faites sur
le regard humain a celles que Lévinas a faites sur le visage que de typifier deux
démarches philosophiques et d’en dégager les perspectives. Or, il s’avére que, pour le
premier, autrui n’est jamais envisagé que comme un sujet qui m’objective, me trans-
forme en chose lorsqu’il me regarde (un regard-regardant-non-regardé dont je suis
I’objet et la proie) et qui devient inexorablement 4 son tour un objet «dés que j’en-
treprends de récupérer ma ‘subjectité’, c’est-a-dire cet étre qu’il m’a volé et qu’il me
refusait tout a [’heure en me conférant I'*objectité’». Voila bien I'infernal autrui qui
ne cesse de me mettre en danger, m’oblige a me défendre et voue & I’échec tout effort
d’un pour-soi pour étre en-soi. «Ainsi peut-on rendre compte universellement du régne
de I'enfer, cette région d’existence ou exister c’est user de toutes les ruses pour étre
et c’est échouer au cceur de ces ruses et avoir conscience de 1’échec» (Cahiers pour
une morale, p. 488). La rencontre intersubjective est donc non pas seulement mutilée,
mais réduite et réductrice, sans parole libératrice. Au vrai, si les animaux ou les oiseaux
pouvaient parler, diraient-ils autre chose que ce qu’avoue Sartre?: «J’évite les gens
comme j'évite des obstacles, leur liberté-objet n’est pour moi que leur ‘coefficient
d’adversit€’». Tragédie de traqué... Mais I’événement d’étre ne s’identifie-t-il qu’a un
souci d’étre, comme si un instinct de conservation, le préservant et le maintenant dans
son aventure d’€tre, €tait son unique sens et son sens unique? Cette violence des
relations intersubjectives chez Sartre n’est pas pour Lévinas le dernier mot de I'inter-
subjectivité. Un «autrement qu’étre» est possible, éveil du Moi par Autrui, I’Etranger,
le Prochain, I’Apatride, et cet éveil fait naitre une responsabilité pour Autrui qui
dénoyaute le Moi tenté toujours de se refermer sur lui-méme. Le visage d’autrui, des
lors qu’il me regarde, ne m’objective justement pas, mais me rend véritablement a moi-
méme puisqu’il m’ouvre la voie d’élection d’une responsabilité de sa responsabilité



BIBLIOGRAPHIE 273

méme. Et c’est pourquoi, s’il ne faut voir, dans le don de soi, comme le fait Sartre,
qu’une illusion de la conscience aveuglée sur elle-méme, la catégorie du nous ne peut
étre que refusée. Or, c’est la conjugaison du nous qui est I'exigence premicre de
I’homme, son élection & se dépasser dans la gratuité du hors-de-soi-pour-1’autre, dans
la possibilité¢ du sacrifice, dans la perspective de I'expiation et de la sainteté.

JEAN BOREL

JEAN-MARC FERRY, Les Puissances de I expérience. Tome 1. Le Sujet et le verbe,
Tome II. Les Ordres de la reconnaissance (Passages), Paris, Cerf, 1991,
216 p et 254 p.

La démarche de Jean-Marc Ferry s’inscrit parfaitement dans la triple exigence de
la collection «Passages» dirigée par Heinz Wismann: les passages entre les disciplines,
entre les cultures et entre les époques. L orientation interdisciplinaire de Ferry le pousse
a traquer le théme clé de la reconnaissance — les formes d’identité et de compréhension
du monde — a la lumiere de la philosophie, la linguistique, la sociologie, la psychologie,
la sémiotique et de la philologie. A la question de «l’inquiétude philosophique de
I"identité contemporaine entre «angoisse apocalyptique» et «souci narcissique (I, p. 19)
Ferry recherche des réponses dans I’économie, la politique et la culture. La référence
aux théories de la communication de I’Ecole de Francfort est constante. — Dans le
premier volume, Le Sujet et le verbe, I'auteur part de 1’hypothese selon laquelle «le
partage communicationnel du monde est fixé dans la grammaire des personnes prono-
minales» (I, p. 14). Une premiére analyse définit trois actes du discernement: le sentir
est une sorte de mémoire du corps; I'agir marque le passage des situations fantasmées
aux situations réelles et le discourir correspond a une grammaire des rapports au monde
basée sur le systeme des personnes pronominales. Cette derniere idée, intéressante dans
sa visée, est de portée inégale en fonction des thémes auxquels son auteur [’applique.
Si I’on peut concevoir que le JE traduise un rapport critique au monde, le TU un mode
¢thique et le IL une certaine technicisation, que dire lorsque les personnes sont censées
symboliser les temps verbaux (JE= présent, TU=futur, IL =passé) ou les fonctions
ontologiques (JE=verbe, TU=sujet, IL =objet)... Il faut bien admettre que, malgré
les explications proposées, certaines catégories releévent de I'arbitraire. Ferry est plus
convaincant lorsqu’il parcourt les registres narratif, interprétatif, argumentatif, etc., o
se construisent les identités personnelle et collective. Son originalité consiste a rela-
tiviser I’identité narrative, telle que 1"herméneutique et la sémiologie I'ont décrite, par
rapport aux autres types d’identités discursives. Le premier volume de Les Puissances
de I'expérience se clot sur I'esquisse d’une éthique communicationnelle: I'identité doit
étre capable de se décentrer pour accepter en elle les autres compréhensions inscrites
dans les milieux de la reconnaissance que sont le temps historique et I’espace social.
Cette éthique, trés globale, est complétée par une réflexion sur le monde de la vie qui
dépasse les énoncés scientifiques de type descriptif associés au IL, les normes et les
prescriptions qui déterminent le monde éthique du TU et I'univers esthétique du JE
correspondant a la signification. L existence vraie va au-dela des déterminations consta-
tives, évaluatives et expressives; les trois personnes doivent s’échanger en un NOQUS.
— Dans son deuxieme volume, Les Ordres de la reconnaissance, Ferry tente une
«reconstruction pragmatique de la raison historique A partir d’une théorie de la com-
munication» (I, p. 199). La Communauté européenne constitue un exemple privilégié
puisqu’elle doit tenter de surmonter aussi bien I’homogénéisation culturelle d’un Etat-
Nation supranational que 1’hétérogénéité des cultures d’un empire multinational. Cette



274 BIBLIOGRAPHIE

situation morale requiert une histoire de la reconnaissance, une position d’intersubjec-
tivité basée sur «la critique pensée comme discussion» (II, p. 169). Pour ce faire, Ferry
définit les différents aspects de I'identité et complete son éthique communicationnelle
par des théories sociale, morale et politique. Dans le complexe socio-économique, si
certains travailleurs peuvent se reconnaitre dans les ceuvres qu’ils produisent, 1’auto-
matisation de la production conduit a une perte de la valeur communicationnelle du
travail. Le complexe socio-économique éclaire un autre aspect de la construction de
I'identité, soit la difficulté qu'il y a a concilier la rationalité juridique et la raison
pratique. Enfin, dans le complexe socio-culturel, le systeme médiatique qui devrait
contribuer a la reproduction de I'identité des sociétés n’a généralement pour effet que
de supprimer I'intersubjectivité et de neutraliser la facult¢ de juger. Face aux différents
obstacles a la communication intersubjective, il faut €tablir une éthique de la discussion
qui favorise I'argumentation. Troisieme pas de la pragmatique contemporaine, apres
les actes de langage de Searle et la communauté de communication de Habermas, Ferry
se réclame d’une pragmatique fondamentale qui repart de la compétence commu-
nicationnelle pure, du fait que I’on peut communiquer et se comprendre indépendam-
ment d’une langue commune. — Au terme du sinueux parcours propose par Ferry, le
lecteur a I'impression que, si beaucoup de thémes sont abordés — thémes par ailleurs
fort intéressants et sur lesquels il est urgent de réfléchir — peu d’entre eux sont
développés, ou en enfoncant parfois des portes ouvertes. L auteur traite des sujets les
plus divers, de la perturbation de 1’équilibre écologique aux groupes d’amitiés maf-
fieuses, de la magie a I'intelligence artificielle, de la langue de bois a la question de
I'identité post-nationale des Allemands aprés le nazisme. La perspective de Ferry est
peut-étre trop englobante, ce qui dessert finalement 'originalit¢ de sa these. C’est
probablement le revers de l'interdisciplinarité, auquel contribue largement le style
abscons de I'auteur, mélant les terminologies de tous les champs de recherche auxquels
il se réfere. Ferry se proposait de «dissoudre 'opacité de la grammaire» mais il ne suffit
malheureusement pas de faire une théorie de la communication pour que le message
passe, clair et distinct!

NATHALIE JANZ

Ot1rrRIED HOFFE, Principes du droit. Traduction de l'allemand par Jean-Chris-
tophe Merle. Préface de Paul Ricceur (Passages), Paris, Cerf, 1993, VIII
+ 293 p.

L’A. livre un plaidoyer pour une prise en considération des «principes juridiques
catégoriques» dans le droit. L impératif de ces principes est le suivant: «est juste toute
action qui permet, ou dont la maxime permet a la liberté de ’arbitre de tout un chacun
de coexister avec la liberté de tout autre suivant une loi universelle». Pour I’A. il est
nécessaire de faire appel a ces principes catégoriques en tant que contrepoint ou
contrepoids (ce sont 1a les images utilisées par O. Hoffe, p. 8) au démarches exclu-
sivement empirico-pragmatistes qui tendent a s’imposer de plus en plus en matiere
juridique — chez les utilitaristes comme chez les postmodernes — et ce au détriment,
notamment, des droits de 1’homme. Si on accorde ce contrepoint alors la modernité
conservera son caractére polyphonique, lequel est présent dés I’époque des Lumieres:
«Qui se défait d’une image unilatérale de cette époque découvre aussi les débuts, et
méme bien plus que les débuts, d’une pluralité de confessions et de religions, de valeurs,
de groupes sociaux et de forces déterminantes aussi bien économiquement que poli-
tiquement» (p. 9). L’A. présente son enquéte, souvent ardue et qui nécessite bon nombre
de connaissances préalables, dans le premier des treize chapitres qui composent ce



BIBLIOGRAPHIE 275

volume (le chapitre 14 de I’édition originale, consacré a la philosophie du langage, n’est
pas traduit, cf. p. 20). Aprés une premiere partie intitulée «Contrepoint ou anachro-
nisme» dans laquelle I'A. traite des fondements et présente I'impératif catégorique
juridique, il discute, dans une deuxiéme partie, les exemples kantiens en rapport avec
le principe catégorique juridique (interdiction de la fausse promesse, interdiction du
suicide, du mensonge, devoir d’assistance a autrui et devoir de cultiver ses talents).
O. Hoffe met clairement en lumiere 'importance de I'anthropologie dans 1'éthique
kantienne (voir spécialement le chapitre [V). Ce point, que P. Ricceur considere comme
«un des acquis les plus remarquables» de cet ouvrage (p. III), est trés convaincant et
autorise tout naturellement une relecture de Kant qui comble la distance entre les
exigences kantiennes fortement réévaluces et le pragmatisme. La troisiéme partie de
I"ouvrage discute de fagon intéressante quatre auteurs modernes (Axelrod, Rawls, Apel
et Habermas). O. Hoéffe condamne la position d’Axelrod concernant 1'idée d’ un monde
sans domination de fagon trés persuasive et s’efforce de montrer en quoi les alternatives
a Kant que proposent Rawls, Apel et Habermas ne sont pas satisfaisantes.

CATHERINE LOETSCHER

ALAIN SERIAUX, Le droit naturel (Que sais-je? n° 2806), Paris, P.U.F, 1993,
128 p.

En dépit de son lieu de publication, ce petit opuscule doit étre vu moins comme
une introduction au droit naturel, que comme un essai destiné a réhabiliter la conception
que s’en faisaient les classiques — entendez ici essenticllement Aristote et plus encore
Thomas d’Aquin — contre celle aujourd’hui dominante. En tant que tel, force est de
reconnaitre que 1’objectif est atteint: d’accord ou non avec I'A. et en dépit de quelques
réserves mineures (notamment sur sa lecture de Rousseau), on doit admettre que sa
présentation du droit naturel classique offre une trés grande plausibilité¢ et que les
difficultés qu’il pointe dans les positions de Hobbes et de Locke sont a la fois bien
réelles et difficilement solubles. Son principal apport est de trés bien montrer que, loin
de s’identifier a un droit de I'individu, le droit naturel classique désigne bien plutot
I’idée du meilleur ajustement possible entre les membres du corps social quant a leurs
biens. Dans chaque cas, ce point d ajustement est déterminé par une mesure conforme
a la nature de la situation. Son application judicieuse et impartiale permet d’attribuer
a chacun la part qui lui revient. En dépit de sa brieveté, ce livre parvient & convaincre
qu’on aurait tort de considérer comme définitivement obsoléte I"approche thomiste et
aristotélicienne de la politique. A lire, donc, par tous ceux qui en doutent!

Hucues PoLTIER

Nei Forsyt, The Old Enemy. Satan & the Combat Myth, Princeton, N. J.,
Princeton University Press, 1989 (1987), 506 p.

Le magnum opus du professeur lausannois est une impressionnante «histoire du
diable», vue sous I’angle du role que ce dernier joue dans les récits du combat contre
les forces du chaos et du mal. L’ étude commence par une remarquable analyse des textes
mésopotamiens anciens, passe ensuite a la mythologie grecque (en soulignant a Juste
titre son lien étroit avec la mythologie d'Ugarit) et s'arr€te avec une competence

Histoire de
la théologie



276 BIBLIOGRAPHIE

incontestable au monde israélite et juif, notamment au motif fondamental de la chute
des anges dans la Genese, en Esaie et dans I’Apocalypse d’Hénoch. Puis, ["auteur se
penche sur le Nouveau Testament et la gnose chrétienne, pour aboutir au christianisme
ancien et a Origéne. Il termine le livre par quatre études pénétrantes sur Augustin et
sa réfutation du manichéisme. Nous sommes en présence d’un volume d’une qualité
exceptionnelle qui brosse avec précision et générosité une fresque historique sur un
theme fondamental de la pensée chrétienne. On ne peut que se féliciter de ce qu’un
professeur d’anglais ait pris la peine de produire une étude aussi sensible, attentive aux
nuances et informée, d’un vaste domaine qui ne fait pas directement partie de son champ
de spécialisation. On lui en saura doublement gré. — En lisant un ouvrage d’une telle
envergure, on a parfois, il est vrai, envie de mettre des points d’interrogation & quelques
menus détails, histoire de nouer un dialogue. Je voudrais seulement demander si la
gnose chrétienne offre vraiment, comme [’auteur le pense (p. 330), «a complete doc-
trine of creation» et si 'archonte des textes de Nag Hammadi est effectivement le
«créateur du monde» (p. 325)7 A y regarder de prés, on constate que ce n’est pas la
création du monde qui intéresse ces textes et leurs auteurs, mais plutdt les ambitions
tyranniques de I'archonte qui impose sa Loi a ceux qui, en leur essence, font partie
du Plérome du Pere, et qui leur barre constamment ’acces a la libération illuminative.
Mais ces questions, il faudrait les poser non a I'auteur de ce magnifique volume mais
a ’ensemble de la tradition scientifique — qui, pour bancale qu’elle soit, est déja trop
fossilisée pour supporter des corrections.

CARrL-A. KELLER

PriLipre HENNE, La Christologie chez Clément de Rome et dans le Pasteur
d’'Hermas (Paradosis — XXXIII), Fribourg, Ed. Universitaires, 1992,
371 p.

Il est fort possible que des €crits du christianisme primitif n’aient pas encore livré
leurs ultimes secrets, car la nature des commentaires dont ils sont 1’objet conduit le
plus souvent a leur occultation méme, a cause du point de vue qui en commande la
lecture. Reprendre & nouveaux frais le travail n’est guere facile. Philippe Henne s’y
lance avec toute 1’honnéteté que présuppose une these de doctorat, dont I'idée directrice
est de faire ressortir les traits spécifiques de la christologie ancienne, & partir de quatre
passages tirés de deux des plus vénérables textes chrétiens écrits par la génération de
ceux qui n’ont connu Jésus que par I’enseignement apostolique: respectivement les
chapitres 16 et 36 de la Lettre aux Corinthiens de Clément de Rome, et les cinquiéme
et neuvieme Similitudes du Pasteur d’'Hermas. L auteur y réussit-il? Oui et non,
répondrons-nous. Oui par le soin évident qu’il met a faire ’analyse minutieuse de ces
textes, les situant comme il faut toujours le faire, dans leur contexte proche et plus
lointain, dans leur genre littéraire propre et I’histoire rédactionnelle. Non quant aux
conséquences qu’il en tire. Il reste & mi-chemin entre le commentaire de détail et la
vraie synthése. Bien entendu, la nature réelle des écrits envisagés demeure pleinement
problématique et la réponse qu’on donne a cette question entame déja bien le niveau
du commentaire. Cela dit, le probléme essentiel est le suivant: comment peut-on sortir
du monothéisme Iégal tout en le préservant et situer la Figure théophanique du Christ?
Voila donc posé le theme de la médiation par rapport a la transcendance inaccessible,
théme métaphysique s’il en est un, et qui concerne ’ordre méme et la structure
suprasensible de I'univers, a savoir celui du Christ comme Face de Dieu qui ne se



BIBLIOGRAPHIE 277

dévoile qu’en se voilant. Il y a donc polarité entre le Deus absconditus et sa Forme
théophanique, sa Face, qui est le Christ; et il y a polarité entre cette Face et "homme
a qui elle se montre comme Face divine et a qui elle révele du méme coup la con-
naissance de soi. La gradation mystagogique qui s’exprime dans le chapitre 36 de la
Lettre aux Corinthiens aurait pu, et méme dq, faire I’objet de développements remar-
quables a cet égard. Chaque mot de ces cinq degrés rendus possibles «par Lui» en Qui
la «Face incomparable» se donne a la vision de I’eeil du cceur, est a sa place. Il en est
de méme dans le Pasteur d’Hermas. Hélas! Tant que ces doctrines ne sont pas mises
au présent, et cela dépend de nous, il ne vaut méme pas la peine de parler de leur
historicité.

JEAN BOREL

Papyrus Bodmer XXXVII: Erma: 1l Pastore (I°-111° visione) (Bibliotheca
Bodmeriana). Edito con introduzione e commentario critico da Antonio
Carlini (con la collaborazione di Luigi Giaccone). Appendice: Nouvelle
description du Codex des Visions par Rodolphe Kasser, avec la collabo-
ration de Guglielmo Cavallo et Joseph Van Haelst, Cologny-Geneéve,
Fondation M. Bodmer, 1991, 128 p. + 11 tav.

Avec ce nouveau volume de la Bibliotheca Bodmeriana est mis a jour un manuscrit
du Pasteur d' Hermas dont, avec raison, A. Carlini ne cesse de souligner I’'importance.
Ce texte grec (B), proche du Sinaiticus (S), offre en effet de troublantes ressemblances
avec les témoins latins L' et L*. Il permet en outre a plusieurs reprises de combler des
lacunes ou de résoudre des difficultés textuelles. Le résultat en est un texte grec
sensiblement différent en plusieurs points de celui connu jusqu’ici. L’€cart entre les
legons de B et celles des autres témoins grecs n’est d’ailleurs pas sans conséquences
pour I'interprétation de certains passages du texte. Ainsi, en 3, 4 B donne-t-il
duvjopel ajutov ™ kportjone (L' lit virtuta sua potenti et L potenti virtute)
KTljoog v oyl [g]kkAnoloy ofvtov], et non TH 18la coelo kol mpovoic
Ktloog tfv aylav éxxkAnolov obtod comme S A (et E) dont le texte est le résultat
d’une correction théologique. Ce nouveau témoin devrait donc amener a reconsidérer
dans le détail le texte grec du Pasteur d’Hermas. Ce papyrus ne transmet malheureu-
sement que les trois premiéres visions (la quatriéme, qu'il contenait probablement a
I'origine, est perdue) ; pour la suite du texte, sa parenté avec L' et L’ devrait conduire
a valoriser ces témoins latins dans la reconstitution du texte grec primitif. — L édition
du papyrus, qui renvoie a I’édition critique du Pasteur d” Hermas faite par M. Whittaker
(Corpus de Berlin), est accompagnée d’abondantes notes commentant les particularités
de B et les conjectures proposées. — Ce papyrus date de la seconde moitié du IV®, ou
du début du Ve siecle. 11 est traditionnellement appelé Codex des visions, car les visions
du Pasteur d’ Hermas et la Vision de Dorothée représentent a elles seules pres de 70%
du codex! A D'encontre d’autres chercheurs, et sur un ton & notre godt par trop
polémique, J. Van Haelst émet I'hypothese que le lot auquel appartient ce papyrus serait
composé de cahiers scolaires provenant de I'école d’Akhmin (Panopolis). Il reste a
attendre la démonstration détaillée de cette hypothése, a laquelle J. Van Haelst annonce
qu’il consacrera bientdt une dissertation (p. 105, n. 5). — Dans un long appendice,
R. Kasser, G. Cavallo et J. Van Haelst présentent une description détaillée de ce codex,
qui invalide celle qu'ils avaient donnée dans le volume de la Bibliotheca Bodmeriana
consacré au Papyrus Bodmer XXIX : Vision de Dorotheos (Cologny-Geneve, !984~
p. 99-120). 1l appert notamment de cette nouvelle analyse que ce codex s ouvrait sur



278 BIBLIOGRAPHIE

les quatre premitres visions d’Hermas et non sur la Vision de Dorotheos. — On sou-
lignera pour finir la qualité typographique de I'ensemble, et le soin apporté aux repro-
ductions photographiques des folios édités.

Rimr GOUNELLE

ATHENAGORE, Supplique au sujet des Chrétiens. Sur la résurrection des morts.
Introduction, texte et traduction par Bernard Pouderon (Sources Chrétien-
nes — 379), Paris, Cerf, 1992, 432 p.

B. Pouderon a publi¢ en 1989 un remarquable Athénagore d’Athénes. Philosophe
chrétien chez Beauchesne. Il nous livre ici le second volet de son travail: 1’édition
critique et une traduction des deux ouvrages qui nous sont restés de cet apologiste
contemporain de Marc-Aurele. La personne et I'ceuvre d’Athénagore sont bizarrement
restés méconnus durant I’époque patristique (seul Méthode d’Olympe le cite) et les
premiers si¢cles de 1’époque byzantine. Ils sortiront de I'ombre au X© siecle quand
Aréthas, archevéque de Césarée, fera faire une copie des deux écrits, copie dont dépend
toute la tradition manuscrite. — La Supplique, adressée a Marc-Aurele mais dont rien
ne prouve qu’elle lui soit parvenue, demande que cessent les persécutions et que
revienne un temps de tolérance ; puis elle entreprend une réfutation des trois accusations
portées contre les chrétiens: 'athéisme, I'anthropophagie et 1'inceste. Athénagore ne
parait pas douter que I’empereur accordera aux chrétiens une loi qui les soustraira a
des attaques calomnieuses et qu’il va de I'intérét du pouvoir impérial d’assurer une vie
calme et tranquille a des hommes loyaux et modérés, qui de surcroit prient pour le salut
de I'empire. Le Traité sur la résurrection des morts appartient également au genre
apologétique. La croyance en la résurrection suscitait en effet les critiques et les
moqueries des paiens ainsi que des gnostiques. B. Pouderon estime que la perspective
antignostique est dominante dans le texte d’Athénagore. Apres avoir soutenu que pour
Dieu tout est possible, la création des corps aussi bien que leur résurrection, " apologiste
expose son argument majeur qui est d’ordre anthropologique: le corps et I'dme cons-
tituent I'homme de facon indissociable et ils sont orientés vers une méme fin; 1'un et
["autre sont appelés a étre soumis conjointement au jugement et a la survie. — L édition
critique s’appuie sur une collation des quatre manuscrits les plus anciens. La consul-
tation de I'ouvrage est facilitée par deux index: citations et noms propres; a défaut
d’ajouter un index des mots grecs qui elt été volumineux, n’eit-il pas ét¢ judicieux
de prévoir un répertoire des matiéres?

Eric Junon

ORIGENE, Commentaire sur le Cantique des Cantiques, t. 1-11. Texte de la
version latine de Rufin, introduction, traduction et notes par Luc Brésard
et Henri Crouzel avec la collaboration de M. Borret (Sources Chrétiennes —
375-376), Paris, Cerf, 1991, 820 p.

Dans les dernieres années de sa vie, Origeéne a consacré au Cantigue des Cantiques
un volumineux commentaire (10 tomes!), alors qu’il avait déja publié un petit com-
mentaire et des prédications sur ce livre. Cette attention vouée au plus mystérieux des
écrits de I’Ancien Testament démontre & quel point le christianisme alexandrin a été
influencé par des traditions juives. Origene, en effet, déclare avoir appris des «Hébreux»



BIBLIOGRAPHIE 279

qu’on ne pouvait tenir le Cantique entre ses mains avant d’avoir atteint un dge mfr:
pure expression de I'amour de Dieu, ce chant requiert une interprétation ésotérique,
digne de celui qu’il célebre. Dans la dépendance de 'exégeése juive qui y voit un
dialogue entre Dieu et son peuple, Origéne exalte dans son Commentaire 1’amour qui
unit I’Eglise au Christ. Mais il développera parallelement une autre ligne: le dialogue
et I'union spirituelle de I’ame et du Verbe divin. Grice a la traduction latine du prétre
Rufin (vers 410), I'Occident connaitra cette piece maitresse de 'exégeése origénienne
dans laquelle 1’Alexandrin — Jérdme dixit — «s’est surpassé lui-méme». S. Bernard et
d’autres cisterciens ne seront pas les seuls, au Moyen Age, a faire leur miel des trésors
repérés et décrits par Origene dans le Cantique. — Du Commentaire grec en 10 tomes,
il ne subsiste rien, hormis quelques miettes (dans la  Philocalie et les chaines
exégétiques). On doit s’en remettre a la version de Rufin ou plutoét & son adaptation
inachevée en 4 tomes. Quelles que soient les libertés prises par le prétre latin (par
exemple, la suppression systématique des allusions aux problemes textuels posés par
les divergences entre les textes de la LXX et des autres versions grecques du Cantique),
on percoit distinctement dans son travail 1'écho de la démarche origénienne qui allie
I"attention au moindre mot ou détail au sens aigu de la problématique (voir par exemple
le petit traité sur I’ame dans 11,5,21ss ou I'exposé sur la «noirceur» dans I'Ecriture dans
IL1ss). Si le Commentaire représente un ouvrage majeur pour I'étude de plusieurs
themes centraux chez Origene (le Christ, I'dme, la connaissance spirituelle, 1'Eglise,
I'exégese allégorique), on signalera aussi I'importance du «prologue» qui, comme
[I"avait remarqué 1. Hadot, ¢énonce et met en pratique le programme classique que
suivaient les auteurs paiens de I’ Antiquité tardive avant d’entreprendre le commentaire
de Platon ou d’Aristote. — Ces deux volumes sont le fruit d'une collaboration dont la
part la plus importante revient a Luc Brésard, responsable de 1'édition (qui reprend pour
I'essentiel celle de W. Baehrens parue dans le GCS en 1925), de la traduction ainsi
que d’une partic des notes et de 'introduction; on saluera une heureuse initiative:
I"introduction d'une division du texte en chapitres et paragraphes. H. Crouzel a fourni,
outre des notes, une introduction synthétique sur I'exégese, la christologie, 1'ecclésio-
logie et I'anthropologie du Commentaire ainsi que des remarques sur «Origene mys-
tigue». M. Borret, pour sa part, a révisé le texte et la traduction, complété I’annotation
et composé un index thématique (sur 1'ecclésiologie) qui prend place aprés les index
scripturaire et onomastique.

Eric JunoD

GREGOIRE DE NAZIANZE, Discours 38-4 1. Introduction, texte critique et notes par
Claudio Moreschini; traduction par Paul Gallay (Sources chrétiennes —
358), Paris, Cerf, 1990, 389 p.

Avec ce volume, C. Moreschini (Pise) et P. Gallay (Lyon) continuent I'édition des
Discours de Grégoire de Nazianze que Justin Mossay avait commencée en 1985, avec
la publication des Discours 32-37. Le manuscrit était prét en 1983 déja (annce de la
parution de I’édition italienne de Moreschini), mais ne fut publié qu’en 1990. L’éditeur
reconnait lui-méme (p. 99ss.) que I’établissement du texte est dépassé, puisque, entre-
temps, de nouveaux manuscrits ont été€ découverts et étudiés. — Ces Discours, de caractere
festif (le n® 38 a été prononcé le 25 décembre,  I"occasion de Nogl, le n® 39 le 6 janvier,
a I'occasion de I'Epiphanie ou Féte des Lumieres, le n° 40 le 7 janvier [il parle du
baptéme]: le n® 41 est une homélie pour Pentecdte), ne sont pas d'un grand interét
doctrinal ; en revanche, ils sont des témoins trés importants pour la célébration de la féte
de Noél le 25 décembre en 3807381 A Constantinople. Toute la question de I'introduction



280 BIBLIOGRAPHIE

de la féte de No€l le 25 décembre en Asie Mineure aurait mérité un examen plus
approfondi que la notice de 5 pages ajoutée par P. Gallay (p. 11-15), d’autant plus que
J. Mossay y avait consacré toute une monographie: Les fétes de Noél et d’ Epiphanie
d aprés les sources littéraires cappadociennes du 1V siécle, Louvain, 1965,

WiLLy RORDORF

Ps.-DioNysius AREOPAGITA, Corpus Dionysiacum, 11: De Coelesti Hierarchia.
De Ecclesiastica Hierarchia. De Mystica Theologia. Epistulae.
Herausgegeben von G. Heil und A. M. Ritter (Patristische Texte und
Studien - 36), Berlin/New York, de Gruyter, 1991, XV+300 p.

Avec ce second tome des ceuvres du mystérieux Ps.-Denys I'Aréopagite
(VI°siecle 7) s’acheve 'édition de ces textes fondamentaux pour I'histoire de la théo-
logie dans la prestigieuse collection Patristische Texte und Studien. G. Heil et ses
collaborateurs (qui ont fini son travail, la mort I’en ayant empéché) nous offrent ici
un volume qui fera date. [.’édition (qui, pour la Hiérarchie céleste, remplace celle que
G. Heil lui-méme avait déja donnée dans la collection Sources Chrétiennes en 1958)
repose sur une base manuscrite importante qui prend en compte des représentants de
chacune des familles de manuscrits. Elle est pourvue d’un apparat critique, d’un apparat
scripturaire et d’un apparat qui indique les paralléles trouvés avec d’autres ceuvres
attribuées a Ps.-Denys. Le volume s’acheve sur quatre index qui portent sur les deux
tomes de I'édition: index des paralleles internes au Corpus, index biblique, index des
auteurs antiques et index des mots grecs. On attend encore dans la méme collection
deux volumes sur I’ceuvre de Denys, qui couronneront ce magistral travail : une histoire
de la transmission du Corpus, et une édition des scholies au Corpus.

REMI GOUNELLE

RicHARD LANDES, CATHERINE PAUPERT, Naissance d apdtre. La vie de saint
Martial de Limoges (Mémoires premicres), Turnhout, Brepols, 1991,
105 p.

Jusqu’au XIX® siecle, Martial, patron de Limoges, passait auprés des esprits pieux
pour avoir été un disciple direct de I'apbtre Pierre. La Iégende fut mise en picces par
I’abb¢ Duchesne puis par Mgr Saltet, qui montrérent qu’elle remontait a une supercherie
des moines limousins, conduits par Adémar de Chabannes, au cours du premier tiers
du XI¢ siecle. Landes, dans une remarquable introduction, souligne les rapports entre
cette prodigicuse farce hagiographique (une image du présent projetée dans les temps
apostoliques) et le mouvement de la Paix de Dieu. La traduction de Paupert rendra ce
document accessible au grand public, mais on peut regretter que le travail éditorial,
de toute évidence baclé (absence de références bibliographiques, orthographe défi-
ciente), ne soit pas digne du prestigieux nom de Brepols.

MicHEL GRANDIEAN



BIBLIOGRAPHIE 281

REAL TrEMBLAY, DENNIS 1. BiLLy (éd.), Historia: memoria futuri. Mélanges
Louis Vereecke (70 anniversaire de naissance) (Quaestiones morales —5),
Rome, Editiones Academiae Alfonsianae, 1991, 516 p.

Le P. Vereecke, professeur a I’Accademia Alfonsiana (Rome), s’est signalé par un
assez grand nombre d’articles portant sur I’histoire de la théologie morale. Ce recueil
contient des contributions pour le moins variées: de 1'hospitalité chez les Péres (Pierre
Maraval) ou de I’attitude d’Augustin face a la violence (Michel Spanneut) a la notion
cathare de nihil (Dennis J. Billy), de la morale thomasienne (Dalmazio Mongillo et
Joseph Owens) ou de celle d’Alphonse de Liguori (Marciano Vidal) a I’anthropologie
d’Henri de Lubac (Bruno Hidber) et a la notion d’Exode dans la théologie de Joseph
Ratzinger (Réal Tremblay), sans parler, entre autres, d’un article au ton condescendant
sur Georges Simenon et la morale chrétienne (Francois Bourdeau). La loi des «Mé-
langes» commande sans doute une certaine bigarrure ; on peut néanmoins se demander
st I'hétéroclite, poussé trop loin, sert réellement les auteurs et leurs lecteurs.

MicHEL GRANDIJEAN

PiErRRE DAMIEN, Du désert a I’ action. Traduction de Louis-A. Lassus, introduc-
tion d’André Vauchez, annotations d’A.-G. Hamman (Les Peéres dans la
foi — 48), Paris, Migne, 1992, 165 p.

Ce recueil comprend la traduction de quelques ceuvres maitresses de la théologie
monastique de ['ermite italien (1007-1072). La traduction, d’ou les contresens et les
maladresses ne sont pas absents, a malheureusement été réalisée non d’apres 1’édition
critique des ceuvres de Damien (par Kurt Reindel, dans les Monumenta Germaniae
historica, Munich, 1983-1989), mais d’apres le texte, parfois fautif, qu’on trouve dans
la Patrologia Latina de Migne. Les maigres annotations, peu au fait des recherches
actuelles sur Damien, tentent d’adoucir le jugement parfois trés sévere que 'ermite a
porté sur le monachisme cénobitique.

MICHEL (GRANDJEAN

Pierre ABELARD, Conférences. Dialogue d' un philosophe avec un juif et un
chrétien. Suivi de Connais-toi toi-méme. Ethique. Trad. fr. et introduction
par M. de Gandillac (Sagesses chrétiennes), Paris, Cerf, 1993, 296 p.

Voici donc, disponible & nouveau griace aux Editions du Cerf, la remarquable
traduction, due & M. de Gandillac, du Dialogue (ou Conférences), ainsi que du Connais-
t0i toi-méme (ou Ethique) d’Abélard. Une introduction magistrale, rédigée par le
traducteur, aidera quiconque souhaiterait approfondir la découverte de cet auteur du
XII° sigcle, aussi légendaire que méconnu. Dans les Conférences, Abélard met en scene
la confrontation de trois hommes, chacun représentant une tradition différente: un
philosophe musulman, qui cependant semble tout ignorer du Coran, parle au nom des
lumieres de la raison; un Juif, représentant la Révélation de la Torah, plaide pour que
change la condition de son peuple; un chrétien enfin s’attache & démontrer la primauté
des Evangiles dans la quéte de I'ultime bien. Le locuteur juif ne joue un role que dans



282 BIBLIOGRAPHIE

la premiere partie du débat, avant que ne soit établie la similitude — ou la parenté —
entre la loi naturelle et le Décalogue. Pour Abélard, comme 1'écrit si bien de Gandillac,
«les prophétes hébreux et les penseurs de la gentilité ne pouvaient qu’annoncer, dans
des langages différents, la méme vérité, inspirée par un unique Logos, les uns en figures
plus ou moins énigmatiques, les autres en similitudes nécessairement approximatives»
(p. 14). Dés lors, le projet d”Abélard semble surtout chercher a réconcilier les lumieres
de la loi naturelle et celles de la Révélation, sans toutefois que celle-ci ne puisse étre
versée, a titre argumentatif, dans le débat. Cependant, si les interlocuteurs s accordent
a rejeter toute justification par la coutume, 1’ouvrage, par son inaché¢vement méme, ne
permet pas de dire si, dans le projet d’Abélard, les différentes traditions représentées
devaient effectuer un rapprochement final, chacun adhérant alors a 'approche chré-
tienne. Longtemps, cette fin abrupte conduisit a lire dans ce texte le testament philo-
sophique de I"auteur, idée qui semble aujourd’hui fausse. Cette carence aura peut-étre
conduit a poursuivre par cet autre texte, également inachevé, et traditionnellement
appelé Ethique, ot Abélard développe cette forme de pensée dont son nom propre
deviendra I'index : une éthique de la pure intention, de la pure disposition d’esprit, ne
tenant aucun compte de |'effectuation, soustraite a tout calcul. Ainsi, «nous disons que
pechent en ceuvre ceux qui persécuterent le Christ ou les siens qu’ils croyaient devoir
persécuter, et pourtant ils eussent péché plus gravement s’ils avaient commis la faute
de les épargner en dépit de ce que leur imposait leur conscience» (p. 249). Car le seul
péché grave est la libre décision de hair Dieu. Ce primat du libre arbitre et de la
conscience conduit a une modération de I'importance accordée aux institutions ecclé-
siales, en particulier dans la direction des ames, puisque le choix de I’homme juste sera
préférable a celui du prélat, pour peu que les intentions de ce dernier ne soient pas
conformes a I’Esprit. Si cet ouvrage nous permet de mieux comprendre le tournant
amorcé a I'époque d’Avempace et de la découverte de I'Islam, la pensée d’Abélard
nous est parfois étonnamment contemporaine, tandis que ses critiques de tout mélange
des biens terrestres avec les bienfaits de I’Esprit ne sont pas sans faire penser aux théses
des Réformateurs.

PiERRE-Y VvES RUFF

Maurice R. Havoun, L'exégese philosophique dans le judaisme médiéval
(Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism — 7), Tiibingen,
J.C.B. Mohr, 1992, 312 p.

Il y une vingtaine d’années, Georges Vajda émettait le veeu qu'un chercheur ait
le courage de se consacrer un jour a la composition d’un ouvrage d’ensemble portant
ala fois sur la naissance, I’application et le développement historique de ['exégese juive
médiévale. En fidele disciple, Maurice R. Hayoun répond aujourd’hui a ce défi et met
entre nos mains ce beau livre. Maimonide ayant été¢ le philosophe juif qui donna le
coup d’envoi décisif a I'interprétation allégorique de type philosophique de I'Ecriture,
dont le postulat de base s’exprime par la dualité d’un sens apparent et d’un sens caché,
I’A. dispose la matiere de ses investigations en trois parties: les prédécesseurs du Maitre
cordouan, la méthodologie herméneutique du Guide des Egarés et sa postérité. Les
quatre prédécesseurs de Maimonide qui se sont penchés sur la [égitimité des rapports
entre philosophie et religion sont Saadia ben Joseph de Fayyum, dont I'exégese est
demeurée assez littérale et conservatrice dans son ensemble, Salomon Ibn Gabirol, a
qui revient le mérite d’avoir tendu a une profonde unité entre la spéculation philoso-
phique et la révélation, Juda Ha-Lévi, qui s’est délibérément écarté de la voie de



BIBLIOGRAPHIE 283

conciliation philosophico-religieuse pour faire valoir les exigences spécifiques de la
révé€lation, et Abraham Ibn Ezra, dont I'ceuvre contient ici et 1a quelques digressions
importantes sur le bien-fondé de I'utilisation de la rationalité pour éclairer certains
passages des Ecritures. La problématique du Guide des Egarés est, dans son contenu,
de nature ésotérique. L intention de Maimonide y est de développer les rapports entre
physique et métaphysique, lesquels sont a ses yeux typifiés par ceux qui relient le
Ma'ase Bereshit (Gn. 1) et le Ma'ase Merkaba (Ez. 1), qui sont les deux sujets par
excellence dont le talmud interdit la divulgation. Toutes les ressources de I’herméneu-
tique philosophique y sont déployées pour empécher le disciple déja averti de s’ «égarer»
dans les impasses du sens littéral exotérique. Précieuses sont les clés que I'A. nous
donne ici pour comprendre ce texte difficile. Enfin, la troisieme partie nous introduit
aux ceuvres moins connues de Joseph Ibn Caspi et de Moise de Narbonne que I'A.
considére comme les plus représentatives du courant et de I’héritage maimonidien.
L’une et ["autre sont dominées par la volonté de leurs auteurs d’harmoniser les théses
du Guide soit avec Aristote soit avec Averroes. Dans I'impossibilité ot nous nous
trouvons de pouvoir évoquer méme rapidement la diversité des analyses qui nous sont
offertes ici, puissent ces quelques mots mettre en lumiere I'enjeu principal des proble-
mes soulevés et qui demeurent d’une €étonnante actualité dans les trois religions du
Livre.

JEAN BOREL

SAINT BONAVENTURE, Le Christ Maitre. Edition, traduction et commentaire du
sermon universitaire «Vnus est magister noster Christus» par Goulven
Madec (Bibliotheque des textes philosophiques), Paris, Vrin, 1990,
144 p.

L authenticité bonaventurienne de ce sermon, sans €tre pleinement assurée, n'a
jamais été réellement contestée. On y trouve de nombreux rapprochements avec d’autres
écrits du général franciscain (Breuiloguium et Itinerarium en particulier) et les themes
qui y sont développés sont en parfaite consonance avec I'ensemble de son ceuvre. En
véritable «architecte de la pensée», Bonaventure fait jaillir d’une forme apparemment
rigide une réflexion sur le Christ comme principe et maitre de toute connaissance, que
cette connaissance s’acquiere par la foi, par la raison ou par la contemplation. Il
juxtapose curieusement 1'abstraction aristotélicienne (la science interdit de négliger le
monde sensible) et I'illumination augustinienne (la sagesse n’est pas du coté d’Aristote,
mais de Platon, qui regarde vers les réalités supérieures). C’est & une orthopraxie des
maitres ou docteurs «auxiliaires» (le Christ étant le seul vrai Maitre ou Docteur) que
Bonaventure invite enfin les auditeurs, sans doute universitaires, de son sermon: tout
docteur doit tendre non seulement 2 la vérité de la foi, mais encore a la sainteté et &
la charité. — L’édition de Madec est magistrale. Meilleure que celle de Quaracchi, elle
prend pour base un témoin de la fin du XIII* siecle jusqu’ici inexploité (Saint-Omer,
Bibliothéque municipale, 289). La traduction en est précise et €légante a la fois. Quant
A I"annotation, rédigée sur le modele de la Bibliothéque augustinienne, elle se répartit
en trente excursus qui relevent ce que Bonaventure doit & la lecture des Peres (Augustin,
¢videmment, en tout premier lieu), ou des médiévaux (tel Hugues de Saint-Victor) et
qui donnent de trés utiles renseignements lexicaux ou bibliographiques.

MicHiEL GRANDIJEAN



284 BIBLIOGRAPHIE

Doucras C. HaLL, The Trinity. An analysis of St. Thomas Aquinas’ “Expositio”
of the “De Trinitate” of Boethius (Studien und Texte zur Geistesgeschichte
des Mittelalters — Bd. XXXIII), Leiden, E.J. Brill, 1992, 131 p.

Curieusement, le De Trinitate de Bocce fut aussi peu commenté au Moyen
Age — Thomas est le seul auteur du XIII® siecle a I'avoir fait — que ne le fut, du XIII®
siecle a nos jours, I’Expositio de 1’Aquinate. L’analyse de Douglas C. Hall vient donc
a temps, et nous saluons cet effort avec d’autant plus de plaisir que ce texte capital,
qui est aussi le seul pour lequel nous possédions I’un des rares autographes de Thomas,
présente une argumentation serrée et difficile. Rédigé lors de son premier séjour
d’enseignement parisien (1257-1259), entre le milieu du De Veritate et le début du
Contra Gentiles, le commentaire du De Trinitate de Boéce demeure malheureusement
inachevé, car il n’a pu étre conduit que jusqu’aux premieres lignes du chapitre 2. Il
s’ouvre par la question de la «connaissance» des choses divines et de leurs diverses
«manifestations»: Thomas entend par «manifestations» des choses divines 'usage a
leur endroit de I'investigation par mode d’argumentation: cet usage est-il licite ? Peut-
on révéler scientifiquement les réalités que révele la fo1? Est-il licite d’user des raisons
et des autorités philosophiques ? L’esprit humain a-t-il besoin d’une illumination divine
pour connaitre la vérit€ 7 Parvient-il de lui-méme a connaitre la Trinité ? Les questions
3 et 4 abordent les questions de la nécessité de la foi, de sa distinction d’avec la religion
et de la cause de la pluralité. Thomas, enfin, pousse jusqu’au bout son enquéte sur
I’épistémologie des sciences. Apres avoir examiné la pertinence de la classification
traditionnelle des sciences spéculatives en sciences de la nature, mathématiques et
métaphysique en général, il traite de chacune en particulier. Nous avons la la seule
discussion d’ensemble touchant les sciences et la méthode scientifique écrite par le
Docteur Angélique. Nous ne pouvons ici qu’inciter le lecteur intéressé a se rapporter
aux fines analyses de Douglas C. Hall, et & la maniére essentielle avec laquelle 1l situe
les problémes tout a la fois dans le cadre des discussions théologiques médiévales et
des quelques tentatives de questionnement plus récentes.

JEAN BOREL

JEAN-FrANCOIS GENEST, Prédétermination et liberté créée a Oxford au
XIV<siecle. Buckingham contre Bradwardine (Etudes de philosophie
médiévale - LXX), Paris, Vrin, 1992, 327 p.

La partie centrale de ce bel ouvrage contient une édition critique, d’apres les deux
manuscrits subsistants, d’une question sur les futurs contingents de Thomas Bucking-
ham (p. 183-290). Cette édition est précédée par une longue introduction historique et
doctrinale qui situe D'important document publié dans son contexte. Thomas
Buckingham qui obtint sa maitrise en théologie en 1344 a Oxford est le chef de file
de I"opposition contre le déterminisme théologique de Thomas Bradwardine. Celui-ci
combat dans son ceuvre majeure, le De causa dei, les nouveaux pélagiens auxquels il
reproche de méconnaitre la véritable nature de la liberté divine et de la grace. Il pense
pouvoir combattre cette dangereuse théorie par son déterminisme théologique selon
lequel: deus potest necessitare quodammodo omnem voluntatem ad liberum actum
suum. Dans la question ici éditée, extraite des questions théologiques, Buckingham tente
de rétablir I’équilibre entre la liberté divine et humaine. .’ouvrage de Genest ne rend
pas seulement accessible un document intéressant qui manifeste I’extréme subtilité des
discussions scolastiques mais encore 'interpréte magistralement.

Ruept IMBACH



BIBLIOGRAPHIE 285

GiuseppE Mobica, Fede Liberta Peccato, figure ed esiti della «prova» in
Kierkegaard, Palermo, G.B. Palumbo & C., 1992, 166 p.

Travail soigneux, bien documenté d’un philosophe se portant au cceur de la pensée
de Kierkegaard: a travers les themes de la foi, de la liberté et du péché, il bute sur
le paradoxe auquel il consacre de nombreuses pages fort pénétrantes. La figure de Job
encadre tout le premier chapitre consacré a la liberté et a son épreuve pour la foi: la
perspective de Kant sur le méme personnage sert de contrepoint. La figure d’ Abraham
conduit la deuxieme réflexion sur I'épreuve de la foi pour la liberté. Le troisieme
chapitre débusque le paradoxe autour du péché. La problématique du mal impose un
dernier chapitre consacré a la théodicée — avec des paralléles chez Kant et Schelling —
qui, une fois encore, fait apparaitre le theme du paradoxe. Au fond, I'ensemble est une
tentative pour situer le paradoxe kierkegaardien non pas par rapport a I’extérieur (Hegel)
mais dans la logique interne de la pensée du Danois.

PierrE-LuiGt DuBiep

BERNARD LONERGAN, Pour une méthodologie philosophique, Montréal, Bellar-
min, 1991, 247 p.

Cet ouvrage est la traduction francaise de onze articles du R.P. Lonergan s.j. Son
ceuvre, a la fois théologique et philosophique, s’inspire d’un thomisme renouvelé par
"interprétation du R.P. Maréchal et les défis des Geisteswissenschaften contemporai-
nes; réalisant donc une sorte de «tournant épistémologique», elle est centrée autour de
I’étude de la notion d’acte de compréhension (insight). Cet acte, I’auteur le voit comme
structurant tant la doctrine thomasienne que la démarche scientifique — dont il affirme
I"isomorphie —, d’ot il conclut que 'unité philosophique du savoir scientifique est a
chercher dans la réflexion sur la méthode des sciences, faite d’abord de questionne-
ments, et non plus dans la logique aristotélicienne. L’insight est une partie essentielle
d’une structure : la connaissance, visée de 1’étre, bien plus complexe que ne I'imaginent
’empirisme, le rationalisme et I'idéalisme qui la congoivent de maniere fausse et
étriquée sous la forme exclusive de la vision, se rendant par la coupables d’un véritable
oubli de I'étre. Si un renouveau philosophico-théologique est nécessaire, ¢’est que la
culture classique s’est effondrée, ce qui se marque particulierement dans la métamor-
phose qu’a subie la notion de ‘science’: on ne peut plus affirmer qu’elle est porteuse
de vérités nécessaires, car elle se présente comme un ensemble d’hypothéses portant
sur le contingent, d’ou les sciences humaines qui suivent I’homme réel dans toutes ses
vicissitudes. Pour 1’auteur, cela a notamment pour conséquence que I’ancienne distinc-
tion entre la philosophie et la théologie a disparu. Un des sujets qui intéresse parti-
culierement le théologien-philosophe est de savoir s’il existe une connaissance naturelle
de I’existence de Dieu; I’auteur estime qu’il est imprégné de confusions qu’il s’attacher
a clarifier, et que si I’on congoit la connaissance comme il faut, ¢’est-a-dire comme
une dialectique de questions et de réponses, alors il faut répondre par I'affirmative, en
précisant que I’intellectuel, le moral et le religieux sont trois stades successifs dans le
dépassement de soi. Mais pour en prendre pleinement conscience, encore faut-il que
le sujet soit retrouvé, apres 1’oubli dans lequel il a été plongé durant I Antiquite et lg
Moyen Age, 2 cause d’une notion trop objectiviste de la vérité et de la science, ainsi
que de la conception métaphysique de I’ame. Le sujet est caractéris¢ par des niveaux
de conscience, du sommeil & la conscience de soi qui délibére. Comme ils sont structurés
par des relations de signification, ce qui est a la fois la condition de toute institution
humaine et la catégorie fondamentale des Geisteswissenschaften, "auteur accgrdg un
soin particulier 2 mettre en lumigre toutes les vari€tés de celle-ci et leur organisation:

Théologie
contemporaine



286 BIBLIOGRAPHIE

signification intersubjective, symbolique, incarnée, artistique et linguistique, ainsi que
les milieux ou elles se réalisent.

BERNARD BAERTSCHI

Sean E. McEvenue & Ben F. MEevers (eds), Lonergan's Hermeneutics,
Washington D.C., The Catholic University of America Press, 1989, 313 p.

Cet ouvrage est une anthologie de six textes sur Lonergan, concernant principa-
lement les aspects théologiques de sa doctrine; mais ce n’est pas un simple recueil
d’articles, car chaque texte est suivi de remarques critiques et d’une réponse de I"auteur.
Quentin Quesnell traite de la dialectique de [’herméneutique contemporaine, c’est-
a-dire qu’il propose, en s’inspirant des remarques épistémologiques et métaphysiques
de Lonergan, une méthode pour réduire les trés fréquents conflits d’interprétation. Hugo
Meynell s’occupe de 'ouvrage de Northrop Frye, «Le grand code», et de ses rapports
avec la foi chrétienne. Ben Meyer analyse en détail la maniére dont nous saisissons
le sens des textes, dans le propos de mettre en lumiére la primauté du sens intentionnel,
ce dont bien des herméneutes contemporains nient la possibilité. Sean McEvenue
s’occupe de la contribution de Lonergan aux doctrines théologiques et a la compré-
hension de I’Ancien Testament. Robert Doran étudie les rapports de I’herméneutique
de Lonergan avec la conversion de 1’ame, et a cet effet, il étend I’application de celle-
la aux significations élémentaires et symboliques. Charles Hefling enfin se penche sur
la compréhension de I'histoire du salut, c’est-a-dire de I’Ecriture comme inspirée.

Ces textes sont précédés d’une introduction générale, rédigée par Ben Meyer, qui
introduit le lecteur @ I’herméneutique de Lonergan, souligne la nécessité pour tout
interpréte de textes de prendre racine dans I’herméneutique, s’il ne veut pas s’égarer,
et montre que 1’approche du jésuite américain est notamment utile en ce qu’elle permet
de montrer que la dispute entre Derrida et ses contradicteurs est un dialogue de sourds.

BERNARD BAERTSCHI

KarL HENZ MENKE, Stellvertretung. Schliisselbegriff christlichen Lebens und
theologische Grundkategorie, Einsiedeln/Freiburg, Johannes Verlag, 1991,
526 p.

Les ouvrages a contenu dogmatique, genre «gros pavé», sont devenus rarissimes.
Personne ne les achete, personne ne les lit. La thése d’habilitation de Menke, maintenant
professeur a la Faculté catholique de Bonn, court donc un gros risque puisqu’elle est
un véritable pavé et représente un exercice dogmatique au sens le plus pur du terme.
Mais chose étrange: on est comme soulagé de pouvoir faire une lecture de ce type au
milieu d’une littérature certes abondante, mais toujours moins centrée et plus périphé-
rique. C’est un véritable exercice de répétition de la dogmatique et de son histoire que
de se plonger dans ce gros volume qui, en abordant un théme central de la christologie,
traite de I’ensemble de la christologie, de I'anthropologie et de I'ecclésiologie. La
«Stellvertretung» (substitution vicariale, représentation) est un point focal, une
«Grundkategorie», un concept chargé de tradition (Bible, Moyen Age) et renfermant
en lui la problématique de la modernité (idéalisme, jurisprudence), & tel point qu’on
rencontre ici comme en concentré le probléme christologique et toutes les questions
touchant au rapport Dieu-Homme. Evidemment, par 12 méme, les différences entre les
positions catholique et protestante surgissent en s’articulant autour de I’analogie de



BIBLIOGRAPHIE 287

I’€tre: la substitution échappe-t-elle & I'analogia entis (K. Barth et ses disciples de
gauche et de droite) ou au contraire la suppose-t-elle (H. U. v. Balthasar, etc.)?
Toujours en référence a ce probleme et donc problématisant le rapport entre unité et
différence qui structure I’étre et les étants, le présent livre renseigne tout aussi judi-
cieusement sur la christologie protestante que catholique; en cela, il est un événement
cecuménique. Des le départ ainsi que dans la partie conclusive, I'auteur défend surtout
la these d’une Stellvertretung «inclusive»; il s attelle & démontrer de diverses maniéres,
selon les configurations historiques, que le Christ se met a la place du pécheur de telle
maniere qu’il ne remplace pas celui-ci mais le rend capable de se convertir et de devenir
de pécheur co-représentant (Mit-Stellvertreter). Grace qui délivre et liberté libérée ne
sont pas en concurrence, au contraire : plus I’humain est en Christ, plus il peut étre lui-
meéme, acquérir son identité (Eigentlichkeit). Le concept juridique tendant vers le simple
remplacement d’une personne par une autre ne saurait équivaloir au concept biblique,
théologique et philosophique d’une Stellvertretung qui vit d’une proportionnalité di-
recte entre ['unité et la différence de deux réalités de type personnel. Dans le rapport
subtil mis en place par I'A., cette proportionnalité est assurée ; la déséquilibrer en faveur
de I'un ou "autre des pdles conduirait soit au salut réclamé exclusivement pour le sujet
individuel soit & une instrumentalisation d’autrui. Dieu ne peut étre un simple vis-a-
vis, sinon le Je occuperait un lieu ou il n’est pas, comme ’enseignent les grands
mystiques dont I’A. met en exergue la spiritualit¢ comme exemple d’une conception
réussie des rapports. Menke cherche a éviter les écueils tant protestants que catholiques
en matiere de christologie et de doctrine de la grice; en montrant la convergence des
deux types de théologie sur un point aussi central, il se rapproche de la démarche
qu’avait essayée Hans Kiing avec son livre Rechtfertigung dans les années 60. Par ses
références et ses exemples de mystique et de spiritualité, I'A. témoigne cependant d'un
enracinement dans le catholicisme.

K1LAUSPETER BLASER

AvVery DuLLEs S. J., Models of Revelation, Maryknoll, N.Y., Orbis Books,
1992, 344 p.

Professeur & Fordham University et ancien président de la Carholic Theological
Society of America, Dulles a écrit plusieurs livres importants, dont Models of the Church
(1974) et le présent volume: il s’agit d'une reproduction de I’édition de 1983, augmen-
tée d’une nouvelle préface et comportant quelques modifications mineures. La premiére
édition avait déja rencontré un écho considérable, et cela a juste titre. Avec une
pédagogie saisissante, I’A. examine le concept de révélation; il est convaincu que ce
concept n’est pas facultatif en régime de théologic chrétienne alors que différentes
approches philosophiques, sociologiques, psychologiques ou historiques le mettent
fondamentalement en question. Dulles dégage cing types de compréhension de la
révélation; on pourrait aussi parler de «modeles» : révélation comme doctrine (fqnda«
mentalisme, catholicisme traditionnel), histoire (Cullmann, Pannenberg), expérience
intérieure (Sabatier, Soderblom, Tracy), présence dialectique (€coles barthienne et
bultmannienne), ou encore comme nouvelle conscience («new awareness», Tillich,
Teilhard, Rahner, Hart). 1l discute chacun de ces modeles en citant une littératute
extrémement précieuse pour le lecteur européen. Dans une deuxieme partie, lA F:le-
veloppe la position qu'il a lui-méme défendue des les annces 70.dans ses divers egnts:
proche du cinquieme modele, la structure de la révélation serait de type synlbc)llc}ue.
Cette approche est conquise au moyen d’un dialogue intense avec chacun des modeles
discutés. Dulles s'inscrit fondamentalement dans la position catholique en posant que
la révélation ne supprime pas les facultés perceptives et cognitives du récepteur, mais



288 BIBLIOGRAPHIE

les suppose et les parfait. Toutefois, la communication symbolique effectue aussi une
conversion profonde du sujet touché par la révélation dans la mesure ou elle le trans-
porte au-dela du fossé logique (logical gap) et fournit un nouveau cadre interprétatif
de la réalité. La connaissance symbolique requiert que nous nous y impliquions. La
structure de la révélation et celle de la communication symbolique convergent dans la
mesure ol toutes deux conservent et communiquent le mystére. Notons aussi que Dulles
s’efforce d’éviter tout réductionnisme symbolique et d’assurer également une juste
place au discours réflexif.

KLAUSPETER BLASER

VINCENT BRUMMER, Speaking of a Personal God. An Essay in Philosophical
Theology, Cambridge, Cambridge University Press, 1992, VIII + 160 p.

Peu de personnes engagées dans la théologie savent que toute une réflexion phi-
losophique sur la théologie et son langage s’est développée dans les pays anglo-saxons
et continue d'y former — plus que sur le Continent — un important secteur du travail
théologique. Ce petit volume du chercheur hollandais, professeur a Utrecht, a le mérite
de situer la démarche de ce secteur qui n’est pas identique a la philosophie de la religion.
L'A. cite les ouvrages importants dans ce domaine, tout en reprenant les grands
problemes de théolozie systématique. Il élucide ainsi la nature de la grice divine par
rapport a la résistance humaine, la bonté divine face au mal, la relation entre I’action
de Dieu et I'action humaine, la question de la théodicée au vu de la providence de Dieu.
Ladite théologie systématique cherche a rendre la foi intelligible ; or I'élaboration de
ces quatre problemes en forme justement son noyau central et fournit ainsi un exemple
du fides quaerens intellectum. L ouvrage plaide d’emblée la cause d'une concep-
tualisation de la foi chrétienne, conceptualisation qui serait — Wittgenstein oblige —
cohérente et adéquate tout en faisant justice aux intentions profondes de la foi regue
de la tradition; le soli deo gloria fait loi. Cela nécessite un appareil conceptuel et
philosophique clair; sans lui, le théologien systématique va pécher soit du coté de la
tradition soit de celui de la cohérence. Pouvons-nous alors réellement parler de Dieu?
Toutes les possibilités sont passées en revue (analogie, métaphores, etc.) pour débou-
cher sur le constat que la question n’est jamais existentiellement neutre et qu’au fond
la tache de la théologie philosophique est d’éclairer une relation, celle du coram Deo.

KLAUSPETER BLASER

HaNns Urs voN BALTHASAR, Credo, Méditations sur le symbole des Apdtres.
Traduit de I’allemand par Joseph Doré et Chantal Flamiant, Paris, Nouvelle
Cité, 1992, 122 p.

Préfacé par le traducteur et présenté comme une petite somme de la pensée de
Balthasar, ce petit livre impressionne par sa simplicité et sa profondeur. Pourtant, sans
étre polémique, sa conceptualité et sa spiritualité sont aux antipodes a la fois de la
sensibilité protestante et de celle des nouveaux mouvements religieux qui courent nos
sociétés. Dans le cas de Balthasar, «catholique» ne signifie pas ici «romain» mais veut
dire plénitude de I'autorévélation du Dieu de I'inépuisable amour. Balthasar en est en
effet un témoin particulier.

KLAUSPETER B1LASER



BIBLIOGRAPHIE 289

Ouivier ABEL, FRANCOISE SMyTH (éd.), Le livre de traverse. De I"exégese bi-
bligue a I'anthropologie (Patrimoines), Paris, Cerf, 1992, 289 p.

Ce livre est composé d’un cycle de conférences prononcées lors d’un symposium.
Ces conférences n’ont, de prime abord, aucun rapport entre elles. On passe, par exem-
ple, d’unc exégese biblique en bonne et due forme a une critique de la dialectique
grecque. (Il s’agit 1a d’une premiere forme de traverse.) Cette allure hétéroclite, ce
caractere volontairement pluraliste, ne s’oppose cependant pas a la présence, dans le
livre, d’un theme commun, unique, et qui le parcourt tout entier. Quel est ce théme?
quelle est cette unité? Pour faire bref, ’on dira que 1'unité du livre se ramasse tout
entiere dans la notion de métaphore. La métaphore? C’est une «compossibilité de
mondes»; elle s’inscrit dans un jeu de renvoi, de question et de réponse. Elle ouvre
sur un autre monde. Pour les A. du volume, le monothéisme est la «métaphore des
métaphores» : il constitue un espace unique qui subsume tous les autres espaces (rapport
de I'Un et du Multiple). Unanimement ralliés a la thése de la rédaction post-exilique
de la majorité¢ des écrits bibliques, les A. considérent que c’est a ce moment-la, en
situation de crise, au sein d’un peuple en miettes, dispersé de I'Egypte a la Mésopo-
tamie, qu'a surgi cette €criture, la Bible, en laquelle précisément s’est élaboré un
«monothéisme a plusieurs voix». Cette écriture, en quelque sorte, se présente comme
une compensation de la perte du roi, du pays et du temple; par rapport & la ruine de
Juda et d’Isragl, il y a «I"*ici” du récit». 1l s’ensuit que les textes bibliques doivent étre
compris comme un «espace ot vivre». Espace qui, a son tour, se comprend de trois
manic¢res: 1. d’abord espace identitaire (mythes d’origine, traditions historiogra-
phiques, etc.); 2. ensuite espace de cohabitation (écriture comprise comme institutrice
de société politique) ; puis enfin, espace sémantique, ou espace qui donne sens (plusieurs
sens). Dans ce triple cqpace il y a forcément rencontre de plusieurs mondes — par
exemple, dans les points | et 2 rencontre avec le Proche-Orient ancien et, par extension,
avec 'univers tout entier; et dans le point 3, avec la culture sémite et indo-curopéenne.
Ces mondes sont parfois incompatibles. C’est ici que le monothéisme exerce sa fonction
spécifique de cohésion nationale, qu’il est facteur d’enracinement. D’un monde a un
autre, le monothéisme des textes bibliques produit des effets libérateurs. Les contri-
buteurs, pour rendre la métaphore opératoire, se sont ouverts a I’anthropologie. C’est
une question de méthodologie fondamentale; car en effet, si I'on veut bien s’ouvrir a
une autre réalité, il faut nécessairement outrepasser les frontieres des mondes en
question. C’est en cela que consiste la traverse, en I'abolition de la cloison €tanche
qui sépare le domaine biblique du domaine non spécifiquement biblique. Les Hébreux
en exil, qui ont expérimenté cela, nous donnent, a travers leurs écrits, un exemple a
suivre. Lorsque manque le point d’ancrage, il y a toujours I'ubiquité de I'Ecriture.
I.’Ancien Testament nous rapporte ainsi i un univers culturellement différenci€, mais
réglé par Dieu, et par [ toujours «habitable.» En quoi I’on dira que I’Ancien Testament
médiatise notre rapport au monde, quelle que soit la nature (conflictuelle) de ce rapport.
Parmi les études qui composent cet ouvrage, quelques-unes sont consacrées au «roman
de Joseph», qui sans doute a été congu dans la diaspora égyptienne pour donner une
identité et un pére fondateur i cette communauté (cf. en particulier la contribution de
T. Romer, «Joseph approché»). Un autre groupe de conférences s’est intéressé a la
troisieme fonction du schéma dumézilien (mythologie indo-européenne) et s’est efforeé
de montrer comment elle se retrouve dans la Bible, bien que «travaillée» en monothéis-
me (cf. notamment la longue dissertation de J. Lambert, «La Dame et les Jumeaux»).
A cela s’ajoutent une présentation de la dialectique grecque par O. Abel, et une
comparaison entre Qohelc,t et Jésus par J.-P. Molina, deux contributions qui réconci-
lient, pour le dire ainsi, la Bible et la Gréce. Signalons enfin I’ introduction de Frdngmse
Smyth, «La Maison et le Livre», ol pratiquement toutes les théses du symposium sont
remarquablement présentées.

ALAIN BUHLMANN



290 BIBLIOGRAPHIE

MARTIN HONECKER, Einfiihrung in die theologische Ethik (de Gruyter
Lehrbuch), Berlin/New York, de Gruyter, 1990, 423 p.

Dans un style simple et clair, mt par un souci pédagogique €vident, I’A. propose
un tour d’horizon encyclopédique, présentant notions, theémes, courants et auteurs
principaux, plutét qu’'une méthode proprement dite. L’approche est trés nettement
luthérienne, marquée notamment par Ebeling, sans oublier I'influence kantienne. Les
positions réformées sont certes mentionnées, mais sans étre réellement problématisées
et discutées. Seule exception de taille, Barth est pris en compte pour plusieurs problé-
matiques : rapport éthique-dogmatique, loi-Evangile, théologie des ordres. Mais reste
a savoir si Barth peut représenter a lui seul la tradition réformée. Sur I’ensemble de
I"ouvrage, le débat avec le catholicisme est en définitive plus soutenu. Au départ de
ses sept chapitres I'’A. commence par traiter des questions de définitions et d’épisté-
mologie (1'éthique entre science et théologie), puis continue en développant les fon-
dements théologiques de la réflexion éthique (liberté chrétienne, bonnes ceuvres, etc.).
Les théemes de 1'ascése, du droit naturel et de la «suivance» viennent €largir la pers-
pective. Suit un troisieme chapitre, plus technique, sur les notions clefs de I'éthique
(vertu, loi et norme, autonomie, etc.). Elles sont certes honnétement présentées, mais
on souhaiterait souvent une problématisation plus percutante, en particulier sur «déon-
tologie/téléologie» ou encore |’utilitarisme. Puis vient toute la problématique des
valeurs, constituant un excellent dossier sur I’état de la question en Allemagne ces vingt
derniéres années. Au chapitre intitulé «Sources de I'éthique chrétienne», I'A. offre pour
I’essentiel une étude sur le Décalogue et une autre sur le Sermon sur la Montagne avec
une forte insistance sur I'histoire de 'interprétation (Ia encore un excellent dossier).
Viennent ensuite les questions d’éthique sociale: théologie des ordres, per¢cue comme
aporétique par I’A., les différentes théories des institutions, éthique de responsabilité,
I’«Eigengeseztlichkeit» (la légalité propre et interne a un corps social donné), la
doctrine sociale de I’Eglise catholique. Enfin, I’A. conclut avec les «limites» de 1’éthi-
que que constituent pour lui les thémes agir et subir, finitude et sens de la vie, souffrance
et théodicée, la faute et le pardon. Quelques excursus, deux lexiques (thémes et auteurs)
et une bibliographie (par chapitre) viennent compléter le travail. Malgré la solidité et
la qualité de I’entreprise, on se permettra plusieurs réserves. La discussion avec la
tradition philosophique (Kant mis a part) prend-elle suffisamment de place? En lien
avec les développements actuels de la méta-éthique, les questions épistémologiques
mériteraient un traitement €largi et plus approfondi. De plus, les themes de la toute
derniére partie (cf. supra) ne devraient-ils pas a certains égards étre au centre de la
réflexion éthique plutot qu’a ses confins? Derriere cette derniere remarque se trouve
toute la question de 1’anthropologie: car si, dans la démarche de I'A., I’anthropologie
théologique vient bel et bien fonder et nourrir la réflexion éthique (cf. ch. 2), un débat
critique avec les anthropologies issues de la philosophie et des sciences humaines, débat
quasi absent de cette introduction, est plus que jamais nécessaire a la réflexion du
théologien-éthicien d’aujourd’hui, plongé dans un monde de pluralisme et d’éclatement
des approches et des consensus.

CHRISTOPHE REYMOND

FrRANCE QUERE, L’ éthigue et la vie (Points OJ32), Paris, Seuil, 1991, 336 p.

Les réflexions de ce livre sont issues d’une expérience que vit France Quéré depuis
1983: participer en tant que représentante de la pensée protestante aux travaux du
Comité consultatif national d’éthique pour les sciences de la vie et de la santé frangais.



BIBLIOGRAPHIE 291

Cependant, le but de I’ouvrage n’est pas d’exposer des fondements théologiques ou des
propositions spécifiquement protestantes dans le domaine de I’éthique médicale. Il
s’agit avant tout d’un ouvrage de vulgarisation qui offre un acces aisé a tout un chacun
dans un domaine qui a tendance a rester celui de quelques spécialistes. Avec une grande
aisance d’expression et une vivacité de style bienvenue, France Quéré expose succes-
sivement les nouveaux pouvoirs de la médecine avec un accent sur les domaines de
la reproduction, de I'hérédité et des neurosciences (Premiére partie); les problémes liés
a ces techniques et a leur utilisation sur I'étre humain (Deuxiéme partie); les valeurs
qui y sont en jeu (Troisieme partie). Cette dernieére partie est de loin la plus intéressante.
On y découvre comment un Comité, aussi disparate qu’il puisse étre, est capable
d’entretenir une discussion qui ne vole pas en éclats mais aboutit 2 des consensus
éclairés et débouche sur des avis qui font le plus souvent autorité. 11 semble que les
fronts ne se situent généralement pas 1a ol on les attend, entre confessions, mais plutdt
entre sexes, ages ou professions ditférents. «Résumons: pour I’homme de loi, le bio-
logiste est un braconnier; pour I’homme de laboratoire, le juriste est un garde champétre
obsédé par le reglement» (p. 267). A partir de cette constatation, France Quéré met
en tension trois valeurs présentes en tous, mais diversement équilibrées en chacun. La
prudence, les principes et la compassion, sont sous le parrainage respectif des grecs
Aristote, Solon et Hippocrate ou des hommes de foi, Avicenne, Moise et saint Vincent
de Paul. Une citation illustrera mieux que je ne puis le fair¢ en si peu de mots la vigueur
du style, la précision des expressions et la pertinence des idées: «Sans la loi, la morale
est aveugle; sans la pitié, elle est rigide; sans le calcul, elle est impuissante ou novice.
Les trois ¢léments sont toujours en tension; ils assurent justesse, justice et ajustement
devant la maladie et la douleur. Dans cette structure dialogale, qui fait entrer I"intelligence,
le jugement et la miséricorde, s’accomplit le grand travail de patience et de compromis
ou se reconnait modestement le souci de I’homme. Au fond, la scéne ultime de 1’éthique
se joue encore sous le ciel de Delphes: elle tente de remettre la paix entre Antigone et
le roi Créon au-dessus du corps de Polynice.» (p. 323)

Jean-MaRrIie THEVOZ

Davip R. BLumentHAL, Facing the Abusing God. A Theology of Protest,
Louisville, KY, Westminster/John Knox Press, 1993, 318 p.

Peut-on encore parler de Dieu aprés Auschwitz? Ce livre ouvre une voie vers le
dépassement indispensable du sentiment de honte et du doute religieux, provoqués par
le fait brutal de I’holocauste (terme retenu par 1’auteur), honte et doute qui affligent
non seulement le peuple juif mais aussi nombre de théologiens chrétiens. L holocauste
ne dément-il pas, voire méme n’annule-t-il pas tout discours sur Dieu? L auteur, rabbin
et professeur d’études juives a Atlanta, USA, éminent connaisseur des théologies
classiques du judaisme et des divers courants de la mystique juive, spécialiste aussi
des problemes historiques et humains en rapport avec ’holocauste, propose une
approche aussi inédite que prometteuse. Il refuse en effet d’attribuer la responsabilité
du génocide aux seuls acteurs humains. En vertu de la tradition juive, qui a toujours
maintenu la foi en la Providence divine, il se voit obligé de reconnaitre en premier
licu la responsabilité de Dieu. C’est Dieu qui a voulu et qui a déclenché I"holocauste.
Le probleme théologique de I’holocauste est donc le suivant: quel est ce Dieu qui a
poussé son peuple dans ’abime de la perdition? Qui a trahi le peuple qu’il s’e_:st choisi
et avec lequel il a conclu une alliance éternelle? Quel est ce Dieu qui se dit «Pere»
d’une communauté humaine qu’il appelle son «enfant» ? Quels sont ses attributs ? Pour
I'A., la réponse ne fait pas de doute: en précipitant son peuple dans la mort et dans
le désespoir, Dieu s’est laissé aller a des actes d’une brutalité inexcusable. Tel un pere



292 BIBLIOGRAPHIE

humain indigne qui viole et brutalise son enfant, le «Pére» divin a violé et brutalisé
son «enfant» chéri. Il faut en conclure que la brutalité, la tentation du viol, font partie
des attributs divins. Or, victime de 1’holocauste, le peuple juif est devenu en fait un
«enfant» violé et brutalisé par son «Pére». Ayant subi le sort de tous les enfants
brutalisés — on commence lentement a mesurer toute I’étendue des actes de violence
a 'encontre d’enfants innocents —, le peuple juif porte encore les traces de ces souf-
frances. Il faut impérieusement trouver une thérapie. L’A. expoite a fond I'analogie
entre le peuple maltraité et I'enfant violé. Désireux d’indiquer la voie de la guérison,
il cherche — et trouve — des réponses aupres des psychologues qui se sont penchés sur
le cas des enfants brutalisés, et auprés des victimes elles-mémes (le livre contient
quelques témoignages bouleversants). Il faut donc une thérapie a la fois psychologique
et religieuse. Elle consiste a envisager froidement la responsabilité du p/Pere indigne,
a prendre provisoirement ses distances, a exiger que le p/Pere admette sa faute et qu’il
demande pardon et a lui accorder ce pardon. L' A. n’hésite pas a appliquer a Dieu tout
[’éventail des mots bibliques qui dénoncent le péché. Il va jusqu’a compléter les
liturgies dans lesquelles le peuple demande pardon pour ses fautes et péchés par des
lignes ot Dieu est mis en demeure de demander pardon: «Notre Pere, notre Roi, nous
exigeons que tu nous demandes pardon pour tous tes péchés intentionnels... que tu nous
demande d’effacer et d’éloigner de devant nos yeux tes infidélités et tes fautes... qu’en
notre présence tu fasses sincérement pénitence... que tu inscrives ton Nom dans la liste
de ceux auxquels nous pouvons accorder notre pardon». De la part du peuple violé,
une telle audace est 1égitime et possible, puisque la violence n’est que 1’un des attributs
du Dieu personnel, a c6té d’autres qui soulignent sa probité, sa recherche du dialogue
avec les humains, son pouvoir qui n’est pas synonyme de perfection, son amour et
sa capacité de prendre parti. La guérison consiste donc en fin de compte a renouer
le dialogue et a vivre désormais la relation filiale plus intensément qu’avant. On
remarque que la théologie de I'A. épouse fidélement celle qui nous est proposée par
la Révélation de la Bible hébraique. En plus, I’A. peut s’appuyer sur les inépuisables
trésors de la spiritualité juive ol le théme de la contestation et de la révolte contre
les décisions de Dieu est souvent énoncé. Au centre de son ouvrage, I’A. a placé
I'exégese de quatre Psaumes: Ps 128 (évocation du bonheur du juif fidele a son Dieu),
Ps 44 (expression du mécontentement consterné du peuple abandonné), Ps 109 (un
Psaume de vengeance ou le peuple brutalisé lance ses malédictions contre ses op-
presseurs), Ps 27 (le Psaume qui, apres la crise, décrit la guérison et la paix retrouvée).
Cette exégese nous présente un spécimen fascinant de la méthode exégétique spé-
cifiquement juive. Autour de la traduction du texte placée au milieu de la page, I'A.
regroupe quatre types de remarques interprétatives: «words», ['analyse des termes
clés comportant des discussions philologiques intéressantes; «sparks» («étincelles»),
offrant quelques perles de lecture spirituelle des anciens (on les aurait parfois souhaité
plus nombreuses); «affections», ot I'A. fait part de ses réactions personnelles face
au texte; «con-verses», ou sont transcrites des analogies au texte glanées dans la
production philosophique et psychologique contemporaine. Une stimulante lecture
de la Bible a plusieurs voix! On souhaite ardemment que ce livre contribue a nous
délivrer tous, Juifs et chrétiens, des perplexités dans lesquelles nous a plongés le
souvenir de I’holocauste.

CARL-A. KELLER

OT1T10 SCHAFER-GUIGNER, Et demain la terre... (Entrée libre — n°® 11), Genéve,
Labor et Fides, 1990, 100 p.

La crise écologique actuelle n’a pas de précédent, elle est une crise des fondements,
de la qualité et du respect de la vie elle-méme. Elle met en question la prétention du



BIBLIOGRAPHIE 293

christianisme & promouvoir un rapport au monde réellement respectueux. Car si
I"lhomme est au centre du créé, ses intéréts sont la seule mesure qui compte. Si, de plus,
la terre est désacralisée, rien n’empéche plus sa surexploitation. Le présupposé de I’ A.
est que notre rapport au cre€ est de nature religieuse, car ¢’est 1a que s’enracine un
art de vivre capable d’accepter la diversité du vivant. Or la foi chrétienne dote les
croyants d’une responsabilité éthique fondée sur une théologie de la création et de la
providence divine, pour les outiller dans le travail du changement des mentalités, vers
plus de respect du monde recu comme don. Cette nouvelle mentalité doit promouvoir
une nouvelle culture de la sensibilit¢ a la beauté de la nature (esthétique écologique),
un nouvel art de vivre ensemble en cultivant le respect de I’homme, des animaux et
de la nature (€thique ¢cologique), une spiritualité qui célebre et rythme la vie, avec
ses deuils et ses fétes (spiritualité écologique), et une «diaconie de toute la création»
qui ne serve pas que la dignité humaine, mais aussi celle des animaux et de ’envi-
ronnement (diaconie écologique). La conclusion indique que le débat christianisme —
€cologie a souvent oppos¢ Evangile et Nature. Aujourd’hui, la maniére de vivre notre
relation a la nature vérifie notre foi, notre espérance et notre amour. — LA, postulait
la dimension proprement religieuse, et donc foncierement idoldtre, de tout rapport a
la nature. Dans ce contexte, suffit-il que les ressources évangéliques soient sollicitées
un peu plus, et que les ressources non renouvelables soient exploitées un peu moins,
pour donner de I'avenir a la planéte?

MaRC GALLOPIN

LARRY RASMUSSEN, Dietrich Bonhoeffer. His Significance for North Americans,
Minneapolis, Fortress Press, 1990, 198 p.

Surprenant, cet essai consacré a I’intérét que Bonhoeffer peut représenter aux Etats-
Unis aujourd’hui. Son auteur luthérien, professeur d’éthique au s€minaire théologique
de Union (New York), I’a congu avec Renate Schleicher Bethge qui rédige le premier
chapitre, dans lequel elle insiste sur les fortes relations que Dietrich entretint avec sa
famille pour souligner I'impact que celle-ci eut sur sa théologie. Les chapitres suivants,
plus théologiques, examinent surtout le Bonhoeffer «ecclésial», susceptible de provo-
quer la réflexion nord-américaine trop individualiste. Rasmussen fait & cet effet «dia-
loguer» Bonhoeffer avec le prétre pacifiste catholique-romain Daniel Berrigan, si
attentif aux questions de justice, avec le théologien réformé Reinhold Niebuhr et le
rabbin Irving Greenberg. Dans un pays o, selon Iauteur, pese toujours la menace d’'une
théologie de la gloire, les stimulantes pistes ouvertes par Bonhoeffer méritent plus qu’un
regard, leur analyse et reprise critiques sont une nécessite.

SERGE MoLLa

Lewis L. BaLowin, There is a Balm in Gilead. The Cultural Roots of Martin
Luther King, Jr., Minneapolis, Fortress Press, 1991, 348 p.

La volonté de I'A., qui s’était fait remarquer par plusieurs articles cgnsacré§ au
messianisme de King, est de montrer I'insertion de King dans la cul'Fure' noire baptiste,
et tout particulierement celle du Sud des Etats-Unis, ce qu’il réussit blcn en dpnnant
a cette culture une large place dans son essai. Cette perspective exphqt_;e l'm_s,lstance
de Baldwin sur I’enfance du dirigeant noir et sur sa formation dans I’Eglise noire, sous



294 BIBLIOGRAPHIE

I'influence d’hommes tels que William H. Borders, Benjamin Mays et Howard
Thurman, sans oublier le propre pere de King, pasteur & Ebenezer Baptist Church. Avec
conviction, I'A. montre ensuite combien I'éducation de King dans le Nord, a Chester
et Boston, faconna moins sa pensée qu’elle ne facilita son expression. Cependant,
['exposé du messianisme de King qui suit prend-il suffisamment en compte 1’évolution
de la pensée du pasteur noir? On peut en douter a considérer qu’il pose en synonymes
les termes d’optimisme et d’espoir chez King, alors que cela ne parait se justifier qu’a
propos des premiéres années de son engagement. L.’ouvrage s achéve sur un intéressant
examen de King comme prédicateur, offrant ainsi une excellente clé d’interprétation
de cette figure charismatique.

SERGE MoLLA

PiErre Viaup (éd.), Les religions et la guerre, Paris, Cerf, 1991, 583 p.

Ce solide recueil est né a la suite d’un colloque organisé a la demande du Secrétariat
général de la défense nationale sur le theme de la guerre et de la paix. Il rassemble
les contributions de vingt et un théologiens et personnalités représentatives des trois
grandes religions, juive, chrétienne (catholique, orthodoxe et protestante) et musul-
mane. Les théemes suivants sont abordés: 1. la tradition; 2. les guerres conventionnelles;
3. la dissuasion, les armes nucléaires et armes nouvelles; 4. le terrorisme; 5. les guerres
inavouées; 6. les implications économiques de la défense. Comme le remarque, en
conclusion de sa présentation synoptique de 'ensemble, le politologue Pierre Viaud
qui a coordonné les travaux, «force est de constater que ces religions ne divergent
qu’assez peu entre elles sur leurs buts vis-a-vis du genre humain et sur les moyens pour
faciliter son unité. Elles divergent la encore assez peu sur les moyens a mettre en ceuvre
a propos des six thémes traités». Parmi les auteurs, signalons le grand rabbin Jacob
Kaplan (pour le judaisme), Cheikh Habib Belhodja, Roger Arnaldez (pour [’islam),
André Dumas, Jacques Ellul (pour le protestantisme), les Peres René Coste et Jean-
Yves Calvez (pour le catholicisme), Constantin Andronikoff, Boris Zinoviev (pour
I’orthodoxie). Ces réflexions viennent ainsi a point nommé lorsque «la montée des
intégrismes marque la faillite de la science politique laique». Gageons qu’elles permet-
tront un meilleur dialogue, premier pas vers la paix.

SERGE MoLLa

Kwest A. Dickson, Uncompleted Mission, Christianity and Exclusivism,
Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1991, 177 p.

On peut dire que ce livre représente une missiologie venant du Tiers Monde:
I"auteur est président de I’Eglise méthodiste du Ghana et auteur d’une célebre Theology
in Africa. C’est d’autant plus réjouissant qu’on a souvent dit que la théologie en Afrique
ne pouvait et ne devait étre autre chose que théologie de la mission. Dickson s’inscrit
dans cette vue tout en restant perplexe devant la contradiction entre la mission, par
définition inclusive, ouverte a I’autre, témoignant d’un Dieu touchant I’humanité enti¢re
en Jésus-Christ, et les traditions de type exclusiviste dominantes dans I’histoire, ¢’est-
a-dire I’absolutisation du point de vue culturel, historique, théologique ou confessionnel
de celui qui présente le message. Selon I’A. africain, ce courant traverse 1’Ancien
Testament, le judaisme, le Nouveau Testament, la Réforme ainsi que la modernité
malgré les theologoumena fondamentaux de la création et de I’incarnation qui contre-



BIBLIOGRAPHIE 295

disent 'exclusivisme. Afin de le localiser a son endroit légitime — a savoir que le
message chrétien n’est pas reproductible par I’homme, dans la mesure ol ce dernier
n’a pas la mainmise sur lui — I'A. s’intéresse au processus herméneutique a I'intérieur
de la Bible (sorte de «pelerinage» dans lequel la Bible travaille main dans la main avec
des circonstances spatiales et temporelles, le but étant d’éviter une foi figée et de
promouvoir un Christ toujours a reprendre); il développe un plaidoyer pour I’approche
africaine de I’Evangile tant sur le plan de I’interprétation que sur celui de I’application,
donc de la prise en compte des conditions locales et historiques.

KLAUSPETER BLASER

Robert J. ScHREITER (éd.), Faces of Jesus in Africa, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1991, 181 p.

Il est intéressant de constater |'essor que prend la christologie dans la théologie
africaine. A titre de preuve, on pourrait citer plusieurs publications allemandes, anglai-
ses ou frangaises. Le présent livre combine une édition kenyane antérieure et Les
chemins de la christologie africaine (Desclée, 1986). L’élément nouveau de cette
édition consiste en 'introduction de Schreiter dans laquelle il élabore deux problemes
qui apparaissent comme de plus en plus liés: 'inculturation et la libération. Deux parties
composent ce livre: une premiere série d’articles est consacrée aux «méthodes
christologiques» relevant d’expériences différentes: académique, villageoise,
identitaire, féminine. Une deuxieme présente des essais de christologie matérielle
développant Jésus comme maitre d’initiation, chef, ancétre, guérisseur, libérateur et
souffrant. Tous les grands noms de la théologie africaine récente, a prédominance
catholique, y figurent, si bien que ce volume est assez représentatif aussi pour la
théologie africaine en général. Je reste un peu déconcerté face a cette pluralité, mais
en méme temps enrichi de cette vivante et multiforme reprise du message de et sur
Jésus-Christ, figure jamais maitrisable par des concepts, fussent-ils africains.

KLAUSPETER BLASER

PremaN NiLEs (ed.), Between the Flood and the Rainbow. Interpreting the
Conciliar Process of Mutual Commitment (Covenant) to Justice, Peace and
the Integrity of Creation, Geneva, WCC Publications, 1992, 192 p.

Cette publication contient le texte intégral de la Conférence («Convocation mon-
diale») de Séoul consacrée au theme «Justice, Paix et Sauvegarde de la Création» (aussi
disponible en frangais). Elle vise a faire I’anamnese et la prospective de ce que certains
ont appelé le processus conciliaire et d’autres une alliance. A ce titre, I’événement est
important pour le mouvement cecuménique et la recherche de I'unité entre les Eglises.
On trouvera aussi dans ce volume des interprétations de ce processus depuis Vancouver
(1983) jusqu’'a Canberra (1991) et cela selon différents angles d’approche, géographi-
ques ou sociaux; d’autre part, on y lira des échos de Séoul aussi bien que des pers-
pectives ouvertes 2 cette occasion («ordre du jour non épuisé»). Mais la question est
de savoir si le suivi a été assuré.

KLAUSPETER BLASER



Sciences
bibliques

296 BIBLIOGRAPHIE

WiLFRED CANTWELL SmitH, Towards a World Theology. Faith and the Com-
parative History of Religion (Library of Philosophy and Religion), London.
Macmillan, 1989°, 206 p.

Edition de poche, bienvenue, du livre publié¢ en 1981. L historien des religions
commence par rappeler un theme qui lui est cher: les innombrables interactions entre
les diverses traditions religieuses dont 'étendue et 'intensité ne cessent de s’accentuer,
notamment dans le cadre du pluralisme religieux de notre temps. Cette situation exige
impérieusement qu’on abandonne les théologies étroitement «sectaires», ¢’est-a-dire
chrétiennes, islamiques, hindouistes, etc. et qu’on se tourne vers |’élaboration d’une
théologie unique et mondiale. Celle-ci tiendrait compte de la vaste richesse des tradi-
tions religieuses mais essayerait, sur la base de cette richesse, d’évoquer et d’interpréter
la Révélation universelle de Dieu. Cette théologie ne viserait nullement la construction
d’une religion nouvelle et mondiale, raison pour laquelle elle serait rédigée du point
de vue de I'une des traditions religieuses, tout en présentant ['expérience salvifique de
toutes de telle maniére que tous les adhérents bien informés pourraient s’y reconnaitre.
— On ne peut pas assez remercier I’A. de souligner les liens étroits qui unissent I’étude
académique des religions et la théologie. Le soussigné estime que la fonction essentielle
d’une telle étude consiste a livrer une solide «théologie fondamentale». Dépourvue d’un
tel souci, 1"étude des religions n’a qu’un intérét journalistique.

CaRrL-A. KELLER

PierrE GIBERT, Petite histoire de I'exégése biblique (Lire la Bible), Paris, Cerf,
1992, 268 p.

Si le travail biblique risque souvent, comme le disait si justement Michel de
Certeau, de devenir d’une technicité telle que son acceés demeure réservé a une nouvelle
espece de clercs, c’est tout le mérite de la collection «Lire la Bible» que de rendre
ce travail accessible a tous. — L’un des derniers ouvrages parus est cette Petite histoire
de I'exégese biblique. 1."exposé, comme il est de regle dans cette collection, est clair,
aisément lisible, de surcroit bien documenté. Il est également — ce n’est pas interdit!
— largement dominé par une problématique que nous pourrions qualifier de typique-
ment catholique. Il y va d’une volonté de défense de ce qui fut appelé le renouveau
biblique, par le biais d’une alliance entre une exégése historico-critique et un certain
conservatisme théologique. — Cela n’empéche nullement ce volume de fournir une
bonne présentation de divers courants exégétiques, des abords de I'ére chrétienne a
nos jours. Mais cela conduit peut-étre I’A. a dévier quelque peu de son projet, en
secondarisant par trop un certain nombre de mouvements exégétiques, lesquels auraient
mérité un traitement plus rigoureux. Par exemple, une page suffit a I’A. pour se tenir
quitte, sans les nommer, d’un exposé relatif aux approches structurales et sémiotiques
(p. 69). De méme, on pourra étre surpris de voir I'exégese des Réformateurs placée
sous le titre: «La Bible ‘révée’ des humanistes et des réformés» (p. 179-160). (Leur
exégese aurait-clle été identique? N’y a-t-il pas un fossé méthodologique entre, par
exemple, le projet exégétique de Calvin et celui de Zwingli?) Enfin, les recherches
historico-critiques les plus récentes, concernant notamment la période de 1’Exil, ne sont
pas non plus mentionnées. N'est-ce pas grice a de tels oublis que I’on peut encore
parler de I'exégese historico-critique, comme si celle-ci était une et ses enjeux toujours



BIBLIOGRAPHIE 297

semblables? — Faut-il transformer toutes ces remarques en reproches? Je ne le crois
pas. Une autre approche récente des textes (que I’A. n’aborde pas non plus, mais
passons...) nous a, entre autres choses, appris ceci: que la rédaction d’une histoire serait
toujours a la fois une description générale de cette histoire ef un moment de 1’histoire
qu’elle parait décrire. Plutot que de chercher & déconstruire les présupposés de Gibert
(ils sont massifs et le plus souvent explicites), on s’attachera de préférence a cerner
en quoi il contribue a cette histoire qu’il décrit. Et cela jusque dans ses silences, jusque
dans ses oublis. Ce que I'on oublie, n'est-ce pas presque toujours le plus important
et ce qui nous permet de construire des histoires? Et si tel est le cas, une histoire de
I’exégese, n’est-ce pas aussi et dans un méme mouvement une exégese de I’histoire ?
Méme «petite», celle-ci n’est pas, forcément du moins, 1'une des plus mineures.

PiERRE-Y VES RUFF

GIUSEPPE SCARPAT, Libro della sapienza. Vol. 1 (Biblica, Testi e studi — 1),
Brescia, Paideia, 1989, 487 p.

Rendant hommage au travail de C. Larcher (Etudes sur le Livre de la Sagesse, Paris,
1969), I’A. examine a nouveau les arguments philologiques et autres qui permettent
de dater ce livre vers I'an 40, sous le régne de Caligula. Apres une esquisse du contexte
culturel de I'époque et une abondante bibliographie, il procede a la reproduction, la
traduction et un ample commentaire des chapitres | & 6. Pour chaque chapitre, il résume
la thématique et livre ensuite une explication ou l'on remarque des analyses treés
poussées des termes utilisés et des idées représentées. Ces analyses sont parfois de
véritables monographies. Citons, a titre d’exemple, le theme de la «mort double»,
spirituelle et physique, que I’A. développe a propos des versets 1,11-14 et qu’il €lucide
en citant Philon et des textes de I’Ancien Testament. En s’interrogeant sur le théme
général du livre, il le découvre dans 1’amour de la justice. En annexe, I'A. édite le texte
latin de la Vulgate, avec traduction et commentaire des termes principaux. Un effort
bienvenu pour rendre le livre de la Sagesse plus accessible. — Signalons encore la belle
facture matérielle du volume.

Carc-A. KELLER

Kraus SchoLtissek, Die Vollmacht Jesu. Traditions- und redaktionsge-
schichtliche Analysen zu einem Leitmotiv markinischer Christologie
(Neutestamentliche Abhandlungen. Neue Folge - 25), Minster,
Aschendorff, 1992, 340 p.

Le livre présenté ici est la version modifiée d’une these de doqorat qui a été
acceptée en 1989 par la Faculté de théologie catholique de I'Université de MUnstcr'
(Allemagne). Certaines parties de la dissertation originale, concernant le theme de
I’«€Eovoton (autorité, pouvoir) dans I'Ancien Testament, dans la httératur’e grecque.
juive ancienne et rabbinique, ont été supprimées et devraient étre publices sg‘pare}'nfent.
L’ouvrage de Klaus Scholtissek a obtenu le prix des dissertations 'dc liUntvcrsne de
Miinster — ce qui signifie que le niveau de ce travail est bien supérieur a la moyenne.
En effet, celui-ci nous dévoile une maitrise souveraine des méthodes néo-testamentai-
res, son style est soigné et précis. Le résultat théologique est cependant quelque peu



298 BIBLIOGRAPHIE

maigre ; ce que Scholtissek présente comme le fruit de ses recherches, dans la mesure
ol I'on a quelque connaissance en exégeése, nous pouvions le deviner par nous-mémes :
«Zusammenfassend lisst sich die €é§ovofa Jesu im Sinne des Markusevangeliums als
Ausdruck und Gestalt der messianischen Sendung des Gottessohnes zur Verkiindigung
und Vermittlung der nahen Gottesherrschaft bestimmen. Jesu €é&ovofa-Wirken bringt
die Krifte der kommenden Gottesherrschaft zur Geltung und Entfaltung» (p. 293). —
Le sujet de cette étude est donc I’é€ovoia de Jésus. Mais ce n’est pas la question
historique du pouvoir réel de Jésus qui guide I'A., mais plutdt la question du pouvoir
de Jésus utilisé comme motif dans la christologie de Marc. Le fait que le Jésus historique
ait agi avec autorité est chose évidente pour Scholtissek, mais il ne la thématise pas.
La tradition antérieure, celle dont Marc est dépendant et qui traite & sa manicre du
pouvoir de Jésus, ne se trouve pas non plus au centre de I'intérét. Selon Scholtissek,
une vraie fhéologie du pouvoir n’apparait que chez Marc. C’est ici que la notion
«tEovofo» prend une importance fondamentale. Avant Marc, ce terme est rarement
utilisé dans la tradition, ¢’est seulement I'évangéliste qui lui donne un poids théologique
plus grand. Marc désigne avec la notion «8€ovofo la «messianische Sendung Jesu».
— D’autres réflexions de ce livre s’occupent de la signification du pouvoir de Jésus pour
I’Eglise. L’A. montre que la mission de Jésus (cette mission pleine de pouvoir) a été
responsable de la forme qu’a prise I'Eglise apres Paques.

WALTER REBELL

Jost FErRNANDO ToriBI0O CUADRADO, El Viniente. Estudio exegético y teologico
del verbo &pyecbon en la literatura jodnica (Monografias de la revista
«Mayéutica» — 1), Marcilla, Centro filoséfico-teolégico, 1993, 566 p.

L auteur publie dans cet ouvrage une these soutenue a I'Université grégorienne de
Rome en 1992. Malgré I'énoncé assez restreint du sujet, I’auteur examine 1’ensemble
des problémes du johannisme d’apres les recherches les plus récentes (voir 1’état de
la question, p. 15-53). L’investigation sémantique et théologique commence par le
dernier écrit johannique — I’Apocalypse — a cause de 'ampleur du verbe venir dans
ce livre. L’analyse approfondie de 1’Apocalypse (p. 57-238), menée a la suite de son
maitre U. Vanni, conduit notre auteur a souligner la présence actuelle de Dieu au milieu
de la communauté rassemblée et I’avénement du Christ qui s’identifie avec I'expérience
historique de son Eglise et qui réclame d’elle un comportement adéquat a Sa parole.
Dans les épitres (p. 239-290), la venue du Christ est centrée sur I’incarnation en tant
qu’événement révélateur et salvifique pour contrer la propagande des antichrists. Puis
dans I’évangile (p. 291-372), on retrouve les dimensions révélatrice, salvifique et incar-
nationnelle de €pyecBon, qui ne désigne pas une partie de la vie du Christ mais sa
totalité. L auteur conclut son travail par I’examen de 1’évolution théologique du verbe
venir dans le mouvement johannique (p. 375-456), de Jn a I’ Ap, et propose 1’appellation
«eschatologie intensive» pour décrire le contact permanent entre eschatologie et his-
toire. Nous savons gré a 'auteur d’avoir bien exploité son traitement de texte pour
rendre agréable la lecture, de nous avoir donné un résumé substantiel en anglais, une
bibliographie détaillée ainsi que des index trés utiles. Que la qualité de ce N° 1 soit
le paradigme de cette nouvelle série théologique espagnole.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA



	Bibliographie

