Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : une autre vision de la philosophie médiévale
Autor: Etienne, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 253-262

UNE AUTRE VISION
DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE!

ALEXANDRE ETIENNE

Résumeé

L’ Introduction a la philosophie médiévale de K. Flasch nous ouvre a la
philosophie du Moyen Age par le biais de conflits marquants qui opposérent
philosophes et théologiens de ce temps. C'est I"ceuvre d'un médiéviste qui a
pu, par sa longue pratique des textes, se libérer d’une conception trop mo-
nolithique de la pensée médiévale. En refusant de juger celle-ci a la lumiére
d'un seul philosophe, I'A. propose une vision de la philosophie médiévale
différente et respectueuse de la variété des positions défendues. De plus, en
représentant la philosophie a son lieu de naissance, I'A. adopte une perspec-
tive qui, malgré un caractére trés personnel, gagne en précision historique.

Le huitieme volume de la série Vestigia, collection consacrée a la pensée
antique et médiévale, propose en traduction frangaise une /ntroduction a la
philosophie médiévale par K. Flasch, étude initialement parue a Darmstadt en
1987 sous le titre Einfiihrung in die Philosophie des Mittelalters (*1989). Dans
la bibliographie de I’A., cet ouvrage suit d’une année une ceuvre plus consé-
quente sur la pensée au Moyen Age: Das philosophische Denken im Mittelalter
von Augustin zu Machiavelli (Stuttgart, 1986).

Dans cet ouvrage, K. Flasch présente un survol de la philosophie médiévale
en treize chapitres dont la plupart traitent, par I'intermédiaire de textes polé-
miques qui se répondent, de la naissance d’un probleme dans son contexte
historique et des querelles alors suscitées dans les milieux théologiques et
philosophiques. Or, parmi les disputes abordées dans ce livre, il en est de trés
connues et d’autres moins, phénoméne qui traduit bien le sentiment de I'A.
face aux «listes des classiques <qui> présentent plus d’inconvénients que
d’avantages» (p. 71) et qui font que 1’on considére comme trés grands des

' Kurt Frasch, Introduction a la philosophie médiévale. Trad. de 1’allemand par
Janine de Bourgknecht, préface de Ruedi Imbach et Frangois-Xavier Putallaz
(Vestigia 8), Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf, 1992.



254 ALEXANDRE ETIENNE

auteurs en fonction de «criteres de politique ecclésiale» et non de «critéres
d’abord philosophiques» (p. 71-2).

Le premier chapitre présente le renouveau philosophique sous le régne de
Charlemagne. L’empereur était analphabete mais savait du moins s’entourer
de conseillers. Il chargea I'un d’eux, Alcuin d’York, de «mener a bien sa
politique pédagogique et ecclésiastique» (p. 4). L’A. parle a ce propos d’in-
sertion de la philosophie dans ’exercice du pouvoir politique et pose la
question du réle et de la place de la philosophie dans un tel programme. Une
réponse est donnée par Alcuin dans son De Trinitate, petit résumé de 1'en-
seignement chrétien qui rappelle a 'empereur les taches d’un souverain:
rendre la justice et exhorter a la vie religieuse. Certes, la philosophie ne pouvait
alors apparaitre comme une «fin en soi» (p. 5); mais, sous le couvert d’une
ceuvre théologique, elle était bien présente, principalement comme dialectique
et doctrine des catégories. On comprend qu’Alcuin ait appliqué «les regles de
logique aux principaux passages de I’Ecriture Sainte» si I’on reconnait avec
I’A. que, «comme tout langage humain, celui de la Bible également est réglé
par les catégories» (p. 9). En regardant plus avant, une telle entreprise devait
permettre, sur la base d’un texte faisant autorité¢, de «donner cohérence et
unité» (p. 11) 2 un monde carolingien qui était de fait plus perturbé que ne
['admet I'imagerie traditionnelle, et de purifier les conceptions populaires que
[’on avait de Dieu, de ’homme et du monde. Ainsi, par ’entremise de la
dialectique, la philosophie devenait «régle d’interprétation» (p. 11).

Au chap. II, I’A. explique que la dialectique, «instrument indispensable»
pour la défense du «nouveau programme éthique et culturel» (p. 18), ne fut
pas la seule discipline philosophique a influencer le milieu carolingien. Ainsi,
dans le De arte rhetorica dialogus, Alcuin montrait a son interlocuteur Charles
que déja les philosophes avaient établi des définitions des quatre vertus car-
dinales ainsi qu’un systeme de régles morales. L’A. précise que, face a I'igno-
rance des chrétiens d’alors, «la morale antique servait concretement a juger
du présent» (p. 19) et esquissait, avec les regles de vie du Nouveau Testament,
«un systeme normatif a double voie» (p. 20). Toutefois 1'essentiel de ce
chapitre porte sur le conflit intellectuel et religieux entre 1’Occident latin et
Byzance, conflit qui révele la volonté impériale de surpasser la Rome orientale
non seulement par les armes mais encore par les arguments. Le savoir devient
instrument de délimitation des frontieres comme le prouvent les célebres Libri
Carolini par lesquels Charlemagne intervient dans la querelle des images et
met en question la charge impériale dans sa conception byzantine. Opposé a
une sacralisation du pouvoir politique, il opére une démarcation assez nette
entre Dieu et ’empereur, et rejette I’image qui est ceuvre humaine. Or ¢’est
par le recours a la dialectique et a la rhétorique que sont prouvées les erreurs
du synode de Byzance (787) qui, revenant sur I’interdiction du culte des images
(synode de 754), leur accordait a nouveau une importance religieuse: ¢’est une
infraction aux régles logiques (connues par Aristote et Boece) et aux distinc-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE 255

tions augustiniennes entre Dieu et le monde, 1’esprit et la mati¢re. Dans une
heureuse formule, I’A. remarque que «I’Europe centrale, si pauvre en ceuvres
d’art, transformait son indigence en manifestation de puissance» (p. 26) car
elle détenait la vraie religion. Nous retiendrons de cette période que la phi-
losophie était présente «non dans le silence méditatif d’une cellule de couvent,
mais au cceur du pouvoir» (p. 27).

L’A. fait ensuite un saut jusqu’aux années ol |’empire, trop vaste et trop
difficile a administrer, chancelle. C’est le temps des premiéres querelles doc-
trinales au sein de I’Occident méme. Le chap. Il aborde I'un des plus inté-
ressants débats de fond, celui de la liberté individuelle et de la prédestination
qui met aux prises Godescalc et Erigéne. Le débat est né d’un conflit d’in-
terprétation de 1’ceuvre d’Augustin. Godescalc avait menacé 1’ordre établi en
découvrant dans des textes tardifs d’ Augustin que les hommes sont prédestinés
soit au salut €ternel soit a la mort €ternelle (gemina praedestinatio). En réponse
aux théories avancées par le moine saxon, condamné a Mayence en 848,
I’archevéque Hincmar de Reims demanda a Jean Scot (Erigéne) un rapport
sur cette querelle. La position d’Erigéne fut claire et sans appel: du fait de
I’absolue simplicité de Dieu, on ne peut parler de deux prédestinations; il n’y
en a méme pas du tout. La négation par Erigéne de toute prédestination ainsi
que la remise en question de I’Enfer entrainerent maintes condamnations de
cet écrit. Or, releve 1I’A., Jean Scot s’était lui-méme appuyé sur I’ceuvre
d’Augustin et sur les arts libéraux pour étayer son rapport!

Les trois chapitres suivants sont consacrés au XI° siecle. LA, traite d’abord
de I"opposition entre Béranger de Tours ¢t Lanfranc sur la question de la
présence substantielle du Christ dans ’hostie en tant que chose ou en tant que
signe. C’est donc sur le terrain de la ratio fidei que se porte le débat, avant
que ne soit avancée la théorie de la transsubstantiation (chap. IV). Puis il
poursuit par I’exposé de la fagon dont Anselme de Cantorbéry, préférant
I’argumentation rationnelle a I’argument d’autorité, a répondu aux critiques
empiriques que Gaunilon avait formulées contre sa définition et sa preuve de
I’existence de Dieu (chap. V). Vient enfin la relation du conflit entre Manegold
de Lautenbach, un partisan de la papauté, et Wolfhelm de Cologne, un partisan
de I’empereur. La querelle se passe sur fond de remise en question de la
philosophie et de la cosmologie telles que les faisait connaitre le Commentaire
sur le Songe de Scipion de Macrobe (chap. VI).

Le chap. VII nous plonge dans le XII° siécle en présentant I'une des figures
médiévales les plus marquantes : Pierre Abélard. Nous découvrons un Abélard
redoutable logicien, convaincu de la force de la raison. Nous le voyons rompre
avec la conception cléricale de la science qui avait prévalu jusqu’alors, innover
par son enseignement et s’attirer les foudres des traditionalistes, Bernard de
Clairvaux en téte, qui ne sauraient tolérer pareilles innovations en matiere de
théologie. Condamné pour la deuxieme fois en 140, interdit d’enseignement
et malade, ce n’est qu'auprés de Pierre le Vénérable a Cluny qu’il trouvera
quelque répit et soulagement.



256 ALEXANDRE ETIENNE

Le chap. VIII s’ouvre sur un «autre moyen age» (mais pas celui de J. Le
Goft). Il s’agit du monde arabe, qu’une vision simpliste de la pensée médiévale
a tendance a laisser de c6té, ignorant tout de sa riche diversité et de son apport
philosophique. C’est par I'intermédiaire des Arabes en effet qu’Aristote a
opéré son grand retour en Occident. L’A. nous présente 1’opposition entre le
scepticisme religieux et la métaphysique scientifique. C’est d’un coté Al-
Ghazali qui s’en prend a la philosophie, particulierement a la métaphysique,
pour défendre la religion et, de I'autre, Averroes qui, procédant a une critique
de la critique, cherche a défendre la fonction scientifique de la métaphysique.

Averroes est encore présent au chap. IX ou I’A. se fait 'écho du conflit
né de la rencontre au XIII® siecle entre 1I’Occident et 1’ Aristote arabe tel que
I"avait expliqué le Commentator. Remontant a I’origine de la polémique contre
Averrocs, I’A. présente le probleme de 1'unité de I'intellect tel qu’il se posait
alors — et se pose encore — a la lecture du Traité de I'ame d’ Aristote (livre II1,
chap. 4 et 5) et des commentaires qui en ont ¢té donnés. Il y est question de
la distinction, selon la terminologie des médiévaux, entre un intellect agent
et un intellect possible. Pour un chrétien ou un musulman, cette distinction
souléve I'importante question de I’immortalité individuelle. Le probleme est
exposé a la lumiere de la comparaison entre le commentaire d’Averroes et le
De unitate intellectus d’Albert le Grand. L’A. en profite pour montrer que le
traité d’Albert illustre bien la forme «scolastique» appliquée a I’étude d’un
probléme (avec analyse des arguments et contre-arguments) et représente le
«modele d’une nouvelle culture philosophique» (p. 147).

Le chap. X poursuit I’étude de I’apport d’ Aristote dans le monde occidental
en retracant les nouvelles perspectives ouvertes par sa pensée politique. On
a commenc¢ alors a renoncer a la «Cité de Dieu» augustinienne, explique 1’A.:
«L’arrivée d’Aristote rendait possible la sécularisation de la nature, de la
société et de la politique, et permettait ainsi I’émergence du monde moderne.»
(p. 155) Désireux d’illustrer la diversité des positions suscitées par la pensée
politique d’Aristote, I’A. prend trois exemples: Thomas d’Aquin et le De
regimine principum, Dante et le De monarchia, Marsile de Padoue et le
Defensor pacis.

L’Aquinate opte pour un fondement biologique et anthropologique de sa
pensée politique et met celle-ci au service d’une «monarchie pontificale uni-
verselle» (p. 160): I’Etat est certes «naturel», mais la politique vise seulement
le bonheur terrestre qui ne saurait étre autre chose qu’une fin provisoire. De
ce fait, la politique «reste ordonnée a la béatitude dans 1’au-dela, et se rapporte
a ce bonheur-ci comme un moyen a I’égard d’une fin» (p. 159). De son coté,
Dante reconnait deux béatitudes qui ne s’excluent pas: ['une est terrestre et
accessible par la philosophie; I’autre, éternelle jouissance de la vision de Dieu,
est atteinte par la Révélation et I’exercice des vertus théologales. L’ Alighieri
s’intéresse a la signification du genre humain. Or nul homme ne saurait réaliser
a lui seul I'ultime perfection dont I’humanité est capable, /. e. la puissance
de I'intellect. La condition nécessaire en est la réalisation d’une paix perpé-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE 257

tuelle. Dante préfere donc une monarchie universelle et rejette le désir de
suprématie de I’Eglise, source de conflits et de guerres. A I'instar du poéte
italien, Marsile de Padoue insiste sur I’importance de la paix. Le but de I’Etat
est le «bien-vivre» et la politique du Padouan vise a «1’intégration de la religion
dans I’organisme politique» (p. 166). Marsile veut a la fois «libérer la politique
de la tutelle de I'Eglise, et défendre I’autonomie de la philosophie» (p. 164).
Comme le contexte historique a cependant changé et qu’a ses yeux «les idées
d’hégémonie de la papauté sont les menaces les plus dangereuses pour la paix»
(p. 164), il s’ouvre dans le Defensor pacis a une certaine idée démocratique,
tout en accordant au fil des pages, comme le souligne a juste titre I’A., une
importance croissante a l’empereur.

Dans le chap. XI, I'A. met en scene une figure marquante du XIV© siecle
qui s’est longtemps consacrée a des ¢tudes théoriques, avant de s’engager dans
le débat politique en soutenant I’autonomie de I’empire face a la papauté. Dans
un exposé tres clair, I’A. rapporte les critiques opposées par Guillaume
d’Ockham a la tradition: critique du langage, des abstractions, de la conception
de la connaissance, mise en doute de la certitude accordée a la perception
sensible, etc. Face aux théories du venerabilis inceptor, il faut considérer les
principales objections que le Chancelier d’Oxford, Jean Lutterell, a présentées
sous forme de catalogue d’erreurs devant la Curie a Avignon en 1324. Il
entrevoyait le danger que pouvait représenter vis-a-vis des fondements de la
philosophie traditionnelle les principales theses d’Ockham et leur application
ala théologie. Et I’A. précise a juste titre que, si Lutterell n’€était pas pleinement
conscient de I'ampleur et des implications des critiques ockhamiennes, 1l avait
né¢anmoins pressenti la lourde menace que faisait alors peser sur les théories
en vigueur celui qui devait, par sa nouvelle conception de la rationalité, ouvrir
la voie & un Nicolas de Cues.

Bien qu’il soit également consacré au XIV* siecle, le chap. XII aborde
toutefois un autre courant philosophique, la «mystique». C’est un mouvement
auquel on associe généralement le nom d’Eckhart et que I'on oppose souvent
a la «scolastique». Apres une réflexion sur utilisation du mot «mystique» et
Iattribution fallacieuse de ce qualificatif a I'ceuvre du dominicain allemand,
I’A. s’intéresse a la critique eckhartienne de la philosophie et de la théologie
et mentionne les principales propositions, considérées comme fausses, qui ont
mené a la condamnation de ses écrits par le tribunal de I'Inquisition (1329).
Il montre également comment Eckhart, tirant a I'instar d’Ockham les cons¢-
quences du foisonnement d’idées apparues depuis le retour d’Aristote et I'en-
trée d’Averroes en Occident, s’écarte toutefois du franciscain par le point de
départ qu’il choisit (Eckhart se place du coté de I'universel) et les conclusions
auxquelles il aboutit.

Ce survol de la philosophie au Moyen Age prend fin avec un dernier
chapitre consacré au débat qui opposa Nicolas de Cues et Jean Wenck entre
1442 et 1449. On pourrait regretter ici que quelques phrases seulement suf-
fisent & I’A. pour franchir la centaine d’années qui nous s¢parent d’Ockham



258 ALEXANDRE ETIENNE

et d’Eckhart et pour résumer I’évolution qui eut lieu dans les universités, méme
st nous devons respecter «la liberté de choix de ’auteur» qui reconnait étre
«responsable de cette lacune de plus d’un siecle» (p. 208). C’est Jean Wenck
qui ouvre la polémique avec le De ignota litteratura et une critique violente
du De docta ignorantia, 'une des ceuvres majeures du Cusain. En réponse
tardive (1449), Nicolas rédigera 1’Apologia doctae ignorantiae. Le débat
oppose un partisan du savoir du non-savoir (i.e. la docte ignorance) a un
défenseur du savoir et de la connaissance de type aristotélicien. Ce dernier
reproche au premier sa vision «panthéiste» (le mot n’est pas de Jean Wenck,
voir p. 210). Derriere le reproche d’hérésie se trouve cependant un différend
d’ordre philosophique. Ainsi, a une philosophie qui considére Aristote comme
le philosophe s’oppose une pensée qui s’inspire d’une philosophie de 1'Un et
qui est acquise a la coincidence des opposés. L’A. résume bien la volonté du
Cusain qui est de «briser le joug de I'aristotélisme scolaire» (p. 219), avant de
préciser que le but est de redonner place a une autre philosophie qui «réhabilite»
des auteurs comme Erigéne, David de Dinant, Berthold de Moosburg, etc., qui
ont tous peu ou prou puisé dans la tradition néo-platonicienne. Relevons ce-
pendant avec I’A. que «la nouvelle philosophie de Nicolas se présentait comme
un nouveau commencement, UNe «renaissance», mais non comme un retour au
néo-platonisme» (p. 219). On voyait plutdt s’amorcer — pour reprendre les
derniers mots de cette Introduction — «le retour de Socrate» (p. 223).

Tel est en résumé le contenu de 1'ouvrage par lequel K. Flasch nous offre
une autre vision de la philosophie médiévale — des philosophies, devrait-on
dire. Car I’A. ne saurait parler d’un «esprit de la philosophie médiévale». A
ses yeux, la philosophie médiévale ne saurait se résumer a une philosophie
chrétienne, comme le concevait encore un Gilson. Elle ne saurait cependant
pas davantage se définir de fagon totalement autonome par rapport a la théo-
logie: on ne peut oublier que nombre de débats sont nés dans un contexte
religieux et qu’ils ont nourri des querelles théologiques.

Quant a la méthode d’approche, I’A. démontre que la philosophie médié-
vale ne consiste pas plus en une pensée pré-kantienne qu’elle ne trouve sa
cons€cration dans la Somme théologique de Thomas d’Aquin. En effet, ce n’est
pas a la lumiere d’une philosophie ou d’un philosophe particulier que I’A. veut
¢clairer ce que trop longtemps I'on a considéré comme les siecles obscurs de
la pensée. Au contraire, sa démarche, pour notre plus grand plaisir d’historien
de la philosophie, mais aussi de lecteur, vise a saisir la philosophie a son lieu
de naissance, la ol apparaissent les problemes (voir pp. 16-17). La philosophie,
telle qu’elle nous est présentée ici, est replacée dans son contexte historique
et socio-culturel (croissance et déclin de I'empire carolingien, passage du
monde rural au monde urbain, déplacement de la culture des centres monas-
tiques vers les ¢coles cathédrales puis dans les universités, etc.). C’est une
philosophie qui n’est pas d’une pi¢ce et qui ne s’est pas faite en un tour de
main. Les ceuvres philosophiques, ainsi décrites a partir de leur lieu de nais-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE 259

sance jusque dans le role historique qu’elles ont joué, retrouvent ici leur pleine
signification. On découvre ainsi avec plaisir une philosophie qui, sans se
limiter exclusivement au rdle d’ancilla theologiae, est influente dans la sphere
des pouvoirs politique et religieux. On comprend alors mieux le choix, vo-
lontairement réducteur, d’introduire a des ceuvres polémiques significatives.
[l faut donc rester conscient du fait que ce choix ne saurait épuiser la diversité
de la philosophie médiévale.

Précisons encore que I’A. est soucieux de se démarquer d’une histoire des
problemes qualifiée d’«éternisme fumeux» (p. 32) et d’une méthode qui
«sépare définitivement ce qu’elle se proposait d’unir: la philosophie et 1’his-
toire» (p. 33); il veut considérer les probléemes philosophiques comme «des
produits de la culture, non des conditions a priori d’une production culturelle»
(p. 40). Il ne faut alors pas se tromper sur les intentions de 1I’A. lorsque celui-
ci donne pour titre a ses chapitres le theme des conflits qui virent s’opposer
les auteurs médiévaux. Ainsi, ces derniers ne sont pas a concevoir comme de
simples représentants ou moments historiques d’un probléme éternel. Par
ailleurs, dans une volonté de ne pas aller trop vite dans la synthése d’éléments
diversifi€s, I’A. rejette pour les €tiquettes en «-isme», susceptibles de passer
outre I'enchevétrement des influences et la variété des sources utilisées par
un méme auteur (voir pp. 90-94). Toutefois, il ne peut s’empécher, ¢a et 1a,
de recourir lui-méme a des désignations comme «averroisme», «augustinisme»
ou encore «aristotélisme».

[l est encore un trait révélateur de cette méthode qui nous montre les débats
circonstanciés qu’a affrontés la philosophie, aussi bien les conflits avec le
pouvoir politique ou religieux que les querelles internes entre divers courants
d’inspiration antique : I'A. ne donne pas d’introduction ni de conclusion a son
ouvrage, dans lesquelles il développerait abondamment sa conception de I'his-
toire de la philosophie. Il a préféré entrecouper le développement de certains
chapitres par des réflexions d’ordre méthodologique. II consacre ainsi une
section du chap. IT a la question «Pourquoi étudier la philosophie médicvale 7> ;
une section du chap. III & celle du «Soi-disant retour des problemes: Remar-
ques sur la méthode» ; enfin une section du chap. VII au «Réle historique des
polémiques». C’est d’ailleurs seulement dans le chap. VII, au milieu méme
de son Introduction, que I'A. énonce ce qu'il entend par «introduction a la
philosophie d’une époque passée» (p. 92): pareille introduction doit «ensei-
gner... 4 connaitre des situations qui furent fécondes, parce que susceptibles
de diverses interprétations... <et> faire voir les tensions présentes au sein d'une
civilisation et analyser les besoins théoriques et pratiques qui ont conduit a
comprendre ces tensions» (p. 92). Et de rappeler: «Une analyse historique ne
doit pas commencer par s’identifier a une construction conceptuelle» (p. 92).

Une telle conception de son ouvrage évite donc au médiéviste allemand
de tomber dans les travers des approches de I’histoire de la philosophie qu’il
rejette, celles-1a mémes qui «ont immobilisé le courant de I'histoire par re-
férence A un systéme considéré comme intemporel» (p. 16). Relevons a ce



260 ALEXANDRE ETIENNE

propos, avec les deux préfaciers de ce livre, que le lecteur pourra éprouver
un «choc» a la découverte de cet ouvrage, «parce qu’il n’est pas exactement
ce que 1'on croit devoir attendre d'une Introduction a la philosophie médié-
vale» (p. VII). L’on pourrait méme ajouter: ce livre n’est pas, loin s’en faut,
ce a quoi la tradition nous a habitués.

Dans sa présentation, en effet, I’A. ne s’aide pas plus d’un éclairage
artificiel (comparaison avec un grand philosophe, tel Kant, qui servirait d’éta-
lon pour mesurer la valeur de cette pensée), qu’il ne se base sur une conception
cyclique de ['histoire de la pensée (qui, dans un jugement de valeur difficile
a justifier, considérerait, a I’instar de certains médiévistes tel F. Van
Steenberghen, que la pensée médi¢vale a connu son age d’or au XIII* siecle
avant de dégénérer au XIV*® siecle). En cherchant ainsi a situer la philosophie
a son lieu de naissance, I’A. témoigne donc d’une double volonté: d’abord,
celle de comprendre [’origine et le pourquoi de certaines questions philoso-
phiques, survenues a un moment précis dans I’histoire; ensuite, celle de
présenter lesdites questions a |’€tat nu, ¢’est-a-dire dépouillées de tout préjugé.
Tel est, a mon sens, ce que I'on peut déduire de 1'effort de I’ A. pour se libérer
le plus possible de toute influence extérieure au monde médiéval, qui fausserait
sa perception de |’histoire de la philosophie.

De plus, en raison de ce renoncement a I’immobilisme de la tradition, cette
approche de la philosophie médiévale gagne en dynamisme. La visite guidée
a travers la pensée médiévale que nous offre 1’ A. ne saurait alors étre comparée
a la projection d’une série de diapositives (autant de livres constituant la
bibliothéeque médiévale), qui restituent une image figée et génent la compré-
hension du processus décrit. Il s’agit plutot d’un fondu enchainé ou chaque
nouveau chapitre rappelle en demi-teintes, avant de les intégrer, les discussions
précédentes, ou chaque nouveau débat est replacé dans le mouvement histo-
rique qui comprend les pas évolutifs de la société, de la pensée et de la
conception que I’homme a de lui-méme (ce dernier gagnant au cours des
siecles une autonomie toujours plus grande).

En consé€quence, une telle présentation réconciliera plus d’un lecteur avec
le monde médiéval, en lui révélant un Moyen Age aux couleurs plus nuancées
que celui qu’une certaine tradition a dépeint. Au risque, bien sir, d’irriter plus
d’un lecteur... En effet, d’aucuns seront fichés, par exemple, que I’A. ait
accordé une place minime & Thomas d’Aquin, qui n’est guére présent que pour
sa pensé€e politique, a laquelle sa production philosophique ne saurait certes
se réduire. Toutefois, si I’on a bien compris le propos de I’A., qui est justement
de s’émanciper d’une vision trop monolithique du Moyen Age, on ne s’en
offusquera pas!

En outre, le choix de présenter la pensée médiévale en abordant des conflits
marquants, sans pour autant tomber dans une histoire des problémes ou une
description de I’évolution des domaines de la philosophie, opére une ligne de
démarcation nette entre une présentation dite historique et une présentation
thématique, laquelle aborderait successivement les différentes branches de la



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE 261

philosophie: logique, physique, métaphysique, etc. Alain de Libera a procédé
de cette manicre dans son petit livre sur La philosophie médiévale (Que sais-
je n® 1044, Paris: PUF 1989) et son travail, pour utile et précis qu’il soit, laisse
entrevoir la difficulté et la lourdeur d’une entreprise qui accumule les infor-
mations et les données techniques au détriment de la compréhension de la
naissance et du développement du questionnement philosophique. En ce sens,
I'ouvrage de K. Flasch répond bien mieux que celui d’A. de Libera au souci
d’introduire a la philosophie médiévale.

Ce faisant, le médiéviste allemand laisse néanmoins entrevoir certaine limite
inhérente a sa méthode. En effet, s’il faut lui savoir gré de ne pas avoir jugé
la valeur de la pensée médiévale a la lumiere d’un philosophe ou d’une phi-
losophie (ce qui aurait fait reposer son jugement sur maints préjugés), on peut
regretter qu’il n’ait pas mieux valoris€ certains traits caractéristiques et distinc-
tifs de ces philosophies du Moyen Age. Certes, il n’est plus aujourd’hui néces-
saire d’épiloguer sur la richesse et la variété de la philosophie médiévale; la
chose semble étre reconnue au moins depuis que Paul Vignaux a publié Phi-
losophie au Moyen Age (1958), ouvrage dans lequel il exposait la tiche de
I’historien: «L’historien qui a recu une formation philosophique doit craindre
de trop unifier, de systématiser; il faut qu’il laisse voir la diversité rebelle» (Cf.
Avant-propos, p. 64 de la réédition: Philosophie au Moyen Age, précédé d’une
Introduction nouvelle et suivi de Lire Duns Scot aujourd’ hui, Albeuve, 1987).

Toutefois, il semble que 1I’A. aurait pu, ici ou la, faire mieux ressortir
certains apports propres au Moyen Age, et qui rendent cette période encore
plus digne d’intérét pour I’historien de la philosophie. En effet, ce n’est pas
la méme chose, pour prendre un exemple, de montrer ’originalité des déve-
loppements de la logique médiévale en réponse a des questions soulevées a
un moment précis (pensons aux théories de la supposition et de ses subdivi-
sions), et d’apprécier ces mémes méthodes de logique a la lumiere des tech-
niques ¢laborées ultérieurement. 11 conviendrait de distinguer entre un constat
d’originalité (de la réponse apportée au probleme posé alors) et une apprécia-
tion de valeur (par rapport & une philosophie postérieure €rigée en norme).

Reconnaissons toutefois que 1’A. fait ressortir une technique d’argumen-
tation particuli¢re au Moyen Age. Il laisse entendre, par le choix des ceuvres
traitées (et sans pour autant le formuler explicitement), que la disputatio
(technique que les médiévaux ont élaborée par excellence jusqu’a atteindre les
développements extrémes que 1’on connait et que 1’on a souvent, a juste titre,
critiqués), n’a pas été qu’un artifice scolaire. En effet, avant méme d’avoir ¢t¢
régie selon des régles strictes, la dispute fut pratiquée tout au long du Moyen
Age dans un sens large, également en dehors des institutions scolaires, et elle
s’est réalisée dans toute une série de textes polémiques.

Tous les textes importants, toutes les «disputes», ne sont certes pas pré-
sentés dans cette Introduction — mais I’A. pouvait-il, voulait-il prétendre a
I"exhaustivité ? Non, bien siir. On se prend toutefois a regretter que I'A. ait
laissé de coté certains courants de pensée et certains philosophes. On notera



262 ALEXANDRE ETIENNE

tout particulierement que la pensée juive est totalement absente. Pensons a des
auteurs comme Maimonide ou Ibn Gabirol. On ne se consolera pas avec la
seule mention, dans la bibliographie (d’ailleurs cong¢ue pour la traduction
francaise en tenant compte des ouvrages parus depuis 1987), des ¢tudes de
C. Sirat (1988). On aurait pu s’ attendre €également a ce que I’ A. déméle quelque
peu la question, toujours actuelle, de 'averroisme latin, ou revienne sur les
condamnations de 1270 et 1277, dont on peut dire, sans risque d’en exagérer
["importance, qu’elles soulevaient des questions de fond, li€es a certaines
theses puis€es dans la philosophie aristotélicienne ainsi que dans la pensée
arabe. On rappellera pour mémoire le probleme de I'éternité du monde.

Ces quelques regrets ne sauraient toutefois occulter les grandes qualités
de cet ouvrage qui allie clarté, précision et concision, ne donnant par exemple
en notes que les indications bibliographiques indispensables. En résumé, cette
Introduction a la philosophie médiévale de K. Flasch est un ouvrage qui mérite
toute notre attention pour le nouvel éclairage qu’il offre sur le Moyen Age.
Ce petit livre parvient en cffet a renouveler 'approche de la philosophie
médiévale dans le monde francophone (qui plus est, dans une traduction fiable
et assez agréable a lire!), sans pour autant remplacer ni rendre désuetes les
contributions de médiévistes influents, tels que Gilson, Vignaux, Jeauneau,
Jolivet, de Rijk, de Libera, ctc.”. Par sa forme et sa maniére de procéder, c’est
aussi un ouvrage qui, sans atteindre le degré de provocation qu’a représenté
Penser au Moyen Age d’Alain de Libera (Paris, Seuil, 1991), devrait susciter
plus d’une réaction dans le monde des médiévistes.

Rappelons pour conclure que cette /ntroduction est une véritable invitation
a reconsidérer la philosophie sous un angle différent, nouveau pour une grande
partie du lectorat francophone: vu sous cet angle, qui intégre les dimensions
politique, sociale, théologique et méme philologique — le livre n’est-il pas le
vehicule des idées? —, I'histoire de la philosophie médiévale gagne en intérét
et, pour ne pas parler d’objectivité, en précision historique.

* On renverra le lecteur intéressé par la question des différentes interprétations et
des appréciations divergentes de la philosophie médiévale & un recueil d’articles paru
récemment: Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento : contributo a un
bilancio storiografico : atti del convegno internazionale Roma, 21-23 settembre 1989
(Storia e letteratura 179), a cura di R. Imbach & A. Maieru, Roma, 1991 (impr. 1992).



	Études critiques : une autre vision de la philosophie médiévale

