
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : une autre vision de la philosophie médiévale

Autor: Étienne, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 253-262

UNE AUTRE VISION
DE LA PHILOSOPHIE MÉDIÉVALE1

Alexandre Etienne

Résumé

L'Introduction à la philosophie médiévale de K. Flasch nous ouvre à la
philosophie du Moyen Age par le biais de conflits marquants qui opposèrent
philosophes et théologiens de ce temps. C est l'œuvre d'un médiéviste qui a

pu, par sa longue pratique des textes, se libérer d'une conception trop
monolithique de la pensée médiévale. En refusant de juger celle-ci à la lumière
d'un seul philosophe. l'A. propose une vision de la philosophie médiévale
différente et respectueuse de la variété des positions défendues. De plus, en

représentant la philosophie à son lieu de naissance, l'A. adopte une perspective

qui, malgré un caractère très personnel, gagne en précision historique.

Le huitième volume de la série Vestigia, collection consacrée à la pensée

antique et médiévale, propose en traduction française une Introduction à la
philosophie médiévale par K. Flasch. étude initialement parue à Darmstadt en
1987 sous le titre Einführung in die Philosophie des Mittelalters (: 1989). Dans
la bibliographie de l'A., cet ouvrage suit d'une année une œuvre plus
conséquente sur la pensée au Moyen Age : Das philosophische Denken im Mittelalter
von Augustin zu Machiavelli (Stuttgart, 1986).

Dans cet ouvrage, K. Flasch présente un survol de la philosophie médiévale
en treize chapitres dont la plupart traitent, par l'intermédiaire de textes
polémiques qui se répondent, de la naissance d'un problème dans son contexte
historique et des querelles alors suscitées dans les milieux théologiques et

philosophiques. Or, parmi les disputes abordées dans ce livre, il en est de très

connues et d'autres moins, phénomène qui traduit bien le sentiment de l'A.
face aux «listes des classiques <qui> présentent plus d'inconvénients que
d'avantages» (p. 71) et qui font que l'on considère comme très grands des

1 Kurt Flasch, Introduction à la philosophie médiévale. Trad, de l'allemand par
Janine de Bourgknecht. préface de Ruedi Imbach et François-Xavier Putallaz

(Vestigia 8). Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf, 1992.



254 ALEXANDRE ETIENNE

auteurs en fonction de «critères de politique ecclésiale» et non de «critères
d'abord philosophiques» (p. 71-2).

Le premier chapitre présente le renouveau philosophique sous le règne de

Charlemagne. L'empereur était analphabète mais savait du moins s'entourer
de conseillers. Il chargea l'un d'eux. Alcuin d'York, de «mener à bien sa

politique pédagogique et ecclésiastique» (p. 4). L'A. parle à ce propos
d'insertion de la philosophie dans l'exercice du pouvoir politique et pose la

question du rôle et de la place de la philosophie dans un tel programme. Une

réponse est donnée par Alcuin dans son De Trinitate, petit résumé de

l'enseignement chrétien qui rappelle à l'empereur les tâches d'un souverain:
rendre lajustice et exhorter à la vie religieuse. Certes, la philosophie ne pouvait
alors apparaître comme une «fin en soi» (p. 5); mais, sous le couvert d'une
œuvre théologique, elle était bien présente, principalement comme dialectique
et doctrine des catégories. On comprend qu'Alcuin ait appliqué «les règles de

logique aux principaux passages de l'Ecriture Sainte» si l'on reconnaît avec
l'A. que, «comme tout langage humain, celui de la Bible également est réglé

par les catégories» (p. 9). En regardant plus avant, une telle entreprise devait

permettre, sur la base d'un texte faisant autorité, de «donner cohérence et

unité» (p. 11) à un monde carolingien qui était de fait plus perturbé que ne

l'admet l'imagerie traditionnelle, et de purifier les conceptions populaires que
l'on avait de Dieu, de l'homme et du monde. Ainsi, par l'entremise de la

dialectique, la philosophie devenait «règle d'interprétation» (p. 11).

Au chap. II, l'A. explique que la dialectique, «instrument indispensable»

pour la défense du «nouveau programme éthique et culturel» (p. 18), ne fut

pas la seule discipline philosophique à influencer le milieu carolingien. Ainsi,
dans le De arte rhetorica dialogus, Alcuin montrait à son interlocuteur Charles

que déjà les philosophes avaient établi des définitions des quatre vertus
cardinales ainsi qu'un système de règles morales. L'A. précise que, face à l'ignorance

des chrétiens d'alors, «la morale antique servait concrètement à juger
du présent» (p. 19) et esquissait, avec les règles de vie du Nouveau Testament,
«un système normatif à double voie» (p. 20). Toutefois l'essentiel de ce

chapitre porte sur le conflit intellectuel et religieux entre l'Occident latin et

Byzance, conflit qui révèle la volonté impériale de surpasser la Rome orientale

non seulement par les armes mais encore par les arguments. Le savoir devient
instrument de délimitation des frontières comme le prouvent les célèbres Libri
Carolini par lesquels Charlemagne intervient dans la querelle des images et

met en question la charge impériale dans sa conception byzantine. Opposé à

une sacralisation du pouvoir politique, il opère une démarcation assez nette
entre Dieu et l'empereur, et rejette l'image qui est œuvre humaine. Or c'est

par le recours à la dialectique et à la rhétorique que sont prouvées les erreurs
du synode de Byzance (787) qui, revenant sur l'interdiction du culte des images
(synode de 754), leur accordait à nouveau une importance religieuse : c'est une
infraction aux règles logiques (connues par Aristote et Boèce) et aux distinc-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MEDIEVALE 255

tions augustiniennes entre Dieu et le monde, l'esprit et la matière. Dans une
heureuse formule, l'A. remarque que «l'Europe centrale, si pauvre en œuvres
d'art, transformait son indigence en manifestation de puissance» (p. 26) car
elle détenait la vraie religion. Nous retiendrons de cette période que la

philosophie était présente «non dans le silence méditatif d'une cellule de couvent,
mais au cœur du pouvoir» (p. 27).

L'A. fait ensuite un saut jusqu'aux années où l'empire, trop vaste et trop
difficile à administrer, chancelle. C'est le temps des premières querelles
doctrinales au sein de l'Occident même. Le chap. Ill aborde l'un des plus
intéressants débats de fond, celui de la liberté individuelle et de la prédestination
qui met aux prises Godescalc et Erigène. Le débat est né d'un conflit
d'interprétation de l'œuvre d'Augustin. Godescalc avait menacé l'ordre établi en
découvrant dans des textes tardifs d'Augustin que les hommes sont prédestinés
soit au salut éternel soit à la mort éternelle (gemina praedestinatio). En réponse
aux théories avancées par le moine saxon, condamné à Mayence en 848,

l'archevêque Hincmar de Reims demanda à Jean Scot (Erigène) un rapport
sur cette querelle. La position d'Erigène fut claire et sans appel : du fait de

l'absolue simplicité de Dieu, on ne peut parler de deux prédestinations; il n'y
en a même pas du tout. La négation par Erigène de toute prédestination ainsi

que la remise en question de l'Enfer entraînèrent maintes condamnations de

cet écrit. Or, relève l'A., Jean Scot s'était lui-même appuyé sur l'œuvre

d'Augustin et sur les arts libéraux pour étayer son rapport
Les trois chapitres suivants sont consacrés au XIe siècle. L'A. traite d'abord

de l'opposition entre Béranger de Tours et Lanfranc sur la question de la

présence substantielle du Christ dans l'hostie en tant que chose ou en tant que
signe. C'est donc sur le terrain de la ratio fidei que se porte le débat, avant

que ne soit avancée la théorie de la transsubstantiation (chap. IV). Puis il
poursuit par l'exposé de la façon dont Anselme de Cantorbéry. préférant

l'argumentation rationnelle à l'argument d'autorité, a répondu aux critiques
empiriques que Gaunilon avait formulées contre sa définition et sa preuve de

l'existence de Dieu (chap. V). Vient enfin la relation du conflit entre Manegold
de Lautenbach, un partisan de la papauté, et Wolfhelm de Cologne, un partisan
de l'empereur. La querelle se passe sur fond de remise en question de la

philosophie et de la cosmologie telles que les faisait connaître le Commentaire

sur le Songe de Scipion de Macrobe (chap. VI).
Le chap. VII nous plonge dans le XIIe siècle en présentant l'une des figures

médiévales les plus marquantes : Pierre Abélard. Nous découvrons un Abélard

redoutable logicien, convaincu de la force de la raison. Nous le voyons rompre
avec la conception cléricale de la science qui avait prévalu jusqu'alors, innover

par son enseignement et s'attirer les foudres des traditionalistes, Bernard de

Clairvaux en tête, qui ne sauraient tolérer pareilles innovations en matière de

théologie. Condamné pour la deuxième fois en 1140, interdit d'enseignement
et malade, ce n'est qu'auprès de Pierre le Vénérable à Cluny qu'il trouvera

quelque répit et soulagement.



256 ALEXANDRE ETIENNE

Le chap. VIII s'ouvre sur un «autre moyen âge» (mais pas celui de J. Le

Goff)- H s'agit du monde arabe, qu'une vision simpliste de la pensée médiévale
a tendance à laisser de côté, ignorant tout de sa riche diversité et de son apport
philosophique. C'est par l'intermédiaire des Arabes en effet qu'Aristote a

opéré son grand retour en Occident. L'A. nous présente l'opposition entre le

scepticisme religieux et la métaphysique scientifique. C'est d'un côté Al-
Ghazali qui s'en prend à la philosophie, particulièrement à la métaphysique,

pour défendre la religion et, de l'autre, Averroès qui, procédant à une critique
de la critique, cherche à défendre la fonction scientifique de la métaphysique.

Averroès est encore présent au chap. IX où l'A. se fait l'écho du conflit
né de la rencontre au XIIIe siècle entre l'Occident et l'Aristote arabe tel que
l'avait expliqué le Commentator. Remontant à l'origine de la polémique contre
Averroès, l'A. présente le problème de l'unité de l'intellect tel qu'il se posait
alors - et se pose encore - à la lecture du Traité de ïâme d'Aristote (livre III,
chap. 4 et 5) et des commentaires qui en ont été donnés. Il y est question de

la distinction, selon la terminologie des médiévaux, entre un intellect agent
et un intellect possible. Pour un chrétien ou un musulman, cette distinction
soulève l'importante question de l'immortalité individuelle. Le problème est

exposé à la lumière de la comparaison entre le commentaire d'Averroès et le

De unitate intellectus d'Albert le Grand. L'A. en profite pour montrer que le
traité d'Albert illustre bien la forme «scolastique» appliquée à l'étude d'un
problème (avec analyse des arguments et contre-arguments) et représente le

«modèle d'une nouvelle culture philosophique» (p. 147).
Le chap. X poursuit l'étude de l'apport d'Aristote dans le monde occidental

en retraçant les nouvelles perspectives ouvertes par sa pensée politique. On
a commencé alors à renoncer à la «Cité de Dieu» augustinienne, explique l'A. :

«L'arrivée d'Aristote rendait possible la sécularisation de la nature, de la
société et de la politique, et permettait ainsi l'émergence du monde moderne.»

(p. 155) Désireux d'illustrer la diversité des positions suscitées par la pensée

politique d'Aristote, l'A. prend trois exemples: Thomas d'Aquin et le De

regimine principum, Dante et le De monarchia, Marsile de Padoue et le

Defensor pacts.
L'Aquinate opte pour un fondement biologique et anthropologique de sa

pensée politique et met celle-ci au service d'une «monarchie pontificale
universelle» (p. 160): l'Etat est certes «naturel», mais la politique vise seulement
le bonheur terrestre qui ne saurait être autre chose qu'une fin provisoire. De

ce fait, la politique «reste ordonnée à la béatitude dans l'au-delà, et se rapporte
à ce bonheur-ci comme un moyen à l'égard d'une fin» (p. 159). De son côté,
Dante reconnaît deux béatitudes qui ne s'excluent pas: l'une est terrestre et

accessible par la philosophie ; l'autre, éternelle jouissance de la vision de Dieu,
est atteinte par la Révélation et l'exercice des vertus théologales. L'Alighieri
s'intéresse à la signification du genre humain. Or nul homme ne saurait réaliser
à lui seul l'ultime perfection dont l'humanité est capable, i. e. la puissance
de l'intellect. La condition nécessaire en est la réalisation d'une paix perpé-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MÉDIÉVALE 257

tuelle. Dante préfère donc une monarchie universelle et rejette le désir de

suprématie de l'Eglise, source de conflits et de guerres. A l'instar du poète
italien, Marsile de Padoue insiste sur l'importance de la paix. Le but de l'Etat
est le «bien-vivre» et la politique du Padouan vise à «l'intégration de la religion
dans l'organisme politique» (p. 166). Marsile veut à la fois «libérer la politique
de la tutelle de l'Eglise, et défendre l'autonomie de la philosophie» (p. 164).
Comme le contexte historique a cependant changé et qu'à ses yeux «les idées

d'hégémonie de la papauté sont les menaces les plus dangereuses pour la paix»
(p. 164), il s'ouvre dans le Defensor pacts à une certaine idée démocratique,
tout en accordant au fil des pages, comme le souligne à juste titre l'A., une

importance croissante à l'empereur.
Dans le chap. XI, l'A. met en scène une figure marquante du XIVe siècle

qui s'est longtemps consacrée à des études théoriques, avant de s'engager dans
le débat politique en soutenant l'autonomie de l'empire face à la papauté. Dans

un exposé très clair, l'A. rapporte les critiques opposées par Guillaume
d'Ockham à la tradition : critique du langage, des abstractions, de la conception
de la connaissance, mise en doute de la certitude accordée à la perception
sensible, etc. Face aux théories du venerabilis inceptor, il faut considérer les

principales objections que le Chancelier d'Oxford, Jean Lutterell. a présentées
sous forme de catalogue d'erreurs devant la Curie à Avignon en 1324. Il
entrevoyait le danger que pouvait représenter vis-à-vis des fondements de la

philosophie traditionnelle les principales thèses d'Ockham et leur application
à la théologie. Et l'A. précise ajuste titre que, si Lutterell n'était pas pleinement
conscient de l'ampleur et des implications des critiques ockhamiennes, il avait
néanmoins pressenti la lourde menace que faisait alors peser sur les théories

en vigueur celui qui devait, par sa nouvelle conception de la rationalité, ouvrir
la voie à un Nicolas de Cues.

Bien qu'il soit également consacré au XIVe siècle, le chap. XII aborde

toutefois un autre courant philosophique, la «mystique». C'est un mouvement

auquel on associe généralement le nom d'Eckhart et que l'on oppose souvent
à la «scolastique». Après une réflexion sur l'utilisation du mot «mystique» et

l'attribution fallacieuse de ce qualificatif à l'œuvre du dominicain allemand,

l'A. s'intéresse à la critique eckhartienne de la philosophie et de la théologie
et mentionne les principales propositions, considérées comme fausses, qui ont
mené à la condamnation de ses écrits par le tribunal de l'Inquisition (1329).

Il montre également comment Eckhart, tirant à l'instar d'Ockham les

conséquences du foisonnement d'idées apparues depuis le retour d'Aristote et l'entrée

d'Averroès en Occident, s'écarte toutefois du franciscain par le point de

départ qu'il choisit (Eckhart se place du côté de l'universel) et les conclusions

auxquelles il aboutit.
Ce survol de la philosophie au Moyen Age prend fin avec un dernier

chapitre consacré au débat qui opposa Nicolas de Cues et Jean Wenck entre

1442 et 1449. On pourrait regretter ici que quelques phrases seulement
suffisent à l'A. pour franchir la centaine d'années qui nous séparent d'Ockham



258 ALEXANDRE ETIENNE

et d'Eckhart et pour résumer l'évolution qui eut lieu dans les universités, même
si nous devons respecter «la liberté de choix de l'auteur» qui reconnaît être

«responsable de cette lacune de plus d'un siècle» (p. 208). C'est Jean Wenck
qui ouvre la polémique avec le De ignota litteratura et une critique violente
du De docta ignorantia, l'une des œuvres majeures du Cusain. En réponse
tardive (1449), Nicolas rédigera l'Apologia doctae ignorantiae. Le débat

oppose un partisan du savoir du non-savoir (i.e. la docte ignorance) à un
défenseur du savoir et de la connaissance de type aristotélicien. Ce dernier
reproche au premier sa vision «panthéiste» (le mot n'est pas de Jean Wenck.
voir p. 210). Derrière le reproche d'hérésie se trouve cependant un différend
d'ordre philosophique. Ainsi, à une philosophie qui considère Aristote comme
le philosophe s'oppose une pensée qui s'inspire d'une philosophie de l'Un et

qui est acquise à la coïncidence des opposés. L'A. résume bien la volonté du

Cusain qui est de «briser le joug de l'aristotélisme scolaire» (p. 219), avant de

préciser que le but est de redonner place à une autre philosophie qui «réhabilite»
des auteurs comme Erigène, David de Dinant, Berthold de Moosburg, etc., qui
ont tous peu ou prou puisé dans la tradition néo-platonicienne. Relevons
cependant avec l'A. que «la nouvelle philosophie de Nicolas se présentait comme
un nouveau commencement, une «renaissance», mais non comme un retour au

néo-platonisme» (p. 219). On voyait plutôt s'amorcer - pour reprendre les

derniers mots de cette Introduction - «le retour de Socrate» (p. 223).

Tel est en résumé le contenu de l'ouvrage par lequel K. Flasch nous offre
une autre vision de la philosophie médiévale - des philosophies, devrait-on
dire. Car l'A. ne saurait parier d'un «esprit de la philosophie médiévale». A
ses yeux, la philosophie médiévale ne saurait se résumer à une philosophie
chrétienne, comme le concevait encore un Gilson. Elle ne saurait cependant
pas davantage se définir de façon totalement autonome par rapport à la
théologie: on ne peut oublier que nombre de débats sont nés dans un contexte
religieux et qu'ils ont nourri des querelles théologiques.

Quant à la méthode d'approche, l'A. démontre que la philosophie médiévale

ne consiste pas plus en une pensée pré-kantienne qu'elle ne trouve sa

consécration dans la Somme théologique de Thomas d'Aquin. En effet, ce n'est

pas à la lumière d'une philosophie ou d'un philosophe particulier que l'A. veut
éclairer ce que trop longtemps l'on a considéré comme les siècles obscurs de

la pensée. Au contraire, sa démarche, pour notre plus grand plaisir d'historien
de la philosophie, mais aussi de lecteur, vise à saisir la philosophie à son lieu
de naissance, là où apparaissent les problèmes (voir pp. 16-17). La philosophie,
telle qu'elle nous est présentée ici, est replacée dans son contexte historique
et socio-culturel (croissance et déclin de l'empire carolingien, passage du

monde rural au monde urbain, déplacement de la culture des centres monastiques

vers les écoles cathédrales puis dans les universités, etc.). C'est une

philosophie qui n'est pas d'une pièce et qui ne s'est pas faite en un tour de

main. Les œuvres philosophiques, ainsi décrites à partir de leur lieu de nais-



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MÉDIÉVALE 259

sance jusque dans le rôle historique qu'elles ont joué, retrouvent ici leur pleine
signification. On découvre ainsi avec plaisir une philosophie qui. sans se

limiter exclusivement au rôle d'anelila theologiae, est influente dans la sphère
des pouvoirs politique et religieux. On comprend alors mieux le choix,
volontairement réducteur, d'introduire à des œuvres polémiques significatives.
Il faut donc rester conscient du fait que ce choix ne saurait épuiser la diversité
de la philosophie médiévale.

Précisons encore que l'A. est soucieux de se démarquer d'une histoire des

problèmes qualifiée d'«éternismc fumeux» (p. 32) et d'une méthode qui
«sépare définitivement ce qu'elle se proposait d'unir: la philosophie et
l'histoire» (p. 33): il veut considérer les problèmes philosophiques comme «des

produits de la culture, non des conditions a priori d'une production culturelle»
(p. 40). Il ne faut alors pas se tromper sur les intentions de l'A. lorsque celui-
ci donne pour titre à ses chapitres le thème des conflits qui virent s'opposer
les auteurs médiévaux. Ainsi, ces derniers ne sont pas à concevoir comme de

simples représentants ou moments historiques d'un problème éternel. Par

ailleurs, dans une volonté de ne pas aller trop vite dans la synthèse d'éléments
diversifiés, l'A. rejette pour les étiquettes en «-isme». susceptibles de passer
outre l'enchevêtrement des influences et la variété des sources utilisées par
un même auteur (voir pp. 90-94). Toutefois, il ne peut s'empêcher, çà et là.
de recourir lui-même à des désignations comme «averroïsme». «augustinisme»
ou encore «aristotélisme».

Il est encore un trait révélateur de cette méthode qui nous montre les débats

circonstanciés qu'a affrontés la philosophie, aussi bien les conflits avec le

pouvoir politique ou religieux que les querelles internes entre divers courants

d'inspiration antique: l'A. ne donne pas d'introduction ni de conclusion à son

ouvrage, dans lesquelles il développerait abondamment sa conception de l'histoire

de la philosophie. Il a préféré entrecouper le développement de certains

chapitres par des réflexions d'ordre méthodologique. Il consacre ainsi une
section du chap. II à la question «Pourquoi étudier la philosophie médiévale?»;

une section du chap. Ill à celle du «Soi-disant retour des problèmes: Remarques

sur la méthode»; enfin une section du chap. VII au «Rôle historique des

polémiques». C'est d'ailleurs seulement dans le chap. VII. au milieu même

de son Introduction, que l'A. énonce ce qu'il entend par «introduction à la

philosophie d'une époque passée» (p. 92): pareille introduction doit «enseigner...

à connaître des situations qui furent fécondes, parce que susceptibles
de diverses interprétations... <et> faire voir les tensions présentes au sein d'une

civilisation et analyser les besoins théoriques et pratiques qui ont conduit à

comprendre ces tensions» (p. 92). Et de rappeler: «Une analyse historique ne

doit pas commencer par s'identifier à une construction conceptuelle» (p. 92).

Une telle conception de son ouvrage évite donc au médiéviste allemand

de tomber dans les travers des approches de l'histoire de la philosophie qu'il
rejette, celles-là mêmes qui «ont immobilisé le courant de l'histoire par
référence à un système considéré comme intemporel» (p. 16). Relevons à ce



260 ALEXANDRE ETIENNE

propos, avec les deux préfaciers de ce livre, que le lecteur pourra éprouver
un «choc» à la découverte de cet ouvrage, «parce qu'il n'est pas exactement
ce que l'on croit devoir attendre d'une Introduction à la philosophie médiévale»

(p. VII). L'on pourrait même ajouter: ce livre n'est pas, loin s'en faut,
ce à quoi la tradition nous a habitués.

Dans sa présentation, en effet, l'A. ne s'aide pas plus d'un éclairage
artificiel (comparaison avec un grand philosophe, tel Kant, qui servirait d'étalon

pour mesurer la valeur de cette pensée), qu'il ne se base sur une conception
cyclique de l'histoire de la pensée (qui, dans un jugement de valeur difficile
à justifier, considérerait, à l'instar de certains médiévistes tel F. Van

Steenberghen, que la pensée médiévale a connu son âge d'or au XIIIe siècle
avant de dégénérer au XIVe siècle). En cherchant ainsi à situer la philosophie
à son lieu de naissance, l'A. témoigne donc d'une double volonté: d'abord,
celle de comprendre l'origine et le pourquoi de certaines questions
philosophiques, survenues à un moment précis dans l'histoire; ensuite, celle de

présenter lesdites questions à l'état nu, c'est-à-dire dépouillées de tout préjugé.
Tel est, à mon sens, ce que l'on peut déduire de l'effort de l'A. pour se libérer
le plus possible de toute influence extérieure au monde médiéval, qui fausserait

sa perception de l'histoire de la philosophie.
De plus, en raison de ce renoncement à l'immobilisme de la tradition, cette

approche de la philosophie médiévale gagne en dynamisme. La visite guidée
à travers la pensée médiévale que nous offre l'A. ne saurait alors être comparée
à la projection d'une série de diapositives (autant de livres constituant la

bibliothèque médiévale), qui restituent une image figée et gênent la compréhension

du processus décrit. Il s'agit plutôt d'un fondu enchaîné où chaque
nouveau chapitre rappelle en demi-teintes, avant de les intégrer, les discussions

précédentes, où chaque nouveau débat est replacé dans le mouvement historique

qui comprend les pas évolutifs de la société, de la pensée et de la

conception que l'homme a de lui-même (ce dernier gagnant au cours des

siècles une autonomie toujours plus grande).
En conséquence, une telle présentation réconciliera plus d'un lecteur avec

le monde médiéval, en lui révélant un Moyen Age aux couleurs plus nuancées

que celui qu'une certaine tradition a dépeint. Au risque, bien sûr, d'irriter plus
d'un lecteur... En effet, d'aucuns seront fâchés, par exemple, que l'A. ait
accordé une place minime à Thomas d'Aquin, qui n'est guère présent que pour
sa pensée politique, à laquelle sa production philosophique ne saurait certes
se réduire. Toutefois, si l'on a bien compris le propos de l'A., qui est justement
de s'émanciper d'une vision trop monolithique du Moyen Age, on ne s'en

offusquera pas
En outre, le choix de présenter la pensée médiévale en abordant des conflits

marquants, sans pour autant tomber dans une histoire des problèmes ou une

description de l'évolution des domaines de la philosophie, opère une ligne de

démarcation nette entre une présentation dite historique et une présentation
thématique, laquelle aborderait successivement les différentes branches de la



UNE AUTRE VISION DE LA PHILOSOPHIE MÉDIÉVALE 261

philosophie : logique, physique, métaphysique, etc. Alain de Libera a procédé
de cette manière dans son petit livre sur La philosophie médiévale (Que sais-
je n° 1044, Paris: PUF 1989) et son travail, pour utile et précis qu'il soit, laisse
entrevoir la difficulté et la lourdeur d'une entreprise qui accumule les
informations et les données techniques au détriment de la compréhension de la
naissance et du développement du questionnement philosophique. En ce sens,
l'ouvrage de K. Flasch répond bien mieux que celui d'A. de Libera au souci
d'introduire à la philosophie médiévale.

Ce faisant, le médiéviste allemand laisse néanmoins entrevoir certaine limite
inhérente à sa méthode. En effet, s'il faut lui savoir gré de ne pas avoir jugé
la valeur de la pensée médiévale à la lumière d'un philosophe ou d'une
philosophie (ce qui aurait fait reposer son jugement sur maints préjugés), on peut
regretter qu'il n'ait pas mieux valorisé certains traits caractéristiques et distinctifs

de ces philosophies du Moyen Age. Certes, il n'est plus aujourd'hui nécessaire

d'épiloguer sur la richesse et la variété de la philosophie médiévale; la

chose semble être reconnue au moins depuis que Paul Vignaux a publié
Philosophie au Moyen Age (1958), ouvrage dans lequel il exposait la tâche de

l'historien: «L'historien qui a reçu une formation philosophique doit craindre
de trop unifier, de systématiser; il faut qu'il laisse voir la diversité rebelle» (Cf.
Avant-propos, p. 64 de la réédition : Philosophie au Moyen Age. précédé d'une
Introduction nouvelle et suivi de Lire Duns Scot aujourd'hui. Albeuve. 1987).

Toutefois, il semble que l'A. aurait pu, ici ou là, faire mieux ressortir
certains apports propres au Moyen Age, et qui rendent cette période encore
plus digne d'intérêt pour l'historien de la philosophie. En effet, ce n'est pas
la même chose, pour prendre un exemple, de montrer l'originalité des

développements de la logique médiévale en réponse à des questions soulevées à

un moment précis (pensons aux théories de la supposition et de ses subdivisions),

et d'apprécier ces mêmes méthodes de logique à la lumière des

techniques élaborées ultérieurement. Il conviendrait de distinguer entre un constat

d'originalité (de la réponse apportée au problème posé alors) et une appréciation

de valeur (par rapport à une philosophie postérieure érigée en norme).
Reconnaissons toutefois que l'A. fait ressortir une technique d'argumentation

particulière au Moyen Age. Il laisse entendre, par le choix des œuvres

traitées (et sans pour autant le formuler explicitement), que la disputatici

(technique que les médiévaux ont élaborée par excellence jusqu'à atteindre les

développements extrêmes que l'on connaît et que l'on a souvent, ajuste titre,

critiqués), n'a pas été qu'un artifice scolaire. En effet, avant même d'avoir été

régie selon des règles strictes, la dispute fut pratiquée tout au long du Moyen
Age dans un sens large, également en dehors des institutions scolaires, et elle

s'est réalisée dans toute une série de textes polémiques.
Tous les textes importants, toutes les «disputes», ne sont certes pas

présentés dans cette Introduction - mais l'A. pouvait-il, voulait-il prétendre à

l'exhaustivité? Non, bien sûr. On se prend toutefois à regretter que l'A. ait

laissé de côté certains courants de pensée et certains philosophes. On notera



262 ALEXANDRE ETIENNE

tout particulièrement que la pensée juive est totalement absente. Pensons à des

auteurs comme Maïmonide ou Ibn Gabirol. On ne se consolera pas avec la

seule mention, dans la bibliographie (d'ailleurs conçue pour la traduction
française en tenant compte des ouvrages parus depuis 1987), des études de

C. Sirat (1988). On aurait pu s'attendre également à ce que l'A. démêle quelque

peu la question, toujours actuelle, de l'averroîsme latin, ou revienne sur les

condamnations de 1270 et 1277. dont on peut dire, sans risque d'en exagérer
l'importance, qu'elles soulevaient des questions de fond, liées à certaines
thèses puisées dans la philosophie aristotélicienne ainsi que dans la pensée
arabe. On rappellera pour mémoire le problème de l'éternité du monde.

Ces quelques regrets ne sauraient toutefois occulter les grandes qualités
de cet ouvrage qui allie clarté, précision et concision, ne donnant par exemple
en notes que les indications bibliographiques indispensables. En résumé, cette
Introduction à la philosophie médiévale de K. Flasch est un ouvrage qui mérite
toute notre attention pour le nouvel éclairage qu'il offre sur le Moyen Age.
Ce petit livre parvient en effet à renouveler l'approche de la philosophie
médiévale dans le monde francophone (qui plus est, dans une traduction fiable
et assez agréable à lire!), sans pour autant remplacer ni rendre désuètes les

contributions de médiévistes influents, tels que Gilson, Vignaux, Jeauneau.

Jolivet. de Rijk. de Libera, etc.2. Par sa forme et sa manière de procéder, c'est
aussi un ouvrage qui, sans atteindre le degré de provocation qu'a représenté
Penser au Moyen Age d'Alain de Libera (Paris, Seuil, 1991), devrait susciter
plus d'une réaction dans le monde des médiévistes.

Rappelons pour conclure que cette Introduction est une véritable invitation
à reconsidérer la philosophie sous un angle différent, nouveau pour une grande
partie du lcctorat francophone : vu sous cet angle, qui intègre les dimensions
politique, sociale, théologique et même philologique - le livre n'est-il pas lc
véhicule des idées? -, l'histoire de la philosophie médiévale gagne en intérêt
et, pour ne pas parler d'objectivité, en précision historique.

: On renverra le lecteur intéressé par la question des différentes interprétations et
des appréciations divergentes de la philosophie médiévale à un recueil d'articles paru
récemment : Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento : contributo a un
bilancio storiografico : atti del convegno internazionale Roma. 21-23 settembre 1989
(Storia e letteratura 179), a cura di R. Imbach & A. Maieru, Roma, 1991 (impr. 1992).


	Études critiques : une autre vision de la philosophie médiévale

