Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : pourquoi penser au Moyen Age
Autor: Putallaz, Francois-Xavier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 243-252

ETUDES CRITIQUES

POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE?

FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Résumé

Cette étude du livre d’André de Muralt, L'enjeu de la philosophie médié-
vale, met en évidence les idées centrales de la thése: lintuition historio-
graphique majeure consiste en la découverte de structures de pensée qui
charpentent la totalité de I'histoire des doctrines. Quant a l'idée philosophique
gqui sert de fil conducteur, elle réside dans le concept d’esse objectivum.
L'étude des divers modes de causalité (Duns Scot, Thomas d’Aquin, Occam)
montre les divergences irréductibles existant entre ces pensées. Cette maniére
de pratiquer la philosophie médiévale, aux antipodes des projets historicistes
contemporains, ne se présente pas commie une histoire de la philosophie ; ¢'en
est l'intérét et la limite.

La réimpression du dernier ouvrage d’André de Muralt' donne ’occasion
a la fois de signaler son importance, d’en marquer les enjeux et d’indiquer
quelques interrogations possibles.

. Quelques idées-forces

Le livre se veut une synthése de plusieurs décennies de travail consacré a
la philosophie des XIII¢ et XIV¢ siécles, et montre ce qui, aux yeux de I’auteur,
est en jeu dans la philosophie médiévale. Il se compose de huit €tudes dont
chacune peut étre lue pour elle-méme, méme si leur ensemble est congu comme
un fort volume cohérent et audacieux. La lecture peut paraitre difficile de prime
abord, car ce sont les textes originaux qui affleurent constamment, mais quel-
ques clefs d’interprétation livrées généreusement a longueur de pages montrent
clairement la these défendue dans I’ouvrage et en facilitent la lecture. Le lecteur
y trouvera de surcroit deux index, dont une table analytique soignce et utile.

' ANDRE DE MURALT, L'enjeu de la philosophie médiévale. Etudes thomistes,
scotistes, occamiennes et grégoriennes (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters — XXIV), Leiden, E. J. Brill , 19932, XVI + 448 p.



244 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Le livre s’organise en fait autour de deux intuitions simples et, parce que
simples, irréductibles ou fondamentales: ['une est d’ordre philosophique,
"autre plus proprement historiographique. L’idée philosophique qui sert de fil
conducteur et de critere de discernement réside dans le concept d’esse
objectivum, concept analysé pour lui-méme dans la troisiéme ¢tude, la plus
décisive certainement. De plus, c’est la mise en ceuvre des différents modes
de causalité qui fait comprendre la genese et I'importance de ce concept. Quant
a I'intuition historiographique centrale, elle consiste en la découverte de struc-
tures de pensée qui, selon 'auteur, charpentent la totalité de 1'histoire de la
philosophie.

2. La causalité
2.1. Analyse philosophique de la causalité

L’étude aristotélicienne des quatre causes a été interprétée de diverses
fagons dans I’histoire des idées, et une méme distinction a pu recouvrir des
significations trés différentes ou s’intégrer a des modes de penser profondé-
ment oppos€s. L interprétation d’Aristote que propose A. de Muralt montre
que deux causes (par exemple la matiere et la forme) sont causes réciproques
totales I'une par I"autre de |'effet commun (p. 351): la forme donne a la maticre
d’étre matiere et, réciproquement, la matiere donne a la forme d’exercer sa
causalité formelle; une cause produit donc la causalité de la cause réciproque.
Cest pourquoi la matiére et la forme sont unes par soi: le corps et I’ame, par
exemple, ne sont pas deux substances; ils sont uns par soi et substantiellement.

Jean Duns Scot a substitué a cette notion thomiste de la réciprocité de deux
causes totales ['une par 'autre, I'1d¢e toute différente d’une causalité concou-
rante non réciproque de causes partielles (p. 32); deux causes différentes
concourent au méme effet, mais a titre de causes partielles seulement; pour
expliquer par exemple 1'unité du corps et de I’dme, Scot fera appel a une forme
de corporéité qui joue le role de troisieme terme. Si deux causes s’exercent
a titre de causes partielles seulement d’un effet commun, on doit s attendre
a ce que 'une de ces causes soit «plus principale» que ’autre, selon I’expres-
sion méme de Duns Scot (p. 34).

L adoption d’une interprétation thomiste ou d’une interprétation scotiste
de la causalité a des conséquences immenses sur le plan philosophique (p. 32-
36): conception de I'union du corps et de I'ame, du rapport entre 'intellect
et son objet, entre la volonté libre et le bien, entre le peuple et la forme
politique. Transposée sur le plan théologique, ces doctrines conduiront a des
conceptions diamétralement opposées des rapports entre la grace et la liberté,
entre I’Eglise et I’Etat, entre la toute-puissance divine et la cause seconde. Ce
dernier theme, le plus théologique de I’ouvrage, servira d’exemple.



POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE? 245

2.2. Causalité divine et liberté (6¢ et 7¢ études)

Quiconque essaie de rendre compte de la connaissance des événements
contingents futurs se heurte a la célebre aporie posée par Aristote (De ['in-
terprétation, c. 9). Cette difficulté a pris un tour dramatique dans I’histoire
occidentale lorsque les penseurs chrétiens notamment ont essayé de concilier
une «prescience divine des futurs contingents avec la contingence et la liberté
cré€es, sans exclure 1'un des termes de la relation» (p. 281). Pour 1'aristoté-
lisme thomiste, «les futurs contingents n’ont pas a €tre connus en soi de
manicre déterminée. Comment le pourraient-ils puisqu’ils ne sont pas en
acte?» (p. 312-313); en effet, deux propositions contradictoires signifiant des
événements contingents futurs sont, pour Aristote, vraies indéterminément
(p. 280); dans le cas de la connaissance divine, il ne faudrait pas parler a cet
¢gard de pré-science divine (qui laisserait sous-entendre une relation tempo-
relle), mais plutdt d’une «science éternelle du contingent a venir dans le temps»
(p. 313).

On comprend que l'analyse des rapports entre connaissance divine et
contingence se double d’une réflexion sur les rapports entre providence et
liberté, et met en jeu une conception spécifique de la relation entre la causalité
divine et la causalité des causes secondes; on y voit a I'ceuvre les diverses
conceptions de la causalité que je viens d’évoquer.

La conception occamienne de la toute-puissance divine, par exemple,
s’oppose a 1’'idée thomiste en ce qu’elle substitue «a la doctrine de la causalité
réciproque, ou du moins subordonnée, de causes totales, celle de causalité
concourante non réciproque de causes partielles. Il suit de la que la puissance
divine, si elle s’exerce dans toute son amplitude, ne peut que contrecarrer
I’autonomie de la cause créée...» (p. 331). C’est pourquoi, d’un point de vue
occamien, la toute-puissance divine doit s’aliéner elle-m€me, s auto-limiter
librement pour ne pas produire a elle seule tout I'effet qu’elle est susceptible
de produire. La cause seconde est dés lors congue comme une cause concou-
rante agissant de concert avec Dieu (cause particlle ¢galement), lequel peut
toujours se substituer totalement a son exercice.

Thomas d’Aquin admet bien sir que la cause divine peut agir sans la
médiation des causes secondes, mais elle n’exerce pas pour autant a ses yeux
une causalité partielle. En fait, pour Thomas, la cause seconde est «cause
principale et, quoique subordonnée a la cause premicre, cause totale de son
effet, dont la cause premicre est cause totale elle aussl, dans son ordre et selon
son mode éminent propre...» (p. 335). Pour Thomas d’Aquin, la causalité
divine fonde et produit la causalité de la cause seconde elle-méme, en lui
donnant d’étre et d’agir. Il n’y a donc aucune concurrence entre providence
et liberté, et cette synergie de deux causes totales, dont I'une est subordonnée
a l'autre, permet 2 Thomas de pousser ’audace jusqu’a affirmer un triple
niveau de subordination entre la liberté et la providence ; Dieu concourt de trois
maniéres a la production de I'effet d’une cause seconde:



246 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ
— Dieu produit la puissance dans la cause seconde (concours suffisant);

— 1l meut la cause a son acte propre (concours préalable ou motion préve-
nante);

— il produit immédiatement 1'esse de 'opération dans la cause seconde
(concours simultané).

Par opposition & cette conception, la vision occamienne congoit la relation
entre causalité divine et cause seconde comme une concurrence, et il manquera
a une grande partie de la pensée occidentale, jusqu’a Charles Secrétan, de
concevoir une véritable subordination de causes totales (p. 283-295).

3. De la causalité a I’esse objectivum (3¢ étude)

La doctrine de la causalité a trouvé un autre point d’ancrage dans les débats
médiévaux sur les textes fondateurs d’Aristote selon qui, d’une part, «’acte du
senti et I’acte de la sensation est le méme et unique; leur étre quidditatif a tous
deux n’étant pas le méme», et selon qui d’autre part le «sens est le réceptable
des «formes» sensibles sans la matiére». La question est évidemment de savoir
quel est le mode d’immanence du connu dans I’dme connaissante.

3.1. Thomas d"Aquin

Pour Thomas, la species n’est rien d’autre que «la forme réelle de la chose
en tant que distincte de celle-ci en raison raisonnée» (p. 82). Dans ce sens,
la forme de I'intellect s’identifie a la chose dans ce qu’elle a d’intelligible.
La species, effet de la causalité réciproque de deux causes totales (intellect
et objet), n’est ni un étre quidditativement distinct des deux causes, ni un
accident inhérent a I’ame comme a sa substance (telle une qualité dans un sujet):
«L’ceil qui voit le rouge, note Aristote, ne devient pas rouge pour autant» (p. 93).
[."identité entre le sujet connaissant et I’objet connu est donc un acte dans I’ordre
de I’exercice (non dans 'ordre de la quiddité) de I'intellect; ¢’est une unité sui
generis, irréductible a quelque unité de I'ordre de la nature que ce soit; on peut
la dénommer «unité in esse intelligibili» ou «in esse intentionali». C’est pour-
quoi il n’y a aucune immanence entitative du connu dans le connaissant, aucun
étre objectif, ni aucun étre re-présenté de 'objet.

Cette analyse donne a A. de Muralt I'occasion de restituer au thomisme
son esprit propre, quitte a préciser le sens de I'expression thomasienne d’esse
intentionale qui risquerait de faire croire que I'intellect considére deux objets
diftérents, selon que I’objet est réel et selon qu’il est présent in esse objectivo.

On peut en ce sens «corriger» Thomas d’Aquin en nuancant quelques
expressions que 'on trouve dans les textes, mais dont I’histoire subséquente
a montré I’ambiguité doctrinale. Or, il ne s’agit pas seulement de mots; ¢’est



POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE? 247

de doctrine qu’il est question, dont I'interprétation devrait soulever, me sem-
ble-t-il, une question critique: si vraiment il n’y a pas d’esse intentionale,
comment doit-on comprendre les nombreux textes ou Thomas parle de reditio
completa de I"esprit sur lui-méme et sur son acte, retour de I'intellect sur soi-
méme qui le rend seul susceptible de connaitre la vérité qu’il porte en lui (De
ver. 1, 9)? 1l semble juste et honnéte de reconnaitre que «saint Thomas donne
de séricuses arrhes a I'image de I'immanence de I’objet dans le sujet de
connaissance» (p. 95), car c’est bien dans le verbe produit (species expressa)
que 'intellect saisit la nature de la chose comprise.

Pour sortir de cet embarras réel, A. de Muralt a vu juste lorsqu’il rappelle
la perspective métaphysique dans laquelle sont €crits ces textes; il s’agit d’une
métaphysique de ce qui est en tant qu’acte (ou exercice), et non d’une mé-
taphysique de ce qui est en tant que substance et forme (ou quiddité): «La
species n’est donc pas une représentation qui renvoie «intentionnellement» a
I'objet réel connu (...). Elle est ce par quoi I'intellect est en acte, ce par quoi
I'intellect intellige» (p. 97), affirmation qu’il faut comprendre dans le sens d’une
causalit€¢ formelle et non instrumentale. (A cette remarque fait suite une belle
page sur la notion de «signe formel» chez Jean de St. Thomas, p. 97-98.)

3.2. Thomisme et scotisme

Alors que, dans la perspective thomiste, la chose et I'intellect sont un par
soi dans I'ordre de I’exercice, la species joue chez Duns Scot le réle d’un
représentant de 1’objet (supplens vicem objecti, p. 105). La doctrine scotiste,
avec toutes les nuances requises, présente bien une noétique de la re-présen-
tation, exclusive de toute unité par soi du sujet et de ’objet de connaissance.
Aussi la species intelligibilis est-elle concue comme «une forme réelle, pro-
duite par I'intellect agent dans I'intellect possible, (et qui) représente comme
telle I’objet intelligible, c’est-a-dire qu’elle «contient» en quelque maniere cet
objet en clle-méme» (p. 108); et c¢’est pourquoi elle est concue comme un
accident réel de I'intellect possible: «La relation de la species intelligible est
donc la relation d’un représentant & un représenté (...)» (p. 109). Voila que
Duns Scot introduit dans la species un esse cognitum, un esse representatum
de I'objet, ou encore un esse intentionale (p. 110).

A. de Muralt a donc montré que le terme unique d’esse intentionale com-
porte deux sens profondément distincts selon qu’il est utilis¢ dans une perspec-
tive thomiste ou une perspective scotiste. C’est cette conception et I'idée scotiste
d’un esse objectivum récurrente dans ['histoire qui commandent ['ensemble de
la philosophie des autres auteurs étudiés ou évoqués dans ces ¢tudes, ainsi que
les divers philosophémes abordés, et qui montrent que cette troisicme Ctude est
le pivot assurant I'intelligibilit¢ indispensable a I'ensemble du volume.

L’analyse trés fine d’une species contenant en elle-méme ['esse
representatum de la chose permet a A. de Muralt d’expliquer en outre com-



248 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

ment Duns Scot substitue & la notion thomiste de causalité totale de deux causes
réciproques 1'une par 1’autre, I'idée plus commode de causalité particlle de
deux causes concourantes du méme effet. Deux citations de Duns Scot sont
instructives a cet égard: «(Species) non dat intellectui aliquam activitatem
pertinentem ad causalitatem intellectus» (I S., d. 3, p. 3, q. 2, n. 500) et «nec
intellectus dat objecto vel speciei rationem suae causalitatis» (ibid.).

La non-réciprocité des causes, ot I’'une n’est pas cause de la causalité de
Iautre, induit deux conséquences: d’une part, la species est congue par Scot
comme un accident réel de l'intellect dans I’ordre de la substance, et non
comme 1’unité méme du sujet et de ’objet dans I’exercice de I'intellection;
d’autre part, «c’est I’objet intelligible tel qu’il reste représenté dans la species
qui est intelligé dans 1’acte d’intellection, et non pas 'objet dans sa réalité en
soi (...). C’est pourquoi enfin I’objet qui est connu dans la species pourra étre
connu en acte indépendamment de son existence réelle, sive res sit sive res
non sit» (p. 114).

Voila ce qu’un non-spécialiste pourrait trouver curieux; et pourtant, I’enjeu
d’une telle position est considérable, puisqu’elle donne a Scot, et & la postérité
moderne du franciscain (dont Descartes), de quoi «détacher completement
I’intellect dans son intellection, de toute causalité formelle de 1’objet» (p. 115).

L’enjeu de la position de Scot apparait donc trés clairement; mais il me
semblerait judicieux de la compléter par une enquéte sur les antécédents de
cette doctrine scotiste. On découvrirait alors un courant philosophique, en
général bien implanté dans le milieu franciscain, qui n’a cess€ de marquer
d’une part la transcendance de I'intellect (et de la volonté) sur toute informa-
tion objective, et d’autre part, 1’activité unilatérale de 1’intellect par rapport
a ’objet auquel il se conforme de lui-méme. Cette conception dite «activiste»
de la connaissance est trés présente chez Vital du Four ou chez Matthieu
d’Aquasparta par exemple, pour qui I’objet est, si ce n’est [’occasion, du moins
la cause sine qua non de I’intellection, et il trouve un défenseur de premier
plan en la personne de Pierre de Jean Olivi, dont on n’a pas encore mesuré
I’influence sur Scot et Ockham. Une telle enquéte n’invaliderait probablement
pas ’analyse philosophique des textes de Scot présentée ici par A. de Muralt,
mais elle restituerait la perspective proprement historique des débats du début
du XIV¢ siecle, en montrant que, historiquement, Scot ne cherche pas d’abord
a s’opposer a Thomas, et qu’il faut interpréter le tournant de la fin du
XIII° siecle en se référant a d’autres philosophies qu’au thomisme. L’idée de
«structure de pensée» trouverait de surcroit une concrétisation plus prosaique
dans la continuité des idées véhiculées par des écoles ou des textes de premiére
importance. Une telle mise en perspective historique permettrait enfin de
mesurer avec plus d’exactitude I’apport réel de Duns Scot, sa nouveauté, la
conscience qu’il avait de ses audaces; sans cet arriére-fond, on est imman-
quablement conduit & voir en Scot un adversaire de Thomas et, par rapport
a ce dernier, un commencement absolu. A. de Muralt est évidemment cons-
cient de ce fait ainsi que de la longue tradition augustinienne dans laquelle



POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE? 249

s’inscrivent les ceuvres de Scot et d’Ockham (p. 168-174), mais on pourrait
micux mesurer I’impact et la continuité de ces traditions historiques. Cette
enquéte, a mon sens indispensable, permettrait si ce n’est de situer 1’ensemble
du probleme philosophique, du moins de nuancer des affirmations telles que
celle-ci: «Cas unique d’une révolution philosophique qui s’ignore, il s’agit ici
trés certainement de la seule révolution doctrinale digne de ce nom qui se soit
produite dans I'histoire de (la) pensée occidentale» (p. 118).

4. Structures de pensée (1™ étude)

La doctrine de I'esse objectivum trouve une réalisation particulierement
importante quelques années aprés Scot, lorsque Grégoire de Rimini montre que
I’objet de la science n’est ni la proposition elle-méme (Ockham), ni la chose
extra-mentale contingente (Chatton), mais le signifié complexe total de la
proposition conclusive de la démonstration.

Avec fermeté, A. de Muralt indique la fécondité historique de cette distinc-
tion entre la proposition, son signifié objectif et 1a chose, jusque dans la pensée
contemporaine (Husserl, Frege...), jusqu’a F. de Saussure et la fondation d’une
linguistique qui se veut indépendante de toute psychologie (p. 141). La nouvelle
doctrine de I’assentiment n’est certainement pas la moindre de ses conséquen-
ces, jusqu’a Descartes et Kant: cela vaut de tout systéme pour qui «sous une
forme ou sous une autre, la judication vraic mesurée a la chose réelle se mue
en une croyance certaine en un complexe propositionnel» (p. 153).

«Grégoire de Rimini manifeste ainsi a quel point il est structurellement
scotiste, méme si dans certains thémes doctrinaux il s’écarte de son maitre»
(p. 149). A. de Muralt entend par 1a qu’on peut définir une orthodoxie scotiste,
ou thomiste, par sa «structure de pensée», laquelle s organise autour de quel-
ques axes fondamentaux (ici I’esse objectiviem comme mise en ceuvre du refus
de la causalité totale de deux causes réciproques), et juger de la postérité de
ce penseur en ces termes. On notera au passage que si on définit le thomisme
(ou I"aristotélisme) par 1’idée de causalité totale réciproque et par la distinction
analogique entre quiddité et exercice, on aurait curieusement de la peine a
trouver dans la postérité de Thomas d’Aquin le nom d’une foule de philosophes
ou théologiens authentiquement, ou du moins intégralement thomistes. Voila
le second pivot de L'enjeu de la philosophie médiévale: 1'usage historio-
graphique de structures de pensée qui régissent I’ensemble de ['histoire de la
philosophie.

Alors que «la philosophie semble faire bien pictre figure en ces dernicres
années du XX¢ siécle» (p. 2), malgré la présence de courants de pensée im-
portants (marxisme, structuralisme, herméneutique, philosophie analytique),
alors que le souci de I'interdisciplinarité dissimule sans toujours le savoir une
exigence de synthése philosophique, il parait judicieux de rechercher les
structures de pensée qui font la trame de notre histoire : cette recherche devrait



250 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

aider a établir «une perspective historique et philosophique plus vraie que ce
ne fut le cas jusqu’ici» (p. X). A. de Muralt ouvre ainsi une perspective
d’intelligibilité renouvelée de I'histoire intellectuelle, en €clairant les ceuvres
philosophiques par des types de pensée récurrents jusqu’a nos jours.

Une structure de pensée n’existe pas a la facon d’un modele atemporel,
souligne-t-il, car elle n’a de réalité qu’au sein de doctrines historiques, les-
quelles permettent seules d’inférer les modeles de la pensée humaine: «Or,
la pensée médiévale est, certains s’en aper¢oivent maintenant avec un éton-
nement considérable, la source immédiate des problématiques de la pensée la
plus moderne. La pensée grecque antique, certes, reste le creuset des principes
philosophiques dont I'Occident continue de vivre. Mais, en raison de 'irrup-
tion du christianisme, c’est la lente maturation de la civilisation européenne
au cours des dix siecles du Moyen Age qui a fagonné 1'image de notre monde,
en permettant aux principales structures qui régissent la pensée contemporaine
de se constituer» (p. 27).

L’originalité de cette approche consiste justement a dégager les constantes
de ces structures de pensée. Une telle approche «par en haut» de I'histoire de
la philosophie et de la culture cherche a saisir 'unité des différents discours
philosophiques et s’efforce de les rendre dans leur diversité; le propos est
delibéré : procédant analytiquement, ['ouvrage «n’est pas au premier chef un
livre d’histoire de la philosophie» (p. X), mais il suppose la connaissance de
I’histoire comme un ensemble de données dont on s’emploic a dégager les
principes directeurs.

Les médiévistes découvriront dans cette tentative originale, qui a pour elle
le témoignage de nombreux textes, de quoi nourrir abondamment leur recher-
che philosophique: jamais 'auteur ne tombe dans le travers de la seule des-
cription ct, a tout instant, il fait comprendre ce qui, a ses yeux, constitue I’enjeu
philosophique principal des débats doctrinaux. Mais ces mémes médiévistes
seront surpris de voir dans ce livre une série d’essais qui tranchent avec la
manicre actuelle de pratiquer I'histoire de la philosophie médiévale. Pour faire
court, on rappellera qu’il existe plusieurs approches différentes, difficilement
conciliables; je n’en mentionnerai qu’une pour la mettre en regard de celle
qui est ici proposée.

4.1. La philosophie a son lieu de naissance

On peut rechercher dans le passé la singularité des différents penseurs qui
se montrent radicalement irréductibles 1’un a I’autre, et dont I’historien traque
les influences réciproques historiques (non structurelles): on ne cherche pas
non plus a classer, mais on tache de comprendre. Cette «méthode indivi-
dualisante», aux antipodes du projet de A. de Muralt, a donné de nombreux
résultats, ¢t des meilleurs: les conditions matérielles du travail, les condam-
nations, les polémiques, les destinataires des ceuvres, les statuts universitaires,



POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE? 251

les conditions d’acces au savoir, jusqu'aux intéréts sociaux de plusieurs pen-
seurs, bref ce qu’on disait accidentel occupe a nouveau 1’avant-scéne, et le
détail révele I'importance du projet philosophique.

Les fruits de ce travail ont ét¢ la multiplication des éditions de textes, qui
¢vitent les constructions hatives et les généralisations trop faciles. De plus,
I’historien ne recherche plus seulement dans le passé ce qu’il savait déja; il
n’entend pas trouver de quoi justifier une position contemporaine, mais il
découvre peu a peu un passé qui lui est étranger et qui I'invite constamment
a penser autrement.

Une telle approche est présente, par exemple, dans les travaux de Kurt
Flasch, qui s’oppose énergiquement a une histoire de la philosophie intem-
poralisée: «Les raisons philosophiques qui sous-tendent cette méthode d’/is-
toire des probléemes sont multiples, mais on retrouve partout la crainte du
relativisme. (...) L application de I'histoire des problémes a 1’histoire de la
philosophie ne tient pas compte de sa propre historicité. (...) Bref, cette
méthode sépare définitivement ce qu’elle se proposait d’unir: la philosophie
et I'histoire.»* On s’efforce ainsi désormais de restituer la philosophie a son
lieu de naissance.

4.2. Les structures de pensée

La méthode proposée par A. de Muralt, dont il se défend de dire qu’elle
est a priori, essaie de circonscrire dans une réflexion philosophique le champ
d"application historique d’un concept ou, ici, d’une structure. Une structure
de pensée, induite de la lecture des textes, offre une grille d’interprétation qui
permet ensuite de juger des auteurs selon qu’ils se conforment a ce donné, a
cette ¢pure, ou s’en Ecartent.

L’atout de la méthode est certainement qu’elle présente une vision é¢mi-
nemment philosophique: I'intention du livre de A. de Muralt, comme on ['a
dit, n’est pas historique au sens strict. Par un renversement attendu, en évitant
"historicisme, on ¢vite également ainsi le risque de modernisation pure ct
simple, puisqu’une structure de pensée, méme si elle est enracinée dans une
histoire bien particuliere, se retrouve au travers du mouvement historique et
n’est donc pas particulicrement «pour notre temps».

Mais la question critique principale est celle du statut épistémologique
d’une «structure de pensée»: que signifie exactement la mise en lumiere des
structures qui se présentent comme une forme de I’esprit, ou du moins comme
un mode d’intelligibilité du savoir, si la relation vitale a I’objet, en assurant
seule I'objectivité de la connaissance, interdit d’imaginer une structure a priori

> Kurt Fuasch, Introduction @ la philosophie médiévale, Fribourg-Paris, 1992,
p. 32-33.



a32 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

de I’esprit? La «premiere étude» comporte certes des €léments de réponse, mais
on attend un prochain travail consacré au statut de ces structures de pensée, a
leur relation a I’histoire des doctrines et aux critéres décisifs qui permettent de
dire pourquoi une structure est meilleure ou plus vraie qu’une autre.

Les €cueils possibles des deux méthodes rapidement évoquées ici sont a
I’opposé 1'un de I'autre: dans le premier cas, I'insertion historique des phi-
losophes risque constamment de contenir 1’histoire dans la simple description
historiciste des doctrines. Dans le second cas, le risque est de manquer 1’ori-
ginalité¢ des auteurs que 1’on voit s’insérer dans un cadre de structures aux-
quelles ils se conforment plus ou moins.

Entre ces deux méthodes au moins, il semble qu’il faille choisir. Qu’on
ne s’y trompe pas, ¢’est du sens méme de la pratique philosophique qu’il s’agit:
la premiere met 1’accent sur I’histoire et rappelle du coup I'historicité de la
raison; la seconde insiste sur la philosophie et sa fonction architectonique: elle
souligne plutdt I’aspect doctrinal assurant 'intelligibilité requise qui seule, aux
yeux de A.de Muralt, est susceptible de rendre I'histoire a elle-méme.

SOUSCRIPTION

Pour célébrer le 80¢ anniversaire d'Elisabeth Labrousse, ses amis et ses
collegues se proposent de publier un recueil de ses écrits sur le XVII* siecle,
sous le titre Conscience et conviction, ainsi qu'un volume de Mélanges
intitulé De I"'Humanisme aux Lumiéres: Bayle et le protestantisme. Les
deux volumes, reliés en toile, seront publiés par la Fondation Voltaire
d'Oxford en collaboration avec les Editions Universitas, et seront remis a
Elisabeth Labrousse en février 1995 a I'Université de Paris-Sorbonne.

Une souscription est ouverte jusqu'au 31 mars 1995, Les souscripteurs
figureront dans la Tabula gratulatoria et seront invités a la cérémonie de
remise des Mélanges.

ELISABETH LLABROUSSE

Conscience et conviction: études sur le XVII© siécle
— Un volume comportant vingt articles, dont trois inédits.

De l'Humanisme aux Lumiéres . Bayle et le protestantisme. Mélanges
en l'honneur d'Elisabeth Labrousse. Textes recueillis par Michelle
Magdelaine, Cristina Pitassi, Ruth Whelan et Antony McKenna.
— Cinquante et un articles sur différents aspects de la Réforme, sur
la vie dans les pays du Refuge, sur l'entourage et sur la pensée de
Pierre Bayle.

Pour obtenir la documentation, écrire a: Fondation Voltaire, 99
Banbury Road, GB - Oxford OX2 6JX, Tél.. (44) 865 28 46 00,
Fax: (44) 865 28 46 10.




	Études critiques : pourquoi penser au Moyen Âge

