
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : pourquoi penser au Moyen Âge

Autor: Putallaz, François-Xavier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 243-252

ÉTUDES CRITIQUES

POURQUOI PENSER AU MOYEN ÂGE?

François-Xavier Putallaz

Résumé

Cette étude du livre d'André de Muralt, L'enjeu de la philosophie médiévale,

met en évidence les idées centrales de la thèse: l'intuition
historiographique majeure consiste en la découverte de structures de pensée qui
charpentent la totalité de l'histoire des doctrines. Quant à l'idée philosophique
qui sert de fil conducteur, elle réside dans le concept d'esse objectivum.
L'étude des divers modes de causalité (Duns Scot, Thomas d'Aquin, Occam)
montre les divergences irréductibles existant entre ces pensées. Cette manière
de pratiquer la philosophie médiévale, aux antipodes des projets historicistes
contemporains, ne se présente pas comme une histoire de la phUosophie ; c'en
est l'intérêt et la limite.

La réimpression du dernier ouvrage d'André de Murait1 donne l'occasion
à la fois de signaler son importance, d'en marquer les enjeux et d'indiquer
quelques interrogations possibles.

1. Quelques idées-forces

Le livre se veut une synthèse de plusieurs décennies de travail consacré à

la philosophie des XIIP et XIVV siècles, et montre ce qui, aux yeux de l'auteur,
est en jeu dans la philosophie médiévale. Il se compose de huit études dont
chacune peut être lue pour elle-même, même si leur ensemble est conçu comme
un fort volume cohérent et audacieux. La lecture peut paraître difficile de prime
abord, car ce sont les textes originaux qui affleurent constamment, mais quelques

clefs d'interprétation livrées généreusement à longueur de pages montrent
clairement la thèse défendue dans l'ouvrage et en facilitent la lecture. Le lecteur

y trouvera de surcroît deux index, dont une table analytique soignée et utile.

1 Andre de Murali, L'enjeu de la jihilosophie médiévale. Etudes thomistes,
scotistes, oeeamiennes et grégoriennes (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des

Mittelalters- XXIV). Leiden, E.J. Brill 19932, XVI + 448 p.



244 FRANCOIS-XAVIER PUTALLAZ

Le livre s'organise en fait autour de deux intuitions simples et, parce que
simples, irréductibles ou fondamentales: l'une est d'ordre philosophique,
l'autre plus proprement historiographique. L'idée philosophique qui sert de fil
conducteur et de critère de discernement réside dans le concept d'esse

objectivum, concept analysé pour lui-même dans la troisième étude, la plus
décisive certainement. De plus, c'est la mise en œuvre des différents modes
de causalité qui fait comprendre la genèse et l'importance de ce concept. Quant
à l'intuition historiographique centrale, elle consiste en la découverte de structures

de pensée qui. selon l'auteur, charpentent la totalité de l'histoire de la

philosophie.

2. La causalité

2.1. Analyse philosophique de la causalité

L'étude aristotélicienne des quatre causes a été interprétée de diverses

façons dans l'histoire des idées, et une même distinction a pu recouvrir des

significations très différentes ou s'intégrer à des modes de penser profondément

opposés. L'interprétation d'Aristote que propose A. de Muralt montre

que deux causes (par exemple la matière et la forme) sont causes réciproques
totales l'une par l'autre de l'effet commun (p. 351): la forme donne à la matière
d'être matière et, réciproquement, la matière donne à la forme d'exercer sa

causalité formelle; une cause produit donc la causalité de la cause réciproque.
C'est pourquoi la matière et la forme sont unes par soi : le corps et l'âme, par
exemple, ne sont pas deux substances : ils sont uns par soi et substantiellement.

Jean Duns Scot a substitué à cette notion thomiste de la réciprocité de deux

causes totales l'une par l'autre, l'idée toute différente d'une causalité concourante

non réciproque de causes partielles (p. 32); deux causes différentes
concourent au même effet, mais à titre de causes partielles seulement; pour
expliquer par exemple l'unité du corps et de l'âme. Scot fera appel à une forme
de corporéité qui joue le rôle de troisième terme. Si deux causes s'exercent
à titre de causes partielles seulement d'un effet commun, on doit s'attendre
à ce que l'une de ces causes soit «plus principale» que l'autre, selon l'expression

même de Duns Scot (p. 34).

L'adoption d'une interprétation thomiste ou d'une interprétation scotiste
de la causalité a des conséquences immenses sur le plan philosophique (p. 32-

36): conception de l'union du corps et de l'âme, du rapport entre l'intellect
et son objet, entre la volonté libre et le bien, entre le peuple et la forme
politique. Transposée sur le plan théologique, ces doctrines conduiront à des

conceptions diamétralement opposées des rapports entre la grâce et la liberté,
entre l'Eglise et l'Etat, entre la toute-puissance divine et la cause seconde. Ce

dernier thème, le plus théologique de l'ouvrage, servira d'exemple.



POURQUOI PENSER AU MOYEN ÂGE? 245

2.2. Causalité divine et liberté (6e et 7e études)

Quiconque essaie de rendre compte de la connaissance des événements
contingents futurs se heurte à la célèbre aporie posée par Aristote (De
l'interprétation, c. 9). Cette difficulté a pris un tour dramatique dans l'histoire
occidentale lorsque les penseurs chrétiens notamment ont essayé de concilier
une «prescience divine des futurs contingents avec la contingence et la liberté
créées, sans exclure l'un des termes de la relation» (p. 281). Pour l'aristotélisme

thomiste, «les futurs contingents n'ont pas à être connus en soi de

manière déterminée. Comment le pourraient-ils puisqu'ils ne sont pas en
acte?» (p. 312-313); en effet, deux propositions contradictoires signifiant des

événements contingents futurs sont, pour Aristote, vraies indéterminément
(p. 280); dans le cas de la connaissance divine, il ne faudrait pas parler à cet

égard de pré-science divine (qui laisserait sous-entendre une relation temporelle),

mais plutôt d'une «science éternelle du contingent à venir dans le temps»
(p. 313).

On comprend que l'analyse des rapports entre connaissance divine et

contingence se double d'une réflexion sur les rapports entre providence et

liberté, et met en jeu une conception spécifique de la relation entre la causalité
divine et la causalité des causes secondes; on y voit à l'œuvre les diverses

conceptions de la causalité que je viens d'évoquer.
La conception occamienne de la toute-puissance divine, par exemple,

s'oppose à l'idée thomiste en ce qu'elle substitue «à la doctrine de la causalité

réciproque, ou du moins subordonnée, de causes totales, celle de causalité

concourante non réciproque de causes partielles. Il suit de là que la puissance
divine, si elle s'exerce dans toute son amplitude, ne peut que contrecarrer
l'autonomie de la cause créée...» (p. 331). C'est pourquoi, d'un point de vue

occamien, la toute-puissance divine doit s'aliéner elle-même, s'auto-limiter
librement pour ne pas produire à elle seule tout l'effet qu'elle est susceptible
de produire. La cause seconde est dès lors conçue comme une cause concourante

agissant de concert avec Dieu (cause partielle également), lequel peut

toujours se substituer totalement à son exercice.

Thomas d'Aquin admet bien sûr que la cause divine peut agir sans la

médiation des causes secondes, mais elle n'exerce pas pour autant à ses yeux
une causalité partielle. En fait, pour Thomas, la cause seconde est «cause

principale et, quoique subordonnée à la cause première, cause totale de son

effet, dont la cause première est cause totale elle aussi, dans son ordre et selon

son mode eminent propre...» (p. 335). Pour Thomas d'Aquin. la causalité

divine fonde et produit la causalité de la cause seconde elle-même, en lui
donnant d'être et d'agir. Il n'y a donc aucune concurrence entre providence
et liberté, et cette synergie de deux causes totales, dont l'une est subordonnée

à l'autre, permet à Thomas de pousser l'audace jusqu'à affirmer un triple
niveau de subordination entre la liberté et la providence : Dieu concourt de trois

manières à la production de l'effet d'une cause seconde:



246 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

— Dieu produit la puissance dans la cause seconde (concours suffisant);

— il meut la cause à son acte propre (concours préalable ou motion préve¬

nante);

— il produit immédiatement l'esse de l'opération dans la cause seconde

(concours simultané).

Par opposition à cette conception, la vision occamienne conçoit la relation
entre causalité divine et cause seconde comme une concurrence, et il manquera
à une grande partie de la pensée occidentale, jusqu'à Charles Secrétan, de

concevoir une véritable subordination de causes totales (p. 283-295).

3. De la causalité à l'esse objectivum (3e étude)

La doctrine de la causalité a trouvé un autre point d'ancrage dans les débats

médiévaux sur les textes fondateurs d'Aristote selon qui. d'une part, «l'acte du

senti et l'acte de la sensation est le même et unique; leur être quidditatif à tous
deux n'étant pas le même», et selon qui d'autre part le «sens est le réceptable
des «formes» sensibles sans la matière». La question est évidemment de savoir

quel est le mode d'immanence du connu dans l'âme connaissante.

3.1. Thomas d'Aquin

Pour Thomas, la species n'est rien d'autre que «la forme réelle de la chose

en tant que distincte de celle-ci en raison raisonnée» (p. 82). Dans ce sens,
la forme de l'intellect s'identifie à la chose dans ce qu'elle a d'intelligible.
La species, effet de la causalité réciproque de deux causes totales (intellect
et objet), n'est ni un être quidditativement distinct des deux causes, ni un
accident inhérent à l'âme comme à sa substance (telle une qualité dans un sujet) :

«L'œil qui voit le rouge, note Aristote, ne devient pas rouge pour autant» (p. 93).

L'identité entre le sujet connaissant et l'objet connu est donc un acte dans l'ordre
de l'exercice (non dans l'ordre de la quiddité) de l'intellect; c'est une unité sui

generis, irréductible à quelque unité de l'ordre de la nature que ce soit: on peut
la dénommer «unité in esse intelligibili» ou «in esse intentional!». C'est pourquoi

il n'y a aucune immanence entitative du connu dans le connaissant, aucun
être objectif, ni aucun être re-présenté de l'objet.

Cette analyse donne à A. de Muralt l'occasion de restituer au thomisme

son esprit propre, quitte à préciser le sens de l'expression thomasienne d'esse
intentionale qui risquerait de faire croire que l'intellect considère deux objets
différents, selon que l'objet est réel et selon qu'il est présent in esse objective).

On peut en ce sens «corriger» Thomas d'Aquin en nuançant quelques
expressions que l'on trouve dans les textes, mais dont l'histoire subséquente
a montré l'ambiguïté doctrinale. Or, il ne s'agit pas seulement de mots; c'est



POURQUOI PENSER AU MOYEN ÂGE? 247

de doctrine qu'il est question, dont l'interprétation devrait soulever, me
semble-t-il, une question critique: si vraiment il n'y a pas d'esse intentionale,
comment doit-on comprendre les nombreux textes où Thomas parle de reditio
completa de l'esprit sur lui-même et sur son acte, retour de l'intellect sur soi-
même qui le rend seul susceptible de connaître la vérité qu'il porte en lui (De
ver. F 9)1 II semble juste et honnête de reconnaître que «saint Thomas donne
de sérieuses arrhes à l'image de l'immanence de l'objet dans le sujet de
connaissance» (p. 95), car c'est bien dans le verbe produit (species expressa)
que l'intellect saisit la nature de la chose comprise.

Pour sortir de cet embarras réel, A. de Muralt a vu juste lorsqu'il rappelle
la perspective métaphysique dans laquelle sont écrits ces textes; il s'agit d'une
métaphysique de ce qui est en tant qu'acte (ou exercice), et non d'une
métaphysique de ce qui est en tant que substance et forme (ou quiddité) : «La
species n'est donc pas une représentation qui renvoie «intentionnellement» à

l'objet réel connu Elle est ce par quoi l'intellect est en acte, ce par quoi
l'intellect intellige» (p. 97), affirmation qu'il faut comprendre dans le sens d'une
causalité formelle et non instrumentale. (A cette remarque fait suite une belle

page sur la notion de «signe formel» chez Jean de St. Thomas, p. 97-98.)

3.2. Thomisme et scotisme

Alors que, dans la perspective thomiste, la chose et l'intellect sont un par
soi dans l'ordre de l'exercice, la species joue chez Duns Scot le rôle d'un
représentant de l'objet (supplens vicem objecti, p. 105). La doctrine scotiste,
avec toutes les nuances requises, présente bien une noétique de la re-présen-
tation, exclusive de toute unité par soi du sujet et de l'objet de connaissance.
Aussi la species intelligibilis est-elle conçue comme «une forme réelle,
produite par l'intellect agent dans l'intellect possible, (et qui) représente comme
telle l'objet intelligible, c'est-à-dire qu'elle «contient» en quelque manière cet

objet en elle-même» (p. 108); et c'est pourquoi elle est conçue comme un
accident réel de l'intellect possible: «La relation de la species intelligible est

donc la relation d'un représentant à un représenté (...)» (p. 109). Voilà que
Duns Scot introduit dans la species un esse cognitum, un esse representation
de l'objet, ou encore un esse intentionale (p. 110).

A. de Muralt a donc montré que le terme unique d'esse intentionale comporte

deux sens profondément distincts selon qu'il est utilisé dans une perspective

thomiste ou une perspective scotiste. C'est cette conception et l'idée scotiste

d'un esse objectivum récurrente dans l'histoire qui commandent l'ensemble de

la philosophie des autres auteurs étudiés ou évoqués dans ces études, ainsi que
les divers philosophèmes abordés, et qui montrent que cette troisième étude est

le pivot assurant l'intelligibilité indispensable à l'ensemble du volume.

L'analyse très fine d'une species contenant en elle-même l'esse

representatum de la chose permet à A. de Muralt d'expliquer en outre com-



248 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

ment Duns Scot substitue à la notion thomiste de causalité totale de deux causes

réciproques l'une par l'autre, l'idée plus commode de causalité partielle de

deux causes concourantes du même effet. Deux citations de Duns Scot sont
instructives à cet égard: «(Species) non dat intellectui aliquam activitatem

pertinentem ad causalitatem intellectus» (I S., d. 3, p. 3, q. 2, n. 500) et «nec

intellectus dat objecto vel speciei rationem suae causalitatis» (ibid.).
La non-réciprocité des causes, où l'une n'est pas cause de la causalité de

l'autre, induit deux conséquences: d'une part, la species est conçue par Scot

comme un accident réel de l'intellect dans l'ordre de la substance, et non
comme l'unité même du sujet et de l'objet dans l'exercice de l'intellection;
d'autre part, «c'est l'objet intelligible tel qu'il reste représenté dans la species

qui est intellige dans l'acte d'intellection, et non pas l'objet dans sa réalité en

soi C'est pourquoi enfin l'objet qui est connu dans la species pourra être

connu en acte indépendamment de son existence réelle, sive res sit sive res

non sit» (p. 114).
Voilà ce qu'un non-spécialiste pourrait trouver curieux ; et pourtant, l'enjeu

d'une telle position est considérable, puisqu'elle donne à Scot, et à la postérité
moderne du franciscain (dont Descartes), de quoi «détacher complètement
l'intellect dans son intellection, de toute causalité formelle de l'objet» (p. 115).

L'enjeu de la position de Scot apparaît donc très clairement; mais il me
semblerait judicieux de la compléter par une enquête sur les antécédents de

cette doctrine scotiste. On découvrirait alors un courant philosophique, en

général bien implanté dans le milieu franciscain, qui n'a cessé de marquer
d'une part la transcendance de l'intellect (et de la volonté) sur toute information

objective, et d'autre part, l'activité unilatérale de l'intellect par rapport
à l'objet auquel il se conforme de lui-même. Cette conception dite «activiste»
de la connaissance est très présente chez Vital du Four ou chez Matthieu
d'Aquasparta par exemple, pour qui l'objet est, si ce n'est l'occasion, du moins
la cause sine qua non de l'intellection, et il trouve un défenseur de premier
plan en la personne de Pierre de Jean Olivi, dont on n'a pas encore mesuré
l'influence sur Scot et Ockham. Une telle enquête n'invaliderait probablement
pas l'analyse philosophique des textes de Scot présentée ici par A. de Muralt,
mais elle restituerait la perspective proprement historique des débats du début

du XIV" siècle, en montrant que, historiquement, Scot ne cherche pas d'abord
à s'opposer à Thomas, et qu'il faut interpréter le tournant de la fin du

XIIIe siècle en se référant à d'autres philosophies qu'au thomisme. L'idée de

«structure de pensée» trouverait de surcroît une concrétisation plus prosaïque
dans la continuité des idées véhiculées par des écoles ou des textes de première
importance. Une telle mise en perspective historique permettrait enfin de

mesurer avec plus d'exactitude l'apport réel de Duns Scot, sa nouveauté, la

conscience qu'il avait de ses audaces; sans cet arrière-fond, on est

immanquablement conduit à voir en Scot un adversaire de Thomas et, par rapport
à ce dernier, un commencement absolu. A. de Muralt est évidemment conscient

de ce fait ainsi que de la longue tradition augustinienne dans laquelle



POURQUOI PENSER AU MOYEN ÂGE? 249

s'inscrivent les œuvres de Scot et d'Ockham (p. 168-174), mais on pourrait
mieux mesurer l'impact et la continuité de ces traditions historiques. Cette
enquête, à mon sens indispensable, permettrait si ce n'est de situer l'ensemble
du problème philosophique, du moins de nuancer des affirmations telles que
celle-ci : «Cas unique d'une révolution philosophique qui s'ignore, il s'agit ici
très certainement de la seule révolution doctrinale digne de ce nom qui se soit
produite dans l'histoire de (la) pensée occidentale» (p. 118).

4. Structures de pensée (lrc étude)

La doctrine de l'esse objectivum trouve une réalisation particulièrement
importante quelques années après Scot, lorsque Grégoire de Rimini montre que
l'objet de la science n'est ni la proposition elle-même (Ockham), ni la chose

extra-mentale contingente (Chatton). mais le signifié complexe total de la

proposition conclusive de la démonstration.
Avec fermeté, A. de Muralt indique la fécondité historique de cette distinction

entre la proposition, son signifié objectif et la chose, jusque dans la pensée

contemporaine (Husserl. Frege...), jusqu'à F. de Saussure et la fondation d'une
linguistique qui se veut indépendante de toute psychologie (p. 141). La nouvelle
doctrine de l'assentiment n'est certainement pas la moindre de ses conséquences,

jusqu'à Descartes et Kant: cela vaut de tout système pour qui «sous une
forme ou sous une autre, la judication vraie mesurée à la chose réelle se mue
en une croyance certaine en un complexe propositionnel» (p. 153).

«Grégoire de Rimini manifeste ainsi à quel point il est structurellement
scotiste. même si dans certains thèmes doctrinaux il s'écarte de son maître»
(p. 149). A. de Muralt entend par là qu'on peut définir une orthodoxie scotiste.
ou thomiste, par sa «structure de pensée», laquelle s'organise autour de quelques

axes fondamentaux (ici l'esse objectivum comme mise en œuvre du refus
de la causalité totale de deux causes réciproques), et juger de la postérité de

ce penseur en ces termes. On notera au passage que si on définit le thomisme
(ou l'aristotélisme) par l'idée de causalité totale réciproque et par la distinction
analogique entre quiddité et exercice, on aurait curieusement de la peine à

trouver dans la postérité de Thomas d'Aquin le nom d'une foule de philosophes
ou théologiens authentiquement, ou du moins intégralement thomistes. Voilà
lc second pivot de L'enjeu de la philosophie medievale: l'usage
historiographique de structures de pensée qui régissent l'ensemble de l'histoire de la

philosophie.
Alors que «la philosophie semble faire bien piètre figure en ces dernières

années du XXD siècle» (p. 2). malgré la présence de courants de pensée

importants (marxisme, structuralisme, herméneutique, philosophie analytique),
alors que le souci de l'interdisciplinarité dissimule sans toujours le savoir une

exigence de synthèse philosophique, il paraît judicieux de rechercher les

structures de pensée qui font la trame de notre histoire : cette recherche devrait



250 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

aider à établir «une perspective historique et philosophique plus vraie que ce

ne fut le cas jusqu'ici» (p. X). A. de Muralt ouvre ainsi une perspective

d'intelligibilité renouvelée de l'histoire intellectuelle, en éclairant les œuvres

philosophiques par des types de pensée récurrents jusqu'à nos jours.
Une structure de pensée n'existe pas à la façon d'un modèle atemporel,

souligne-t-il, car elle n'a de réalité qu'au sein de doctrines historiques,
lesquelles permettent seules d'inférer les modèles de la pensée humaine: «Or,
la pensée médiévale est. certains s'en aperçoivent maintenant avec un
étonnement considérable, la source immédiate des problématiques de la pensée la

plus moderne. La pensée grecque antique, certes, reste le creuset des principes
philosophiques dont l'Occident continue de vivre. Mais, en raison de l'irruption

du christianisme, c'est la lente maturation de la civilisation européenne
au cours des dix siècles du Moyen Age qui a façonné l'image de notre monde,
en permettant aux principales structures qui régissent la pensée contemporaine
de se constituer» (p. 27).

L'originalité de cette approche consiste justement à dégager les constantes
de ces structures de pensée. Une telle approche «par en haut» de l'histoire de

la philosophie et de la culture cherche à saisir l'unité des différents discours

philosophiques et s'efforce de les rendre dans leur diversité; le propos est

délibéré: procédant analytiquement, l'ouvrage «n'est pas au premier chef un
livre d'histoire de la philosophie» (p. X). mais il suppose la connaissance de

l'histoire comme un ensemble de données dont on s'emploie à dégager les

principes directeurs.
Les médiévistes découvriront dans cette tentative originale, qui a pour elle

le témoignage de nombreux textes, de quoi nourrir abondamment leur recherche

philosophique: jamais l'auteur ne tombe dans le travers de la seule

description et, à tout instant, il fait comprendre ce qui, à ses yeux, constitue l'enjeu
philosophique principal des débats doctrinaux. Mais ces mêmes médiévistes
seront surpris de voir dans ce livre une série d'essais qui tranchent avec la
manière actuelle de pratiquer l'histoire de la philosophie médiévale. Pour faire
court, on rappellera qu'il existe plusieurs approches différentes, difficilement
conciliables: je n'en mentionnerai qu'une pour la mettre en regard de celle
qui est ici proposée.

4.1. La philosophie à son lieu de naissance

On peut rechercher dans le passé la singularité des différents penseurs qui
se montrent radicalement irréductibles l'un à l'autre, et dont l'historien traque
les influences réciproques historiques (non structurelles): on ne cherche pas
non plus à classer, mais on tâche de comprendre. Cette «méthode
individualisante», aux antipodes du projet de A. de Muralt, a donné de nombreux
résultats, et des meilleurs: les conditions matérielles du travail, les condamnations,

les polémiques, les destinataires des œuvres, les statuts universitaires.



POURQUOI PENSER AU MOYEN AGE? 251

les conditions d'accès au savoir, jusqu'aux intérêts sociaux de plusieurs
penseurs, bref ce qu'on disait accidentel occupe à nouveau l'avant-scène, et le
détail révèle l'importance du projet philosophique.

Les fruits de ce travail ont été la multiplication des éditions de textes, qui
évitent les constructions hâtives et les généralisations trop faciles. De plus,
l'historien ne recherche plus seulement dans le passé ce qu'il savait déjà; il
n'entend pas trouver de quoi justifier une position contemporaine, mais il
découvre peu à peu un passé qui lui est étranger et qui l'invite constamment
à penser autrement.

Une telle approche est présente, par exemple, dans les travaux de Kurt
Flasch, qui s'oppose énergiquement à une histoire de la philosophie intem-
poralisée: «Les raisons philosophiques qui sous-tendent cette méthode d'histoire

des problèmes sont multiples, mais on retrouve partout la crainte du

relativisme. L'application de l'histoire des problèmes à l'histoire de la

philosophie ne tient pas compte de sa propre historicité. Bref, cette
méthode sépare définitivement ce qu'elle se proposait d'unir: la philosophie
et l'histoire.»2 On s'efforce ainsi désormais de restituer la philosophie à son
lieu de naissance.

4.2. Les structures de pensée

La méthode proposée par A. de Muralt, dont il se défend de dire qu'elle
est a priori, essaie de circonscrire dans une réflexion philosophique le champ
d'application historique d'un concept ou, ici, d'une structure. Line structure
de pensée, induite de la lecture des textes, offre une grille d'interprétation qui
permet ensuite de juger des auteurs selon qu'ils se conforment à ce donné, à

cette épure, ou s'en écartent.

L'atout de la méthode est certainement qu'elle présente une vision
éminemment philosophique: l'intention du livre de A. de Muralt, comme on l'a
dit, n'est pas historique au sens strict. Par un renversement attendu, en évitant

l'historicisme. on évite également ainsi le risque de modernisation pure et

simple, puisqu'une structure de pensée, même si elle est enracinée dans une

histoire bien particulière, se retrouve au travers du mouvement historique et

n'est donc pas particulièrement «pour notre temps».
Mais la question critique principale est celle du statut épistémologique

d'une «structure de pensée»; que signifie exactement la mise en lumière des

structures qui se présentent comme une forme de l'esprit, ou du moins comme
un mode d'intelligibilité du savoir, si la relation vitale à l'objet, en assurant

seule l'objectivité de la connaissance, interdit d'imaginer une structure a priori

2 Kurt Flasch. Introduction à la philosophie médiévale, Fribourg-Paris. 1992.

p. 32-33.



252 FRANÇOIS-XAVIER PUTALLAZ

de l'esprit? La «première étude» comporte certes des éléments de réponse, mais

on attend un prochain travail consacré au statut de ces structures de pensée, à

leur relation à l'histoire des doctrines et aux critères décisifs qui permettent de

dire pourquoi une structure est meilleure ou plus vraie qu'une autre.
Les écueils possibles des deux méthodes rapidement évoquées ici sont à

l'opposé l'un de l'autre: dans le premier cas, l'insertion historique des

philosophes risque constamment de contenir l'histoire dans la simple description
historiciste des doctrines. Dans le second cas, le risque est de manquer
l'originalité des auteurs que l'on voit s'insérer dans un cadre de structures
auxquelles ils se conforment plus ou moins.

Entre ces deux méthodes au moins, il semble qu'il faille choisir. Qu'on
ne s'y trompe pas, c'est du sens même de la pratique philosophique qu'il s'agit :

la première met l'accent sur l'histoire et rappelle du coup l'historicité de la

raison ; la seconde insiste sur la philosophie et sa fonction architectonique : elle

souligne plutôt l'aspect doctrinal assurant l'intelligibilité requise qui seule, aux

yeux de A. de Muralt, est susceptible de rendre l'histoire à elle-même.

SOUSCRIPTION

Pour célébrer le 80e anniversaire d'Elisabeth Labrousse, ses amis et ses

collègues se proposent de publier un recueil de ses écrits sur le XVIIe siècle,

sous le titre Conscience et conviction, ainsi qu'un volume de Mélanges
intitulé De l'Humanisme aux Lumières: Bayle et le protestantisme. Les

deux volumes, reliés en toile, seront publiés par la Fondation Voltaire
d'Oxford en collaboration avec les Editions Universitas. et seront remis à

Elisabeth Labrousse en février 1995 à l'Université de Paris-Sorbonne.
Une souscription est ouverte jusqu'au 31 mars 1995. Les souscripteurs

figureront dans la Tabula gratulatoria et seront invités à la cérémonie de

remise des Mélanges.

Elisabeth Labrousse

Conscience et conviction : études sur le XVII' siècle

- Un volume comportant vingt articles, dont trois inédits.

De l'Humanisme aux Lumières : Bayle et le protestantisme. Mélanges
en l'honneur d'Elisabeth Labrousse. Textes recueillis par Michelle
Magdelaine. Cristina Pitassi. Ruth Whelan ct Antony McKenna.

- Cinquante et un articles sur différents aspects de la Réforme, sur
la vie dans les pays du Refuge, sur l'entourage ct sur la pensée de

Pierre Bayle.

Pour obtenir la documentation, écrire à: Fondation Voltaire. 99

Banbury Road. GB - Oxford 0X2 6.1 X. Tél. (44) 865 28 46 00.

Fax: (44) 865 28 46 10.


	Études critiques : pourquoi penser au Moyen Âge

