
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Logique théologique et logique systémique : dialogue avec Edgar Morin

Autor: Kraege, Jean-Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 223-242

LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE
SYSTÉMIQUE

Dialogue avec Edgar Morin

Jean-Df.nis Kraege

Résumé

La théologie ne peut plus, aujourd'hui, ignorer la nébuleuse
systémique. Parmi les adeptes de la réflexion systémique, Edgar Morin représente

un interlocuteur exceptionnel pour le théologien. Il est l'un des seuls
à avoir tenté de développer systémiquement une «pensée globale» et pourtant

non totalitaire. Il répond ainsi à deux exigences auxquelles la pensée
théologique doit également satisfaire. De plus, sa recherche d'une théorie
générale du système ne peut qu'interpeller le systématicien. Ces raisons et

quelques autres incitent à un dialogue avec E. Morin sur la question des

logiques qui, fondamentalement, régulent tant la méthode morinienne que
la théologie dialectique.

1. Genèse d'un dialogue et naissance d'une double question

1.1 Dialectique, paradoxe et systémique

L'élaboration d'une logique théologique est une tâche essentielle pour
la théologie systématique. L'analyse des systèmes devrait permettre d'enrichir,

d'approfondir et peut-être aussi de corriger ce qu'en la matière on

peut mettre en évidence sur des bases purement théologiques. Mon enquête
personnelle m'a à ce propos conduit aux résultats suivants: la théologie
doit être théologie de la croix; une théologie de la croix doit, dans la lignée
de Paul, Marc, Luther, Kierkegaard et de quelques autres, être une théologie

du paradoxe; on ne peut dire le paradoxe absolu et vivre «à sa suite»

que dialectiquement'.

' J'ai consigné les principaux résultats de cette recherche dans les articles
suivants: «Théologie analogique et théologie dialectique», RThPh, vol. 111, 1979,

pp. 13-34; «La dialectique kierkegaardienne», RThPh, vol. 118, 1986, pp. 47-66:
«Rupture et continuité», ETR 1986/4, pp. 497-521.



224 JEAN-DENIS KRAEGE

Il y a paradoxe lorsque deux grandeurs (a;b) radicalement et même
infiniment différentes (w) sont conjointes • au point de ne former fusion-
nellement qu'une seule entité. L'exemple le plus accompli de paradoxe en

terre chrétienne est bien entendu celui de Jésus, le Christ, vraiment Dieu et
vraiment homme, Dieu et l'homme étant séparés par une différence qualitative

infinie. La paradoxalité des propositions précédentes peut s'exprimer
de la manière suivante :

(a • b) • (a w b)

La dialectique paradoxale qui permet de dire et de «vivre» ce paradoxe
peut, quant à elle, se définir de la manière suivante : deux entités qui sont
absolument incompatibles, comme par exemple la vie sous la loi et sous

l'évangile, s'exigent réciproquement pour pouvoir être ce qu'elles sont. La
(vie sous la) loi ne peut être vraiment loi que si elle est distinguée de

l'évangile et libérée par l'évangile de sa prétention à être elle-même évangile.

L'évangile ne peut quant à lui être évangile que s'il se distingue de la

loi. Non distingué de la loi, il devient une nouvelle loi et donc un
pseudoévangile. Par rapport au paradoxe, la dialectique paradoxale se caractérise
dès lors par l'introduction:

a) du mouvement ou devenir, ce qui oblige de réécrire tant la conjon-
tion • que la disjonction (w). Tant bien que mal, on le fera en termes

d'implications.
b) de la pondération de l'un des pôles. Une telle pondération possède

toutefois cette particularité de n'être qu'eschatologique, c'est-à-dire de

n'être effective que dans l'eschaton. Elle est présentement cachée sous son
contraire (sous la pleine complémentarité des pôles dialectisés) et n'a en un
certain sens de «réalité» que pour la conscience croyante. Il en découle, par

rapport à la dialectique hégélienne ou schellingienne dont nous avons

davantage l'habitude, que cette dialectique n'est pas le moteur d'un système
de dialectiques, car elle est «sans résolution». La loi et l'évangile ne possèdent

pas de synthèse dans une réalité d'un niveau supérieur. Aux yeux de

la foi et à la fin des temps, l'évangile est simplement abolition (fin) de la

lo,2.

Quand bien même cette dialectique ne saurait être le moteur d'un
système de type hégélien, impressionnante est la proximité qu'elle entretient

avec une partie de cette manière de conduire sa pensée que l'on
nomme «systémique» et qui se donne pour tâche tant d'étudier que de

réguler ces «ensembles d'éléments en interaction dynamique, organisés en

2 Je propose ainsi la formule suivante pour dire la dialectique paradoxale :

(tsjç. b) ~£_ (A ^ b) P.-A. Stucki a récemment offert une description logique de

la dialectique assez proche de celle que je défends. Cf. L'existentialisme chrétien
a-t-il une logique Paris, 1992. On se référera en particulier à son chapitre IV.



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 225

fonction d'un but» que sont, selon la définition qu'en donne Joël de

Rosnay. les systèmes1. Citons, rapidement et à l'intention de ceux pour qui
ce genre de références évoquera quelque chose, un certain nombre d'applications

particulières de la systémique qui possèdent des analogies assez
immédiatement perceptibles avec la dialectique: les équilibres dynamiques
s'opérant en boucles (d'action et de rétroactions)4; la notion d'homéo-
stasie" ; I'«hystérésis» de celui qui sainement s'avance dans la zone instable
de la fronce dans la théorie des catastrophes de Thom6; ce que l'on peut
globalement qualifier de dia-logique de la communication dans l'école de

Palo Alto7; les relations interactives existant entre loyautés dans le

système de la famille tel que le conçoit Ivan Boszormenyi-Nagy8 ; les

équilibres divers que la théorie des jeux met en évidence, recherche et
utilise9.

1.2 Quelques apories de la vulgate systémique

Ces utilisations particulières d'une forme ou d'une autre de dialectique
dans le cadre de la pensée systémique laissent toutefois un arrière-goût
d'insatisfaction.

Manque en chacune d'elles cet approfondissement du fonctionnement
des relations dialectiques qui en autoriserait une réelle régulation. Ce

manque ne permet pas de bien percevoir en quoi ces dialectiques se rapprochent

ou diffèrent d'autres formes de dialectique et en particulier de la

dialectique paradoxale. Les rapprochements trop faciles, mais possibles au

3 J. De Rosnay. Le macroscope. Vers une vision globale. Paris. 1975. cf.

p. 83ss. et 91 ss.
4 J. De Rosnay. Le macroscope, op. cit. p. 99ss.

J. De Rosnay. Le macroscope, op. cit. p. 117

6 Cf. R. Thom, Modèles mathématiques de la morphogenèse, Paris, 1980;
A. Woodcock, M. Davis, Théorie des catastrophes, trad. fr. Lausanne. 1984. Une
utilisation théologique de la théorie des catastrophes est proposée par les articles de

P. Bühler et P.-L. Dubied regroupés sous le titre «Une approche systémique de la

théologie» dans : E. Schwarz (éd.) La révolution des systèmes. Une introduction à

1 approche systémique, Cousset. Del Val. 1988.
7

L'ouvrage fondamental reste celui de P. Watzlawick. J. H. Beavin ET Don D.

Jackson, Une logique de la communication, trad. fr. Paris, 1972.
s Cf. en particulier Psychothérapies familiales, aspects théoriques et pratiques.

Paris. 1980 ou (en collaboration avec B. Krasner) Between Give and Take. Brunner
et Mazel. 1986.

9 Je pense ici plus particulièrement aux applications théologiques que fait
S. J. Brams de cette théorie dans ses deux ouvrages Biblical Games, A Strategic
Analysis of Stories in the Old Testament. Cambridge MA. 1980 et Superior Beings.

If They Exist. How Would We Know Springer Verlag. 1983.



226 JEAN-DENIS KRAEGE

vu de ce flou, entre dialectique théologique et autres dialectiques sont en

particulier à craindre. La mauvaise apologétique menace

Alors une autre aporie se fait aussi jour: ces dialectiques - ou «dialogi-
ques» comme on les dénomme également en systémique - étant chaque
fois appliquées à des domaines bien particuliers et les relations entre ces
domaines n'étant pas clairement précisées, on ne saisit pas très bien

comment ces diverses dialectiques s'articulent les unes aux autres et ce qui
en fait ou n'en fait pas le commun dénominateur. Ce qui manque dans ce

cas, c'est une sorte de «théorie générale» des dialectiques mises en œuvre.
N'est-on pas en droit d'attendre la mise à jour d'une telle théorie dans le

cadre d'une méthode prônant la vision globale par opposition à la parcellisation

analytique, voire pragmatique de la réalité? Une telle mise en relation

des dialectiques serait la seule manière de permettre un dialogue entre

théologie dialectique et sciences conçues dans une optique systémique.

1.3 La rencontre-choc de Morin

Dès lors, pour examiner comment s'organise un système de systèmes,

respectivement un système de dialectiques, il importe de trouver des précisions

au sujet des systèmes d'idées ou des systèmes de pensée. Il s'avère
alors intéressant de se tourner vers Edgar Morin et principalement vers les

quatre volumes de La Méthode. Morin utilise, en effet, avec une belle

constance, en la dénommant dialogique ou dialectique, une forme de pensée

qui, par certains aspects au moins, se révèle très proche de celle que l'on
est amené à développer dans le cadre d'une théologie du paradoxe. Certes

Edgar Morin est un personnage souvent décrié parmi les théologiens et les

philosophes (mais aussi dans la communauté scientifique) à cause de son

plaisir parfois inconsidéré à jouer avec les mots. Il n'en reste pas moins

qu'il est en passe de devenir un des penseurs de cette fin de siècle qui
offrent de ces synthèses du savoir avec lesquelles les théologiens ont grand
intérêt à ouvrir le dialogue s'ils désirent rester en contact avec les cultures

qui peu ou prou marquent leurs auditoires.

Deux questions se posent cependant. Je formulerai la première dans les

termes suivants: la raison théologique est-elle vraiment différente de la

raison «naturelle»? En d'autres termes, la logique qui est appelée à rendre

compte de la foi chrétienne et de l'absolu paradoxe qui est en son centre

serait-elle, en définitive, semblable à la logique dont la systémique bien

pensée fait usage pour rendre compte de la réalité? Si tel devait être le cas,

là où l'on est plutôt enclin à admettre en protestantismes une relation

dialectique entre la nature et la grâce, n'existerait-il pas pour le moins une

analogie, voire une similitude telle que la grâce pourrait paraître moins
essentielle et le paradoxe moins paradoxal que nous n'avons l'habitude de

le penser?



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 227

La seconde question - complémentaire - consiste à se demander si,

quand bien même les dialectiques paradoxale et morinienne ne seraient pas
absolument identiques, nous n'aurions pas en Morin en particulier et dans
la systémique en général, un interlocuteur «philosophique10» singulièrement
propice à une reprise théologique. L'un des problèmes de fond du dialogue
entre théologie et philosophie serait ainsi résolu. Ce problème me paraît, en

effet, consister à trouver une lecture philosophique de la réalité qui soit

compatible avec la théologie, au point qu'une «reprise» puisse en être faite
sans que le philosophique ne marque par trop le théologique.

Avant de répondre à ces deux questions, je me dois de donner quelques
indications au sujet de la pensée complexe telle que la conçoit E. Morin.
Pour ce faire, quittons pour un instant les problèmes de logique et de

«paradigmatologie» (IV, pp. 211 ss.)" et tentons d'appréhender quelques
lignes directrices de la pensée morinienne à partir du cadre systémique dans

lequel il évolue.

2. La dialectique de la pensée complexe chez E. Morin

Morin dit très explicitement qu'il part de la systémique et de la

cybernétique (I, p. 27) ; ce sont là des armes particulièrement appropriées à sa

lutte contre les réductionnismes de tous ordres (y compris holistique) et en

particulier contre les paradigmes réducteurs de la science normale fondés

sur le substantialisme aristotélicien et l'analytique isolationniste d'inspiration

cartésienne.

2.1 Dépasser les systémiques «classiques ¦>

S'il navigue ainsi dans les eaux de la systémique. il se montre aussi

critique à son égard. Il cherche en particulier à dépasser ce qu'il qualifie de

formes «classiques» de la systémique. Or que fait la systémique classique

qui dérange tant Morin? Elle joue régulièrement l'ordre contre le désordre,

l'équilibre homéostatique contre les déséquilibres. Aux yeux de Morin. elle

10 Je parle ici globalement de «philosophie» pour désigner tout effort rationnel
tendant à décrire la réalité. Les sciences sont comprises dans cette désignation
générale. Je considère simplement qu'elles doivent être fondées épistémo-
Iogiquement. qu'elles ont à être articulées les unes aux autres et ont tout intérêt à

être intégrées à un projet existentiel par une «philosophie». A mes yeux, c'est le

tandem formé par la phénoménologie et la philosophie de l'existence qui répond le

mieux à cette tâche philosophique générale.
1 '

Je cite entre parenthèses dans le texte La Méthode, Tome I, La Nature de la

Nature, Paris 1977; Tome II. l.a Vie cle la Vie, 1980; Tome III/I, La Connaissance
de la Connaissance. 1986; Tome IV, Les Idées. 1991. Le chiffre romain désigne le

tome, les chiffres arabes le(s) numéro(s) de page.



228 JEAN-DENIS KRAEGE

se révèle donc incapable d'intégrer le caractère créateur des désordres, des

aléas, des antinomies et autres antagonismes. Elle n'est pas à même d'intégrer

le caractère positif des déséquilibres lorsqu'ils sont saisis dans une

«organisation» qui les articule avec un ordre ou un équilibre (I. p. 147).
Elle en est restée à la quête de l'ordre et n'a pas intégré l'idée d'organisation

(I, p. 124). En deuxième lieu, Morin considère comme une nécessité
de tout premier plan la réintroduction du sujet (qui lui-même est un
système) en tout système; il convient donc de découpler l'idée de système
du contexte des machines artificielles au sein duquel il est apparu (I,
p. 142). Enfin les équilibres que la systémique classique cherche à instituer
sont rarement des équilibres dynamiques comme ceux que l'on découvre

tant dans le monde physique que dans le monde biologique.

Certes ces critiques s'adressent à la systémique du milieu des

années 70 et beaucoup moins à ses formes actuelles (même si l'on peut et

doit toujours avoir des doutes). Il reste toutefois intéressant de considérer
ce qu'en fonction de ces critiques Morin a fait du cadre systémique dans

lequel il affirme toujours évoluer. Là où la systémique classique oppose
l'ordre et le désordre, l'ouverture et la fermeture, Morin s'impose de concevoir

les systèmes comme toujours à la fois ouverts et fermés et comme des

organisations dynamiques d'un ordre et d'un désordre (I, p. 134). Cela l'incite

également à tout mettre en œuvre pour ne pas retomber dans un
réductionnisme systémiste. Il convient en effet d'éviter à tout prix de réduire
toutes choses et en particulier le vivant à l'idée systémique. Le vivant,
l'existence et l'être sont systèmes, mais dépassent aussi toujours tout
système (I, pp. 150s.). Le système doit rester une construction mentale. Il
ne saurait en aucun cas être identifié au réel (IV, p. 204, pp. 242ss.). Plutôt

que de tout réduire à l'idée de «Système», il convient alors de penser la

réalité en termes de poly-systèmes. Les poly-systèmes cherchent à articuler
de manière systémique des systèmes différents tout en respectant la singularité

de chacun d'eux. Dans ce cadre, il convient tout particulièrement d'articuler

système-sujet et poly-systèmes-objets en un méta-système qui n'est
autre que la Méthode que Morin cherche à mettre au point.

2.2 Une théorie générale du système

Là où Von Bertalanffy, le «fondateur» de la systémique, avait élaboré

une théorie générale des systèmes, l'intention fondamentale de Morin
consiste à construire peu à peu une théorie, elle aussi générale, mais non
réductionniste, du système! (I, p. 101). Cette théorie générale du système

ne peut pratiquement être élaborée qu'en un parcours qui se sait par avance
voué à l'inachèvement et qui visite ce système de systèmes de systèmes

(poly-système) qu'est la réalité. Ce parcours ne peut être opéré que de

manière spirale, en une série d'approximations successives au travers de



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 229

Physis, de Bios et d'Anthrôpos. Il débouche alors sur la mise à jour, dans
le cours même de cette mise en œuvre, d'une epistemologie nouvelle (la
connaissance de la connaissance), lieu final et toujours transitoire de
l'élaboration de la Méthode. La complexité de l'opération tient pour une bonne

part au cercle herméneutique au sein duquel toute cette opération a lieu :

cette epistemologie nouvelle s'élabore tout au long du parcours même où
elle est simultanément utilisée pour faire avancer la pensée complexe.

Cette théorie générale du système est centrée autour de l'idée d'organisation

des unités complexes formées d'interrelations entre éléments, actions
ou individus (I, p. 102). «Le système est conçu comme le concept
complexe de base concernant l'organisation» (I, p. 149). Mais de quoi est

donc constituée cette complexité qui qualifie de manière centrale l'idée de

système? Elle «est dans l'association de ce qui était considéré comme
antagoniste»; elle «correspond à l'irruption des antagonismes au cœur des

phénomènes organisés, à l'irruption des paradoxes ou contradictions au

cœur de la théorie» (I, p. 379). C'est là une spécification très importante

pour la suite de notre dialogue avec Morin. Cette définition introduit, en

effet, au cœur de tout système l'idée qu'y existe une contradiction, un
antagonisme, voire même un «paradoxe» et que toutes ces oppositions font
partie intégrante de l'organisation. Cela nous mène à considérer en quoi la

logique profonde du système tel que conçu par Morin se rapproche de ce

que j'appelle «dialectique»12.

2.3 Pensée complexe et dialogique

2.3.1 La structure de la dialogique morinienne

La dialogique morinienne est caractérisée par une expression qui revient

constamment: des phénomènes «à la fois complémentaires, concurrents et

antagonistes». Quand, en effet, la logique n'est plus au service de la pensée

simplifiante et de son «paradigme disjonctif-réducteur», quand elle veut être

ancillaire de la pensée complexe, elle a à «affronter la contradiction par des

voies logiques» (II, pp. 386ss.).

Un accent très clair (concurrent et antagoniste) est mis par Morin sur la

nécessité d'intégrer à sa pensée complexe les contradictions, antagonismes
et autres antinomies que l'on ne cesse de détecter entre les phénomènes et

au cœur même des phénomènes organisés. Notons au passage, pour y

12 Morin se méfie du terme de dialectique auquel il renonce dans une bonne part
de La Méthode. Cela est fort compréhensible de la part de quelqu'un qui vient du

marxisme et a dû longuement régler des comptes avec son ancienne doctrine. Plus sa

réflexion avance, plus il remplace le terme de dialectique par celui de dialogique.
Sur la dialectique, on pourra se référer aux textes déjà anciens, mais éclairants de Le

Vif du Sujet, Paris, 1969, en particulier: pp. 55ss., 65ss.



230 JEAN-DENIS KRAEGE

revenir plus loin, qu'à ma connaissance Morin ne prête pas vraiment attention

aux divers types d'oppositions qui peuvent qualifier les relations entre
pôles de la dialogique. Il ne distingue en particulier pas entre contraires et

contradictoires et parle un peu facilement de paradoxe.

Cependant toute unité complexe est également constituée d'interactions
entre ses constituants. Morin dira ailleurs que ces constituants sont
complémentaires. Cette complémentarité s'exprime facilement en termes de boucle
(active et rétroactive) (I, p. 381). Tout semble même «bouclé» dans la

réalité, à commencer par le domaine des objets matériels (cf. les tourbillons
physiques analysés en ouverture du chapitre consacré à la production de soi
dans le règne de la Physis, I, pp. 183ss.). Il n'est pas de vie sans bouclage
et en particulier sans le bouclage de l'autos («unité d'une boucle qui, revenant

sans cesse de même sur soi-même, produit et reproduit le même», II,
pp. 259ss.); l'animal est une boucle recursive exemplaire (II, p. 214); il
n'y a pas d'epistemologie sans boucle (bouclage entre pensée analogique et

pensée logique, entre mythos et logos, entre explication et compréhension...
III, I, pp. 139ss., 153ss.); la sociologie de la connaissance s'inscrit dans

une relation d'interdépendance en boucle avec l'epistemologie (IV, p. 91).

Ce bouclage qui est fermeture du système sur lui-même ne peut toutefois

exister que par opposition à une ouverture, qui en permet tout simplement

l'existence. «L'ouverture nourrit la boucle, qui opère la fermeture.»
Or l'ouverture est ouverture à ce qui non seulement nourrit, mais aussi

détruit la boucle. Le flux de la rivière est à la fois ce par quoi le tourbillon
peut exister et ce qui, de par sa linéarité, nie ce même tourbillon
Complémentarité et antinomie sont indispensables l'une à l'autre au point qu'il doit
même y avoir complémentarité entre ces réalités antinomiques que sont la

complémentarité et l'antinomie. Nous voici donc totalement immerges dans

le champ de ce que je nomme «la dialectique»

2.3.2 Lieux d'application de la dialogique

Les «lieux» d'application de ces dialogiques sont multiples. Au terme
du premier tome de La Méthode, Morin donne une liste non exhaustive des

couples déjà considérés. Citons les plus importants: désordre/ordre,
désordre/organisation, un/complexe, singulier/général, autonomie/dépendance,

événement/élément, organisation/anti-organisation, constance/changement,

équilibre/déséquilibre, cause/effet, ouverture/fermeture,
information/bruit, normal/déviant, central/marginal, improbable/probable... (cf. I,

p. 380). Un autre catalogue impressionnant est livré au cœur de la réflexion
qu'E. Morin a consacrée à l'Europe. Ce catalogue, peut-être plus empirique
dans son élaboration, introduit quelques couples nouveaux par rapport à

l'énumération précédente. On y trouve entre autres religion/raison;



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 231

foi/doute; pensée mythique/pensée critique; empirisme/rationalisme;
existence/idée; particulier/universel; philosophie/science; culture humaniste/
culture scientifique; ancien/nouveau; tradition/évolution; réaction/révolution

; individu/collectivité; immanence/transcendance; hamletisme/promé-
théisme ; quichottisme/sancho-pancisme...'3

Comme on s'en aperçoit, les champs du savoir concernés comme les

niveaux d'application de la pensée dialogico-complexe sont fort nombreux.
On est en droit de se demander si ces dialectiques relèvent d'une structuration

noétique (ou projective) ou rédupliquent une structure du réel. Morin
répond non pas en normand, mais dialectiquement! A ses yeux, les structures

se trouvent à la fois hors de notre esprit et à l'intérieur de celui-là. Il
n'y a pourtant ni parfait recouvrement de ces deux structures, ni radicale
césure entre elles (cf. en part. III/I, p. 215s. ; IV, p. 243).

Morin donne également quelques renseignements qui nous intéressent

au sujet des relations existant entre ces dialogiques. Parmi ces relations
entre dialogiques, deux concernent plus particulièrement la suite de notre
réflexion.

2.3.3 Systèmes de dialogiques et émergences

Il y a d'abord ce que Morin appelle parfois des systèmes de dialogiques,

dont l'exemple fondamental est offert par la triple dialectique existant

entre ordrc-désordre-organisation-ordre... Morin présente ce même système
sous la forme de la tétralogie: désordre-interactions-ordre-organisation
(-désordre, etc.) (I, p. 368) où les interactions sont elles-mêmes reliées à

chacune des trois autres entités dialectisées, ce qui fait que chacun des

quatre éléments est en relation avec les trois autres (I, p. 56). La complexification

des systèmes de dialectiques peut alors, sur la base de ce modèle,
se développer pour rendre compte de la vie (cf. II, p. 378) ou de l'homme
(au moyen de ces grandeurs dialectiques que sont l'espèce, la société et

l'individu14).

Morin fait également remarquer que très fréquemment les dialectiques
ne sont pas mises systémiquement et donc dialectiquement en relation les

unes avec les autres, mais qu'elles génèrent ce que Morin appelle, après

d'autres, des «émergences». Pour être précis, il conviendrait du reste de

toujours les appeler des «qualités émergentes». Ces qualités émergentes

13 E. Morin, Penser l'Europe, Paris, 1990, pp. 147s. On se référera aussi avec

profit à un certain nombre de couples anthropologiques de base que E. Morin met
en évidence dans l'un de ses premiers ouvrages d'après sa «révolution systémique»,
à savoir Le paradigme perdu : la nature humaine, Paris, 1973.

14 C'est là la thèse développée dans l'anthropologie publiée par Morin à l'orée
de sa grande entreprise «méthodique» : Le paradigme perdu : la nature humaine, op.
cit. en particulier p. 47.



232 JEAN-DENIS KRAEGE

vont elles-mêmes être structurées dialectiquement et entrer en relations

dialectiques avec d'autres entités... (I/pp. 106ss.). Mais que faut-il entendre

par émergence? Prenons un exemple pour en avoir une première appréhension.

Si on additionne les qualités des trois atomes qui composent la molécule

d'eau (H2O), celle-ci devrait, au niveau de la mer et à une température
mettons de 10°C, être gazeuse: or elle est liquide. De la combinaison ou
encore de l'organisation de ces trois atomes est née, a «émergé» une molécule

qui possède des qualités absolument propres. Ces qualités émergentes
ne peuvent pas être déduites des qualités des constituants de la molécule.
La molécule d'eau est donc davantage que la somme de ses parties'3. «Les

émergences sont les réalités, qualités, propriétés, issues de l'organisation
d'un système et qui présentent un caractère nouveau, par là non réductible
aux qualités ou propriétés des composants considérés isolément ou agencés
différemment» (II, pp. 373s.). L'émergence la plus remarquable est
certainement l'apparition de l'«auto- (c'est-à-dire géno-phéno-égo)-éco-ré-organi-
sation», en d'autres termes l'apparition de la vie; mais ce sont aussi l'apparition

des poly-cellulaires, celle du sens (d'une phrase, d'un texte etc. cf.

IV. pp. 168ss.), de la conscience de soi16 ou des sociétés de poly-cellulaires...

A chaque fois, nous avons affaire à un système donnant naissance à

des qualités émergentes qui génèrent elles-mêmes des systèmes. Plus
précisément encore, les qualités émergentes naissent (et renaissent) toujours
d'une antinomie entre constituants interrelationnés. Les dialogiques peuvent
donc toujours, au terme d'un saut inexpliqué, générer de telles qualités
émergentes.

2.3.4 Encore sous le sceau hégélien

Ces émergences posent dès lors le problème de la forme de la dialogique

morinienne. Ces dialogiques sont-elles, en effet, le subreptice moteur
d'un Système totalisateur? Les émergences sont-elles des ctypto-Aufhe-
bungen au sens où Hegel les entendait comme moteur de son système

dialectique?

15 II est a noter, pour rendre pleinement justice à E. Morin, qu'il met cette
affirmation selon laquelle le tout est plus que la somme des parties en tension

dialectique avec celle selon laquelle le tout est moins que la somme des parties;
c'est là ce qu'il traite sous l'appellation de «contraintes» (cf. I, pp. 112ss.). Nous
n'avons donc pas une dialectique ascendante à la Hegel avec une évolution vers un

plérôme à venir moyennant des Aufhebungen successives d'émergences par d'autres
émergences. Le système est homéostatiquc même s'il reste dynamique. Là où se

crée une émergence, certaines qualités des composantes, non reprises dans

l'émergence, se perdent simultanément.
16 E. Morin, Le paradigme perdu: la nature humaine, op. cit. p. 152. Sur la

notion de «bond» qui devient au cours de cet ouvrage «émergence», en passant par
«innovation» et «saut qualitatif», cf. pp. 85, 91, 129 et 130.



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 233

La dialogique systémique morinienne me semble avoir, de fait, fort peu
à faire avec le système hégélien. Il existe en particulier une différence radicale

entre Hegel et Morin. Chez ce dernier, le caractère indépassable des
antinomies est reconnu, même si les dialogiques peuvent, toujours à la suite
d'un «saut», donner naissance à des émergences. «La pensée complexe
accepte le défi des contradictions. Elle ne saurait être, comme la dialectique
(de type hégélien), le "dépassement" (Aufhebung) des contradictions. Elle
est leur désoccultation, leur mise en évidence, et appelle au corps à corps
avec la contradiction» (II, p. 385)17. Dans ce cadre, les émergences
apparaissent sans abolir les antinomies-complémentarités dont elles sont issues.

Rappelons aussi qu'elles ne reprennent pas toutes les qualités des pôles
dialectisés auxquels elles doivent d'être apparues. Elles n'en sont pas la

pleine synthèse

Ce qui donc reste de l'idée hégélienne de Système chez Morin, c'est la

reconnaissance qu'il est nécessaire d'articuler les unes aux autres les

dialogiques que le savoir met en évidence ou en œuvre. Jamais pourtant, nous
n'avons d'abolition d'une dialectique par une quelconque Aufhebung de ses

pôles. Tout au plus telle qualité émergente rétroagira-t-elle sur ses éléments
constitutifs et y apportera-t-elle des modifications partielles.

3. Dialogique morinienne et dialectique paradoxale

Nous commençons à voir la proximité entre la dialogique de la pensée

complexe et la dialectique théologique dont j'ai rappelé au début de cet
article les linéaments, élaborés à partir de la pensée luthérienne ou
kierkegaardienne. Il en va à chaque fois d'un même mouvement d'aller-retour
entre deux pôles reconnus simultanément antagonistes et complémentaires.
Il est donc temps de revenir à nos deux questions qui concernaient autant

l'existence d'éventuelles divergences entre ces deux dialogiques que les

possibles reprises théologiques de la méthode morinienne.

17 Cf. aussi III/I, pp. 175s. où Morin envisage le dépassement de l'antinomie de
la pensée mythologique et de la pensée rationnelle. Sa réponse consiste à dire Non à

un dépassement, mais Oui à un fécond dialogue. En IV. p. 196. il écrit à ce propos:
«La dialogique ne dépasse pas les contradictions radicales, elle les considère comme
indépassables et vitales, elle les affronte et les intègre dans la pensée...». Dans un
article. Le Temps stratégique, intitulé «Les livres essentiels de Edgar Morin, le

sociologue. Première Partie». Genève, automne 1988. n" 26, Morin écrit: «C'est
dans Hegel que j'ai appris à reconnaître ma (mes) contradiction(s) fondamentale(s).
à les assumer à jamais, les approfondir, tenter de les dépasser (j'ai appris depuis que
les contradictions vraiment fondamentales sont non seulement indépassables, mais
constitutives de notre être et de notre vie)» (p. 119). Dans le même sens, cf. Le Vif
du Sujet, op. cit., pp. 24s.



234 JEAN-DENIS KRAEGE

3.1 Apports de la dialectique théologique à la dialogique morinienne

Après avoir évoqué les ressemblances entre dialectique paradoxale et

dialogique morinienne, considérons donc en premier lieu leurs éventuelles
différences

Elles me semblent être de deux types. Il y a d'abord le problème des

antinomies et de leur degré de radicalité. Si Morin accorde une grande

importance au respect des contradictions, il n'en donne guère - comme
déjà évoqué - à l'analyse des antinomies, des concurrences et oppositions
mises en évidence dans et par la pensée complexe18. S'agit-il toujours
d'oppositions de contradictoires ou ces oppositions recouvrent-elles parfois des

oppositions de contraires, voire de simples disparités?

3.1.1 Divers types d'opposition

Les déclarations citées plus haut et par lesquelles Morin se démarque
strictement de l'hégélianisme donnent à penser que, la plupart du temps,
nous devrions avoir affaire à des contradictoires. Cela n'est toutefois pas du

tout certain, car on peut marquer un grand respect à l'égard des contradictions

fondamentales qui sont au cœur de la vie sans que pourtant ces

contradictions doivent impérativement être des contradictoires au sens strict

que prend ce terme en logique. Pour prendre un exemple théologique, ce

n'est pas parce que les usages civil et théologique de la loi ne sont pas
dans une relation d'absolue opposition qu'il faut à tout prix les opposer de

cette manière ou les réduire à une entité supérieure et englobante. La disparité

des usages de la loi montre simplement, lorsqu'elle est respectée pour
ce qu'elle est, l'ambiguïté de l'existence humaine «naturelle». Si les

analyses d'un Morin ne décrivent pas seulement des oppositions absolues

de contradictoires, mais aussi des disparités et des oppositions de contraires,
nous n'allons pas, théologiquement parlant, nous en plaindre!19 La seule

18 Une expression frappante revient avec une belle régularité chez Morin; elle
affirme que la pensée complexe travaille toujours avec des réalités à la fois
«concurrentes et antagonistes». Le terme «concurrent» est ici ambigu; il se situe à

mi-chemin entre d'une part la concurrence et donc l'antagonisme et d'autre part le

fait de «courir avec», donc la complémentarité. On pourrait penser que cette
redondance marque simplement l'importance qu'il convient d'accorder tant aux
oppositions qu'aux interactions. Cette redondance marquerait donc la nécessaire

(méta-)complémentarité de l'antagonisme et de la complémentarité entre les pôles.
Avec cette manière de comprendre la «concurrence», rien n'est dit au sujet de la
radicalité de l'antagonisme entre les pôles. Si par contre «concurrent» veut redoubler
le terme «antagoniste» et lui seul, ii n'indique pas non plus de quelle radicalité est
cet antagonisme, mais insiste sur la nécessité de la prendre très au sérieux.

19 II semble par ailleurs que dans plusieurs cas de dialectiques proposées par
Morin, la possibilité existe de renforcer, par recadrage, des oppositions faibles
jusqu'à en faire des antinomies contradictoires sans pour autant modifier



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 235

chose importante est qu'une telle description laisse place à une possible
relecture de la réalité en fonction du paradoxe absolu. Pour ce faire, elle ne
doit pas proposer de résorption des oppositions sous peine d'essayer de

s'assurer quelque salut historique, mondain, à portée d'homme, instauré au

terme d'un processus naturel, comme du reste Morin cherche fréquemment
à l'éviter. Là où il y a ambiguïté, la pensée complexe doit dire l'ambiguïté;
là où il y a opposition de contraires, elle doit mettre respectueusement en
évidence cette opposition; là où il y a opposition de contradictoires, elle
doit bien la montrer. On peut donc reprocher à Morin de ne pas suffisamment

préciser de quel type d'opposition il parle. Comme il met presque
toutes les oppositions dans le même panier, il suscite parfois des illusions
sur le type de dialectique mettant deux pôles en relation.

Mais nous voilà aussi rassurés quant aux relations entre la nature et la

grâce : la description morinienne de la réalité ne vient pas rendre la grâce
inutile Les dialogiques moriniennes ne sont, en effet, pas toutes des

dialectiques paradoxales Nous sommes ainsi menés vers la deuxième

partie de notre délimitation théologique par rapport à la dialogique
morinienne.

3.1.2 La question du sens

La seconde différence essentielle entre dialogique morinienne et dialectique

paradoxale me paraît résider dans la question de la place de l'eschatologie

au sein de la dialectique et plus globalement dans «la question du

sens».

Là où la dialectique théologique pondère eschatologiquement l'un des

pôles à la fois antinomiques et «inter-relationnés», la pensée complexe se

révèle incapable de découvrir une finalité aux divers systèmes analysés

comme aux systèmes de systèmes (en part. 1, pp. 257ss. et II, pp. 408s.).
La vicieuse circularité de la boucle dialectico-systémique n'incite-t-elle pas

fondamentalement au désespoir (I, pp. 17ss.)? La seule espérance quelque

peu désespérée qui subsiste, n'est-ce pas qu'une «chance» se présente (II,
p. 451), chance d'une nouvelle émergence qui fasse faire un bon en avant à

l'univers et permette une «nouvelle naissance de l'homme»? Morin parle
aussi de manière insatisfaisante de poly- ou multifinalités (ex.: U, p. 412:
«...les fins sont incertaines, diverses, concurrentes, antagonistes»). Cette

poly-finalité se réduit en définitive à la quasi-tautologie «vivre pour vivre».

Certes Morin l'explicite en affirmant qu'il s'agit de vivre pour survivre et

pour donner/aider à vivre à des humains qui doivent découvrir qu'ils n'ont
eux-mêmes de raison d'être que de donner du sens au vivre... (II, p. 408).

fondamentalement la réalité de chacun des pôles en présence (ex. : le couple
utile/nuisible devenant le couple utile/inutile).



236 JEAN-DENIS KRAEGE

Sur ce point, Morin voit bien, à la suite de Pascal, que la question du sens

ne trouve de solution que dans un pari20. Il parie personnellement pour
l'amour et la fraternité, seuls capables de donner du sens au désespoir,
seuls capables de contrer le néant (IL pp. 280s. et Pour sortir... p. 289).
Mais ne s'agit-il pas là encore de maîtres-mots(maux). ceux-là même que
Morin ne cesse de fustiger? Quel contenu faut-il donner à ces concepts
d'amour et de fraternité? Quel vrai sens donnent-ils à la vie humaine, voire
à la vie tout court?

Sur ce point essentiel, n'y a-t-il pas quelque intérêt à se tourner vers les

vieux mythes qui valent bien les maîtres-mots(maux) moriniens? N'avons-
nous pas de bonnes raisons de regarder du côté du christianisme qui a fait
de la question du sens sa question centrale avec toute la problématique
paulinienne de la justification? Le christianisme possède cet avantage d'être
une réponse dialectico-paradoxale, donc une réponse complexe, à la question

du sens. Dans sa paradoxalité et sa complexité, il allie foi et doute, il
ne découvre un sens que dans le renoncement à donner du sens ou ne voit
apparaître du sens que dans la reconnaissance de l'absolu non-sens de notre
existence et de son incapacité à se donner un sens à elle-même... Le
christianisme ainsi présenté devrait donc, au moins formellement, posséder une
certaine respectabilité aux yeux de Morin21. «Matériellement», l'apport de

la théologie à la pensée complexe revient à lui offrir une hypothèse
eschatologique. Cette dernière évite l'impression de bouclage vicieux que donne

facilement et de manière fort angoissante la dialogique de la pensée

complexe. Elle évite ce bouclage non par une Aufhebung simpliste, mais

par une surdémultiplication de la pensée complexe qui offre une réponse
elle-même dialectique à la question du sens. La dialectique du «déjà...ne

pas encore...» vient, en effet, s'immiscer dans les autres dialectiques et

systèmes de dialectiques. Cela a lieu lorsqu'est introduite dans la dialectique

même l'idée de pondération eschatologique paradoxale ou même

d'abolition eschatologique de l'un des pôles. Celles-là ne valent que pour la

foi; elles ne le sont pas encore in re ou pour la conscience travaillant sur
des évidences.

20 Cela apparaît tout particulièrement dans son ouvrage de «mise au point»
intitulé Pour sortir du XX' siècle, Paris, 1981. Au sujet du pari, de son importance
et de ses modalités, cf. pp. 276, 278, 283, 313ss.

21 A ce propos cf. Pour sortir..., les pages 269 à 293 intitulées «Que croire?
Qui croire? Que faut-il croire?». On se référera aussi avec profit à la conférence
intitulée «Dieu est-il encore crédible aujourd'hui?» donnée par E. Morin à

l'Association Universitaire Protestante ct à l'Eglise Réformée de Port-Royal à Paris
en novembre 1987 (Autres Temps, 19 octobre 1988, pp. 48-55). Cf. aussi Le

paradigme perdu : la nature humaine, op. cit. pp. 157ss. (sous le titre à la fois
positif et négatif: «La névrose de l'humanité»).



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 237

3.2 Apports de la pensée complexe à la théologie

Après avoir considéré deux apports possibles de la pensée théologique à

la pensée complexe, il importe d'examiner maintenant quelques exemples
de ce que la pensée théologique peut tirer de la somme considérable d'analyses

et de synthèses offertes par la Méthode morinienne. Il va de soi que
ce qui suit ne peut avoir statut que d'esquisses exploratoires, de coups de

projecteurs lancés dans une série limitée de domaines. La confrontation à la

pensée complexe représente une remise en question et une ouverture telles

pour la théologie qu'il serait extravagant de prétendre montrer dans un
article comme celui-ci tout ce que l'on peut tirer de pareil dialogue.

3.2.1 Oser la complexité en théologie

Le premier type d'apports de la pensée morinienne à la théologie sera
d'ordre formel. Par son insistance à ne jamais séparer un système du

système-sujet qui l'observe ou en rend compte, la réflexion morinienne
invite toute pensée à renforcer le combat contre les réductionnismes de tout
ordre. Il convient donc d'introduire la complexité dans la pensée théologique

et, par là-même, de renoncer à tous les réductionnismes théologiques,
à toutes les juxtapositions de lieux théologiques, aux réifications et aux
objectivations22. A propos de ces dernières, la constante réintroduction du

système-sujet dans l'analyse de réalités en apparence «objectives» et objec-
tivables est une incitation à faire de la théologie en étant conscient qu'on
n'en fait jamais que «du point de vue» de l'homme; elle est donc une
invite à concevoir la théologie comme cognitio Dei et hominis

Toujours à ce même niveau formel des procédures permettant un bon

fonctionnement de ces systèmes que sont aussi les théologies, Morin nous
rend attentifs à l'importance de l'articulation des dialectiques entre elles.

La Méthode nous incite à ne pas travailler sur des dialectiques distinctes et

juxtaposées. Il convient d'essayer, sans jamais réduire une ou des dialectiques

à quelque dialectique plus englobante, de relier les dialectiques entre

elles, de les articuler autant que faire se peut en réseaux, de décrire les

qualités émergentes des diverses dialectiques ou réseaux de dialectiques.
Cette démarche, les théologies dialectiques ne l'ont, à mes yeux, pas
suffisamment mise en œuvre jusqu'ici.

22 Pour une analyse de l'objectivation et de la réification en théologie, on se

rapportera à P.-A. Stucki, «A propos de l'herméneutique post-bultmannienne»,
RHPR 1969/1, pp. 33ss. et Herméneutique et Dialectique, Genève, 1970, pp. 194ss.

23 Pour une analyse de la signification de cette formule chez Calvin. Zwingli et

particulièrement chez Luther, cf. G. Ebeling, Lutherstudien 1. Tübingen, 1971,

pp. 221-272.



238 JEAN-DENIS KRAEGE

3.2.2 Attention aux émergences

Morin attire aussi l'attention des théologiens qui le prendraient au
sérieux sur les possibles émergences issues de dialectiques sans résolution.
Les théologiens qui travaillent avec un paradigme dialectico-complexe n'ont
guère, à ma connaissance, prêté beaucoup d'attention à de telles

émergences. Au mieux évoquent-ils de possibles synthèses temporelles et

partielles, les dialectiques pouvant et même devant, au vu des circonstances,

s'arrêter temporairement dans le va-et-vient entre les deux pôles mis

en relation. L'idée d'émergence possède cet avantage sur celle de synthèse

partielle de ne pas donner l'impression que la dialectique puisse et doive
s'arrêter à un moment donné. Il faut au contraire que le mouvement dialectique

se poursuive pour que l'émergence puisse se maintenir. Morin me

paraît ainsi réellement permettre à la dialectique théologique de mieux

comprendre son fonctionnement propre. La foi n'est-elle pas par excellence
une qualité émergente de la dialectique de la parole et de l'existence? Ou
bien lorsque notre intérêt se centre sur l'instant de la foi dans sa relation à

l'Instant absolu, n'avons-nous pas à considérer, via la dialectique du

phainon et du genos les émergences d'une telle dialectique au plan de la

durée, de l'institution, des œuvres et de la sanctification?

L'apparition d'émergences dans l'histoire de l'univers interroge elle
aussi le théologien. Aux yeux de Morin, elles apparaissent en effet par
«hasard-nécessité» ou encore suite à un «saut» qualitatif dû à une décision

subjective ou à un agent qui reste inconnu. Morin, dans une conférence
donnée devant des protestants parisiens, conçoit fort bien que des croyants
puissent l'appeler Dieu2-\

Après ces quelques contributions «formelles» de Morin à la théologie,
considérons ce que, «matériellement» parlant, il peut lui offrir. L'apport
premier me paraît être, de ce point de vue, une nouvelle compréhension de

certains lieux ihéologiques.

3.2.3 Pour aider à structurer certains lieux théologiques

La confrontation avec la pensée complexe nous impose, tout d'abord et
très positivement, de reprendre à frais nouveaux la compréhension d'un
certain nombre de lieux théologiques classiques. Elle peut aussi nous
confirmer dans certaines options théologiques jugées par beaucoup contestables.

En voici quelques exemples :

24 Cf. II, pp. 124-125 et S. Manghi, «Méta-sociobiologie. De l'Empire des gènes
à la République du complexe» in: Arguments pour une Méthode (Autour d'Edgar
Morin), Colloque de Cerisy 1986, Paris, 1990, pp. 190, 192.

«Dieu est-il encore crédible aujourd'hui?», art. cit.



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 239

3.2.3.1 Création

En dialogue avec la cosmogonie de Morin et de tous ceux qu'U intègre
à son poly-système, nous ne pouvons penser le Dieu créateur autrement que
comme créateur de l'ordre et du désordre et, plus encore, comme créateur
de l'organisation de l'ordre et du désordre. Dieu n'est plus simplement
l'ordonnateur du chaos comme on l'a fort longtemps compris à partir de

Gn 1. Il convient de réécrire aujourd'hui ce texte dans un sens qui incite
moins au dualisme. Une autre piste dérivée du dialogue avec Morin serait
de parler de la creatio continua en termes d'organisation (de l'ordre et du

désordre, etc.). Dieu peut alors être nommé Le Grand Organisateur. Les

retombées par exemple sur la question de la théodicée en seront patentes;
cette compréhension de Dieu confirme la conception paradoxale de l'amour
de Dieu qui est à la fois pardon et colère, celle de la tentation qui s'avère
simultanément manifestation gracieuse de l'amour de Dieu. etc. On en

trouve même des traces chez Morin dans un parallélisme saisissant entre la

complémentarité qui lie les démons de Maxwell et de Boltzmann et celle

qui lie Mephisto et le Seigneur (II, p. 412)! La conséquence éthique en est

qu'«il est impossible d'optimiser la complexité et singulièrement la complexité

vivante» (idem). La foi chrétienne n'est pas retour au paradis d'avant
la chute...

3.2.3.2 Anthropologie

Nous voici amenés à relire le péché à partir des réflexions mori-
niennes Quel rapport faut-il établir entre le péché et le désordre ou ce que
l'on pourrait aussi appeler la négativité, le côté dément de l'humain? Le

péché pourrait-il servir à l'organisation voulue par Dieu, lorsqu'il est

correctement articulé à son contradictoire: la foi ou la vie grâce à Dieu?
Serait-il voulu par Dieu, voire nécessaire à la foi? N'avons-nous pas à

redécouvrir l'importance de déclarer «O bienheureux péché, toi qui as

mérité un Rédempteur de cette nature et de cette grandeur!»26?

En matière d'anthropologie théologique, il me paraît aussi important
d'être à l'écoute de Morin lorsqu'il montre que l'individualité-sujet est une

des catégories fondamentales du vivant ct non du seul homo

sapiens/démens. Quelle est dès lors la spécificité de l'humain? Que signifie
la création de l'homme à l'image de Dieu? Toutes les bases de la plupart
de nos anthropologies traditionnelles en sont chamboulées. Plus encore, une

ligne directrice pour nos réflexions anthropologiques nous est donnée par
Morin. Nous trouvons chez lui le fondement scientifico-philosophique

26 Missel romain. Vigile du soir de Pâques. Cf. sur ce thème P. BOhler, Le

problème du mal et la doctrine du péché. Genève, 1976, ouvrage auquel cette

citation sert d'exergue.



240 JEAN-DENIS KRAEGE

d'une ontologie relationnelle. Certes nous n'avions pas besoin d'attendre
Morin pour nous en convaincre. Sa synthèse a toutefois le double avantage
de nous offrir une «théorie» anthropologique en prise directe sur ce que les

sciences affirment de plus assuré aujourd'hui et de nous montrer, de

manière très intéressante pour le théologien, comment la nécessaire prise au

sérieux d'une réflexion existentiale dans chacune des spirales de la

démarche complexe découle de cette ontologie relationnelle. Un théologien
se réjouira tout particulièrement des chapitres consacrés à l'existence

subjective (II, pp. 192ss.) ou à l'existentialité de la connaissance (III, I,

pp. 127ss.).

3.2.3.3 Ecclésiologie, apologétique et éthique

L'idée qu'un système doit être à la fois ouvert et fermé aura des
incidences ecclésiologiques indéniables. Une existence croyante ne peut exister

qu'en dialogue avec d'autres existences croyantes, mais ne peut simultanément

exister qu'en se forgeant une conviction absolument personnelle...
Une Eglise ne peut exister qu'en dialogue avec d'autres Eglises et avec le

«monde», mais aussi en se donnant une identité suffisamment précise pour
éviter de se fondre dans son milieu... Pour subsister, tant l'existence

croyante que les Eglises doivent jouer le jeu dialogique de l'ouverture -

fermeture. Mais n'y aurait-il pas aussi derrière ce couple quelque chose qui
se rapproche étrangement du programme bultmannien de dialogue entre le

christianisme et la culture, ou encore entre la parole de Dieu et le monde et

qui s'exprime en termes de rattachement et d'opposition27. Le couple
ouverture/fermeture nous aide également au plan éthique. La compréhension

du commandement d'aimer son prochain comme soi-même en est

éclairée. On ne peut aimer l'autre, être vraiment ouvert à l'autre que si l'on
s'aime aussi soi-même, que si l'on est donc simultanément fermé à l'autre.
Inversement la dialogique morinienne nous rappelle que l'on ne peut
s'aimer en vérité soi-même que si on aime aussi l'autre. Des développements

comme ceux de Kierkegaard au sujet de la dialectique de l'amour
sont ici à reprendre

3.2.4 Vers de nouveaux couples théologiques

Il va de soi que je n'ai pu mentionner ici que quelques-uns des lieux
théologiques classiques au traitement desquels Morin apporte renouvellement

et confirmation. Il ne convient toutefois pas d'en rester là. Morin et sa

systémique mettent aussi une grande quantité de dialectiques à disposition

27 R. Bultmann, «Anknüpfung und Widerspruch» in Glauben und Verstehen II.
Tübingen, 1952, pp. 117ss. ; trad, in : Foi et Compréhension, Paris 1970, pp. 500ss.

2S S. Kierkegaard Les Œuvres cle l'Amour, OC 14, en particulier ILA, pp. I6ss.



LOGIQUE THÉOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTÉMIQUE 241

de la théologie. La pensée complexe possède, en effet, l'avantage de se

développer de manière totalement indépendante des préoccupations proprement

théologiques et de permettre à la pensée théologique de sortir des

ornières dans lesquelles elle est toujours tentée de se complaire. Morin nous
offre ainsi d'autres portes d'entrée en théologie systématique que la Bible
et les traditions théologiques. Certaines de ces dialectiques gagneront à être

repensées à la lumière du paradoxe absolu, donc dans le cadre d'une théologie

régulée par la dialectique paradoxale décrite dès les premiers paragraphes

de cet article. Je pense ici par exemple à la sextuple dialectique entre

individu-espèce-société-humanité (II, pp. 447ss.). Outre la nécessité de

défendre un individualisme relationnel, cet enchevêtrement de dialectiques
représente à la fois une interpellation et une aide pour nombre de réflexions

anthropologiques et éthiques. Là où l'on est tenté de se centrer de manière
réductionniste sur les relations souvent non dialectisées entre individu et
société ainsi qu'entre individu et humanité (autres humains), il convient de

faire place à la prise en compte complexe des relations définies par ces six

dialectiques «inter-relationnées».

Morin. je l'ai relevé plus haut, offre un nombre considérable de couples
qui peuvent devenir très suggestifs pour une théologie systématique ouverte

au monde culturel d'aujourd'hui, via la Méthode et la pensée complexe.
Qu'on me permette un dernier exemple qui relève de l'herméneutique. Là
où l'on est toujours invité à choisir entre d'une part l'opposition de l'expliquer

et du comprendre et de l'autre des hiérarchisations ou articulations qui
font du comprendre une part de l'explication ou vice versa, la dialectique
décrite par Morin (III/I, pp. 143ss.) entre l'explication et la compréhension

pourrait bien avoir des accents herméneutiquement libérateurs...

4. Pour conclure

A la question principale que j'ai posée et qui était de savoir si la

logique de la théologie paradoxale est vraiment différente de la raison

systémique, je pense qu'il faut répondre... de manière dialectique! Elles ont

de nécessaires et réjouissantes similitudes, mais théologie et systémique

morinienne diffèrent aussi considérablement, tout spécialement sur la

réponse à donner à la question du sens, ce qui se reflète dans la mise en

œuvre de leurs logiques respectives.

Ma seconde question était de savoir si, quand bien même les dialectiques

paradoxale et morinienne ne sont pas absolument identiques, nous

n'aurions pas, en Morin en particulier et dans la systémique en général, des

interlocuteurs «philosophiques» privilégiés pour une reprise théologique.

Ma réponse consiste à affirmer maintenant que cette possible dialogique

entre théologie et systémique morinienne se révèle fructueuse pour l'une et



242 JEAN-DENIS KRAEGE

l'autre de ces disciplines. Elle exige, par exemple, de la pensée complexe
une plus grande précision dans son utilisation des contradictions. Elle

implique inversement que l'on ne puisse pas lier dialectiquement n'importe
quelle théologie à la pensée complexe Et elle incite la théologie dialectique

à découvrir en Morin un interlocuteur qui pourrait redonner à cette

théologie plutôt passée de mode un intérêt certain et en renouveler le

discours. Puisse donc le dialogue se poursuivre


	Logique théologique et logique systémique : dialogue avec Edgar Morin

