Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: Logique théologique et logique systémique : dialogue avec Edgar Morin
Autor: Kraege, Jean-Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 223-242

LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE
SYSTEMIQUE
Dialogue avec Edgar Morin

JEAN-DENIS KRAEGE

Résumeé

La théologie ne peut plus, aujourd hui, ignorer la nébuleuse systé-
mique. Parmi les adeptes de la réflexion systémique, Edgar Morin repré-
sente un interlocuteur exceptionnel pour le théologien. Il est I'un des seuls
a avoir tenté de développer systémiquement une «pensée globale» et pour-
tant non totalitaire. 1l répond ainsi a deux exigences auxquelles la pensée
théologique doit également satisfaire. De plus, sa recherche d’ une théorie
générale du systeme ne peut qu'interpeller le systématicien. Ces raisons et
quelques autres incitent a un dialogue avec E. Morin sur la question des
logiques qui, fondamentalement, régulent tant la méthode morinienne que
la théologie dialectique.

1. Geneése d’un dialogue et naissance d’une double question
1.1 Dialectique, paradoxe et systémique

L’élaboration d’une logique théologique est une tiche essentielle pour
la théologie systématique. L’analyse des systémes devrait permettre d’enri-
chir, d’approfondir et peut-&tre aussi de corriger ce qu’en la matiére on
peut mettre en évidence sur des bases purement théologiques. Mon enquéte
personnelle m’a a ce propos conduit aux résultats suivants: la théologie
doit étre théologie de la croix; une théologie de la croix doit, dans la lignée
de Paul, Marc, Luther, Kierkegaard et de quelques autres, étre une théo-
logie du paradoxe; on ne peut dire le paradoxe absolu et vivre «a sa suite»
que dialectiquefnentl.

' J’ai consigné les principaux résultats de cette recherche dans les articles
suivants: «Théologie analogique et théologie dialectique», RThPh, vol. 111, 1979,
pp. 13-34; «La dialectique kierkegaardienne», RThPh, vol. 118, 1986, pp. 47-66;
«Rupture et continuité», ETR 1986/4, pp. 497-521.



224 JEAN-DENIS KRAEGE

Il y a paradoxe lorsque deux grandeurs (a:b) radicalement et méme
infiniment différentes (w) sont conjointes ( *) au point de ne former fusion-
nellement qu’une seule entité. L'exemple le plus accompli de paradoxe en
terre chrétienne est bien entendu celui de Jésus, le Christ, vraiment Dieu et
vraiment homme, Dieu et 'homme €tant séparés par une différence qualita-
tive infinie. La paradoxalité des propositions précédentes peut s’exprimer
de la maniére suivante:

(a+b) - (awhb)

La dialectique paradoxale qui permet de dire et de «vivre» ce paradoxe
peut, quant a elle, se définir de la manieére suivante: deux entités qui sont
absolument incompatibles, comme par exemple la vie sous la loi et sous
I’évangile, s’exigent réciproquement pour pouvoir €tre ce qu’elles sont. La
(vie sous la) loi ne peut €tre vraiment loi que si elle est distinguée de
I’évangile et libérée par I'évangile de sa prétention a étre elle-méme €van-
gile. L’évangile ne peut quant a lui étre évangile que s’il se distingue de la
loi. Non distingué de la loi, il devient une nouvelle loi et donc un pseudo-
évangile. Par rapport au paradoxe, la dialectique paradoxale se caractérise
des lors par 1’introduction:

a) du mouvement ou devenir, ce qui oblige de réécrire tant la conjon-
tion (+) que la disjonction (w). Tant bien que mal, on le fera en termes
d’implications.

b) de la pondération de I'un des poles. Une telle pondération possede
toutefois cette particularité de n’étre qu’eschatologique, c¢’est-a-dire de
n’étre effective que dans 'eschaton. Elle est présentement cachée sous son
contraire (sous la pleine complémentarité des poOles dialectisés) et n’a en un
certain sens de «réalité» que pour la conscience croyante. Il en découle, par
rapport a la dialectique hégélienne ou schellingienne dont nous avons
davantage I’habitude, que cette dialectique n’est pas le moteur d’un systéme
de dialectiques, car elle est «sans résolution». La loi et I’évangile ne posse-
dent pas de synthése dans une réalité d’un niveau supérieur. Aux yeux de
la foi et a la fin des temps, [’évangile est simplement abolition (fin) de la
loi?.

Quand bien méme cette dialectique ne saurait ¢tre le moteur d’un
systtme de type hégélien, impressionnante est la proximité qu’elle entre-
tient avec une partic de cette maniére de conduire sa pensée que l'on
nomme «systémique» et qui se donne pour tiche tant d’étudier que de
réguler ces «ensembles d’éléments en interaction dynamique, organisés en

% Je propose ainsi la formule suivante pour dire la dialectique paradoxale:
(A by & (A 2 b).P.-A. Stucki a récemment offert une description logique de
la dialectique assez proche de celle que je défends. Cf. L’existentialisme chrétien
a-t-il une logique ?, Paris, 1992. On se référera en particulier & son chapitre IV.



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 225

fonction d’un but» que sont, selon la définition qu’en donne Joél de
Rosnay, les systemes®. Citons, rapidement et a |'intention de ceux pour qui
ce genre de références évoquera quelque chose, un certain nombre d’appli-
cations particulieres de la systémique qui possédent des analogies assez
immédiatement perceptibles avec la dialectique: les équilibres dynamiques
s’opérant en boucles (d’action et de rétroactions)*: la notion d’homéo-
stasie” ; I’«hystérésis» de celul qui sainement s avance dans la zone instable
de la fronce dans la théorie des catastrophes de Thom®; ce que 'on peut
globalement qualifier de dia-logique de la communication dans I’école de
Palo Alto’; les relations interactives existant entre loyautés dans le
systtme de la famille tel que le congoit Ivan Boszormenyi-Nagy®: les
équilibres divers que la théorie des jeux met en €vidence, recherche et
utilise®.

1.2 Quelques apories de la vulgate systémique

Ces utilisations particuliéres d’une forme ou d’une autre de dialectique
dans le cadre de la pensée systémique laissent toutefois un arriere-gout
d’insatisfaction.

Manque en chacune d’elles cet approfondissement du fonctionnement
des relations dialectiques qui en autoriserait une réelle régulation. Ce
manque ne permet pas de bien percevoir en quoi ces dialectiques se rappro-
chent ou different d’autres formes de dialectique et en particulier de la
dialectique paradoxale. Les rapprochements trop faciles, mais possibles au

3 J. DE ROSNAY, Le macroscope, Vers une vision globale, Paris, 1975, cf.
p. 83ss. et 9lss,

4 1. Ik ROSNAY, Le macroscope, op. cit. p. 99ss.

J. DE ROSNAY, Le macroscope, op. cit. p. 117

® Cf. R. THOM, Modéles mathématiques de la morphogenése, Paris, 1980;
A. Woobpcock, M. Davis, Théorie des catastrophes, trad. fr. Lausanne, 1984. Une
atilisation théologique de la théorie des catastrophes est proposée par les articles de
P. BUHLER et P.-L. DUBIED regroupés sous le titre «Une approche systémique de la
théologie» dans: E. SCHWARZ (éd.) La révolution des systéemes. Une introduction a
l"approche systémique, Cousset, Del Val, 1988.

7 L’ouvrage fondamental reste celui de P. WATZLAWICK, J. H. BEAVIN ET DON D.
JACKSON, Une logique de la communication, trad. fr. Paris, 1972.

8 Cf. en particulier Psychothérapies familiales, aspects théoriques et pratiquies,
Paris, 1980 ou (en collaboration avec B. KRASNER) Between Give and Take, Brunner
et Mazel, 1986.

? Je pense ici plus particulierement aux applications théologiques que fait
S. J. BRams de cette théorie dans ses deux ouvrages Biblical Games, A Strategic
Analysis of Stories in the Old Testament, Cambridge MA, 1980 et Superior Beings.
If They Exist, How Would We Know ? Springer Verlag, 1983,

5



226 JEAN-DENIS KRAEGE

vu de ce flou, entre dialectique théologique et autres dialectiques sont en
particulier a craindre. La mauvaise apologétique menace !

Alors une autre aporie se fait aussi jour: ces dialectiques — ou «dialogi-
ques» comme on les dénomme également en systémique — étant chaque
fois appliquées a des domaines bien particuliers et les relations entre ces
domaines n’étant pas clairement précisées, on ne saisit pas trés bien
comment ces diverses dialectiques s’articulent les unes aux autres et ce qui
en fait ou n’en fait pas le commun dénominateur. Ce qui manque dans ce
cas, c’est une sorte de «théorie générale» des dialectiques mises en ceuvre.
N’est-on pas en droit d’attendre la mise a jour d’une telle théorie dans le
cadre d’une méthode pronant la vision globale par opposition a la parcelli-
sation analytique, voire pragmatique de la réalit¢ ? Une telle mise en rela-
tion des dialectiques serait la seule maniere de permettre un dialogue entre
théologie dialectique et sciences concues dans une optique systémique.

1.3 La rencontre-choc de Morin

Deés lors, pour examiner comment s’organise un systéme de systemes,
respectivement un systéeme de dialectiques, i1l importe de trouver des préci-
sions au sujet des systemes d’idées ou des systemes de pensée. Il s’avere
alors intéressant de se tourner vers EDGAR MORIN et principalement vers les
quatre volumes de La Méthode. Morin utilise, en effet, avec une belle
constance, en la dénommant dialogique ou dialectique, une forme de pensée
qui, par certains aspects au moins, se révele tres proche de celle que 'on
est amené a développer dans le cadre d’une théologie du paradoxe. Certes
Edgar Morin est un personnage souvent décrié¢ parmi les théologiens et les
philosophes (mais aussi dans la communauté scientifique) a cause de son
plaisir parfois inconsidéré a jouer avec les mots. Il n’en reste pas moins
qu’il est en passe de devenir un des penseurs de cette fin de siécle qui
offrent de ces syntheses du savoir avec lesquelles les théologiens ont grand
intérét a ouvrir le dialogue s’ils désirent rester en contact avec les cultures
qui peu ou prou marquent leurs auditoires.

Deux questions se posent cependant. Je formulerai la premicre dans les
termes suivants: la raison théologique est-clle vraiment différente de la
raison «naturelle»? En d’autres termes, la logique qui est appelée a rendre
compte de la foi chrétienne et de I'absolu paradoxe qui est en son centre
serait-elle, en définitive, semblable a la logique dont la systémique bien
pensée fait usage pour rendre compte de la réalité ? Si tel devait €tre le cas,
la ot l'on est plutdt enclin a admettre en protestantismes une relation
dialectique entre la nature et la grace, n’existerait-il pas pour le moins une
analogie, voire une similitude telle que la grice pourrait paraitre moins
essentielle et le paradoxe moins paradoxal que nous n’avons [’habitude de
le penser?



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 227

N

La seconde question — complémentaire — consiste a se demander si,
quand bien méme les dialectiques paradoxale et morinienne ne seraient pas
absolument identiques, nous n’aurions pas en Morin en particulier et dans
la systémique en général, un interlocuteur «philosophique'®» singuli¢rement
propice a une reprise théologique. L’un des problémes de fond du dialogue
entre théologie et philosophie serait ainsi résolu. Ce probleme me parait, en
effet, consister a trouver une lecture philosophique de la réalité¢ qui soit
compatible avec la théologie, au point qu’une «reprise» puisse en étre faite
sans que le philosophique ne marque par trop le théologique.

Avant de répondre a ces deux questions, je me dois de donner quelques
indications au sujet de la pensée complexe telle que la congoit E. Morin.
Pour ce faire, quittons pour un instant les problemes de logique et de
«paradigmatologie» (IV, pp. 211ss.)!! et tentons d’appréhender quelques
lignes directrices de la pensée morinienne a partir du cadre systémique dans
lequel il évolue.

2. La dialectique de la pensée complexe chez E. Morin

Morin dit trés explicitement qu’il part de la systémique et de la cyber-
nétique (I, p. 27); ce sont la des armes particulierement appropriées a sa
lutte contre les réductionnismes de tous ordres (y compris holistique) et en
particulier contre les paradigmes réducteurs de la science normale fondés
sur le substantialisme aristotélicien et ’analytique isolationniste d’inspira-
tion cartésienne.

2.1 Dépasser les systémiques «classiques»

S’il navigue ainsi dans les eaux de la systémique, il se¢ montre aussi
critique a son égard. Il cherche en particulier a dépasser ce qu’il qualifie de
formes «classiques» de la systémique. Or que fait la systémique classique
qui dérange tant Morin? Elle joue régulierement 'ordre contre le désordre,
I’équilibre homéostatique contre les déséquilibres. Aux yeux de Morin, elle

10" Je parle ici globalement de «philosophie» pour désigner tout effort rationnel
tendant a décrire la réalité. Les sciences sont comprises dans cette désignation
générale. Je considere simplement qu’elles doivent &tre fondées €pistémo-
logiquement, qu’elles ont & étre articulées les unes aux autres et ont tout intérét a
étre intégrées A un projet existentiel par une «philosophie». A mes yeux, c’est le
tandem formé par la phénoménologie et la philosophie de I'existence qui répond le
mieux A cette tiche philosophique générale.

'I' Je cite entre parenthéses dans le texte La Méthode, Tome 1, La Nature de la
Nature, Paris 1977; Tome 11, La Vie de la Vie, 1980; Tome /1, La Connaissance
de la Connaissance, 1986; Tome 1V, Les Idées, 1991. Le chiffre romain désigne le
tome, les chiffres arabes le(s) numéro(s) de page.



228 JEAN-DENIS KRAEGE

se révele donc incapable d’intégrer le caractere créateur des désordres, des
aléas, des antinomies et autres antagonismes. Elle n’est pas a méme d’inté-
grer le caractére positif des déséquilibres lorsqu’ils sont saisis dans une
«organisation» qui les articule avec un ordre ou un équilibre (I, p. 147).
Elle en est restée a la quéte de 'ordre et n’a pas intégré 'idée d’ organisa-
tion (1, p. 124). En deuxieme lieu, Morin considére comme une nécessité
de tout premier plan la réintroduction du sujet (qui lui-méme est un
systeme) en tout systeme; il convient donc de découpler I'idée de systeme
du contexte des machines artificielles au sein duquel il est apparu (I,
p. 142). Enfin les équilibres que la systémique classique cherche a instituer
sont rarement des €quilibres dynamiques comme ceux que l'on découvre
tant dans le monde physique que dans le monde biologique.

Certes ces critiques s’adressent a la systémique du milieu des
années 70 et beaucoup moins a ses formes actuelles (méme si ’on peut et
doit toujours avoir des doutes). Il reste toutefois intéressant de considérer
ce qu’'en fonction de ces critiques Morin a fait du cadre systémique dans
lequel il affirme toujours évoluer. La ou la systémique classique oppose
’ordre et le désordre, I’ouverture et la fermeture, Morin s impose de conce-
voir les systemes comme toujours a la fois ouverts et fermés et comme des
organisations dynamiques d’un ordre et d’un désordre (I, p. 134). Cela I’in-
cite également a tout mettre en ceuvre pour ne pas retomber dans un réduc-
tionnisme systémiste. 1l convient en effet d’éviter a tout prix de réduire
toutes choses et en particulier le vivant a ['idée systémique. Le vivant,
’existence et I'€étre sont systemes, mais dépassent aussi toujours tout
systeme (I, pp. 150s.). Le systtme doit rester une construction mentale. Il
ne saurait en aucun cas étre identifié au réel (IV, p. 204, pp. 242ss.). Plut6t
que de tout réduire a 1'idée de «Systéme», il convient alors de penser la
réalité en termes de poly-systemes. Les poly-systemes cherchent a articuler
de maniére systémique des systemes différents tout en respectant la singula-
rit¢ de chacun d’eux. Dans ce cadre, il convient tout particulierement d’arti-
culer systeme-sujet et poly-systemes-objets en un méta-systéme qui n’est
autre que la Méthode que Morin cherche a mettre au point.

2.2 Une théorie pénérale du systéeme
8 y

La ou Von Bertalanffy, le «fondateur» de la systémique, avait élabor¢
une théorie générale des systémes, l'intention fondamentale de Morin
consiste a construire peu a peu une théorie, elle aussi générale, mais non
réductionniste, du systeme! (I, p. 101). Cette théorie générale du systeme
ne peut pratiquement €tre ¢laborée qu’en un parcours qui se sait par avance
voué¢ a I’inachévement et qui visite ce systeme de systemes de systemes
(poly-systeme) qu’est la réalité. Ce parcours ne peut étre opéré que de
manicre spirale, en une série d’approximations successives au travers de



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 229

Physis, de Bios et d’Anthropos. II débouche alors sur la mise & jour, dans
le cours méme de cette mise en ceuvre, d’une épistémologie nouvelle (la
connaissance de la connaissance), lieu final et toujours transitoire de 1'éla-
boration de la Méthode. La complexité de 1’opération tient pour une bonne
part au cercle herméneutique au sein duquel toute cette opération a lieu:
cette épistémologie nouvelle s’élabore tout au long du parcours méme ot
elle est simultanément utilisée pour faire avancer la pensée complexe.

Cette théorie générale du systeme est centrée autour de 1'idée d’ organi-
sation des unités complexes formées d’interrelations entre éléments, actions
ou individus (I, p. 102). «Le systeme est con¢gu comme le concept
complexe de base concernant I’organisation» (I, p. 149). Mais de quoi est
donc constituée cette complexité qui qualifie de maniere centrale I'idée de
systeme? Elle «est dans I’association de ce qui était considéré comme anta-
goniste»; elle «correspond a I'irruption des antagonismes au cceur des
phénomenes organisés, a l'irruption des paradoxes ou contradictions au
ceeur de la théorie» (I, p. 379). C’est 1a une spécification trés importante
pour la suite de notre dialogue avec Morin. Cette définition introduit, en
effet, au cceur de tout systéme I'idée qu’y existe une contradiction, un anta-
gonisme, voire méme un «paradoxe» et que toutes ces oppositions font
partie intégrante de 1’organisation. Cela nous meéne a considérer en quoi la
logique profonde du syste¢me tel que congu par Morin se rapproche de ce

que j’appelle «dialectique»'?,

2.3 Pensée complexe et dialogique
2.3.1 La structure de la dialogique morinienne

La dialogique morinienne est caractérisée par une expression qui revient
constamment: des phénoménes «a la fois complémentaires, concurrents et
antagonistes». Quand, en effet, la logique n’est plus au service de la pensée
simplifiante et de son «paradigme disjonctif-réducteur», quand elle veut étre
ancillaire de la pensée complexe, elle a a «affronter la contradiction par des
voies logiques» (11, pp. 386ss.).

Un accent trés clair (concurrent et antagoniste) est mis par Morin sur la
nécessité d’intégrer a sa pensée complexe les contradictions, antagonismes
et autres antinomies que 1’on ne cesse de détecter entre les phénomenes et
au ceeur méme des phénomenes organis€s. Notons au passage, pour y

2 Morin se méfie du terme de dialectique auquel il renonce dans une bonne part
de La Méthode. Cela est fort compréhensible de la part de quelqu’un qui vient du
marxisme et a dii longuement régler des comptes avec son ancienne doctrine. Plus sa
réflexion avance, plus il remplace le terme de dialectique par celui de dialogique.
Sur la dialectique, on pourra se référer aux textes déja anciens, mais éclairants de Le
Vif du Sujet, Paris, 1969, en particulier: pp. 55ss., 63ss.



230 JEAN-DENIS KRAEGE

revenir plus loin, qu'a ma connaissance Morin ne préte pas vraiment atten-
tion aux divers types d’oppositions qui peuvent qualifier les relations entre
poles de la dialogique. Il ne distingue en particulier pas entre contraires et
contradictoires et parle un peu facilement de paradoxe.

Cependant toute unité complexe est également constituée d’interactions
entre ses constituants. Morin dira ailleurs que ces constituants sont complé-
mentaires. Cette complémentarité s’exprime facilement en termes de boucle
(active et rétroactive) (I, p. 381). Tout semble méme «bouclé» dans la
réalité, a commencer par le domaine des objets matériels (cf. les tourbillons
physiques analys€s en ouverture du chapitre consacré a la production de soi
dans le regne de la Physis, I, pp. 183ss.). Il n’est pas de vie sans bouclage
et en particulier sans le bouclage de 'autos («unité¢ d’une boucle qui, reve-
nant sans cesse de méme sur soi-méme, produit et reproduit le méme», II,
pp. 259ss.); P'animal est une boucle récursive exemplaire (II, p. 214); il
n’y a pas d’épistémologie sans boucle (bouclage entre pensée analogique et
pensée logique, entre mythos et logos, entre explication et compréhension...
III, I, pp. 139ss., 153ss.); la sociologie de la connaissance s’inscrit dans
une relation d’interdépendance en boucle avec I’épistémologie (IV, p. 91).

Ce bouclage qui est fermeture du systeme sur lui-méme ne peut toute-
fois exister que par opposition a une ouverture, qui en permet tout simple-
ment |’existence. «L’ouverture nourrit la boucle, qui opere la fermeture.»
Or l'ouverture est ouverture a ce qui non sculement nourrit, mais aussi
détruit la boucle. Le flux de la riviére est a la fois ce par quoi le tourbillon
peut exister et ce qui, de par sa linéarité, nie ce méme tourbillon! Complé-
mentarité et antinomie sont indispensables 1’'une a 1'autre au point qu’il doit
méme y avoir complémentarité entre ces réalit€és antinomiques que sont la
complémentarité et I’antinomie. Nous voici donc totalement immergés dans
le champ de ce que je nomme «la dialectique» !

2.3.2 Lieux d’ application de la dialogique

Les «lieux» d’application de ces dialogiques sont multiples. Au terme
du premier tome de La Méthode, Morin donne une liste non exhaustive des
couples déja considérés. Citons les plus importants: désordre/ordre,
désordre/organisation, un/complexe, singulier/général, autonomie/dépen-
dance, événement/élément, organisation/anti-organisation, constance/change-
ment, équilibre/déséquilibre, cause/effet, ouverture/fermeture, informa-
tion/bruit, normal/déviant, central/marginal, improbable/probable... (cf. I,
p. 380). Un autre catalogue impressionnant est livré au cceur de la réflexion
qu’E. Morin a consacrée a I’Europe. Ce catalogue, peut-€tre plus empirique
dans son élaboration, introduit quelques couples nouveaux par rapport a
I'énumération précédente. On y trouve entre autres religion/raison;



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 231

foi/doute; pensée mythique/pensée critique; empirisme/rationalisme; exis-
tence/idée; particulier/universel; philosophie/science; culture humaniste/
culture scientifique; ancien/nouveau; tradition/évolution; réaction/révolu-
tion; individu/collectivité; immanence/transcendance; hamletisme/promé-
théisme ; quichottisme/sancho-pancisme..."?

Comme on s’en apercoit, les champs du savoir concernés comme les
niveaux d’application de la pensée dialogico-complexe sont fort nombreux.
On est en droit de se demander si ces dialectiques relévent d’une structura-
tion noétique (ou projective) ou rédupliquent une structure du réel. Morin
répond non pas en normand, mais dialectiquement! A ses yeux, les struc-
tures se trouvent a la fois hors de notre esprit et a I’intérieur de celui-la. Il
n’y a pourtant ni parfait recouvrement de ces deux structures, ni radicale
césure entre elles (cf. en part. III/I, p. 215s.; IV, p. 243).

Morin donne également quelques renseignements qui nous intéressent
au sujet des relations existant entre ces dialogiques. Parmi ces relations
entre dialogiques, deux concernent plus particulierement la suite de notre
réflexion.

2.3.3 Systemes de dialogiques et émergences

[l y a d’abord ce que Morin appelle parfois des systémes de dialogi-
ques, dont I’exemple fondamental est offert par la triple dialectique existant
entre ordre-désordre-organisation-ordre... Morin présente ce méme systéme
sous la forme de la tétralogic: désordre-interactions-ordre-organisation
(-désordre, etc.) (I, p. 368) ou les interactions sont elles-mémes reliées a
chacune des trois autres entités dialectisées, ce qui fait que chacun des
quatre éléments est en relation avec les trois autres (I, p. 56). La complexi-
fication des systémes de dialectiques peut alors, sur la base de ce modele,
se développer pour rendre compte de la vie (cf. 1I, p. 378) ou de I'homme
(au moyen de ces grandeurs dialectiques que sont l’espéce, la société et
Iindividu'®.

Morin fait également remarquer que trés fréquemment les dialectiques
ne sont pas mises systémiquement et donc dialectiquement en relation les
unes avec les autres, mais qu’elles générent ce que Morin appelle, apres
d’autres, des «émergences». Pour étre précis, 1l conviendrait du reste de
toujours les appeler des «qualités émergentes». Ces qualités €émergentes

13 E. MoRIN, Penser I'Europe, Paris, 1990, pp. 147s. On se référera aussi avec
profit & un certain nombre de couples anthropologiques de base que E. Morin met
en évidence dans 1’un de ses premiers ouvrages d’aprés sa «révolution systémique»,
a savoir Le paradigme perdu : la nature humaine, Paris, 1973.

14 Cest 12 la thése développée dans I'anthropologie publiée par Morin a I'orée
de sa grande entreprise «méthodique»: Le paradigme perdu = la nature humaine, op.
cit. en particulier p. 47.



232 JEAN-DENIS KRAEGE

vont elles-mémes &tre structurées dialectiquement et entrer en relations
dialectiques avec d’autres entités... (I/pp. 106ss.). Mais que faut-il entendre
par €émergence? Prenons un exemple pour en avoir une premiére appréhen-
sion. Si on additionne les qualités des trois atomes qui composent la molé-
cule d’eau (H,0), celle-c1 devrait, au niveau de la mer et & une température
mettons de 10 °C, étre gazeuse; or elle est liquide. De la combinaison ou
encore de I’organisation de ces trois atomes est née, a «émergé» une molé-
cule qui posséde des qualités absolument propres. Ces qualités émergentes
ne peuvent pas étre déduites des qualités des constituants de la molécule.
La molécule d’eau est donc davantage que la somme de ses parties'”. «Les
¢mergences sont les réalités, qualités, propriétés, issues de l'organisation
d’un systeme et qui présentent un caractére nouveau, par la non réductible
aux qualités ou propriétés des composants considérés isolément ou agencés
différemment» (II, pp. 373s.). L'émergence la plus remarquable est certai-
nement |'apparition de 1’«auto- (c’est-a-dire géno-phéno-€go)-éco-ré-organi-
sation», en d’autres termes |’apparition de la vie; mais ce sont aussi |’appa-
rition des poly-cellulaires, celle du sens (d’une phrase, d’un texte etc. cf.
IV, pp. 168ss.), de la conscience de soi'® ou des sociétés de poly-cellu-
laires... A chaque fois, nous avons affaire a un systeme donnant naissance 2
des qualités émergentes qui génerent elles-mémes des systemes. Plus préci-
sément encore, les qualités émergentes naissent (et renaissent) toujours
d’une antinomie entre constituants interrelationnés. Les dialogiques peuvent
donc toujours, au terme d’un saut inexpliqué, générer de telles qualités
émergentes.

2.3.4 Encore sous le sceau hégélien?

Ces émergences posent dés lors le probleme de la forme de la dialo-
gique morinienne. Ces dialogiques sont-elles, en effet, le subreptice moteur
d’un Systeme totalisateur? Les émergences sont-elles des crypto-Aufhe-
bungen au sens ou Hegel les entendait comme moteur de son systeme
dialectique ?

~

11 est a noter, pour rendre pleinement justice 2 E. Morin, qu’il met cette
affirmation selon laquelle le tout est plus que la somme des parties en tension
dialectique avec celle selon laquelle le tout est moins que la somme des parties;
c’est 1a ce qu’il traite sous ’appellation de «contraintes» (cf. I, pp. 112ss.). Nous
n’avons donc pas une dialectique ascendante a la Hegel avec une évolution vers un
plérome a venir moyennant des Aufhebungen successives d’émergences par d’autres
émergences. Le systeme est homéostatique méme s’il reste dynamique. La ou se
crée une émergence, certaines qualités des composantes, non reprises dans
I’émergence, se perdent simultanément.

16 E. MoRrIN, Le paradigme perdu: la nature humaine, op. cit, p. 152. Sur la
notion de «bond» qui devient au cours de cet ouvrage «émergence», en passant par
«innovation» et «saut qualitatif», cf. pp. 85, 91, 129 et 130.



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 233

La dialogique systémique morinienne me semble avoir, de fait, fort peu
a faire avec le systeme hégélien. Il existe en particulier une différence radi-
cale entre Hegel et Morin. Chez ce dernier, le caractére indépassable des
antinomies est reconnu, méme si les dialogiques peuvent, toujours a la suite
d’un «saut», donner naissance a des émergences. «La pensée complexe
accepte le défi des contradictions. Elle ne saurait étre, comme la dialectique
(de type hégélien), le “dépassement” (Aufhebung) des contradictions. Elle
est leur désoccultation, leur mise en évidence, et appelle au corps a corps
avec la contradiction» (II, p. 385)!7. Dans ce cadre, les émergences appa-
raissent sans abolir les antinomies-complémentarités dont elles sont issues.
Rappelons aussi qu’elles ne reprennent pas toutes les qualités des pdles
dialectisés auxquels elles doivent d’étre apparues. Elles n’en sont pas la
pleine synthese !

Ce qui donc reste de 1’idée hégélienne de Systéme chez Morin, c’est la
reconnaissance qu’il est nécessaire d’articuler les unes aux autres les dialo-
giques que le savoir met en €vidence ou en ceuvre. Jamais pourtant, nous
n’avons d’abolition d’une dialectique par une quelconque Aufhebung de ses
poles. Tout au plus telle qualité émergente rétroagira-t-elle sur ses éléments
constitutifs et y apportera-t-elle des modifications partielles.

3. Dialogique morinienne et dialectique paradoxale

Nous commengons a voir la proximité entre la dialogique de la pensée
complexe et la dialectique théologique dont j’ai rappelé au début de cet
article les linéaments, élaborés a partir de la pensée luthérienne ou kierke-
gaardienne. Il en va a chaque fois d’un méme mouvement d’aller-retour
entre deux pdles reconnus simultanément antagonistes et complémentaires.
Il est donc temps de revenir a nos deux questions qui concernaient autant
I’existence d’éventuelles divergences entre ces deux dialogiques que les
possibles reprises théologiques de la méthode morinienne.

17 Cf. aussi I1I/I, pp. 175s. ot Morin envisage le dépassement de I'antinomie de
la pensée mythologique et de la pensée rationnelle. Sa réponse consiste a dire Non a
un dépassement, mais Oui & un fécond dialogue. En IV, p. 196, il écrit a ce propos:
«La dialogique ne dépasse pas les contradictions radicales, elle les considere comme
indépassables et vitales, elle les affronte et les intégre dans la pensée...». Dans un
article, Le Temps stratégique, intitulé «Les livres essentiels de Edgar Morin, le
sociologue, Premiere Partie», Genéve, automne 1988, n” 26, Morin écrit: «C’est
dans Hegel que j’ai appris & reconnaitre ma (mes) contradiction(s) fondamentale(s),
a les assumer a jamais, les approfondir, tenter de les dépasser (j’al appris depuis que
les contradictions vraiment fondamentales sont non seulement indépassables, mais
constitutives de notre étre et de notre vie)» (p. 119). Dans le méme sens, cf. Le Vif
du Sujet, op. cit., pp. 24s.



234 JEAN-DENIS KRAEGE
3.1 Apports de la dialectique théologique a la dialogique morinienne

Apres avoir évoqué les ressemblances entre dialectique paradoxale et
dialogique morinienne, considérons donc en premier licu leurs éventuelles
différences!

Elles me semblent étre de deux types. Il y a d’abord le probléeme des
antinomies et de leur degré de radicalité. Si Morin accorde une grande
importance au respect des contradictions, il n’en donne guere — comme
déja évoqué — a l'analyse des antinomies, des concurrences et oppositions
mises en évidence dans et par la pensée complexe'®. S agit-il toujours d’op-
positions de contradictoires ou ces oppositions recouvrent-clles parfois des
oppositions de contraires, voire de simples disparités?

3.1.1 Divers types d opposition

Les déclarations citées plus haut et par lesquelles Morin se démarque
strictement de [’hégélianisme donnent a penser que, la plupart du temps,
nous devrions avoir affaire a des contradictoires. Cela n’est toutefois pas du
tout certain, car on peut marquer un grand respect a I'égard des contradic-
tions fondamentales qui sont au cceur de la vie sans que pourtant ces
contradictions doivent impérativement étre des contradictoires au sens strict
que prend ce terme en logique. Pour prendre un exemple théologique, ce
n’est pas parce que les usages civil et théologique de la loi ne sont pas
dans une relation d’absolue opposition qu’il faut a tout prix les opposer de
cette maniere ou les réduire a une entité supérieure et englobante. La dispa-
rité des usages de la loi montre simplement, lorsqu’elle est respectée pour
ce qu’elle est, I'ambiguité de I’existence humaine «naturelle». St les
analyses d’un Morin ne décrivent pas seulement des oppositions absolues
de contradictoires, mais aussi des disparités et des oppositions de contraires,
nous n’allons pas, théologiquement parlant, nous en plaindre! 9 La seule

'8 Une expression frappante revient avec une belle régularité chez Morin; elle
affirme que la pensée complexe travaille toujours avec des réalités a la fois
«concurrentes et antagonistes». Le terme «concurrent» est ici ambigu; il se situe a
mi-chemin entre d’une part la concurrence et donc 1'antagonisme et d’autre part le
fait de «courir avec», donc la complémentarit¢. On pourrait penser que cette
redondance marque simplement ['importance qu’il convient d’accorder tant aux
oppositions qu’aux interactions. Cette redondance marquerait donc la nécessaire
(méta-)complémentarité de 1’antagonisme et de la complémentarité entre les poles.
Avec cette maniere de comprendre la «concurrence», rien n’est dit au sujet de la
radicalité de 1’antagonisme entre les poles. Si par contre «concurrent» veut redoubler
le terme «antagoniste» et lui seul, il n’indique pas non plus de quelle radicalité est
cet antagonisme, mais insiste sur la nécessité de la prendre trés au sérieux.

11 semble par ailleurs que dans plusieurs cas de dialectiques proposées par
Morin, la possibilité existe de renforcer, par recadrage, des oppositions faibles
jusqu’a en faire des antinomies contradictoires sans pour autant modifier



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 235

chose importante est qu'une telle description laisse place a une possible
relecture de la réalité en fonction du paradoxe absolu. Pour ce faire, elle ne
doit pas proposer de résorption des oppositions sous peine d’essayer de
s’assurer quelque salut historique, mondain, a portée d’homme, instauré au
terme d'un processus naturel, comme du reste Morin cherche fréquemment
a I’éviter. La ou il y a ambiguité, la pensée complexe doit dire I'ambiguité;
la ou il y a opposition de contraires, elle doit mettre respectueusement en
€vidence cette opposition; la ou il y a opposition de contradictoires, elle
doit bien la montrer. On peut donc reprocher @ Morin de ne pas suffisam-
ment préciser de quel type d’opposition il parle. Comme il met presque
toutes les oppositions dans le méme panier, il suscite parfois des illusions
sur le type de dialectique mettant deux pdles en relation.

Mais nous voila aussi rassurés quant aux relations entre la nature et la
grace: la description morinienne de la réalité ne vient pas rendre la griace
inutile! Les dialogiques moriniennes ne sont, en effet, pas toutes des
dialectiques paradoxales! Nous sommes ainsi menés vers la deuxieme
partie de notre délimitation théologique par rapport a la dialogique mori-
nienne.

3.1.2 La question du sens

La seconde différence essentielle entre dialogique morinienne et dialec-
tique paradoxale me parait résider dans la question de la place de I'eschato-
logie au sein de la dialectique et plus globalement dans «la question du
sens».

La ou la dialectique théologique pondere eschatologiquement I'un des
poles a la fois antinomiques et «inter-relationnés», la pensée complexe se
révele incapable de découvrir une finalité aux divers systémes analysés
comme aux systémes de systemes (en part. I, pp. 257ss. et II, pp. 408s.).
La vicieuse circularité de la boucle dialectico-systémique n’incite-t-clle pas
fondamentalement au désespoir (I, pp. 17ss.)? La seule espérance quelque
peu désespérée qui subsiste, n’est-ce pas qu'une «chance» se présente (II,
p. 451), chance d’une nouvelle émergence qui fasse faire un bon en avant a
"univers et permette une «nouvelle naissance de I’homme»? Morin parle
aussi de maniére insatisfaisante de poly- ou multifinalités (ex.: II, p. 412:
«..les fins sont incertaines, diverses, concurrentes, antagonistes»). Cette
poly-finalité se réduit en définitive a la quasi-tautologie «vivre pour vivre».
Certes Morin I'explicite en affirmant qu’il s’agit de vivre pour survivre et
pour donner/aider & vivre a des humains qui doivent découvrir qu’ils n’ont
eux-mémes de raison d’étre que de donner du sens au vivre... (I, p. 408).

fondamentalement la réalit¢ de chacun des pdles en présence (ex.: le couple
utile/nuisible devenant le couple utile/inutile).



236 JEAN-DENIS KRAEGE

Sur ce point, Morin voit bien, a la suite de Pascal, que la question du sens
ne trouve de solution que dans un pari?’. Il parie personnellement pour
I'amour et la fraternit¢, seuls capables de donner du sens au désespoir,
seuls capables de contrer le néant (I, pp. 280s. et Pour sortir... p. 289).
Mais ne s’agit-il pas la encore de maitres-mots(maux), ceux-la méme que
Morin ne cesse de fustiger? Quel contenu faut-il donner a ces concepts
d’amour et de fraternité? Quel vrai sens donnent-ils a la vie humaine, voire

a la vie tout court?

Sur ce point essentiel, n’y a-t-il pas quelque intérét a se tourner vers les
vieux mythes qui valent bien les maitres-mots(maux) moriniens? N’avons-
nous pas de bonnes raisons de regarder du c6té du christianisme qui a fait
de la question du sens sa question centrale avec toute la problématique
paulinienne de la justification? Le christianisme possede cet avantage d’étre
une réponse dialectico-paradoxale, donc une réponse complexe, a la ques-
tion du sens. Dans sa paradoxalité et sa complexité, il allie foi et doute, il
ne découvre un sens que dans le renoncement 2 donner du sens ou ne voit
apparaitre du sens que dans la reconnaissance de I’absolu non-sens de notre
existence et de son incapacité a se donner un sens a elle-méme... Le chris-
tianisme ainsi présenté devrait donc, au moins formellement, posséder une
certaine respectabilité aux yeux de Morin?!. «Matériellement», I’apport de
la théologie a la pensée complexe revient a lui offrir une hypothése escha-
tologique. Cette derniere évite I'impression de bouclage vicieux que donne
facilement et de maniére fort angoissante la dialogique de la pensée
complexe. Elle évite ce bouclage non par une Aufhebung simpliste, mais
par une surdémultiplication de la pensée complexe qui offre une réponse
elle-méme dialectique a la question du sens. La dialectique du «déja...ne
pas encore...» vient, en effet, s’immiscer dans les autres dialectiques et
systemes de dialectiques. Cela a lieu lorsqu’est introduite dans la dialec-
tique méme I’idée de pondération eschatologique paradoxale ou méme
d’abolition eschatologique de I'un des poles. Celles-la ne valent que pour la
foi; elles ne le sont pas encore in re ou pour la conscience travaillant sur
des évidences.

20 Cela apparait tout particulierement dans son ouvrage de «mise au point»
intitulé Pour sortir du XX¢ siécle, Paris, 1981. Au sujet du pari, de son importance
et de ses modalités, cf. pp. 276, 278, 283, 313ss.

2L A ce propos cf. Pour sortir..., les pages 269 a 293 intitulées «Que croire ?
Qui croire? Que faut-il croire 7». On se référera aussi avec profit a la conférence
intitulée «Dieu est-il encore crédible aujourd’hui?» donnée par E. Morin a
I’Association Universitaire Protestante et a 1'Eglise Réformée de Port-Royal a Paris
en novembre 1987 (Autres Temps, 19 octobre 1988, pp. 48-55). Cf. aussi Le
paradigme perdu : la nature humaine, op. cit. pp. 157ss. (sous le titre & la fois
positif et négatif : «L.a névrose de 1"humanité»).



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 237

3.2 Apports de la pensée complexe a la théologie

Apres avoir considéré deux apports possibles de la pensée théologique i
la pensée complexe, il importe d’examiner maintenant quelques exemples
de ce que la pensée théologique peut tirer de la somme considérable d’ana-
lyses et de synthéses offertes par la Méthode morinienne. Il va de soi que
ce qui suit ne peut avoir statut que d’esquisses exploratoires, de coups de
projecteurs lancés dans une série limitée de domaines. La confrontation a la
pens€e complexe représente une remise en question et une ouverture telles
pour la théologie qu’il serait extravagant de prétendre montrer dans un
article comme celui-ci tout ce que ’on peut tirer de pareil dialogue.

3.2.1 Oser la complexité en théologie

Le premier type d’apports de la pensée morinienne a la théologie sera
d’ordre formel. Par son insistance a ne jamais séparer un systéme du
systeme-sujet qui l’observe ou en rend compte, la réflexion morinienne
invite toute pensée a renforcer le combat contre les réductionnismes de tout
ordre. Il convient donc d’introduire la complexité dans la pensée théolo-
gique et, par la-méme, de renoncer a tous les réductionnismes théologiques,
a toutes les juxtapositions de lieux théologiques, aux réifications et aux
objectivations®>, A propos de ces derniéres, la constante réintroduction du
systeme-sujet dans ’analyse de réalités en apparence «objectives» et objec-
tivables est une incitation a faire de la théologie en étant conscient qu’on
n’en fait jamais que «du point de vue» de I’homme; elle est donc une
invite & concevoir la théologie comme cognitio Dei et hominis®.

Toujours a ce méme niveau formel des procédures permettant un bon
fonctionnement de ces systémes que sont aussi les théologies, Morin nous
rend attentifs a I'importance de Uarticulation des dialectiques entre elles.
La Méthode nous incite a ne pas travailler sur des dialectiques distinctes et
juxtaposées. Il convient d’essayer, sans jamais réduire une ou des dialecti-
ques a quelque dialectique plus englobante, de relier les dialectiques entre
elles, de les articuler autant que faire se peut en réseaux, de décrire les
qualités émergentes des diverses dialectiques ou réseaux de dialectiques.
Cette démarche, les théologies dialectiques ne 'ont, & mes yeux, pas suffi-
samment mise en ceuvre jusqu’ici.

2 Pour une analyse de I'objectivation et de la réification en théologie, on se
rapportera & P.-A. STUCKI, «A propos de I’herméneutique post-bultmannienne»,
RHPR 1969/1, pp. 33ss. et Herméneutique et Dialectique, Genéve, 1970, pp. 194ss.

23 Pour une analyse de la signification de cette formule chez Calvin, Zwingli et
particulierement chez Luther, cf. G. EBELING, Lutherstudien 1, Tibingen, 1971,
pp. 221-272.



238 JEAN-DENIS KRAEGE

3.2.2 Attention aux émergences

Morin attire aussi attention des théologiens qui le prendraient au
sérieux sur les possibles émergences issues de dialectiques sans résolution.
Les théologiens qui travaillent avec un paradigme dialectico-complexe n’ont
guere, a ma connaissance, prété beaucoup d’attention a de telles émer-
gences. Au mieux €voquent-ils de possibles synthéses temporelles et
partielles, les dialectiques pouvant et méme devant, au vu des circons-
tances, s’arr€ter temporairement dans le va-et-vient entre les deux poles mis
en relation. L’idée d’émergence posséde cet avantage sur celle de synthése
partielle de ne pas donner I'impression que la dialectique puisse et doive
s’arréter a un moment donné. Il faut au contraire que le mouvement dialec-
tique se poursuive pour que l’émergence puisse se maintenir. Morin me
parait ainsi réellement permettre a la dialectique théologique de mieux
comprendre son fonctionnement propre. La foi n’est-elle pas par excellence
une qualit¢ émergente de la dialectique de la parole et de I'existence? Ou
bien lorsque notre intérét se centre sur l'instant de [a foi dans sa relation a
I'Instant absolu, n’avons-nous pas a considérer, via la dialectique du
phainon et du genos®*, les émergences d’une telle dialectique au plan de la
durée, de I'institution, des ceuvres et de la sanctification?

L apparition d’émergences dans [’histoire de l'univers interroge elle
aussi le théologien. Aux yeux de Morin, elles apparaissent en effet par
«hasard-nécessité» ou encore suite a un «saut» qualitatif dd a une décision
subjective ou a un agent qui reste inconnu. Morin, dans une conférence
donnée devant des protestants parisiens, congoit fort bien que des croyants
puissent 1’appeler Dicu .

Apres ces quelques contributions «formelles» de Morin a la théologie,
considérons ce que, «matériellement» parlant, il peut lui offrir. L apport
premier me parait étre, de ce point de vue, une nouvelle compréhension de
certains lieux théologiques.

3.2.3 Pour aider a structurer certains lieux théologiques

La confrontation avec la pensée complexe nous impose, tout d’abord et
tres positivement, de reprendre a frais nouveaux la compréhension d’un
certain nombre de lieux théologiques classiques. Elle peut aussi nous
confirmer dans certaines options théologiques jugées par beaucoup contesta-
bles. En voici quelques exemples:

% O I, pp. 124-125 et S. MaNGHI, «Méta-sociobiologie. De I’Empire des génes
a la République du complexe» in: Arguments pour une Méthode (Autour d’Edgar
Morin), Colloque de Cerisy 1986, Paris, 1990, pp. 190, 192.

25 «Dieu est-il encore crédible aujourd’hui 7», art. cit.



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 239
3.2.3.1 Création

En dialogue avec la cosmogonie de Morin et de tous ceux qu'il intégre
a son poly-systéeme, nous ne pouvons penser le Dieu créateur autrement que
comme créateur de ['ordre et du désordre et, plus encore, comme créateur
de l'organisation de D'ordre et du désordre. Dieu n’est plus simplement
I"ordonnateur du chaos comme on I'a fort longtemps compris a partir de
Gn [. Il convient de réécrire aujourd’hui ce texte dans un sens qui incite
moins au dualisme. Une autre piste dérivée du dialogue avec Morin serait
de parler de la creatio continua en termes d’organisation (de I’ordre et du
désordre, etc.). Dieu peut alors étre nommé Le Grand Organisateur. Les
retombées par exemple sur la question de la théodicée en seront patentes;
cette compréhension de Dieu confirme la conception paradoxale de ['amour
de Dieu qui est a la fois pardon et colére, celle de la tentation qui s’avere
simultanément manifestation gracicuse de [’amour de Diecu, etc. On en
trouve méme des traces chez Morin dans un parallélisme saisissant entre la
complémentarité qui lie les démons de Maxwell et de Boltzmann et celle
qui lie Méphisto et le Seigneur (II, p. 412)! La conséquence éthique en est
qu’«il est impossible d’optimiser la complexité et singulierement la comple-
xité vivante» (idem). La foi chrétienne n’est pas retour au paradis d’avant
la chute...

3.2.3.2 Anthropologie

Nous voici amenés a relire le péché a partir des réflexions mori-
niennes ! Quel rapport faut-il établir entre le péché et le désordre ou ce que
I’on pourrait aussi appeler la négativité, le coté dément de I'’humain? Le
péché pourrait-il servir a |'organisation voulue par Dieu, lorsqu’il est
correctement articulé a son contradictoire: la foi ou la vie grice a Dicu?
Serait-il voulu par Dieu, voire nécessaire a la foi? N’'avons-nous pas a
redécouvrir I'importance de déclarer «O bienheureux péché, toi qui as
mérit¢ un Rédempteur de cette nature et de cette grandeur!» %69

En matiére d’anthropologie théologique, il me parait aussi important
d’étre & 1’écoute de Morin lorsqu’il montre que I'individualité-sujet est une
des catégories fondamentales du vivant et non du seul homo
sapiensidemens. Quelle est des lors la spécificité de I'humain? Que signifie
la création de I'homme a I'image de Dieu? Toutes les bases de la plupart
de nos anthropologies traditionnelles en sont chamboulées. Plus encore, une
ligne directrice pour nos réflexions anthropologiques nous est donnée par
Morin. Nous trouvons chez lui le fondement scientifico-philosophique

%0 Missel romain, Vigile du soir de Paques. Cf. sur ce théme P. BUHLER, Le
probléme du mal et la doctrine du péché, Geneve, 1976, ouvrage auquel cette
citation sert d’exergue.



240 JEAN-DENIS KRAEGE

d’une ontologie relationnelle. Certes nous n’avions pas besoin d’attendre
Morin pour nous en convaincre. Sa synthese a toutefois le double avantage
de nous offrir une «théorie» anthropologique en prise directe sur ce que les
sciences affirment de plus assuré aujourd’hui et de nous montrer, de
maniere tres int€ressante pour le théologien, comment la nécessaire prise au
séricux d’une réflexion existentiale dans chacune des spirales de la
démarche complexe découle de cette ontologie relationnelle. Un théologien
se r€jouira tout particulicrement des chapitres consacrés a I’existence
subjective (II, pp. 192ss.) ou a l'existentialité de la connaissance (III, I,

pp. 127ss.).

3.2.3.3 Ecclésiologie, apologétique et éthique

L’idée qu'un systéme doit étre a la fois ouvert et fermé aura des inci-
dences ecclésiologiques indéniables. Une existence croyante ne peut exister
qu’en dialogue avec d’autres existences croyantes, mais ne peut simultané-
ment exister qu'en se forgeant une conviction absolument personnelle...
Une Eglise ne peut exister qu’en dialogue avec d’autres Eglises et avec le
«monde», mais aussi en se donnant une identité suffisamment précise pour
éviter de se fondre dans son milieu... Pour subsister, tant 1'existence
croyante que les Eglises doivent jouer le jeu dialogique de I'ouverture-
fermeture. Mais n’y aurait-il pas aussi derriere ce couple quelque chose qui
se rapproche étrangement du programme bultmannien de dialogue entre le
christianisme et la culture, ou encore entre la parole de Dieu et le monde et
qui s’exprime en termes de rattachement et d’opposition®’. Le couple
ouverture/fermeture nous aide €galement au plan éthique. La compréhen-
sion du commandement d’aimer son prochain comme soi-méme en est
éclairée. On ne peut aimer |'autre, €tre vraiment ouvert a I’autre que si 1’on
s’aime aussi soi-méme, que si 'on est donc simultanément fermé a 1autre.
Inversement la dialogique morinienne nous rappelle que 'on ne peut
s’aimer en vérit¢ soi-méme que si on aime aussi 'autre. Des développe-
ments comme ceux de Kierkegaard au sujet de la dialectique de I’amour
sont icl a reprendrezx.

3.2.4 Vers de nouveaux couples théologiques

Il va de soi que je n’ai pu mentionner ici que quelques-uns des licux
théologiques classiques au traitement desquels Morin apporte renouvelle-
ment et confirmation. Il ne convient toutefois pas d’en rester la. Morin et sa
systémique mettent aussi une grande quantit€¢ de dialectiques a disposition

27 R. BULTMANN, «Ankniipfung und Widerspruch» in Glauben und Verstehen I1,
Tiibingen, 1952, pp. 117ss.; trad. in: Foi et Compréhension, Paris 1970, pp. 500ss.

28§, KIERKEGAARD Les (Euvres de I’ Amour, OC 14, en particulier [LA, pp. 16ss.



LOGIQUE THEOLOGIQUE ET LOGIQUE SYSTEMIQUE 241

de la théologie. La pensée complexe posséde, en effet, 'avantage de se
développer de manicre totalement indépendante des préoccupations propre-
ment théologiques et de permettre a la pensée théologique de sortir des
ornieres dans lesquelles elle est toujours tentée de se complaire. Morin nous
offre ainsi d’autres portes d’entrée en théologie systématique que la Bible
et les traditions théologiques. Certaines de ces dialectiques gagneront a étre
repensées a la lumiere du paradoxe absolu, donc dans le cadre d’une théo-
logie régulée par la dialectique paradoxale décrite dés les premiers paragra-
phes de cet article. Je pense ici par exemple a la sextuple dialectique entre
individu-espece-société-humanité (I, pp. 447ss.). Outre la nécessité de
défendre un individualisme relationnel, cet enchevétrement de dialectiques
représente a la fois une interpellation et une aide pour nombre de réflexions
anthropologiques et éthiques. La ou 1’on est tenté de se centrer de manicre
réductionniste sur les relations souvent non dialectisées entre individu et
société ainsi qu’entre individu et humanité (autres humains), il convient de
faire place a la prise en compte complexe des relations définies par ces six
dialectiques «inter-relationnées».

Morin, je I’ai relevé plus haut, offre un nombre considérable de couples
qui peuvent devenir trés suggestifs pour une théologie systématique ouverte
au monde culturel d’aujourd’hui, via la Méthode et la pensée complexe.
Qu’on me permette un dernier exemple qui releve de I'herméneutique. La
ol 1’on est toujours invité a choisir entre d’une part I’opposition de I'expli-
quer et du comprendre et de I’autre des hi€rarchisations ou articulations qui
font du comprendre une part de 1’explication ou vice versa, la dialectique
décrite par Morin (III/I, pp. 143ss.) entre I’explication et la compréhension
pourrait bien avoir des accents herméneutiquement lib€rateurs...

4. Pour conclure

A la question principale que j'ai posée et qui €tait de savoir si la
logique de la théologie paradoxale est vraiment différente de la raison
systémique, je pense qu’il faut répondre... de manicre dialectique! Elles ont
de nécessaires et réjouissantes similitudes, mais théologie et systémique
morinienne différent aussi considérablement, tout spécialement sur la
réponse & donner a la question du sens, ce qui se reflete dans la mise en
ceuvre de leurs logiques respectives.

Ma seconde question était de savoir si, quand bien méme les dialecti-
ques paradoxale et morinienne ne sont pas absolument identiques, nous
n’aurions pas, en Morin en particulier et dans la systémique en général, des
interlocuteurs «philosophiques» privilégiés pour une reprise théologique.
Ma réponse consiste a affirmer maintenant que cette possible dialogique
entre théologie et systémique morinienne se révele fructueuse pour I'une et



242 JEAN-DENIS KRAEGE

I’autre de ces disciplines. Elle exige, par exemple, de la pensée complexe
une plus grande précision dans son utilisation des contradictions. Elle
implique inversement que 'on ne puisse pas lier dialectiquement n’importe
quelle théologie a la pensée complexe! Et elle incite la théologie dialec-
tique a découvrir en Morin un interlocuteur qui pourrait redonner a cette
théologie plutot passée de mode un intérét certain et en renouveler le
discours. Puisse donc le dialogue se poursuivre !



	Logique théologique et logique systémique : dialogue avec Edgar Morin

