
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: La règle d'or : l'effet-radar

Autor: Hunyadi, Mark

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994). P. 215-222

LA RÈGLE D'OR: L'EFFET-RADAR*

Mark Hunyadi

Résumé

Paul Ricœur voit dans la Règle d'Or T expression la plus achevée de la
norme morale, en ce qu'elle exprime l'idée même de réciprocité. Mais telle
qu'elle est formulée, il est douteux qu'eUe puisse rendre justice de l'altérité
véritable. Les présupposés phénoménologiques qui président à son établissement

sont tels qu elle produit un «effet-radar»: autrui est une réverbération
de moi. C est pourquoi une autre formulation en sera proposée.

Confucius, le héraut de la vertu personnelle, Hobbes. le chantre de l'autorité

de l'Etat, et Paul Ricœur, le patient scrutateur de l'identité personnelle,
ont tous trois reconnu, sous une forme ou sous une autre, la validité morale
de la Règle d'Or - «Ne fais pas à autrui ce que tu ne voudrais pas qu'il te

soit fait». A cette étonnante triade - Confucius, Hobbes, Ricœur - on peut
ajouter la longue liste de tous les inspirateurs ou commentateurs de la morale
chrétienne, puisqu'on la trouve, ainsi que le rappelle Paul Ricœur lui-même
dans Soi-même comme un autre', chez Hillel, le maître juif de saint Paul, et
bien sûr dans les Evangiles eux-mêmes - on la trouve chez Matthieu et chez
Luc : «Ce que vous voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le sembla-
blement pour eux»; Hillel préférait la formule négative: «Ne fais pas à ton
prochain ce que tu détesterais qu'il te soit fait»2.

En raison sans doute de cette remarquable unanimité transcendant les

frontières temporelles et culturelles, Ricœur note que la Règle d'Or fait partie
de ce qu'Aristote appelle des endoxa, c'est-à-dire des notions reçues héritées
de la tradition et de la raison humaine commune «que le philosophe n'a pas

* Ce texte est la version légèrement remaniée d'une conférence tenue à Genève
le 20 novembre 1992. dans le cadre du GREFAT (Groupe de recherche en éthique de
la Faculté autonome de Théologie protestante de l'Université de Genève), à l'occasion
de la venue de Paul Ricœur pour un colloque autour de son livre Soi-même comme un
autre.

' Paul Ricœur. Soi-même comme un autre. Pans, Gallimard, 1990 (dorénavant:
SCA).

2 SCA, p. 255.



216 MARK HUNYADI

à inventer, mais à éclaircir et à justifier»3. Cette unanimité dans la trans-
culturalité manifeste effectivement un double avantage de la Règle d'Or. Elle
capitalise en effet, en une formule, deux types d'universalité: 1) une universalité

de fait d'une part, en ce qu'elle est effectivement partagée par des

traditions historiques et culturelles très différentes, et 2) une universalité de

principe d'autre part, en ce que la Règle d'Or ne dit pas ce qu'il faut faire
(comme c'est le cas, paradigmatiquement, dans le Décalogue), mais livre le

critère de ce qu'il est légitime de faire; en ce sens, elle est formelle, car elle
n'ordonne pas un contenu, mais se contente de fournir une règle permettant
d'évaluer la qualité de certains contenus. Le seul devoir qu'impose la Règle
d'Or est un devoir de réciprocité qui, en tant que tel, ne préjuge pas par soi
de la substance même, ou du contenu même, de ce qui est à faire. C'est ce
caractère formel de la Règle d'Or, sur lequel je reviendrai encore, qui permet
à la fois une reconnaissance transculturelle de sa validité, et une prétention
affirmée, à l'intérieur de chaque culture, à pouvoir valoir universellement,
puisqu'elle est en son principe déliée de toute attache intrinsèque à telle ou
telle forme de vie concrète. La réciprocité qu'elle exige est en tant que telle
une exigence suffisamment abstraite pour qu'elle ne soit pas liée à un
environnement culturel spécifique.

Toutefois, le formalisme de la Règle d'Or n'est pas abstrait au point
d'évacuer toute référence à ce qui fait la substance même des problèmes
moraux, à savoir les conflits, issus eux-mêmes de la diversité des personnes.
La Règle d'Or n'est pas abstraite au point d'ignorer autrui: au contraire, elle

place en son cœur le respect dû aux personnes, puisque c'est autrui qui est

l'objet même du souci moral: «Ne fais pas à autrui etc.». C'est à ce titre

que Ricœur la retient comme l'expression la plus haute de la norme morale:
en imposant une réciprocité formelle, la Règle d'Or paraît exprimer une

exigence sise au cœur de la relation même à autrui, ct pour cela indépendante
des conditions socio-historiques dans lesquelles cette relation a lieu - c'est ce

qui permet son universalité. Mais en imposant une réciprocité formelle, elle
inscrit en même temps au cœur de son exigence l'altérité d'autrui et

l'obligation d'y faire droit, donc le respect dû aux personnes - ce qui implique que
son formalisme ne soit pas vide, puisqu'il concerne bien quelqu'un - autrui

- et ce sur le mode spécifique de la réciprocité. C'est à ce double titre -
universalité et non-vacuité - que Ricœur retient donc la Règle d'Or comme
l'expression suprême de la norme morale.

Il faut rappeler ici, pour éviter toute confusion, que si la Règle d'Or est

bien l'expression suprême de la norme morale, la norme morale, elle, n'est

pas, tant s'en faut, l'expression suprême de l'identité morale ou éthico-morale
du soi. Il en va ici, comme l'on sait, de la distinction capitale qui traverse tous
les chapitres de Soi-même comme un autre consacrés à l'identité morale, entre

SCA. p. 255.



LA REGLE D'OR : L'EFFET-RADAR 217

éthique et morale, l'éthique étant du côté de ce qui est estimé bon, la morale
du côté de ce qui s'impose comme obligatoire; l'éthique et la morale
s'opposent dans le vocabulaire de Paul Ricœur comme le souhait de vivre bien
et le respect des normes obligatoires; l'éthique met l'accent sur la vie accomplie,

la vie heureuse, les actions estimées bonnes, etc. ; la morale sur les

normes, les interdits, les obligations, ressentis à la fois comme universels et

contraignants. L'éthique est du côté d'Aristote, la morale du côté de Kant. Or,
d'après les riches analyses de Soi-même comme un autre, la norme s'enracine
dans le souhait de vivre bien avec et pour autrui, c'est-à-dire qu'elle est

l'expression normative ultime de la sollicitude fondamentale qui fait partie
intégrante du souhait de vivre bien. Et si l'éthique est à la source de la morale,
elle est aussi à son terme, en ce qu'un jugement moral - l'expression d'un
devoir - doit trouver son effectuation dans une situation concrète, ce qui
requiert une forme de sagacité, de prudence, de phronesis du sujet moral; et

cette phronesis échappe à toute expression déontologique, parce qu'elle est liée
aux circonstances spécifiques de chaque situation. L'universel ne saurait donc
en aucune manière résumer l'ensemble de la dimension pratique de la

personne; il n'en est qu'un moment, nécessaire, mais tout à fait insuffisant.
Je ne voulais que rappeler, sans les reconstruire ou les développer, ces

grandes thèses qui font de la Règle d'Or une sorte de point d'équilibre entre
la phase ascendante de la constitution d'une norme morale universelle
enracinée dans le souhait de vivre bien, et la phase descendante de l'effectuation
du jugement moral universel dans le concret de chaque situation particulière.
Mais mon objet n'est pas ici de restituer la cohérence de l'ensemble du

parcours éthico-moral que le soi doit effectuer pour se constituer en sujet
moral, tel qu'il est décrit dans Soi-même comme un autre. Mon objet, plus
limité, se restreint à la seule question de la Règle d'Or, donc au moment
universaliste du parcours éthico-moral du soi. Dans ce qui suit, j'aimerais
montrer d'une part la logique qui préside à la constitution de cette Règle d'Or,
puis montrer d'autre part pourquoi, à mon sens, cette Règle ne peut pas

prétendre satisfaire la prétention à l'universalité dont pourtant on la crédite.
Ma thèse sera donc que loin de constituer l'expression la plus achevée de la

réciprocité morale, elle représente un degré encore incomplet d'universalité.
Il y a au fond, si je lis bien Soi-même comme un autre, deux lignes

argumentatives qui mènent à la constitution de la Règle d'Or comme expression

la plus adéquate de la réciprocité, donc de l'universalité morale. La

première est celle qui s'adosse à une lecture de Kant et plus particulièrement
à une lecture de la deuxième formulation de l'impératif catégorique, celle qui
ordonne de ne jamais traiter l'humanité simplement comme moyen; Ricœur

montre que la notion d'humanité ici invoquée par Kant «étouffe», en quelque
sorte, la notion de personne: sous couvert d'universalité, cette formulation ne

rend pas compte de la pluralité des personnes, et donc de leur altérité véritable.
Cette altérité, la Règle d'Or ne l'oblitère précisément pas, puisqu'elle place
en son cœur, comme on l'a vu. non pas l'humanité en général, mais autrui.



218 MARK HUNYADI

Mais ce n'est pas cette ligne argumentative-là que j'aimerais suivre, car
elle nous entraînerait dans une exégèse du texte de Kant qui n'est pas opportune
ici. J'aimerais plutôt restituer la ligne «phénoménologique» de l'argumentation,

à savoir celle qui rend compte de la constitution du soi, et en particulier
du rapport que cette constitution entretient avec autrui.

Pourquoi est-ce la Règle d'Or qui s'impose comme règle morale universelle?

Et pourquoi une règle morale universelle s'impose-t-elle au mouvement
de la visée éthique, au souhait - en lui-même non universalisable - de vivre
bien? C'est par cette deuxième question que je commencerai: celle de savoir
pourquoi, d'une façon générale, la visée éthique doit passer par l'épreuve
universaliste de la norme. Je dirai ensuite pourquoi, selon les thèses de Soi-
même comme un autre, c'est la Règle d'Or qui est l'expression la plus adéquate
de cette norme universelle.

A la question de savoir pourquoi le moment universaliste est nécessaire
à la constitution éthico-morale du soi, Soi-même comme un autre amène deux

types de réponses: l'une que j'appellerai métaéthique, parce qu'elle engage
la possibilité d'une théorie morale elle-même, et une autre que j'appellerai
phénoménologique, parce qu'elle relève de ce qui est l'objet central du livre,
à savoir le déploiement des différentes couches ou strates qui constituent le

soi ou la personne, en l'occurrence la strate éthico-morale regroupant les deux
dimensions du bon et de l'obligatoire.

L'argument métaéthique est simple: s'il faut, dans la morale, un moment
universel, c'est parce que sans lui, on est livré au relativisme et à l'arbitraire
culturel. Or, pour Ricœur comme pour d'autres, l'expérience nazie est là pour
nous rappeler sans cesse que l'esprit d'un peuple peut être «perverti au point
de nourrir une Sittlichkeit meurtrière»"4, et donc que l'esprit d'un peuple ou
le sens commun ne sauraient être les instances morales ultimes. Et Ricœur

place sous le titre «tragique de l'action» l'écart qui peut s'instaurer entre des

institutions devenues criminelles et la conscience morale de quelques-uns qui,
informés qu'ils sont par des principes universalistes, restent imperméables à

cette corruption morale. L'universel devient ainsi le garant contre ce qu'il
appelle «l'usage désastreux des objections contcxtualistes»\ qui tirent argument

de la multiplicité des cultures pour faire l'apologie de l'irréductibilité
des différences. Sans le passage par les principes universels de moralité, on
serait livré à l'arbitraire du situationnisme moral: tel est le sens de l'argument
métaéthique.

Mais si l'éthique, bien que précédant la morale, ne saurait se penser sans

morale (c'est-à-dire si le souhait de vivre bien en communauté ne saurait se

suffire à lui-même), ce n'est pas uniquement parce que le philosophe de la

morale veut faire barrage aux objections contextualistes et relativistes; c'est

4 SCA, p. 298.
" SCA, p. 332.



LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR 219

aussi parce que la constitution du soi lui-même requiert ce moment d'universalité.

J'oppose ici, sans y insister, deux points de vue qui doivent, me semble-
t-il, être soigneusement distingués. Le point de vue du philosophe d'une part,
qui ne souhaite pas s'engager dans une voie théorique qu'il juge néfaste, à

savoir le contextualisme-relativisme- c'est le sens de l'argument métaéthique.
Mais il y a un autre point de vue, qui est non pas celui du philosophe en train
d'élaborer une théorie morale, mais celui du soi lui-même tel qu'il se déploie
dans son identité morale; et c'est cet argument qui relève de la ligne proprement

phénoménologique. Pourquoi faut-il donc, de ce point de vue, passer de

l'éthique à la morale? «Ma réponse est brève, dit Ricœur: c'est à cause de

la violence qu'il faut passer de l'éthique à la morale»6.
Ce qui, au sortir de l'éthique, motive donc le passage à l'universel, c'est

l'effet de repoussoir qu'exerce la violence. La morale impose un non a toutes
les dérives de l'interaction (qui vont de l'insulte au meurtre en passant par la

torture), et ce non s'exprime au mieux dans la Règle d'Or. C'est ce non de

la morale qui explique que les grands interdits (cf. Décalogue) soient justement
des interdits, c'est-à-dire qu'ils soient formulés sur le mode négatif. Or, pour
que ce non puisse s'imposer, et justifier ainsi le passage à l'universel qu'il
incarne, et plus précisément à la Règle d'Or, il faut préalablement montrer deux
choses: 1) que la violence ou sa permanente possibilité sont primordialement
inscrites dans l'interaction humaine - sans quoi il serait inutile de devoir lui
dire non, et avec tant de force; 2) qu'avant cette violence structurellement
inscrite dans l'interaction humaine, avant donc qu'autrui soit celui sur lequel
s'exerce un pouvoir-sur, il y a une strate préalable de la personne où autrui
apparaît comme le terme de ma sollicitude et en même temps objet d'une
réciprocité fondamentale - donc tout le contraire d'un pouvoir-sur; car si cette
couche où l'autre se présente au soi dans une symétrie fondamentale n'existait
pas, le non à la violence qu'impose le respect dû aux personnes n'aurait aucune
raison d'être: il ne pourrait se fonder sur rien: «On voit ainsi s'imposer, dès

le plan éthique, la réciprocité, qui. au plan moral, à l'heure de la violence, sera

requise par la Règle d'Or et l'impératif catégorique du respect»7. C'est parce
que la sollicitude se dégage au niveau éthique que pourra s'imposer le respect
au niveau de l'obligation morale.

Je ne reviens pas ici sur la démonstration de ces deux points essentiels -
chacun peut les trouver dans les chapitres correspondants de Soi-même comme
un autre. Je rappellerai simplement que si la menace de la violence, ou la

possibilité de la violence, habitent toujours l'interaction, c'est que dans

l'action, il y a un agent et un patient - l'action est donc marquée par une

dissymétrie initiale qui fait qu'une volonté peut exercer un pouvoir-sur une

autre volonté. La réciprocité moralement exigée par la Règle d'Or fait fond

6 Revue de l'Institut Catholique cle Paris. n° 34. avril-juin 1990. pp. 135-6.
7 SCA. p. 215.



220 MARK HUNYADI

sur cette dissymétrie initiale. Je rappellerai d'autre part, pour le deuxième
point, que si la sollicitude se dégage au niveau éthique - donc pré-moral -
de la constitution du soi, c'est qu'il existe une «spontanéité bienveillante»8 du

soi, c'est-à-dire des «sentiments spontanément dirigés vers autrui»'7; ces
sentiments, c'est la souffrance de l'autre qui les descelle dans le soi. La souffrance
d'autrui, le partage de sa peine, la sympathie à l'égard de celui qui voit sa

capacité d'agir détruite, voilà qui manifeste, à un niveau phénoménologique,
les sentiments spontanément dirigés vers autrui.

C'est cette double condition qui rend donc possible l'exigence de la Règle
d'Or: d'une part le fait que la présence d'autrui, la dimension dialogale du

soi, fasse intrinsèquement partie du souhait de vivre bien, qui est un souhait
de vivre bien avec et pour les autres; l'altérité fait donc partie intégrante de

la constitution du soi. Et d'autre part le fait que dans l'interaction, soit toujours
inscrite la possibilité d'un pouvoir-sur, c'est-à-dire d'une «victimisation» du

patient par l'agent: cette possibilité permanente suscite le non de la morale,
qui lui-même s'adosse en quelque sorte à la sollicitude primitive qui fait que
le soi n'est soi qu'en présence d'un autre.

On perçoit entre ces deux affirmations - la sollicitude constitutive du soi,
et la victimisation inhérente à l'interaction - une apparente discrepance qui
me semble instructive. Cette apparente discrepance consiste en ce que, d'un
côté, il est affirmé qu'au niveau de la constitution éthique du soi, autrui
apparaît, par le biais de la sollicitude, comme bénéficiant d'une réciprocité
fondamentale, alors qu'au niveau de la morale, la Règle d'Or s'impose parce
qu'autrui est toujours victime possible d'un pouvoir-sur qui s'exercerait sur
lui, ce qui est le contraire même de la réciprocité dans la sollicitude découverte
au plan éthique. Je rappelle la phrase-clé de cette articulation: «C'est à cause
de la violence qu'il faut passer de l'éthique à la morale».

Cette discrepance entre la réciprocité et la victimisation, Hobbes la résolvait

en disant que c'est parce qu'on est égaux qu'on doit se craindre les uns
les autres; tous étant égaux, chacun sait ce dont l'autre est capable - et il y
a là, effectivement, matière à crainte. Mais la chose est plus compliquée chez

Ricœur, puisqu'il y a deux couches dans la constitution du soi: la couche

éthique, que j'appellerais pré-interactive, qui est cette couche où l'autre
apparaît dans une symétrie initiale, et la couche de l'interaction, la couche de

la praxis, qui, elle, est caractérisée par la dissymétrie fondamentale entre agent
et patient, puisque «agir pour un agent c'est exercer un pouvoir-sur un autre
agent»10. Et c'est cette deuxième couche qui requiert l'intervention de la Règle
d'Or, Règle d'Or qui doit imposer son non à toutes les dérives maléfiques de

l'interaction. Pour Ricœur, le milieu du mal, c'est l'interaction.

» SCA, p. 222.
" SCA, p. 224.

"' Esprit, mars-avril 90, p. 126.



LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR 221

Cette position recèle deux thèses que j'aimerais mettre en évidence, deux
thèses qui sont à la source de ce que j'appelle l'effet-radar de la Règle d'Or.
et qui limitent à mon sens la prétention à l'universalité de celle-ci. La première
est qu'il y a un soi pré-interactif, c'est-à-dire un soi qui se constitue
réflexivement, indépendamment de toute interaction réelle avec autrui; autrui
apparaît, certes, mais dans le cheminement réflexif du soi, et non dans
l'interaction réelle. Le fait premier reste le soi. Le soi est certes «différé» ou
«reporté», d'étape en étape, par toutes les médiations que met au jour, et avec
quelle patience. Soi-même comme un autre, mais c'est au soi qu'il revient de

les accomplir par le biais de la réflexion.
La deuxième thèse est que l'agir doit se penser en termes de pouvoir-sur ;

là aussi, le fait fondamental reste le soi, un soi toujours susceptible d'exercer
un pouvoir sur un autre soi; le soi est simplement dédoublé dans la relation
toujours potentiellement agonique qui l'oppose à son autre. L'interaction est

toujours pensée en termes de conflit potentiel, de pouvoir dissymétrique, et

en cela, cette vision n'est pas loin de celle de Hobbes, qui, je le rappelle, prônait
lui aussi la Règle d'Or.

Le soi ainsi présenté n'est certes pas un soi solipsiste, souverain et solitaire,
car autrui est bien là, tantôt sur le mode pré-interactif, tantôt sur le mode plus
menaçant de l'interaction; et c'est évidemment là la grande entreprise de Soi-
même comme un autre que de s'opposer à ce que Ricœur appelle des «dérives

égologiques», c'est-à-dire à des pensées qui ne partent que de la souveraine

arrogance du cogito. Soi-même comme un autre est une vaste entreprise
anticartésienne. Néanmoins, ces deux thèses que j'ai ainsi mises en évidence

témoignent à mon sens que s'il n'est pas solipsiste, ce modèle reste toutefois
fortement égocentré - «sui-centré», devrais-je dire, pour respecter la distinction

permanente et fondatrice du livre entre le moi et le soi («dire moi n'est
pas dire soi»). Et la manifestation ultime de cette sui-centration, je la vois dans

la formulation de la Règle d'Or et de l'effet-radar qui en résulte, sur lequel
j'aimerais maintenant conclure.

La Règle d'Or dit, je le rappelle : «Ne fais pas à autrui ce que tu ne voudrais

pas qu'il te soit fait»: c'est moi qui ne dois pas faire à autrui ce que moi je
ne voudrais pas qu'il me soit fait; c'est là très précisément ce que j'appelle
l'effet-radar. Pour le faire voir, je propose une autre formulation, à mon sens

non sui-centrée et par conséquent non victime de l'effet que je dénonce:

«Ne fais pas à autrui ce cjue lui ne voudrait pas qu'il lui soit fait».
Ce changement de pronoms peut sembler anodin, il marque en fait une

différence de deux mondes. De la même manière qu'un émetteur-radar projette
autour de lui ses ondes en cercles concentriques, et reçoit en retour, non les

ondes émises par l'objet qu'il traque, mais les siennes propres qui se

réverbèrent à partir de cet objet, de même, la formulation classique de la Règle d'Or
ne laisse à autrui que la possibilité de refléter mes propres désirs et répulsions.
Dans ce sens, le modèle de l'interaction qui la sous-tend reste fondamentalement

à sens unique.



222 MARK HUNYADI

J'y vois deux raisons, et un inconvénient majeur. La première raison, c'est
celle de la priorité conférée au soi tout au long de Soi-même comme un autre,
au soi et à ses médiations reflexives. De cette priorité témoignent entre autres
les titres des différents chapitres consacrés à la philosophie pratique - «Le soi
et la visée éthique. Le soi et la norme morale, Le soi et la sagesse pratique»,
etc.

La deuxième est plus complexe, et tient à la méthode phénoménologique
elle-même, qui prend pour objet les actes réflexifs du soi se constituant lui-
même. Ce que Ricœur appelle «médiation», et qui est au centre même du projet
de détrônement du cogito, c'est à chaque fois une étape de la constitution de

soi, un acte réflexif, ou un ensemble d'actes réflexifs que le soi opère dès lors

qu'il fait retour sur lui-même. Je veux dire par là que la médiation n'est pas
considérée dans sa «matérialité» - comme par exemple chez Cassirer, pour
qui elle s'épuise tout entière dans des «formes symboliques», ou comme chez
Bakhtine pour qui tout se déroule dans le medium du signe. Même l'interaction
n'est pas pensée sur le mode de la communication médiatisée par des symboles,
mais sur celui du pouvoir-sur.

La conséquence fâcheuse qui en résulte, en raison et au-delà de l'effet-
radar ainsi provoqué, c'est que cette logique sui-centrée ne permet pas de

mener à terme la logique de l'altérité. C'est là le sens fondamental de l'effet-
radar. Parce qu'autrui n'est pas présent dans une communication réelle du soi

avec lui, autrui n'apparaît que comme l'objet d'une interaction où il est

toujours victime possible, et non par exemple comme participant à une
interaction où il pourrait être principiellement symétrique.

C'est pourquoi le changement de pronom dans la Règle d'Or dessine deux
mondes à ce point différents. Dans sa formulation classique, de Confucius à

Ricœur, l'autre n'advient pas lui-même dans son altérité qu'il serait à même
de revendiquer; on doit au contraire supposer - et cette supposition est forte,
beaucoup trop forte - qu'il y a une sorte d'harmonie préétablie des soi, qui
fait que le soi d'autrui peut être considéré comme l'image spéculaire d'un
premier soi, et donc que le premier soi peut attribuer à l'autre ses propres désirs

et répulsions.
Une pensée de l'altérité menée à terme ne peut pas, dans le domaine moral,

faire la présupposition sui-centriste de l'harmonie préétablie des soi, sous peine
de tronquer l'altérité véritable. Pour que celle-ci soit véritablement accomplie,
autrui doit pouvoir revendiquer son propre point de vue, point de vue qu'il
me revient ensuite de reconnaître, point de vue dont je ne peux jamais
présupposer a priori qu'il soit l'homologue du mien. Aucune prétention à

l'universalité ne peut être réellement honorée si je ne considère jamais autrui que
comme un redoublement de moi. Et ce qui accomplit le plus visiblement le

changement de perspective requis, c'est un changement de pronoms dans la

Règle d'Or.


	La règle d'or : l'effet-radar

