Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 3

Artikel: La regle d'or : I'effet-radar

Autor: Hunyadi, Mark

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 215-222

LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR¥*

Mark HUNYADI

Résumeé

Paul Ricceur voit dans la Régle d’Or I"expression la plus achevée de la
norme morale, en ce qu’elle exprime I'idée méme de réciprocité. Mais telle
qu’elle est formulée, il est douteux qu’elle puisse rendre justice de I’ altérité
véritable. Les présupposés phénoménologiques qui président a son établisse-
ment sont tels qu’elle produit un «effet-radar»: autrui est une réverbération
de moi. C’est pourquol une autre formulation en sera proposée.

Confucius, le héraut de la vertu personnelle, Hobbes, le chantre de I’auto-
rit¢ de I’Etat, et Paul Ricceur, le patient scrutateur de 1'identité personnelle,
ont tous trois reconnu, sous une forme ou sous une autre, la validité morale
de la Regle d’Or — «Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas qu’il te
soit fait». A cette étonnante triade — Confucius, Hobbes, Ricceur — on peut
ajouter la longue liste de tous les inspirateurs ou commentateurs de la morale
chrétienne, puisqu’on la trouve, ainsi que le rappelle Paul Ricceur lui-méme
dans Soi-méme comme un autre', chez Hillel, le maitre juif de saint Paul, et
bien siir dans les Evangiles eux-mémes — on la trouve chez Matthieu et chez
Luc: «Ce que vous voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le sembla-
blement pour eux»; Hillel préférait la formule négative: «Ne fais pas a ton
prochain ce que tu détesterais qu’il te soit fait»".

En raison sans doute de cette remarquable unanimité transcendant les
frontieres temporelles et culturelles, Ricceur note que la Régle d’Or fait partie
de ce qu’Aristote appelle des endoxa, c’est-a-dire des notions regues héritées
de la tradition et de la raison humaine commune «que le philosophe n’a pas

# Ce texte est la version légerement remaniée d’'une conférence tenue a Geneve
le 20 novembre 1992, dans le cadre du GREFAT (Groupe de recherche en éthique de
la Faculté autonome de Théologie protestante de I'Université de Geneéve), a I'occasion
de la venue de Paul Ricceur pour un colloque autour de son livre Soi-méme comme un
autre.

' Paul Ric@ur, Soi-méme comme un autre, Paris, Gallimard, 1990 (dorénavant:
SCA).

2 SCA., p. 255.



216 MARK HUNYADI

a inventer, mais a éclaircir et a justifier»®. Cette unanimité dans la trans-
culturalité manifeste effectivement un double avantage de la Regle d’Or. Elle
capitalise en effet, en une formule, deux types d’universalité: 1) une univer-
salité de fait d’une part, en ce qu’elle est effectivement partagée par des
traditions historiques et culturelles tres différentes, et 2) une universalité de
principe d’autre part, en ce que la Reégle d’Or ne dit pas ce qu’il faut faire
(comme c’est le cas, paradigmatiquement, dans le Décalogue), mais livre le
critére de ce qu’il est 1€gitime de faire; en ce sens, elle est formelle, car elle
n’ordonne pas un contenu, mais se contente de fournir une régle permettant
d’évaluer la qualité de certains contenus. Le seul devoir qu’impose la Regle
d’Or est un devoir de réciprocité qui, en tant que tel, ne préjuge pas par soi
de la substance méme, ou du contenu méme, de ce qui est a faire. C’est ce
caractere formel de la Regle d’Or, sur lequel je reviendrai encore, qui permet
a la fois une reconnaissance transculturelle de sa validité, et une prétention
affirmée, a l'intérieur de chaque culture, a pouvoir valoir universellement,
puisqu’elle est en son principe déliée de toute attache intrinseque a telle ou
telle forme de vie concrete. La réciprocité qu’elle exige est en tant que telle
une exigence suffisamment abstraite pour qu’elle ne soit pas liée a un envi-
ronnement culturel spécifique.

Toutefois, le formalisme de la Reégle d’Or n’est pas abstrait au point
d’évacuer toute référence a ce qui fait la substance méme des problemes
moraux, a savoir les conflits, issus eux-mémes de la diversité des personnes.
La Regle d’Or n’est pas abstraite au point d’ignorer autrui: au contraire, elle
place en son cceur le respect dii aux personnes, puisque c’est autrui qui est
I’objet méme du souci moral: «Ne fais pas a autrui , etc.». C’est a ce titre
que Riceeur la retient comme I’expression la plus haute de la norme morale:
en imposant une réciprocité formelle, la Reégle d’Or parait exprimer une
exigence sise au ceeur de la relation méme a autrui, et pour cela indépendante
des conditions socio-historiques dans lesquelles cette relation a lieu — ¢’est ce
qui permet son universalité. Mais en imposant une réciprocité formelle, elle
inscrit en méme temps au cceur de son exigence ["altérité d’ autrui et 1’obli-
gation d’y faire droit, donc le respect dii aux personnes — ce qui implique que
son formalisme ne soit pas vide, puisqu’il concerne bien quelqu’un — autrui
— ¢t ce sur le mode spécifique de la réciprocité. C’est a ce double titre —
universalité et non-vacuité — que Ricceur retient donc la Regle d’Or comme
I’expression supréme de la norme morale.

I faut rappeler ici, pour éviter toute confusion, que si la Regle d’Or est
bien I’expression supréme de la norme morale, la norme morale, elle, n’est
pas, tant s’en faut, I’expression supréme de 1’identit¢ morale ou éthico-morale
du soi. Il en va ici, comme 1’on sait, de la distinction capitale qui traverse tous
les chapitres de Soi-méme comme un autre consacrcs a I’identité morale, entre

' SCA, p. 255.



LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR 217

éthique et morale, I’éthique étant du coté de ce qui est estimé bon, la morale
du coté de ce qui s’impose comme obligatoire; 1’éthique et la morale s’op-
posent dans le vocabulaire de Paul Ricceur comme le souhait de vivre bien
et le respect des normes obligatoires; 1’éthique met 1’accent sur la vie accom-
plie, la vie heureuse, les actions estimées bonnes, etc.; la morale sur les
normes, les interdits, les obligations, ressentis a la fois comme universels et
contraignants. L’éthique est du c¢6té d’ Aristote, la morale du c6té de Kant. Or,
d’apres les riches analyses de Soi-méme comme un autre, la norme s’enracine
dans le souhait de vivre bien avec et pour autrui, ¢’est-a-dire qu’elle est
I"expression normative ultime de la sollicitude fondamentale qui fait partie
intégrante du souhait de vivre bien. Et si I’éthique est a la source de la morale,
elle est aussi a son terme, en ce qu’un jugement moral — 1’expression d’un
devoir — doit trouver son effectuation dans une situation concrete, ce qui
requiert une forme de sagacité, de prudence, de phronesis du sujet moral; et
cette phronesis échappe a toute expression déontologique, parce qu’elle est liée
aux circonstances spécifiques de chaque situation. L universel ne saurait donc
en aucune manicre résumer ’ensemble de la dimension pratique de la per-
sonne; il n’en est qu’un moment, nécessaire, mais tout a fait insuffisant.
Je ne voulais que rappeler, sans les reconstruire ou les développer, ces
grandes theses qui font de la Regle d’Or une sorte de point d’équilibre entre
la phase ascendante de la constitution d’une norme morale universelle enra-
cinée dans le souhait de vivre bien, et la phase descendante de I’effectuation
du jugement moral universel dans le concret de chaque situation particuliére.
Mais mon objet n’est pas ici de restituer la cohérence de ’ensemble du
parcours éthico-moral que le soi doit effectuer pour se constituer en sujet
moral, tel qu’il est décrit dans Soi-méme comme un autre. Mon objet, plus
limité, se restreint a la seule question de la Reégle d’Or, donc au moment
universaliste du parcours éthico-moral du soi. Dans ce qui suit, j aimerais
montrer d’une part la logique qui préside a la constitution de cette Régle d’Or,
puis montrer d’autre part pourquoi, a mon sens, cette Regle ne peut pas
prétendre satisfaire la prétention a ['universalité dont pourtant on la crédite,
Ma thése sera donc que loin de constituer I’expression la plus achevée de la
réciprocité morale, elle représente un degré encore incomplet d universalité.
Il y a au fond, si je lis bien Soi-méme comme un autre, deux lignes
argumentatives qui meénent a la constitution de la Regle d'Or comme expres-
sion la plus adéquate de la réciprocité, donc de l'universalit¢é morale. La
premiere est celle qui s’adosse a une lecture de Kant et plus particulierement
a une lecture de la deuxieme formulation de I'impératif catégorique, celle qui
ordonne de ne jamais traiter I"humanité simplement comme moyen,; Ricoeur
montre que la notion d’humanité ici invoquée par Kant «étoufte», en quelque
sorte, la notion de personne: sous couvert d universalité, cette formulation ne
rend pas compte de la pluralité des personnes, et donc de leur altérité véritable.
Cette altérité, la Régle d’Or ne 'oblitére précisément pas, puisqu’elle place
¢n son ceeur, comme on 1’a vu, non pas ’humanité en général, mais autrui.



218 MARK HUNYADI

Mais ce n’est pas cette ligne argumentative-1a que j’aimerais suivre, car
elle nous entrainerait dans une exégése du texte de Kant qui n’est pas opportune
ici. J'aimerais plutot restituer la ligne «phénoménologique» de I’argumenta-
tion, a savoir celle qui rend compte de la constitution du soi, et en particulier
du rapport que cette constitution entretient avec autrui.

Pourquoi est-ce la Regle d’Or qui s’impose comme reégle morale univer-
selle ? Et pourquoi une régle morale universelle s’ impose-t-elle au mouvement
de la visée €thique, au souhait — en lui-méme non universalisable — de vivre
bien? C’est par cette deuxieme question que je commencerai: celle de savoir
pourquoi, d’une fagon générale, la visée éthique doit passer par 1'épreuve
universaliste de la norme. Je dirai ensuite pourquoi, selon les théses de Soi-
méme comme un autre, c’est la Regle d’Or qui est I’expression la plus adéquate
de cette norme universelle.

A la question de savoir pourquoi le moment universaliste est nécessaire
a la constitution éthico-morale du soi, Soi-méme comme un autre ameéne deux
types de réponses: 1'une que j’appellerai métaéthique, parce qu’elle engage
la possibilité d’une théorie morale elle-méme, et une autre que j’appellerai
phénoménologique, parce qu’elle releve de ce qui est I’objet central du livre,
a savoir le déploiement des différentes couches ou strates qui constituent le
sol ou la personne, en I’occurrence la strate éthico-morale regroupant les deux
dimensions du bon et de I’obligatoire.

L argument métaéthique est simple: s’il faut, dans la morale, un moment
universel, c’est parce que sans lui, on est livré au relativisme et a 1’arbitraire
culturel. Or, pour Ricceur comme pour d’autres, I’expérience nazie est la pour
nous rappeler sans cesse que 1'esprit d’un peuple peut €tre «perverti au point
de nourrir une Sittlichkeit meurtriere»®, et donc que 1'esprit d’'un peuple ou
le sens commun ne sauraient étre les instances morales ultimes. Et Riceeur
place sous le titre «tragique de I’action» 1’écart qui peut s’instaurer entre des
institutions devenues criminelles et la conscience morale de quelques-uns qui,
informés qu’ils sont par des principes universalistes, restent imperméables a
cette corruption morale. L universel devient ainsi le garant contre ce qu’il
appelle «I’usage désastreux des objections contextualistes»’, qui tirent argu-
ment de la multiplicité des cultures pour faire 1’apologie de 1'irréductibilité
des différences. Sans le passage par les principes universels de moralité, on
serait livré a I"arbitraire du situationnisme moral: tel est le sens de ’argument
métacthique.

Mais si I’éthique, bien que précédant la morale, ne saurait se penser sans
morale (c’est-a-dire si le souhait de vivre bien en communauté ne saurait se
suffire a lui-méme), ce n’est pas uniquement parce que le philosophe de la
morale veut faire barrage aux objections contextualistes et relativistes; c’est

+ SCA, p. 298.
5 SCA, p. 332.



LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR 219

aussi parce que la constitution du soi [ui-méme requiert ce moment d’univer-
salit€. J'oppose ici, sans y insister, deux points de vue qui doivent, me semble-
t-1l, €tre soigneusement distingués. Le point de vue du philosophe d une part,
qui ne souhaite pas s’engager dans une voie théorique qu’il juge néfaste, a
savoir le contextualisme-relativisme — ¢’est le sens de I’argument métaéthique.
Mais 1l y a un autre point de vue, qui est non pas celui du philosophe en train
d’€laborer une théorie morale, mais celui du soi lui-méme tel qu’il se déploie
dans son identité morale; et c’est cet argument qui reléve de la ligne propre-
ment phénoménologique. Pourquoi faut-il donc, de ce point de vue, passer de
I’éthique a la morale? «Ma réponse est bréve, dit Ricceur: c’est a cause de
la violence qu’il faut passer de I'éthique a la morale»®.

Ce qui, au sortir de 1’éthique, motive donc le passage a I’universel, c’est
I"effet de repoussoir qu’exerce la violence. La morale impose un non a toutes
les dérives de I'interaction (qui vont de I'insulte au meurtre en passant par la
torture), et ce non s’exprime au mieux dans la Regle d’Or. C’est ce non de
la morale qui explique que les grands interdits (cf. Décalogue) soient justement
des interdits, c’est-a-dire qu’ils soient formulés sur le mode négatif. Or, pour
que ce non puisse s’imposer, et justifier ainsi le passage a I'universel qu’il
incarne, et plus précisément a la Régle d’Or, il faut préalablement montrer deux
choses: 1) que la violence ou sa permanente possibilité sont primordialement
inscrites dans I'interaction humaine — sans quoi il serait inutile de devoir lui
dire non, et avec tant de force; 2) qu’avant cette violence structurellement
inscrite dans I’interaction humaine, avant donc qu’autrui soit celui sur lequel
s'exerce un pouvoir-sur, il y a une strate préalable de la personne ou autrui
apparait comme le terme de ma sollicitude et en méme temps objet d’une
réciprocité fondamentale — donc tout le contraire d’un pouvoir-sur; car si cette
couche ou I'autre se présente au soi dans une symétrie fondamentale n’existait
pas, le non a la violence qu’impose le respect dii aux personnes n’aurait aucune
raison d’étre; il ne pourrait se fonder sur rien: «On voit ainsi s’imposer, dés
le plan éthique, la réciprocité, qui, au plan moral, a I'heure de la violence, sera
requise par la Reégle d’Or et I'impératif catégorique du respect»’. C’est parce
que la sollicitude se dégage au niveau éthique que pourra s imposer le respect
au niveau de 1’obligation morale.

Je ne reviens pas ici sur la démonstration de ces deux points essentiels —
chacun peut les trouver dans les chapitres correspondants de Soi-méme comme
un autre. Je rappellerai simplement que si la menace de la violence, ou la
possibilité de la violence, habitent toujours l'interaction, c¢’est que dans
"action, il y a un agent et un patient — I'action est donc marquée par une
dissym¢étrie initiale qui fait qu'une volonté peut exercer un pouvoir-sur une
autre volonté. La réciprocité moralement exigée par la Regle d’Or fait fond

® Revue de ['Institut Catholique de Paris, n® 34, avril-juin 1990, pp. 135-6.
7 SCA, p. 215.



220 MARK HUNYADI

sur cette dissymétrie initiale. Je rappellerai d’autre part, pour le deuxiéme
point, que si la sollicitude se dégage au niveau éthique — donc pré-moral —
de la constitution du soi, ¢’est qu’il existe une «spontanéité bienveillante»® du
soi1, c’est-a-dire des «sentiments spontanément dirigés vers autrui»’; ces sen-
timents, c’est la souffrance de [’autre qui les descelle dans le soi. La souffrance
d’autrui, le partage de sa peine, la sympathie a 1’égard de celui qui voit sa
capacité d’agir détruite, voila qui manifeste, 2 un niveau phénoménologique,
les sentiments spontanément dirigés vers autrui.

C’est cette double condition qui rend donc possible I'exigence de la Regle
d’Or: d’une part le fait que la présence d’autrui, la dimension dialogale du
soi, fasse intrinsequement partie du souhait de vivre bien, qui est un souhait
de vivre bien avec et pour les autres; I’altérit¢ fait donc partie intégrante de
la constitution du soi. Et d’autre part le fait que dans I’interaction, soit toujours
inscrite la possibilité d’un pouvoir-sur, ¢’est-a-dire d’une «victimisation» du
patient par 'agent: cette possibilité permanente suscite le non de la morale,
qui lui-méme s’adosse en quelque sorte a la sollicitude primitive qui fait que
le soi n’est soi qu’en présence d’un autre.

On percoit entre ces deux affirmations — la sollicitude constitutive du soi,
et la victimisation inhérente a 1’interaction — une apparente discrépance qui
me semble instructive. Cette apparente discrépance consiste en ce que, d’un
cOté, 1l est affirmé qu’au niveau de la constitution éthique du soi, autrui
apparait, par le biais de la sollicitude, comme bénéficiant d’une réciprocité
fondamentale, alors qu’au niveau de la morale, la Regle d’Or s’ impose parce
qu’autrui est toujours victime possible d’un pouvoir-sur qui s’exercerait sur
lui, ce qui est le contraire méme de la réciprocité dans la sollicitude découverte
au plan €thique. Je rappelle la phrase-clé de cette articulation: «C’est a cause
de la violence qu’il faut passer de 1’éthique a la morale».

Cette discrépance entre la réciprocité et la victimisation, Hobbes la résol-
vait en disant que c’est parce qu’on est €égaux qu’on doit se craindre les uns
les autres; tous €tant égaux, chacun sait ce dont |’autre est capable — et il y
a la, effectivement, mati¢re a crainte. Mais la chose est plus compliquée chez
Ricceur, puisqu’il y a deux couches dans la constitution du soi: la couche
¢thique, que j’appellerais pré-interactive, qui est cette couche ou 1’autre
apparait dans une symétrie initiale, et la couche de I’interaction, la couche de
la praxis, qui, elle, est caractérisée par la dissymétrie fondamentale entre agent
et patient, puisque «agir pour un agent ¢’est €xercer un pouvoir-sur un autre
agent»'?. Et c’est cette deuxieéme couche qui requiert I’intervention de la Regle
d’Or, Reégle d’Or qui doit imposer son non a toutes les dérives maléfiques de
I’interaction. Pour Ricceur, le milieu du mal, ¢’est I'interaction.

* SCA, p. 222.
? SCA, p. 224.
""" Esprit, mars-avril 90, p. 126.



LA REGLE D'OR: L'EFFET-RADAR 221

Cette position recele deux théses que j'aimerais mettre en évidence, deux
theses qui sont a la source de ce que jappelle I’effet-radar de la Régle d’Or,
et qui limitent a mon sens la prétention a I'universalité de celle-ci. La premiére
est qu'il y a un soi pré-interactif, ¢’est-a-dire un soi qui se constitue réfle-
xivement, indépendamment de toute interaction réelle avec autrui; autrui
apparait, certes, mais dans le cheminement réflexif du soi, et non dans 1’in-
teraction réelle. Le fait premier reste le soi. Le soi est certes «différé» ou
«reporté», d’étape en étape, par toutes les médiations que met au jour, et avec
quelle patience, Soi-méme comme un autre, mais c’est au soi qu’il revient de
les accomplir par le biais de la réflexion.

La deuxiéme theése est que 1’agir doit se penser en termes de pouvoir-sur;
la aussi, le fait fondamental reste le soi, un soi toujours susceptible d’exercer
un pouvoir sur un autre soi; le soi est simplement dédoublé dans la relation
toujours potentiellement agonique qui I’oppose a son autre. L’interaction est
toujours pensée en termes de conflit potentiel, de pouvoir dissymétrique, et
en cela, cette vision n’est pas loin de celle de Hobbes, qui, je le rappelle, pronait
lut aussi la Regle d’Or.

Le sol ainsi présenté n’est certes pas un soi solipsiste, souverain et solitaire,
car autrui est bien la, tant6t sur le mode pré-interactif, tantot sur le mode plus
menagant de I'interaction; et ¢’est évidemment la la grande entreprise de Soi-
méme comme un autre que de s’opposer a ce que Ricceur appelle des «dérives
¢gologiques», c’est-a-dire a des pensées qui ne partent que de la souveraine
arrogance du cogito. Soi-méme comme un autre est une vaste entreprise anti-
cartésienne. Néanmoins, ces deux théses que j'ai ainsi mises en évidence
témoignent a mon sens que s’il n’est pas solipsiste, ce modele reste toutefois
fortement égocentré — «sui-centré», devrais-je dire, pour respecter la distinc-
tion permanente et fondatrice du livre entre le moi et le soi («dire moi n’est
pas dire soi»). Et la manifestation ultime de cette sui-centration, je la vois dans
la formulation de la Régle d’Or et de 'effet-radar qui en résulte, sur lequel
J’aimerais maintenant conclure.

La Regle d’Or dit, je le rappelle : «Ne fais pas a autrui ce que fu ne voudrais
pas qu’il te soit fait»: ¢’est moi qui ne dois pas faire a autrui ce que moi je
ne voudrais pas qu’il me soit fait; c’est la trés précisément ce que j appelle
’effet-radar. Pour le faire voir, je propose une autre formulation, a mon sens
non sui-centrée et par conséquent non victime de l'effet que je dénonce:

«Ne fais pas a autrui ce que lui ne voudrait pas qu'il lui soit fait».

Ce changement de pronoms peut sembler anodin, il marque en fait une
différence de deux mondes. De la méme maniere qu’un émetteur-radar projette
autour de lui ses ondes en cercles concentriques, et recoit en retour, non les
ondes émises par I'objet qu’il traque, mais les siennes propres qui se réver-
bérent a partir de cet objet, de méme, la formulation classique de la Regle d’Or
ne laisse a autrui que la possibilité de refléter mes propres désirs et répulsions.
Dans ce sens, le modele de I'interaction qui la sous-tend reste fondamenta-
lement a sens unique.



222 MARK HUNYADI

J'y vois deux raisons, et un inconvénient majeur. La premiére raison, c’est
celle de la priorité conférée au soi tout au long de Soi-méme comme un autre,
au sol et a ses médiations réflexives. De cette priorité témoignent entre autres
les titres des différents chapitres consacrés a la philosophie pratique — «Le soi
et la visée éthique, Le soi et la norme morale, Le soi et la sagesse pratique»,
etc.

La deuxieme est plus complexe, et tient a la méthode phénoménologique
elle-méme, qui prend pour objet les actes réflexifs du soi se constituant lui-
méme. Ce que Ricceur appelle «médiation», et qui est au centre méme du projet
de détronement du cogito, c’est a chaque fois une étape de la constitution de
soi, un acte réflexif, ou un ensemble d’actes réflexifs que le soi opere des lors
qu’il fait retour sur lui-méme. Je veux dire par la que la médiation n’est pas
considérée dans sa «matérialité» — comme par exemple chez Cassirer, pour
qui elle s’épuise tout entiere dans des «formes symboliques», ou comme chez
Bakhtine pour qui tout se déroule dans le medium du signe. Méme I’interaction
n’est pas pensée sur le mode de la communication médiatisée par des symboles,
mais sur celut du pouvoir-sur.

La conséquence facheuse qui en résulte, en raison et au-dela de I’effet-
radar ainsi provoqué, c’est que cette logique sui-centrée ne permet pas de
mener a terme la logique de 1’altérité. C’est la le sens fondamental de 1’effet-
radar. Parce qu’autrui n’est pas présent dans une communication réelle du soi
avec lui, autrui n’apparait que comme [’objet d’une interaction ou il est
toujours victime possible, et non par exemple comme participant a une
interaction ou 1l pourrait étre principiellement symétrique.

C’est pourquoi le changement de pronom dans la Régle d’Or dessine deux
mondes a ce point différents. Dans sa formulation classique, de Confucius a
Ricceur, I’autre n’advient pas lui-méme dans son altérité qu’il serait a méme
de revendiquer; on doit au contraire supposer — et cette supposition est forte,
beaucoup trop forte — qu’il y a une sorte d’harmonie préétablie des soi, qui
fait que le soi d’autrui peut étre considéré comme I'image spéculaire d’un
premier soi, et donc que le premier soi peut attribuer & 1’autre ses propres désirs
et répulsions.

Une pensée de I’altérité menée a terme ne peut pas, dans le domaine moral,
faire la présupposition sui-centriste de I’harmonie préétablie des soi, sous peine
de tronquer 1’altérité véritable. Pour que celle-ci soit véritablement accomplie,
autrui doit pouvoir revendiquer son propre point de vue, point de vue qu’il
me revient ensuite de reconnaitre, point de vue dont je ne peux jamais pré-
supposer a priori qu’il soit I’homologue du mien. Aucune prétention a 1’uni-
versalité ne peut étre réellement honorée si je ne considére jamais autrui que
comme un redoublement de moi. Et ce qui accomplit le plus visiblement le
changement de perspective requis, c’est un changement de pronoms dans la
Regle d’Or.



	La règle d'or : l'effet-radar

