Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 2

Artikel: Science et foi : I'apport de 'herméneutique
Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 143-153

SCIENCE ET FOI: L’APPORT DE L’'HERMENEUTIQUE!

PIERRE BUHLER

Résumé

Sinspirant de travaux menés a I’ Institut de recherches herméneutiques et
systématiques de Neuchatel, I’ article esquisse quelques implications résultant
d'une approche herméneutique du dialogue entre science et foi. Partant de
I"extension du phénoméne de I'interprétation, il réfléchit aux conditions du
travail interdisciplinaire et a I'accent interactionnei qui en résulte. Il aborde
ensuite la question d'un tiers d ancrage pour science et foi, ce qui le conduit
a une réflexion sur la dialectique entre Ecriture et expérience.

Dans le concert des «contributions suisses au dialogue entre la théologie
et les sciences de la nature», les réflexions qui suivent ont pour but d’introduire
une voix neuchateloise. En effet, depuis quelques années, 1'Institut de recher-
ches herméneutiques et systématiques (IRHS) de 1'Université de Neuchatel
s’est donné un programme de recherche intitulé «Science, raison et foi». Dans
ce cadre, il a publié un ouvrage collectif intitulé Science et foi font systéme.
Une approche herméneutique . Dans ce qui suit, je m’inspirerai en partie
d’éléments appartenant a cette premiére synthése de nos travaux. Mais je ne
m’en tiendrai pas a une simple présentation de ce livre; dans le souci de
poursuivre nos travaux, je procéderai en méme temps & une évaluation critique,
notamment sur le plan méthodologique.

Comme mon titre I'indique, I’attention se portera sur la spécificité de notre
approche du dialogue entre science et foi, a savoir ['accent herméneutigie. Ma
tiche sera donc d’esquisser quelques-unes des implications résultant, pour
notre travail, de cette option fondamentale.

' Texte remanié d’un exposé présenté a Genéve le 13 novembre 1993, lors du
colloque de la Société suisse de théologie et du groupe «Interface» de I'Université de
Geneve, sur les «Contributions suisses au dialogue entre la théologie et les sciences
de la nature». Une traduction allemande paraitra dans la Theologische Zeitschrift de
Bile (en juin 1994).

2 Paru aux Ed. Labor et Fides, Genéve, 1992 (P. Bunier/C. Karakash éd.).



144 PIERRE BUHLER

1. Extension du phénomeéne de I’interprétation

Opter pour une approche herméneutique du «dialogue entre la théologie
et les sciences de la nature», ¢’est s’exposer d’emblée a une objection. En effet,
depuis les travaux de Wilhelm Dilthey, a la fin du siecle passé, il est devenu
assez courant de définir I’herméneutique comme la méthodologie des sciences
de I’esprit, congues en opposition aux sciences de la nature. Dans cette optique,
I’herméneutique, en tant que théorie de la compréhension et de |’ interprétation,
opere toujours en lien avec les manifestations historiques, uniques et contin-
gentes, jamais généralisables, de I'esprit humain, alors que les sciences de la
nature, par leur démarche explicative, visent a €tablir des lois générales. Ainsi,
pendant tres longtemps, la tache de I'interprétation a été confinée aux sciences
humaines, comme I’histoire, la jurisprudence, la psychologie, la philologie, la
critique littéraire, 1’histoire de 1'art, etc. Elle a été considérée, par contre,
comme étrangeére au domaine des sciences de la nature.

Or depuis quelques décennies, des données nouvelles sont apparues, et cela
dans deux sens au moins:

— Les sciences humaines ont connu une évolution qui les a conduites a se
développer progressivement selon le modele des sciences de la nature: la
psychologie a eu tendance a adopter des schémas d’explication de type
«naturaliste»; la psychanalyse s’est élaborée dans ses conséquences méta-
psychologiques comme une théorie de I’appareil psychique; la linguistique
s’est attachée a expliquer la production des textes par des mécanismes de
type causaliste; etc. Ces sciences humaines, qui s’étaient ainsi inspirées
d’un principe d’explication, sont aujourd’hui en train de revenir a une
réflexion fondamentale sur les conditions de I’interprétation et de la com-
préhension des phénomenes humains par les acteurs et les destinataires de
la connaissance. A titre d’exemple, on citera ’ouvrage récent du sémio-
ticien italien Umberto Eco sur I limiti dell’ interpretazione *.

— De méme, dans les sciences de la nature, les chercheurs ont réalisé peu
a peu les limites du principe d’explication et de I’objectivité pure, se
découvrant de plus en plus confrontés au probleme de I’interprétation.
L’exemple le plus marquant et le plus connu est probablement celui de la
physique quantique : I’observateur interfére avec le réel qu’il interroge. Les
mesures introduisent des perturbations qui font que le réel se trouve
désormais «voilé», pour parler comme B. d’Espagnat’. L’accés au réel
ultime, au réel en soi est impossible; son investigation releve d’un travail

* Les limites de [interprétation, traduction frangaise par M. Bouzaher, Paris,
Grasset, 1992.

* Cf. B. D’ESPAGNAT, Une incertaine réalité. Le monde quantique, la connaissance
et la durée, Paris, Gauthier-Villars, 1985; du méme auteur: A la recherche du réel.
Le regard d’'un physicien, Paris, Gauthier-Villars, 2¢ éd., 1981.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMENEUTIQUE 145

d’interprétation. Le déplacement vers une démarche interprétative plutot
qu’explicative se manifeste également dans d’autres disciplines, en parti-
culier dans les sciences cognitives®. Il n’est pas rare, a I’heure actuelle, de
voir apparaitre le théme herméneutique dans de nombreux travaux épis-
témologiques issus des sciences de la nature.

Ces deux tendances, brievement esquissées®, marquent une extension du
phénomene de I'interprétation: cette derni¢re devient progressivement une
donnée importante et inévitable de tout travail scientifique. Dans ce sens, nous
pourrions dire que nous assistons aujourd’hui a une concentration herméneu-
tique du probleme épistémologique, qui traverse toutes les disciplines. Cela
ne consacre pas un aboutissement, mais bien plutdt I'ouverture d’un champ
nouveau, de nouvelles problématiques. La pluralité des types d’interprétation
fait du probléeme de I'interprétation un défi interdisciplinaire. Relever ce défi
exige un effort de clarification, de typologie et d’évaluation critique des
différents modeles d’interprétation en cours dans les différentes disciplines.

2. Jeux ouverts d’interdisciplinarité

L’accent herméneutique institue une perspective ouverte d’interdisciplina-
rité€. Des le début, I’équipe de I'IRHS a été constituée de maniére résolument
pluridisciplinaire : elle comprend des théologiens, des philosophes et, selon le
theme abordé, des linguistes, des philologues, des biologistes, des physiciens,
des médecins, etc. Nous n’avons pas choisi un partenaire prioritaire, a la
différence du groupe «Interface», qui a privilégi€ le dialogue entre théologiens
et physiciens. Pour nous, les jeux de I’interdisciplinarité sont plus ouverts. Pour
donner un exemple, j'aimerais mentionner que dans notre réflexion sur la
notion d’expérience, nous nous sommes trouvés confrontés a des présupposés
fortement métaphysiques chez nos partenaires des sciences naturelles. Nous
avons alors décidé de faire intervenir des médecins, ce qui €tait inattendu au
départ. Leur apport beaucoup plus existentiel («comment aborder le patient
dans son expérience de la souffrance?») nous a permis de clarifier les con-
ditions de I’interprétation de 1’expérience. Il a résulté de ce moment de travail
une réflexion du cancérologue B. Hoerni, professeur a Bordeaux, sur la place
de I"herméneutique en médecine’.

* On pensera surtout aux travaux de F. VARELA, notamment Auronomie et connais-
sance. Essai sur le vivant, Paris, Seuil, 1989, et Connaitre, Paris, Seuil, 1989,

® Pour plus de détails, cf. Science et foi font systéme, pp. 25-41, 95-107 et
171-211.

7 B. Hoerni, «Herméneute», Médecine et hygiéne, Geneve, 27.10.1993, p. 2534,
On pourra également consulter parmi ses ouvrages: Paroles et silences du médecin,
Paris, Flammarion, 1985, et Réflexions sur les personnes malades, Paris, Doin, 1988.



146 PIERRE BUHLER

Bien sir, ces changements continuels de partenaires ne facilitent pas le
travail. Mais, en méme temps, ils enrichissent sensiblement la perspective
d’ensemble de la démarche. Dans le travail interdisciplinaire®, il ne faut pas
se rendre la tache trop facile et il vaut mieux parfois se méfier d’un trop grand
optimisme. En effet, dans ce type de travail, les difficultés, les malentendus,
les dialogues de sourds sont des passages nécessaires. On se souviendra ici
de la perspective faillibiliste qui souligne que nous n’apprenons jamais aussi
bien que lorsque nous apprenons de nos erreurs (trial and error): cela vaut
aussi pour le travail interdisciplinaire.

Avec beaucoup d’ironie, R. Thom a souligné que le travail interdisciplinaire
pouvait facilement devenir stérile et échouer par une approche trop naive, trop
immédiate : «Les rencontres interdisciplinaires auxquelles il m’a été donné d’as-
sister n’incitent pas a |’optimisme. Elles se déroulent selon un scénario immuable :
prennent la parole divers spécialistes, qui évoquent la puissance des concepts
centraux de leur discipline et envisagent la possibilité d’étendre leur emploi dans
les domaines d’autres disciplines. Devant ces manifestations impérialistes, les
défenseurs des spécialités menacées se replient souvent sur le caractére concep-
tuellement spécifique des outils de leur propre théorie, rendant ainsi illusoire tout
échange, tout dialogue.» Et René Thom de continuer: «Et la réunion se termine
sur un communiqué negre-blanc, ou les diverses possibilités d’extension des
concepts sont évoquées, mais non effectivement réalisées ni a fortiori acceptées.
On voit alors combien les espoirs d’une contribution positive de I'interdiscipli-
narité au progres scientifique sont nécessairement limités.»’

Si I’on en croit R. Thom, le dialogue interdisciplinaire échoue la plupart
du temps parce qu'on y procede par simple transposition, par transfert des
concepts, contenus ou procédures d’un domaine a 'autre. Dans ce sens, un
recueil €dité par Isabelle Stengers a attiré notre attention sur les concepts
nomades'’, et nous pourrions semblablement parler de contenus et de procé-
dures nomades. Mais le risque que 1’on court est alors, selon ’expression de
R. Thom, de faire de I'interdisciplinarité une «boite de Pandore des concepts
flous»''. Par conséquent, pour €viter ce travers, une réflexion herméneutique
est nécessaire, portant sur les conditions du transfert des concepts, de la
comparaison des procédures, de la transposition des modeles de pensée, etc.

A sa maniere, Luther avait déja abordé ce probleme dans ses théses pour
la promotion de Palladius et Tilemann'?, en soulignant que les concepts, les
termini et vocabula, sont toujours dépendants du forum dans lequel on les

8 Cf. récemment, sur ce sujet, W. ARBER (éd.), [nter- und Transdisziplinaritdt :
warum? - wie?, Berne, Haupt, 1993,

? R. Thom, «Vertus et dangers de I’interdisciplinarité», dans: Apologie du logos,
Paris, Hachette, 1990, p. 639.

10" 1. STENGERS (éd.), D'une science a I'autre. Les concepts nomades, Paris, Seuil, 1987.
'" Titre d’un article de R. Tuom, dans: op. cit., pp. 585-598.
WA 39,1; 227-230.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMENEUTIQUE 147

emploie. Un simple transferre d’une discipline a 1’autre risque d’aboutir & une
confusio insupportable. Il faut, dit-il, soigneusement purifier les concepts.
«(...) fiiret sie mal zum Bade»; «conduisez-les d’abord au bain!»"

A titre de boutade, nous pourrions dire qu’un institut herméneutique est
comme une salle de bains universitaire! Pour I'exprimer plus séricusement,
on rappellera ici I’exigence que R. Thom impose au dialogue interdisciplinaire,
contre le simple transfert de spécialiste a spécialiste: celle de remonter pour
chaque discipline jusqu’a son aporie fondatrice. «Bien entendu, dans une telle
forme de dialogue entre I'interdisciplinaire et le spécialiste, les chausse-trapes
sont nombreuses. Le spécialiste est trés souvent un homme a qui ’arbre cache
la forét. Habitué a la manipulation de ses “gadgets” favoris, il est prompt a
s’en servir comme d’un rempart; il aura tot fait de se servir d’une ignorance
locale de I’interdisciplinaire pour essayer de le confondre. A cet égard, pour
pénétrer dans 'univers du spécialiste, pour apprécier la spécificité de la si-
tuation, il est bon, il est méme nécessaire d’avoir une idée globale des pro-
blemes-clés qui sous-tendent toute la discipline. C’est dans cet esprit que j’ai
été amené au concept d’*“aporie fondatrice”» R. Thom s’empresse de préciser:
«Chaque grande discipline scientifique (physique, chimie, biologie, psycho-
logie, sociologie) doit probablement son unité a un probléme central, qui n’est
pas résolu, et trés probablement ne le sera jamais (d’ou le caractere aporétique).
Mais on croit pouvoir y apporter une solution par une entité ou un concept
particulier et cette solution est en fait de nature fantasmatique. Dans le dialogue
entre |’interdisciplinaire et le spécialiste, le role du premier est alors d’évoquer
ces questions fondamentales, que le second a tendance a oublier, tout fasciné
qu’il est par la solution de ses problemes “locaux”. Apres tout, la dialectique
local-global est de nature transdisciplinaire, elle joue pratiquement dans toute
discipline.»"

Une telle perspective ouvre la voie a une interaction ouverte, dans laquelle
on peut retrouver quelque chose de la dynamique du «conflit des interpréta-
tions» de Paul Ricoeur's. Dans le but d’aboutir a un tel échange fondamental
sur les apories fondatrices des disciplines impliquées, notre travail a 'IRHS
porte non pas directement sur des questions €pistémologiques et méthodolo-
giques, mais sur des themes dans lesquels les intéréts de chacun sont présents.
Ainsi, les problemes d’interdisciplinarité sont abordés de maniere indirecte.
Nous pourrions dire que notre travail se déroule en quelque sorte selon les
principes de ce que certains psychologues ont appelé la méthode de la TCI

'Y Pour tout le passage, cf. plus particulierement 229, 8-21.

“Op. cit., p. 642.

'S Cf. P. Ric&ur, Le conflit des interprétations. Essais d"herméneutique, Paris,
Seuil, 19609,



148 PIERRE BUHLER

(ou TZI en allemand): la Theme-centered Interaction '°. A titre d’exemples,
mentionnons que nous avons ainsi travaillé en cycles successifs sur des théemes
comme celui de la justice'’, de la narration', puis dans le cadre de notre
recherche «Science, raison et foi», sur les représentations de la fin du monde
et sur la notion d’expérience.

3. L’attention portée aux interactions

Il a d¢ja été question d’interactions dans le point précédent, a propos du
conflit des interprétations. L’approche herméneutique accorde une attention
toute particuliere aux interactions comme des lieux de travail dynamiques et
donc fertiles. A Neuchatel, nous bénéficions sur ce point d’une collaboration
régulicre avec le Centre interfacultaire d’études systémiques de 1’Université.
En effet, I’approche systémique s’intéresse de maniere privilégiée aux inter-
actions, puisque le systeme se définit comme un réseau d’interactions dyna-
miques reliant différents ¢éléments entre eux. Les implications du modele
systémique sont claires:

— la relation est premiére, par rapport aux éléments qui ne peuvent jamais
étre isolés les uns des autres;

— D'interaction est toujours réciproque (réciprocité caractérisée par ce qu’on
appelle la boucle de rétroaction);

— enfin, il en va toujours de la structuration d’une articulation ouverte,
appelée a s’auto-organiser.

Ce modele systémique constitue [’hypothese de base pour notre travail
herméneutique, comme nous avons tenté de I'exprimer par le titre Science et
foi font systeme . Toutefois, cette reprise du modele systémique ne s’opere
pas sans discussion critique. Récemment, un dialogue s’est amorcé sur la
question de savoir dans quelle mesure la systémique peut envisager la pers-
pective d’une altérité, décisive en théologie, dans quelle mesure donc elle peut
concevoir que quelque chose puisse faire irruption de I’extérieur dans un
systeme. Mais malgré ces réserves, il nous a paru possible et pertinent d’€la-
borer, a partir de ce méme modele systémique, notre typologie des différentes

' 1l s’agit ici surtout des travaux de Ruth C. Cohn. Pour une présentation succincte,
cf. M. KROEGER, Themenzentrierte Seelsorge. Uber die Kombination klientzentrierter
und themenzentrierter Arbeit nach Carl R. Rogers und Ruth C. Cohn in der Theologie,
Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz, Kohlhammer, 2¢ éd., 1973 (Urban-Taschenbiicher, No
605); pour une bibliographie de R.C. Cohn, p. 157.

Cf. P. Bonier (€d.), Justice en dialogue, Geneve, Labor et Fides, 1982.

% Cf. P. Bunrer/J.-F. HABERMACHER (éd.), La narration. Quand le récit devient
communication, Genéve, Labor et Fides, 1988.

¥ Cf. ci-dessus note 2.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMENEUTIQUE 149

articulations qui s’¢tablissent entre science et foi*”. Cette typologie, qui serait
sans doute a affiner, distingue quatre types fondamentaux d’articulation tant
chez les scientifiques que chez les théologiens:

— la convergence, visant a une synthése concordiste;
— le contflit, aboutissant au constat d’une incompatibilité radicale;

— lerefus d’articulation, conduisant a une sorte de coexistence pacifique dans
I’indifférence mutuelle:

— la complémentarité, permettant d’envisager que deux perspectives, quoi-
que distinctes, puissent cependant entrer en relation de maniére construc-
tive.

C’est dans ce dernier type de la complémentarité que nous avons inscrit
notre démarche. Cette notion de complémentarité doit toutefois étre précisée.
Il serait possible de la concevoir dans un sens comparatiste, conduisant a mettre
en parallele des concepts, des structures, dégageant ainsi leur similarité.
Conformément aux principes systémiques, nous entendons plutdt la complé-
mentarit€é au sens fort d’une interaction dynamique. J’aimerais ici, a titre
d’illustration, reprendre bricvement 1’articulation proposée dans notre ouvrage
entre foi et raison®'. La tradition nous a laissé une alternative de deux modéles
qui réapparaissent constamment : celui de la faille entre foi et raison ou celui
de la conformité entre elles. Pour éviter le piége de cette alternative et pour
pouvoir envisager une interaction dynamique, nous entreprenons tout d’abord
de repérer, de part et d’autre, I'aporie fondatrice au sens de R. Thom. Ainsi,
la foi est toujours menacée de bifurquer vers I’incroyance, tandis que la raison,
elle, est toujours menacée de bifurquer vers la déraison (cf. la figure ci-apres).
Chacune est appelée a se démarquer de son contraire menacant. Au lieu de
restreindre 1’articulation aux deux termes de la foi et de la raison de maniere
linéaire, nous envisageons I’interaction dynamique comme une confrontation
critique de la foi et de la raison aux deux bifurcations respectives: foi et raison
peuvent se soutenir mutuellement dans leur effort de démarcation, s aider I'une
lautre a lutter contre I'incroyance et la déraison, ou au contraire s’entrainer
I"une ’autre vers une alliance néfaste entre |'incroyance et la déraison.

L’interaction des deux entrecroisements (cf. la fleche du milieu) a pour
effet de rendre le systéme instable, loin de 1’équilibre. Des fluctuations infimes
pourraient, dans ce systéme précaire, avoir des conséquences imprevues.
Schleiermacher demandait au sujet de 1'histoire moderne: «Soll der Knoten
der Geschichte so auseinander gehn: das Christentum mit der Barbarei, und

" Cf. dans notre ouvrage, I'article de C. KARAKASH et O. SCHAFER-GUIGNIER, pp.
45-72.

2 Pour plus de détails, op.cit., pp. 73-94; cf. aussi Revue de théologie et de
philosophie, vol. 123, 1991, pp. 59-77.



150 PIERRE BUHLER

raison foi

—

r — _ - - _ — -— I

I T~ S -— - l

it o~ . I

v --~ =~y
- —

déraison incroyance
Fig. 1

die Wissenschaft mit dem Unglauben 7»*> Cette question est ouverte. L’issue
qu’il redoutait est toujours possible, mais elle n’est pas la seule et ne s’impose
pas comme une fatalité tragique, a laquelle il faudrait se résigner.

4., La recherche d’un tiers d’ancrage

L’intérét porté aux interactions nous conduit ainsi a étre trés réservés a
I’égard des transferts, des transpositions et des comparaisons trop directes. Il
faut faire porter le souci de la médiation par un tiers, car la confrontation terme
A terme, discipline a discipline, peut tres rapidement devenir stérile. Ce tiers
ne doit pas étre seulement compris au sens d’un tertium comparationis, car
le modele de la comparaison est trop simple. Il ne s’agit pas non plus d’un
tertium de synthese, d’entente cordiale ou d’ignorance réciproque. Je parlerai
ici d’un tiers d’ ancrage, et j’entends par la un terrain qui constitue 'enjeu de
la confrontation, de I’interaction, terrain dans lequel s’enracinera précisément
I’effort herméneutique. Cette option comporte un certain nombre de consé-
quences que jaimerais expliciter ici:

2 F. SCHLEIERMACHER, «Zweites Sendschreiben an Liicke», in: H. BoLul (éd.),
Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern 113/114), Miinchen/Hamburg, Siebenstern
Taschenbuch Verlag, 1968, p. 146: «Le nceud de I'histoire doit-il se défaire ainsi: le
christianisme avec la barbarie, la science avec I'incroyance?».



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMENEUTIQUE 151

a) La force, et peut-€tre en méme temps la faiblesse, de notre programme
de travail tient a ce que le dialogue ne se limite jamais a un débat direct entre
la théologie et les sciences™. Comme je viens de le souligner, la référence
privilégiée, voire unique du point de vue de la théologie est d"abord la foi elle-
méme. Le dialogue se développe donc prioritairement entre science et foi, et
non entre science et théologie. La théologie intervient en s’articulant avec la
foi.

b) Pour cette raison aussi, notre démarche ne tient pas simplement en une
mise en rapport formelle de connaissance & connaissance, de savoir a savoir.
Articulant science et foi, elle met en rapport |’effort de la connaissance et la
tache de I'existence, I'expérience scientifique et I’expérience vécue, I’¢tude
du vivant et le sens de la vie, etc.

¢) C’est pourquoi la clarification de I’ancrage anthropologique de la
démarche scientifique et de la foi constitue pour nous une condition hermé-
neutique indispensable de la démarche. En effet, le dialogue entre démarche
théologique et investigations scientifiques exige l'explicitation critique du
statut, des limites, des conditions des sujets qui y sont directement impliqués,
qui développent leurs procédures, leurs démarches, leurs langages, etc. Il y a
la une option spécifique de notre approche: il nous est ainsi impossible, pour
des raisons herméneutiques, d’entrer directement dans le dialogue entre théolo-
gie et sciences par le biais de la cosmologie.

d) 1l faut toutefois veiller a éviter une fausse polarisation entre I’anthro-
pologie et la cosmologie, qui n’a que trop marqué la réception de la philosophie
de I'existence, suscitant des débats stériles. L intérét de ce souci herméneu-
tique est de prolonger la question de 1'étre humain (la question de 1’anthro-
pologie) vers la question du réel dans lequel il vit (la question «ontologique»™).

Notre hypothése herméneutique pourrait étre formulée de la maniere
suivante: dans leurs démarches respectives d’investigation, les sciences et la
théologie aboutissent a 1’élaboration d’un réel scientifique et d’un réel théo-
logique qui s’articulent tous deux en référence constante a un réel commun,
qu’ils éclairent, interprétent et structurent et qui constitue leur tiers d’ancrage.
Avec P.-L. Dubied, empruntons librement la notion de réel commun a Ch.
Perelman: «Le réel commun qualific le réel de 1'expérience ordinaire
interhumaine, de la quotidienneté et de I'immédiateté. II s’agit de "agrégat

2 Comme c¢’est par exemple le cas dans I'intitulé de ce colloque ou dans la
désignation de ’ESSSAT (European Society for the Study of Science and Theology).

* Le terme d’ontologie est lourd de malentendus issus de la longue tradition de
I"ontologie métaphysique. I'utilise ce terme entre guillemets pour parler de la concep-
tion du réel.



152 PIERRE BUHLER

de faits, d’objets, de valeurs partagées et en conflit, de rencontres, d’expérien-
ces, d’émotions, d’échanges, etc. (...).»* Ce réel commun constitue donc le
lieu ou s’enracinent les diverses démarches et, dans ce sens, I’enjeu «onto-
logique» du débat.

5. Ecriture et expérience

Notre recherche des deux derniéres années a porté sur la référence a
I’expérience dans le travail scientifique et dans le travail théologique. Ce temps
de recherche nous a fait porter notre attention sur le lien constitutif entre
expérience et interprétation. En effet, a des conditions tres diverses, I'expé-
rience fait toujours I’objet d’une interprétation. Cette theése de la nécessaire
condition herméneutique de toute référence a 1’expérience s’oppose a I'idée
d’un acces direct a ’expérience, telle qu’elle s’est affirmée, par exemple, dans
la tentation métaphysique d’élaborer un systeme total et unique de la connais-
sance humaine, ou dans la tentation positiviste d’une science purement objec-
tive. Expérience et interprétation s’ impliquent réciproquement, et c’est juste-
ment la tiche de I"herméneutique que de faire la théorie critique de ce rapport
complexe.

En théologie protestante, ¢’est surtout Gerhard Ebeling qui a développé
une réflexion systématique sur cette question. Il en situe I’enjeu décisit dans
une articulation dialectique entre I’Ecriture et I'expérience®. S’il souligne
d’emblée I’exigence dialectique, c’est parce que la référence a I’Ecriture a
souvent conduit a une simplification massive, concevant le canon biblique
comme la norme autoritaire de ce qu’il est 1égitime de penser et d’expérimen-
ter’’. Pourtant, 1’Ecriture n’est pas la somme de tout ce qu’il nous faut croire
ou penser, ni le critere formel de la distinction entre le vrai et le faux.

Selon Ebeling, I’Ecriture est bien plutdt elle-méme de condition hermé-
neutique: elle nous transmet un trésor d’expériences, mais en méme temps clle
nous présente des Etres humains comme nous en train de faire 'effort d’in-

*3 P. BUHLER/C. KarakasH (€d.), op.cit., p. 121. Cf. sur ce point tout 'article de
P.-L. Dusiep, «Imprévisible et réel commun», pp. 95-132, surtout pp. 119-132. La
notion de «réel commun» est reprise de C. PERELMAN, «Réel commun et réel philoso-
phique», dans: Le champ de I'argumentation, Bruxelles, Presses universitaires de
Bruxelles, 1970, pp. 253-264.

* Cf. G. EBeLING, «Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen»,
dans: Umgang mit Luther, Tiibingen, Mohr, 1983, pp. 59-81.

2 A titre d’exemple concernant notre théme, on mentionnera le propos de table
de Luther concernant la théorie de Copernic (cf. WATR 4; Nr. 4638): «Etiam illa
confusa tamen ego credo sacrae scripturae, nam Josua iussit solem stare, non terram.»
Cf. H. Bornkamm, «Kopernikus im Urteil der Reformatoren», in: Das Jahrhundert der
Reformation. Gestalten und Krdfte, Frankfurt a.M., Insel, 1983, pp. 230-241.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMENEUTIQUE 153

terpréter, de comprendre leurs expériences. Par conséquent, lire la Bible c’est
entrer dans son mouvement d’interprétation et de compréhension, et ¢’est ainsi
¢tre reconduit a ses propres expériences, interprétées a sa lumiére. Au centre
de I'herméneutique s’opere un renversement de perspective: de la Bible vers
celui qui 'interprete. «Dans le rapport au texte, [’étre interprété du texte se
renverse en un &tre interprété par le texte. Linterprétation du texte au sens
d’un génitif objectif devient une interprétation du texte au sens d’un génitif
subjectif. A la place du texte pris comme ce qui doit étre interprété et qui a
besoin d’interprétation, se met ce que le texte a I'intention d’interpréter,
d’éclairer et d’effectuer.»™ Interpréter la Bible, ¢’est faire 1’effort d’interpréter
a sa lumicre des expériences qui interpellent 1’étre humain dans son rapport
au réel.

C’est dans ce cadre que nous avons tenté de reprendre de maniére critique
le programme de la démythologisation de R. Bultmann®. Notre perspective
plus dialectique nous permet de dépasser le face & face parfois trop rigide dans
lequel Bultmann a eu tendance a placer la théologie et les résultats des sciences
modernes, instaurant ainsi pour la premicre 1'obligation d’une sorte d’adap-
tation linéaire a ces derniers. L intention fondamentale de Bultmann doit nous
conduire a une réflexion sur le lien entre la théorie de I'interprétation et la
conception du réel. Pour utiliser — avec toutes les réserves nécessaires — un
terme lourd de malentendus, nous pourrions dire aussi: sur le lien entre
herméneutique et ontologie™.

En explicitant ainsi son herméneutique par une dialectique entre 1’Ecriture
et I’expérience, la théologic lance un défi interdisciplinaire. A leur tour, les
autres disciplines sont invitées a expliciter leur herméneutique propre, a I'instar
des rétlexions de B. Hoerni sur le médecin comme herméneute, en répondant
aux questions suivantes: Quelles sont les procédures selon lesquelles I'inter-
prétation s’opere dans ma discipline? Comment se déroule le travail de la
compréhension dans I’interaction entre la théorie et I'expérience? Y a-t-il
quelque chose comme une «Ecriture», une «Bible», a laquelle le scientifique
se réfere?

C’est sur ces questions que va se porter notre attention dans la suite de
notre travail, en placant le dialogue interdisciplinaire sous le signe de la
question «Qu’est-ce qu’interpréter 7».

* G, EBELING, Théologie et proclamation, Paris, Seuil, 1972, p. 31 (traduction
corrigée).

2 Cf. P. BUHLER/C. KArRAKASH (€éd.), op. cit., pp. 95-132.

W Cf, G. EBiLING, «Luthers Wirklichkeitsverstindnis», Zeitschrift fiir Theologie
und Kirche, Tiibingen, 90¢ année, 1993, pp. 409-424. Pour le lien avec ’herméneutique :
G. EBELING, «L.’herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de
puissance dans les Temps modernes», Revie de théologie et de philosophie, vol. 126,
1994, pp. 39-56.

3CF. A cet égard notre congrds «D'une lecture & autre. Linterprétation et ses
déplacements» de septembre 1994,



	Science et foi : l'apport de l'herméneutique

