
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 2

Artikel: Science et foi : l'apport de l'herméneutique

Autor: Bühler, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 126 (1994). P. 143-153

SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMÉNEUTIQUE1

Pierre Bühler

Résumé

S'inspirant de travaux menés à l'Institut de recherches herméneutiques et
systématiques de Neuchâtel, T article esquisse quelques implications résultant
d'une approche herméneutique du dialogue entre science et foi. Partant de
F extension du phénomène de T interprétation, il réfléchit aux conditions du
travail interdisciplinaire et à l'accent interactionnei qui en résulte. Il aborde
ensuite la question d'un tiers d'ancrage pour science et foi. ce qui le conduit
à une réflexion sur la dialectique entre Ecriture et expérience.

Dans le concert des «contributions suisses au dialogue entre la théologie
et les sciences de la nature», les réflexions qui suivent ont pour but d'introduire
une voix neuchâteloise. En effet, depuis quelques années, l'Institut de recherches

herméneutiques et systématiques (IRHS) de l'Université de Neuchâtel
s'est donné un programme de recherche intitulé «Science, raison et foi». Dans

ce cadre, il a publié un ouvrage collectif intitulé Science et foi font système.
Une approche herméneutique :. Dans ce qui suit, je m'inspirerai en partie
d'éléments appartenant à cette première synthèse de nos travaux. Mais je ne

m'en tiendrai pas à une simple présentation de ce livre; dans le souci de

poursuivre nos travaux, je procéderai en même temps à une évaluation critique,
notamment sur le plan méthodologique.

Comme mon titre l'indique, l'attention se portera sur la spécificité de notre

approche du dialogue entre science et foi, à savoir l'accent herméneutique. Ma
tâche sera donc d'esquisser quelques-unes des implications résultant, pour
notre travail, de cette option fondamentale.

1 Texte remanié d'un exposé présenté à Genève le 13 novembre 1993. lors du

colloque de la Société suisse de théologie et du groupe «Interface» de l'Université de

Genève, sur les «Contributions suisses au dialogue entre la théologie et les sciences
de la nature». Une traduction allemande paraîtra dans la Theologische Zeitschrift de
Bâle (en juin 1994).

2 Paru aux Ed. Labor et Fides, Genève, 1992 (P. BOhlbr/C Karakash éd.).



144 PIERRE BÜHLER

1. Extension du phénomène de l'interprétation

Opter pour une approche herméneutique du «dialogue entre la théologie
et les sciences de la nature», c'est s'exposer d'emblée à une objection. En effet,
depuis les travaux de Wilhelm Dilthey, à la fin du siècle passé, il est devenu

assez courant de définir l'herméneutique comme la méthodologie des sciences
de l'esprit, conçues en opposition aux sciences de la nature. Dans cette optique,
l'herméneutique, en tant que théorie de la compréhension et de l'interprétation,
opère toujours en lien avec les manifestations historiques, uniques et contingentes,

jamais généralisables. de l'esprit humain, alors que les sciences de la

nature, par leur démarche explicative, visent à établir des lois générales. Ainsi,
pendant très longtemps, la tâche de l'interprétation a été confinée aux sciences

humaines, comme l'histoire, la jurisprudence, la psychologie, la philologie, la

critique littéraire, l'histoire de l'art, etc. Elle a été considérée, par contre,
comme étrangère au domaine des sciences de la nature.

Or depuis quelques décennies, des données nouvelles sont apparues, et cela
dans deux sens au moins:

- Les sciences humaines ont connu une évolution qui les a conduites à se

développer progressivement selon le modèle des sciences de la nature: la

psychologie a eu tendance à adopter des schémas d'explication de type
«naturaliste»; la psychanalyse s'est élaborée dans ses conséquences méta-

psychologiques comme une théorie de l'appareil psychique ; la linguistique
s'est attachée à expliquer la production des textes par des mécanismes de

type causaliste; etc. Ces sciences humaines, qui s'étaient ainsi inspirées
d'un principe d'explication, sont aujourd'hui en train de revenir à une
réflexion fondamentale sur les conditions de l'interprétation et de la
compréhension des phénomènes humains par les acteurs et les destinataires de

la connaissance. A titre d'exemple, on citera l'ouvrage récent du sémioticien

italien Umberto Eco sur / limiti dell' interpretazione \
- De même, dans les sciences de la nature, les chercheurs ont réalisé peu

à peu les limites du principe d'explication et de l'objectivité pure, se

découvrant de plus en plus confrontés au problème de l'interprétation.
L'exemple le plus marquant et le plus connu est probablement celui de la

physique quantique: l'observateur interfère avec le réel qu'il interroge. Les

mesures introduisent des perturbations qui font que le réel se trouve
désormais «voilé», pour parler comme B. d'Espagnat4. L'accès au réel

ultime, au réel en soi est impossible; son investigation relève d'un travail

3 Les limites de T interprétation, traduction française par M. Bouzaher, Paris,
Grasset, 1992.

4 Cf. B. d'Espagnat, Une incertaine réalité. Le monde quantique. la connaissance
et la durée, Paris, Gauthier-Villars, 1985; du même auteur: A la recherche du réel.
Le regard d'un physicien, Paris, Gauthier-Villars, 2' éd., 1981.



SCIENCE ET FOI: LAPPORT DE L'HERMÉNEUTIQUE 145

d'interprétation. Le déplacement vers une démarche interprétative plutôt
qu'explicative se manifeste également dans d'autres disciplines, en
particulier dans les sciences cognitives5. Il n'est pas rare, à l'heure actuelle, de
voir apparaître le thème herméneutique dans de nombreux travaux
épistémologiques issus des sciences de la nature.

Ces deux tendances, brièvement esquissées6, marquent une extension du
phénomène de l'interprétation: cette dernière devient progressivement une
donnée importante et inévitable de tout travail scientifique. Dans ce sens, nous
pourrions dire que nous assistons aujourd'hui à une concentration herméneutique

du problème épistémologique, qui traverse toutes les disciplines. Cela
ne consacre pas un aboutissement, mais bien plutôt l'ouverture d'un champ
nouveau, de nouvelles problématiques. La pluralité des types d'interprétation
fait du problème de l'interprétation un défi interdisciplinaire. Relever ce défi
exige un effort de clarification, de typologie et d'évaluation critique des

différents modèles d'interprétation en cours dans les différentes disciplines.

2. Jeux ouverts d'interdisciplinarité

L'accent herméneutique institue une perspective ouverte d'interdisciplinarité.
Dès le début, l'équipe de 1TRHS a été constituée de manière résolument

pluridisciplinaire: elle comprend des théologiens, des philosophes et, selon le

thème abordé, des linguistes, des philologues, des biologistes, des physiciens,
des médecins, etc. Nous n'avons pas choisi un partenaire prioritaire, à la

différence du groupe «Interface», qui a privilégié le dialogue entre théologiens
et physiciens. Pour nous, les jeux de l'interdisciplinarité sont plus ouverts. Pour
donner un exemple, j'aimerais mentionner que dans notre réflexion sur la
notion d'expérience, nous nous sommes trouvés confrontés à des présupposés
fortement métaphysiques chez nos partenaires des sciences naturelles. Nous

avons alors décidé de faire intervenir des médecins, ce qui était inattendu au

départ. Leur apport beaucoup plus existentiel («comment aborder le patient
dans son expérience de la souffrance?») nous a permis de clarifier les

conditions de l'interprétation de l'expérience. Il a résulté de ce moment de travail
une réflexion du cancérologue B. Hoerni, professeur à Bordeaux, sur la place
de l'herméneutique en médecine7.

s On pensera surtout aux travaux de F. Varela, notamment Autonomie el connaissance.

Essai sur le vivant, Paris, Seuil, 1989, et Connaître. Paris, Seuil, 1989.

6 Pour plus de détails, cf. Science et foi font système, pp. 25-41, 95-107 et
171-211.

7 B. Hoerni. «Herméneute», Médecine et hygiène. Genève, 27.10.1993. p. 2534.
On pourra également consulter parmi ses ouvrages : Paroles et silences du médecin,
Paris, Flammarion, 1985, et Réflexions sur les personnes malades, Paris, Doin, 1988.



146 PIERRE BÜHLER

Bien sûr, ces changements continuels de partenaires ne facilitent pas le
travail. Mais, en même temps, ils enrichissent sensiblement la perspective
d'ensemble de la démarche. Dans le travail interdisciplinaire*, il ne faut pas
se rendre la tâche trop facile et il vaut mieux parfois se méfier d'un trop grand
optimisme. En effet, dans ce type de travail, les difficultés, les malentendus,
les dialogues de sourds sont des passages nécessaires. On se souviendra ici
de la perspective faillibiliste qui souligne que nous n'apprenons jamais aussi
bien que lorsque nous apprenons de nos erreurs (trial and error) : cela vaut
aussi pour le travail interdisciplinaire.

Avec beaucoup d'ironie, R. Thom a souligné que le travail interdisciplinaire
pouvait facilement devenir stérile et échouer par une approche trop naïve, trop
immédiate: «Les rencontres interdisciplinaires auxquelles il m'a été donné
d'assister n'incitent pas à l'optimisme. Elles se déroulent selon un scénario immuable :

prennent la parole divers spécialistes, qui évoquent la puissance des concepts
centraux de leur discipline et envisagent la possibilité d'étendre leur emploi dans

les domaines d'autres disciplines. Devant ces manifestations impérialistes, les

défenseurs des spécialités menacées se replient souvent sur le caractère
conceptuellement spécifique des outils de leur propre théorie, rendant ainsi illusoire tout
échange, tout dialogue.» Et René Thom de continuer: «Et la réunion se termine

sur un communiqué nègre-blanc, où les diverses possibilités d'extension des

concepts sont évoquées, mais non effectivement réalisées ni a fortiori acceptées.
On voit alors combien les espoirs d'une contribution positive de l'interdisciplinarité

au progrès scientifique sont nécessairement limités.»'
Si l'on en croit R. Thom, le dialogue interdisciplinaire échoue la plupart

du temps parce qu'on y procède par simple transposition, par transfert des

concepts, contenus ou procédures d'un domaine à l'autre. Dans ce sens, un
recueil édité par Isabelle Stengers a attiré notre attention sur les concepts
nomades10, et nous pourrions semblablement parler de contenus et de procédures

nomades. Mais le risque que l'on court est alors, selon l'expression de

R. Thom, de faire de l'interdisciplinarité une «boîte de Pandore des concepts
flous»". Par conséquent, pour éviter ce travers, une réflexion herméneutique
est nécessaire, portant sur les conditions du transfert des concepts, de la

comparaison des procédures, de la transposition des modèles de pensée, etc.

A sa manière, Luther avait déjà abordé ce problème dans ses thèses pour
la promotion de Palladius et Tilemann12, en soulignant que les concepts, les

termini et vocabula, sont toujours dépendants du forum dans lequel on les

8 Cf. récemment, sur ce sujet, W. Arber (éd.), Inter- und Transclisziplinarttät:
warum? - wie?, Berne, Haupt, 1993.

' R. Thom, «Vertus et dangers de l'interdisciplinarité», dans: Apologie du logos,
Paris, Hachette, 1990, p. 639.

10 I. Stengers (éd.), D'une science à l'autre. Les concepts nomades, Paris, Seuil, 1987.

11 Titre d'un article de R. Thom, dans: op. cit., pp. 585-598.
!2 WA 39,1; 227-230.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMÉNEUTIQUE 147

emploie. Un simple transferre d'une discipline à l'autre risque d'aboutir à une
confusici insupportable. Il faut, dit-il, soigneusement purifier les concepts.
«(...) füret sie mal zum Bade»; «conduisez-les d'abord au bain!»"

A titre de boutade, nous pourrions dire qu'un institut herméneutique est

comme une salle de bains universitaire! Pour l'exprimer plus sérieusement,
on rappellera ici l'exigence que R. Thom impose au dialogue interdisciplinaire,
contre le simple transfert de spécialiste à spécialiste : celle de remonter pour
chaque discipline jusqu'à son aporie fondatrice. «Bien entendu, dans une telle
forme de dialogue entre l'interdisciplinaire et le spécialiste, les chausse-trapes
sont nombreuses. Le spécialiste est très souvent un homme à qui l'arbre cache
la forêt. Habitué à la manipulation de ses "gadgets" favoris, il est prompt à

s'en servir comme d'un rempart; il aura tôt fait de se servir d'une ignorance
locale de l'interdisciplinaire pour essayer de le confondre. A cet égard, pour
pénétrer dans l'univers du spécialiste, pour apprécier la spécificité de la
situation, il est bon, il est même nécessaire d'avoir une idée globale des

problèmes-clés qui sous-tendent toute la discipline. C'est dans cet esprit que j'ai
été amené au concept d'"aporie fondatrice"» R. Thom s'empresse de préciser:
«Chaque grande discipline scientifique (physique, chimie, biologie, psychologie,

sociologie) doit probablement son unité à un problème central, qui n'est

pas résolu, et très probablement ne le sera jamais (d'où le caractère aporétique).
Mais on croit pouvoir y apporter une solution par une entité ou un concept
particulier et cette solution est en fait de nature fantasmatique. Dans le dialogue
entre l'interdisciplinaire et le spécialiste, le rôle du premier est alors d'évoquer
ces questions fondamentales, que le second a tendance à oublier, tout fasciné

qu'il est par la solution de ses problèmes "locaux". Après tout, la dialectique
local-global est de nature transdisciplinaire, elle joue pratiquement dans toute

discipline.»14

Une telle perspective ouvre la voie à une interaction ouverte, dans laquelle
on peut retrouver quelque chose de la dynamique du «conflit des interprétations»

de Paul Ricœur15. Dans le but d'aboutir à un tel échange fondamental

sur les apories fondatrices des disciplines impliquées, notre travail à 1TRHS

porte non pas directement sur des questions épistémologiques et méthodologiques,

mais sur des thèmes dans lesquels les intérêts de chacun sont présents.

Ainsi, les problèmes d'interdisciplinarité sont abordés de manière indirecte.

Nous pourrions dire que notre travail se déroule en quelque sorte selon les

principes de ce que certains psychologues ont appelé la méthode de la TCI

11 Pour tout le passage, cf. plus particulièrement 229, 8-21.

14 Op. cit.. p. 642.
15 Cf. P. Ricœur, Le conflit des interprétations. Essais d'herméneutique. Paris,

Seuil, 1969.



148 PIERRE BÜHLER

(ou TZI en allemand): la Theme-centered Interaction l6. A titre d'exemples,
mentionnons que nous avons ainsi travaillé en cycles successifs sur des thèmes

comme celui de la justice17, de la narration1*, puis dans le cadre de notre
recherche «Science, raison et foi», sur les représentations de la fin du monde
et sur la notion d'expérience.

3. L'attention portée aux interactions

Il a déjà été question d'interactions dans le point précédent, à propos du

conflit des interprétations. L'approche herméneutique accorde une attention
toute particulière aux interactions comme des lieux de travail dynamiques et

donc fertiles. A Neuchâtel, nous bénéficions sur ce point d'une collaboration
régulière avec le Centre interfacultaire d'études systémiques de l'Université.
En effet, l'approche systémique s'intéresse de manière privilégiée aux
interactions, puisque le système se définit comme un réseau d'interactions
dynamiques reliant différents éléments entre eux. Les implications du modèle

systémique sont claires :

- la relation est première, par rapport aux éléments qui ne peuvent jamais
être isolés les uns des autres;

- l'interaction est toujours réciproque (réciprocité caractérisée par ce qu'on
appelle la boucle de rétroaction);

- enfin, il en va toujours de la structuration d'une articulation ouverte,
appelée à s'auto-organiser.

Ce modèle systémique constitue l'hypothèse de base pour notre travail
herméneutique, comme nous avons tenté de l'exprimer par le titre Science et

foi font système l9. Toutefois, cette reprise du modèle systémique ne s'opère

pas sans discussion critique. Récemment, un dialogue s'est amorcé sur la

question de savoir dans quelle mesure la systémique peut envisager la
perspective d'une altérité, décisive en théologie, dans quelle mesure donc elle peut
concevoir que quelque chose puisse faire irruption de l'extérieur dans un

système. Mais malgré ces réserves, il nous a paru possible et pertinent
d'élaborer, à partir de ce même modèle systémique, notre typologie des différentes

16 II s'agit ici surtout des travaux de Ruth C. Cohn. Pour une présentation succincte,
cf. M. Kroeger, Themenzentrierte Seelsorge. Über cite Kombination klientzentrierter
und themenzentrierter Arbeit nach Carl R. Rogers und Ruth C. Cohn in der Theologie.
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, Kohlhammer, 2' éd., 1973 (Urban-Taschenbücher, No
605); pour une bibliographie de R.C. Cohn, p. 157.

17 Cf. P. Büiii.KR (éd.), Justice en dialogue, Genève, Labor et Fides, 1982.
18 Cf. P. BOhler/J.-F. Habermaciier (éd.), La narration. Quand le récit devient

communication, Genève, Labor et Fides, 1988.
19 Cf. ci-dessus note 2.



SCIENCE ET FOI: LAPPORT DE L'HERMENEUTIQUE 149

articulations qui s'établissent entre science et foi20. Cette typologie, qui serait
sans doute à affiner, distingue quatre types fondamentaux d'articulation tant
chez les scientifiques que chez les théologiens:

- la convergence, visant à une synthèse concordiste;

- le conflit, aboutissant au constat d'une incompatibilité radicale;

- le refus d'articulation, conduisant à une sorte de coexistence pacifique dans

l'indifférence mutuelle;

- la complémentarité, permettant d'envisager que deux perspectives, quoi¬

que distinctes, puissent cependant entrer en relation de manière constructive.

C'est dans ce dernier type de la complémentarité que nous avons inscrit
notre démarche. Cette notion de complémentarité doit toutefois être précisée.
Il serait possible de la concevoir dans un sens comparatiste, conduisant à mettre
en parallèle des concepts, des structures, dégageant ainsi leur similarité.
Conformément aux principes systémiques, nous entendons plutôt la
complémentarité au sens fort d'une interaction dynamique. J'aimerais ici. à titre
d'illustration, reprendre brièvement l'articulation proposée dans notre ouvrage
entre foi et raison2'. La tradition nous a laissé une alternative de deux modèles

qui réapparaissent constamment: celui de la faille entre foi et raison ou celui
de la conformité entre elles. Pour éviter le piège de cette alternative et pour
pouvoir envisager une interaction dynamique, nous entreprenons tout d'abord
de repérer, de part et d'autre, l'aporie fondatrice au sens de R. Thom. Ainsi,
la foi est toujours menacée de bifurquer vers l'incroyance, tandis que la raison,
elle, est toujours menacée de bifurquer vers la déraison (cf. la figure ci-après).
Chacune est appelée à se démarquer de son contraire menaçant. Au lieu de

restreindre l'articulation aux deux termes de la foi et de la raison de manière

linéaire, nous envisageons l'interaction dynamique comme une confrontation

critique de la foi et de la raison aux deux bifurcations respectives : foi ct raison

peuvent se soutenir mutuellement dans leur effort de démarcation, s'aider l'une
l'autre à lutter contre l'incroyance et la déraison, ou au contraire s'entraîner
l'une l'autre vers une alliance néfaste entre l'incroyance et la déraison.

L'interaction des deux entrecroisements (cf. la flèche du milieu) a pour
effet de rendre le système instable, loin de l'équilibre. Des fluctuations infimes

pourraient, dans ce système précaire, avoir des conséquences imprévues.
Schleiermacher demandait au sujet de l'histoire moderne: «Soll der Knoten
der Geschichte so auseinander gehn: das Christentum mit der Barbarei, und

'" Cf. dans notre ouvrage, l'article de C. Karakash et O. Schäfer-Guignier, pp.
45-72.

71 Pour plus de détails, op.cit., pp. 73-94; cf. aussi Revue de théologie et cle

philosophie, vol. 123. 1991. pp. 59-77.



150 PIERRE BÜHLER

raison foi

r

t
ncroyancedéraison

Fig. 1

die Wissenschaft mit dem Unglauben?»22 Cette question est ouverte. L'issue

qu'il redoutait est toujours possible, mais elle n'est pas la seule et ne s'impose

pas comme une fatalité tragique, à laquelle il faudrait se résigner.

4. La recherche d'un tiers d'ancrage

L'intérêt porté aux interactions nous conduit ainsi à être très réservés à

l'égard des transferts, des transpositions et des comparaisons trop directes. Il

faut faire porter le souci de la médiation par un tiers, car la confrontation terme

à terme, discipline à discipline, peut très rapidement devenir stérile. Ce tiers

ne doit pas être seulement compris au sens d'un tertium comparationis. car

le modèle de la comparaison est trop simple. Il ne s'agit pas non plus d'un

tertium de synthèse, d'entente cordiale ou d'ignorance réciproque. Je parlerai

ici d'un tiers d'ancrage, et j'entends par là un terrain qui constitue l'enjeu de

la confrontation, de l'interaction, terrain dans lequel s'enracinera précisément

l'effort herméneutique. Cette option comporte un certain nombre de

conséquences que j'aimerais expliciter ici:

"F. Schleiermacher, «Zweites Sendschreiben an Lücke», in: H. Bolli (éd.).

Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern 113/114). München/Hamburg, Siebenstern

Taschenbuch Verlag, 1968, p. 146: «Le nœud de l'histoire doit-il se défaire ainsi: le

christianisme avec la barbarie, la science avec l'incroyance?».



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMÉNEUTIQUE 151

a) La force, et peut-être en même temps la faiblesse, de notre programme
de travail tient à ce que le dialogue ne se limite jamais à un débat direct entre
la théologie et les sciences21. Comme je viens de le souligner, la référence

privilégiée, voire unique du point de vue de la théologie est d'abord la foi elle-
même. Le dialogue se développe donc prioritairement entre science et foi, et

non entre science et théologie. La théologie intervient en s'articulant avec la
foi.

b) Pour cette raison aussi, notre démarche ne tient pas simplement en une
mise en rapport formelle de connaissance à connaissance, de savoir à savoir.
Articulant science et foi, elle met en rapport l'effort de la connaissance et la
tâche de l'existence, l'expérience scientifique et l'expérience vécue, l'étude
du vivant et le sens de la vie, etc.

c) C'est pourquoi la clarification de l'ancrage anthropologique de la

démarche scientifique et de la foi constitue pour nous une condition
herméneutique indispensable de la démarche. En effet, le dialogue entre démarche

théologique et investigations scientifiques exige l'explicitation critique du

statut, des limites, des conditions des sujets qui y sont directement impliqués,
qui développent leurs procédures, leurs démarches, leurs langages, etc. Il y a

là une option spécifique de notre approche : il nous est ainsi impossible, pour
des raisons herméneutiques, d'entrer directement dans le dialogue entre théologie

et sciences par le biais de la cosmologie.

d) Il faut toutefois veiller à éviter une fausse polarisation entre l'anthropologie

et la cosmologie, qui n'a que trop marqué la réception de la philosophie
de l'existence, suscitant des débats stériles. L'intérêt de ce souci herméneutique

est de prolonger la question de l'être humain (la question de l'anthropologie)

vers la question du réel dans lequel il vit (la question «ontologique»24).

Notre hypothèse herméneutique pourrait être formulée de la manière
suivante: dans leurs démarches respectives d'investigation, les sciences et la

théologie aboutissent à l'élaboration d'un réel scientifique et d'un réel

théologique qui s'articulent tous deux en référence constante à un réel commun,
qu'ils éclairent, interprètent et structurent et qui constitue leur tiers d'ancrage.
Avec P.-L. Dubied, empruntons librement la notion de réel commun à Ch.

Perelman: «Le réel commun qualifie le réel de l'expérience ordinaire
interhumaine, de la quotidienneté et de l'immédiateté. Il s'agit de l'agrégat

21 Comme c'est par exemple le cas dans l'intitulé de ce colloque ou dans la

désignation de YESSSAT (European Society for the Study of Science and Theology).
24 Lc terme d'ontologie est lourd de malentendus issus de la longue tradition de

l'ontologie métaphysique. J'utilise ce terme entre guillemets pour parler de la conception

du réel.



152 PIERRE BUHLER

de faits, d'objets, de valeurs partagées et en conflit, de rencontres, d'expériences,

d'émotions, d'échanges, etc. (...).»" Ce réel commun constitue donc le

lieu où s'enracinent les diverses démarches et, dans ce sens, l'enjeu
«ontologique» du débat.

5. Ecriture et expérience

Notre recherche des deux dernières années a porté sur la référence à

l'expérience dans le travail scientifique et dans le travail théologique. Ce temps
de recherche nous a fait porter notre attention sur le lien constitutif entre
expérience et interprétation. En effet, à des conditions très diverses, l'expérience

fait toujours l'objet d'une interprétation. Cette thèse de la nécessaire

condition herméneutique de toute référence à l'expérience s'oppose à l'idée
d'un accès direct à l'expérience, telle qu'elle s'est affirmée, par exemple, dans

la tentation métaphysique d'élaborer un système total et unique de la connaissance

humaine, ou dans la tentation positiviste d'une science purement objective.

Expérience et interprétation s'impliquent réciproquement, et c'est justement

la tâche de l'herméneutique que de faire la théorie critique de ce rapport
complexe.

En théologie protestante, c'est surtout Gerhard Ebeling qui a développé
une réflexion systématique sur cette question. Il en situe l'enjeu décisif dans

une articulation dialectique entre l'Ecriture et l'expérience26. S'il souligne
d'emblée l'exigence dialectique, c'est parce que la référence à l'Ecriture a

souvent conduit à une simplification massive, concevant le canon biblique
comme la norme autoritaire de ce qu'il est légitime de penser et d'expérimenter27.

Pourtant, l'Ecriture n'est pas la somme de tout ce qu'il nous faut croire
ou penser, ni le critère formel de la distinction entre le vrai et le faux.

Selon Ebeling, l'Ecriture est bien plutôt elle-même de condition
herméneutique : elle nous transmet un trésor d'expériences, mais en même temps elle

nous présente des êtres humains comme nous en train de faire l'effort d'in-

25 P. Buhler/C. Karakash (éd.). op.cit.. p. 121. Cf. sur ce point tout l'article de

P.-L. Dubied. «Imprévisible et réel commun», pp. 95-132. surtout pp. 119-132. La
notion de «réel commun» est reprise de C. Perelman. «Réel commun et réel
philosophique», dans: Le champ de T argumentation. Bruxelles. Presses universitaires de

Bruxelles, 1970, pp. 253-264.
26 Cf. G. Ebeling, «Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen»,

dans: Umgang mit Luther, Tübingen. Mohr, 1983. pp. 59-81.
27 A titre d'exemple concernant notre thème, on mentionnera le propos de table

de Luther concernant la théorie de Copernic (cf. WATR 4; Nr. 4638): «Etiam illa
confusa tamen ego credo sacrae scripturae, nam Josua iussit solem stare, non terram.»
Cf. H. Bornkamm, «Kopernikus im Urteil der Reformatoren», in: Das Jahrhundert der
Reformation. Gestalten und Kräfte, Frankfurt a.M.. Insel. 1983. pp. 230-241.



SCIENCE ET FOI: L'APPORT DE L'HERMÉNEUTIQUE 153

terpréter, de comprendre leurs expériences. Par conséquent, lire la Bible c'est
entrer dans son mouvement d'interprétation et de compréhension, et c'est ainsi
être reconduit à ses propres expériences, interprétées à sa lumière. Au centre
de l'herméneutique s'opère un renversement de perspective: de la Bible vers
celui qui l'interprète. «Dans le rapport au texte, l'être interprété du texte se

renverse en un être interprété par le texte. L'interprétation du texte au sens
d'un génitif objectif devient une interprétation du texte au sens d'un génitif
subjectif. A la place du texte pris comme ce qui doit être interprété et qui a

besoin d'interprétation, se met ce que le texte a l'intention d'interpréter,
d'éclairer et d'effectuer.»28 Interpréter la Bible, c'est faire l'effort d'interpréter
à sa lumière des expériences qui interpellent l'être humain dans son rapport
au réel.

C'est dans ce cadre que nous avons tenté de reprendre de manière critique
le programme de la démythologisation de R. Bultmann2'7. Notre perspective
plus dialectique nous permet de dépasser le face à face parfois trop rigide dans

lequel Bultmann a eu tendance à placer la théologie et les résultats des sciences

modernes, instaurant ainsi pour la première l'obligation d'une sorte d'adaptation

linéaire à ces derniers. L'intention fondamentale de Bultmann doit nous
conduire à une réflexion sur le lien entre la théorie de l'interprétation et la

conception du réel. Pour utiliser - avec toutes les réserves nécessaires - un

terme lourd de malentendus, nous pourrions dire aussi : sur le lien entre

herméneutique et ontologie"'.
En explicitant ainsi son herméneutique par une dialectique entre l'Ecriture

et l'expérience, la théologie lance un défi interdisciplinaire. A leur tour, les

autres disciplines sont invitées à expliciter leur herméneutique propre, à l'instar
des réflexions de B. Hoerni sur le médecin comme herméneute. en répondant
aux questions suivantes: Quelles sont les procédures selon lesquelles
l'interprétation s'opère dans ma discipline? Comment se déroule le travail de la

compréhension dans l'interaction entre la théorie ct l'expérience? Y a-t-il
quelque chose comme une «Ecriture», une «Bible», à laquelle le scientifique
se réfère?

C'est sur ces questions que va se porter notre attention dans la suite de

notre travail, en plaçant le dialogue interdisciplinaire sous le signe de la

question «Qu'est-ce qu'interpréter?»2,1.

28 G. Ebeling, Théologie et proclamation, Paris. Seuil. 1972. p. 31 (traduction
corrigée).

:'> Cf. P. BOhler/C Karakash (éd.). op. cit., pp. 95-132.
10 Cf. G. Ebeling. «Luthers Wirklichkeitsverständnis». Zeitschrift für Theologie

und Kirche. Tübingen. 90e année. 1993. pp. 409-424. Pour le lien avec l'herméneutique :

G. Ebeling, «L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de

puissance dans les Temps modernes». Revue cle théologie et cle jihilosophie. vol. 126.

1994. pp. 39-56.
11 Cf. à cet égard notre congrès «D'une lecture à l'aulre. L'interprétation et ses

déplacements» de septembre 1994.


	Science et foi : l'apport de l'herméneutique

