Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1994)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 57-95

BIBLIOGRAPHIE

Curzio CHIESA, Semiosis, Essai sur les théories du signe de Platon et
d’Aristote, Berne/Berlin/Francfort/New York/Vienne, P. Lang, 1991,
374 p.

L’A. étudie le processus de constitution des signes comme unités signifiantes
(semiosis) dans la pensée grecque, a savoir, chronologiquement, «I’articulation entre
‘semiosis’ et langage» dans la pensée «archaique» d’Homeére a Eschyle puis les
«philosophies du signe linguistique de Platon et d’Aristote» (p. 12). L’essai est une
véritable «archéologie du signe» explicitant les pratiques sémiotiques des Anciens
car «en un certain sens, les Grecs ont pratiqué la sémiotique, ou plutdt les techni-
ques sémiotiques sans le savoir» (p. 87). Sous le titre «Des signes anciens» (pp. 15-
100), I’A. commence par reconstituer 1’histoire qui va du séma archaique au séma
linguistique. A la fin de /"Odyssée, le retour d’Ulysse est marqué par une succession
de signes que le poete introduit comme autant d’énigmes pour le lecteur. «Aucun
signe de reconnaissance n’est absolument certain» (p. 25): le podte joue de 1’ambi-
guité du séma pour faire durer la tension, I’éveil des auditeurs. «Tout peut étre signe
s’il est interprété comme tel» (p. 37). Chez Eschyle, d’autres mots surgissent, tels
que tekmerion ou sumbolon dont I’histoire philosophique du signe s’appropriera. On
voit donc se former chez les Tragiques, avec la divination, un véritable «art des
signes» (p. 59). La mantique comme «technique sémiotique» (p. 63) trouve sans
doute sa premiére expression philosophique dans le fameux fragment 93 d’Héra-
clite: «Le maitre a qui appartient |’oracle qui est & Delphes ne dit pas, ne cache pas,
mais signifie» (cité p. 68). Avec les Sophistes s’amorce une rupture critique essen-
tielle: avec eux s’engage un «processus de laicisation» de la parole; la semiosis
quitte le domaine du sacré pour ne manifester plus que le travail linguistique de la
langue. Déja donc, la parole révele son «efficace sans la sacralité» (p. 95). La rhéto-
rique cherche, par d’autres voies que la parole oraculaire, & entrainer la persuasion.
Dans la seconde partie du livre («Les noms, les signes et les images» pp. 101-203),
I’A. retrace la philosophie du langage du Cratyle de Platon. S’interrogeant sur la
nature du nom, Cratyle affirme que le nom est par nature, alors qu'Hermogene
pense que le nom est par convention. Platon adoptera une stratégie subtile: «poser
en sophiste la question de la justesse des noms, afin d’établir, contre les sophistes, la
valeur sémantique du langage» (p. 106). Il en va donc, pour Socrate, au-dela du
conventionnalisme strict d’Hermogene, de I'essence vraie de la chose et de son nom.
Le nom naturel de chaque chose pourrait apparaitre comme «le nom idéal de la
chose et le nom de la chose idéale» (p. 125), une amorce de réponse a I'insoluble
question de savoir comment nommer les Idées. La partie étymologique du Cratyle
nous permettrait donc de remonter a 1'origine des noms et aux noms originaires.
Platon analyse alors I’aspect mimétique du langage, puisque dans tout nom il y
aurait une image de la chose. Critiquant le naturalisme radical de Cratyle, Socrate
développe «une théorie pour ainsi dire positive du nom comme image» (p. 155) et
«adopte une position médiane qui synthétise les poles contradictoires que représen-
tent respectivement Hermogeéne et Cratyle» (id.). L'A. clot son analyse en montrant
que, pour Platon, «la ‘mimesis’ est ‘semiosis’» (p. 189) et que, pour répondre a la
critique des sophistes consistant & séparer le monde des mots et celui des choses,
Platon tente de les réunir & nouveau, méme s'il a reconnu que «les choses ne sont

Histoire de
la philosophie



58 BIBLIOGRAPHIE

pas dans les mots» (id.). La troisieme partie («Les signes et les symboles, la théorie
aristotélicienne de la signification linguistique», pp. 207-327) veut parvenir a «une
certaine reconstruction rationnelle de la doctrine linguistique du Stagirite» (p. 252).
L’analyse méticuleuse de textes-clés fournit une description des grandes lignes de la
philosophie du langage d’Aristote. Dans les Réfutations Sophistiques 165a 6-13, on a
«le noyau dur de la théorie aristotélicienne de la communication et de la significa-
tion» (p. 211). Ce texte contient quelques axiomes fondamentaux: 1) il n’y a pas de
«langage des choses»; la semiosis se situe «en deca de ['opposition des mots et des
choses» (p. 212); 2) «c’est le rapport intersubjectif (...) qui fonde la semiosis»
(p.- 213); 3) les mots sont les symboles des choses (p. 233 et suiv.); a leur pluri-
vocité correspond ['univocité du nom qui les signifie. La conception d’Aristote est
donc une réponse directe aux Sophistes affirmant que le langage n’est qu’une
nomenclature alors qu’il est plutdt une véritable «forme symbolique» de classifica-
tion (p. 233). Et dans le passage inaugural des Catégories (1, la 1-12) on voit Aris-
tote traiter de I'aspect proprement sémantique du langage, c’est-a-dire des notions
d’homonymie et de synonymie. Présupposant que «la relation de nomination lie les
symboles aux choses» Aristote «se donne pour but d’établir une taxinomie des
choses elles-mémes» (p. 281). Enfin, dans «La voix signifiante», I’A. analyse quel-
ques passages du début du De Interpretatione. On sait qu’Aristote pense que «les
mots sont les symboles des affections de I'dme» (p. 297) donc que «les mots fixent,
expriment, communiquent et signifient la pensée a laquelle ils renvoient» (p. 299). Il
existe ainsi, pour Aristote, une sorte de «langage de la pensée» dont «le contenu est
exprimé par les différents symboles» (p. 308). 1l faut recommander la lecture de cet
ouvrage: les analyses du Cratyle et la synthese de la pensée linguistique d’Aristote
comptent parmi les meilleures pages en frangais sur le sujet.

STEFAN IMHOOF

E. P. Bos and P. A. MEUER (éds), On Proclus and his influence in Medieval
Philosophy (Philosophia Antiqua, vol. LIII), Leiden, E. J. Brll, 1992,
206 p.

Les huit articles que contient cet ouvrage firent d’abord I’objet de conférences
prononcées lors d’'un symposium qui s’est tenu a Leyde les 7 et 8 septembre 1989
et qui fut organisé en ’honneur des 65 ans du professeur L. M. de Rijk. Sous la
plume de ce dernier, un premier exposé développe le theme de la causalité et de la
participation chez Proclus, apreés en avoir retracé synthétiquement les grandes étapes
de Platon a Jamblique. H. D. Saffrey met en relief la grande ambition que n’ont
cessé de nourrir les philosophes de I'école d’Atheéne et qui fut celle d’exposer dans
toute sa pureté la philosophie de Platon; cette philosophie, a laquelle ils avaient
donné le statut d’une théologie, les avait nécessairement amenés a la confronter aux
autres traditions théologiques grecques et barbares; chez Proclus, cette confrontation
s’est remarquablement muée en un ultime effort spéculatif pour les accorder entre
elles. Dans sa communication, C. Steel examine comment Proclus a interprété le
Sophiste comme propédeutique aux mysteres du Parménide, dans lequel seul, dit-il,
«apparaissent d’une maniere parfaitement claire tous les principes de la science théo-
logique». Nous retrouvons enfin la question de la participation dans les hénades et
les monades a partir du commentaire que P. A. Meijer fait de la Théologie platoni-
cienne III, 1-6. Les quatre essais suivants traitent de la réception du platonisme et
de Proclus au Moyen Age. Alain de Libéra analyse avec autant de brio que de
nuance appropriée la doctrine albertinienne des Idées dans 1'horizon philosophique
trés vaste qui fut celui du Maitre de Cologne. Partant de la question: métaphysique



BIBLIOGRAPHIE 59

de I'Etre ou philosophie de I'Un?, telle qu’elle s’est posée au Moyen Age,
J. A. Aertsen propose une interprétation des positions thomasienne et eckartienne 2
partir du modele de Berthold de Moosburg. W. Beierwaltes éclaircit en une synthése
de traits fort significatifs le sens de la formule du Liber de Causis «Primum est
dives per se» dans sa relation avec la doctrine de Maitre Eckhart. E. P. Bos, enfin,
explore I'interprétation que Guillaume d’Ockham a faite de la premiére proposition
du Liber de Causis: «Toute cause premiere influe plus sur son effet que la cause
universelle seconde». — Par la qualité de ces diverses contributions et leur objectif
commun de se concentrer sur le néoplatonisme de Proclus et son influence sur
certains auteurs médiévaux, ce livre fera désormais référence, et cela d’autant mieux
qu’un index thématique détaillé a été dressé.

JEAN BOREL

IVAN ILLICH, Du lisible au visible. Sur I'Art de lire de Hugues de Saint-
Victor, Paris, Cerf, 1991, 150 p.

Avec Du lisible au visible, c’est a une tout autre forme d’apprentissage que
nous invite [’auteur de la Société sans école. C’est aussi A un retour sur cette culture
de scribes qui, trois siécles avant I’invention de 1’imprimerie, a forgé cet objet inédit
destiné a devenir le livre. Dans cette histoire, Hugues de Saint-Victor occupe une
place particuliére: son ceuvre majeure, I'Art de lire, intervient aux alentours de 1128,
faisant de Hugues I’un des derniers témoins de 'univers «scribal», et simultanément
I’'un des premiers de cette culture du livre, qui devait par la suite donner sa forme 2
celle de I'imprimé. — L’époque de Hugues de Saint-Victor, c’est aussi celle du
passage de la vie monastique au monde scolastique. Illich s’attache a décrire 1’appa-
rition des nouvelles techniques qui ont déterminé cette mutation. Nombreuses, toutes
vont dans le sens d’une plus grande maniabilité du texte. Du temps de Hugues, on
entrait dans I’Ecriture comme en un vaste corridor, et 1’on tentait d’en organiser la
lecture comme s’il s’agissait d’un itinéraire balisé de repéres. La métaphore privilé-
giée pour désigner le travail du lecteur est celle de I'édification des palais de la
mémoire. Illich suggére que ce n’est pas seulement une métaphore, mais que la
mémoire des lecteurs se forgeait effectivement a 'image d’une telle organisation.
Par la suite, il devenait possible d’ouvrir un livre au chapitre choisi, d’y trouver sans
peine ce qu’on y cherchait, sans avoir a faire appel a une telle représentation. Les
livres se multiplient; la mémoire, elle, devient fragmentaire. — A propos de la fin de
’ere du livre, Illich formule des considérations pessimistes, dont les échos ne vont
pas sans rappeler les théses de McLuhan. De 1, sans doute, ce souhait d’un retour a
ce qui précéda I’ere du livre, celle aussi de 1'Université. Mais Illich n’a-t-il pas
tendance a idéaliser cet avant? La lecture y revétait-elle autant qu’il le suggere la
forme du compagnonnage? Les «palais de la mémoire» ont-ils été davantage qu’une
métaphore noéplatonicienne? Ne pourrait-on montrer que, a I'image de toute une
tradition métaphysique, Illich surestime la valeur de la lecture & haute voix, le privi-
lege du s’entendre-parler sur la graphie? Autant de questions auxquelles une réponse
simple ne saurait suffire. — Pourtant, la présentation ne va pas, loin s’en faut, sans
profondeur. Le livre abonde en remarques stimulantes, et la finesse de l’analy_se,
jointe A une remarquable documentation, fait de cet ouvrage l'un des témoins
majeurs des incertitudes suscitées par la fin de I'ere livresque. Enfin, le.parcours
méme d'Illich, de la critique sociale & I'exégese, de I’appel a de nouvelles formes de
convivialité au retour au compagnonnage médiéval, donne a penser. La nostal,gzle, ou
en tout cas le regard en arriére, ne traduisent-ils pas I'échec de toute une génération
a susciter une nouvelle socialité? — Puisque nous vivons aussi bien de la fin du livre



60 BIBLIOGRAPHIE

que de celle des projets collectifs, souvent trop vite qualifiés d’idéologies, sans
doute est-il trop t6t pour déterminer comment nous devons décrypter cet ouvrage.
Signe des temps, il n’en appelle pas moins a une interrogation profonde, quant a ce
que produit I’évolution de 1'usage des signes. Du lisible au visible fournit ainsi de
nombreuses clefs pour la compréhension de notre rapport au livre, pour I’approche
de cette cloture qui veut que tout livre sur le livre n’en demeure pas moins un livre,
que la réflexion sur I’usage des textes se traduise aussitét en nouveaux textes, que le
regard sur le présent soit ainsi, toujours et dans le méme mouvement, regard en
arriere... Si Illich ne le dit pas, toute son entreprise en porte la marque. Cet ouvrage
est donc a la fois une étude stimulante et un document majeur, interrogeable dans
son dire, mais aussi dans son faire. C’est 1'indice de toute une époque: la notre.

PIERRE-YVES RUFF

SPINOZA, Traité de la réforme de I entendement, Etablissement du texte,
traduction, introduction et commentaires par Bernard Rousset, Paris,
Vrin, 1992, 479 p.

Le Traité de la réforme de I’ entendement, écrit par Spinoza entre 1’automne
1661 et I'été 1662, s’inscrit au cceur de la préparation de I’Ethique. Dans son [ntro-
duction, sur la base de données historiques et exégétiques les plus solides, et sans
renoncer a en souligner [’articulation et la cohérence spécifiques, Bernard Rousset
présente ce texte inachevé du philosophe hollandais comme le prolégomene & son
grand ceuvre. La Réforme, en effet, est essentiellement une phénoménologie de ' en-
tendement (23) ou encore une démonstration de I’autonomie de I’Esprit: autonomie
qui, a la différence de la fagon dont en parle la métaphysique cartésienne, ne releve
pas de I’initiative arbitraire de 1’égoité, mais de la connaissance réflexive de I’enten-
dement lui-méme, lequel, par ['adéquation de ses idées, affirme et réalise progressi-
vement sa force native et sa puissance naturelle dans des ceuvres qui sont aussitot
ses instruments (47). De fait, 'objectif essentiel de la Réforme réside presque tout
entier dans la définition et la mise en place de la science intuitive ou connaissance
du troisieme genre qui présuppose le savoir de l'action que 1’Esprit partage avec
toute la Nature. Le traité nous montre comment I’entendement se construit lui-
méme, en puisant dans ses seules ressources, sans recourir a aucune caution externe :
dans l'idée de !'idée, dans I’'ldée qu’il est a lui-méme, [’entendement est sa seule
norme, pour le vrai comme pour le bien (45). Or, comme la puissance de 1’entende-
ment est cela méme qui constitue, pour Spinoza, I’€tre méme de la liberté de
[’homme, [’on peut considérer la Réforme, qui nous en donne la description, comme
une initiation a la réalisation de cette liberté, que 1'Ethique viendra définir et
prolonger. Dans I'optique de B. Rousset, il n’y a donc ni discordance ni contradic-
tion entre la Réforme et la doctrine de I'Ethique. De plus, la lecture de la Réforme
permet aussi d’approfondir des thémes et des éléments spécifiques de la doctrine
spinoziste du savoir: parmi ces themes, celui de la purification de 1’entendement,
une doctrine de I'Imagination, I’ébauche de la théorie des notions communes,
I’analyse du progres allant du premier mode de perception jusqu’a la connaissance la
plus éminente qui saisit I’essence intime de chaque chose.

Un commentaire littéral du texte est annexé a sa traduction: il se veut utile a la
fois pour I’étudiant en philosophie qui ignorerait tout du spinozisme et pour le
spécialiste de cette pensée et de son époque. D’une grande rigueur technique et riche
en comparaisons fécondes avec d’autres écrits de Spinoza, mais aussi avec les
sources d’inspiration de celui-ci chez Bacon, Descartes et Hobbes, il s’accompagne
d’un ample apparat critique relatif a I’établissement du texte, a sa traduction et a ses



BIBLIOGRAPHIE 61

interprétations. Il s’agit donc 1a d’un outil précieux pour quiconque veut comprendre
ou enseigner Spinoza sur la base d’une connaissance documentée de son ceuvre et de
la tradition que celle-ci a engendrée.

RAPHAEL CELIS

CORNELIUS RICMAN et J.-CLAUDE PIGUET, Spinoza Ethique. 25 planches
commentées. Prélude de Philippe Junod. Postlude de J.-Claude Piguet.
Fribourg, Office du Livre, 1993, 80 p.

Chaque double page est consacrée a une «phrase-clef» de Spinoza, commentée
brievement par J.-Claude Piguet et, non pas «illustrée», mais réfléchie picturalement
par Cornelius Ricman. En effet, déclare J.-Claude Piguet, «a aucun peintre n’est
venue ni ne viendrait spontanément 1’idée saugrenue d’illustrer un livre de pure
philosophie, en tout cas pas un livre aussi dense et ardu dans sa lecture que
I'Ethique de Spinoza». L’ouvrage se veut ainsi un dialogue entre la peinture et la
philosophie. C’est que (J.-Claude Piguet nous le rappelle dans son Postlude) Spinoza
a aussi été peintre; quant a Cornelius Ricman, il nourrit son art de spiritualité et
méme de mysticisme; pour lui, chaque individu contient en soi une particule de la
divinité. Ainsi, Uintention de J.-Claude Piguet a été de restituer la relation de
I’'homme a Dieu selon Spinoza, celle de Cornelius Ricman a été de retrouver Dieu
en se cherchant et en se retrouvant lui-méme. Car pour lui, connaitre Dieu, c’est se
connaitre. La démarche qui consiste a enserrer ainsi un texte philosophique entre,
tout a gauche, une figuration du cerveau humain, et, a droite, une interprétation figu-
rative du texte de Spinoza (et de son commentaire), ne manque pas d’originalité et
de logique. Peut-étre les structures picturales qui correspondent au texte sont-elles
d’un effet trop décoratif, qui tendrait 2 «noyer» l’essence du propos spinoziste;
mais, d’autre part, cette volonté de répétition foisonnante conduit 2 une unité esthé-
tique indéniable. Dans la gamme des tons choisis, et méme dans I’encre, on ne
retrouve non pas une matiére premiére banale, mais une premiére matiere — pure,
reflet du divin, essence de I’Esprit. Davantage, ce dialogue entre I’homme et Dieu
est redoublé par des fragments calligraphiques inscrits et ordonnés autour ou a I’inté-
rieur des composantes géométriques correspondant a la pensée du philosophe. Entre
la rigueur géométrique de la pensée de Spinoza, mise a jour avec force mais simpli-
cit¢ par J.-Claude Piguet, et la force linéaire des verticales, des horizontales et des
obliques de Cornelius Ricman, se dégage véritablement une image du dialogue entre
’homme et Dieu, entre la philosophie spinoziste et 1’art pictural — dialogue dont la
teneur se traduit autant par les jeux de couleurs et par I'architecture des figures que
par de mystérieuses correspondances entre le dessin et la pensée pure. On peut
souhaiter que cet ouvrage soit le premier d’une série consacrée aux grands philo-
sophes.

THERESE MAURIS

CATHERINE LARRERE, L’ invention de I"économie au XVIII siécle (Léviathan),
Paris, P.U.F., 1992, 325 p.

La physiocratie est une théorie économique enveloppant de§ éléments tfés
divers. Réagissant au mercantilisme qui privilégie les métaux précieux, la phy§:o—
cratie voit la vraie richesse des Etats dans un produit que seule 1’agriculture réalise.
Pour accroitre au maximum ce dernier, il faut suivre les lois naturelles. La circula-
tion du revenu net a travers les groupes sociaux animant la vie économique est



62 BIBLIOGRAPHIE

comparée a celle du sang a travers notre corps. Pour Quesnay, la physiocratie
signifie «le gouvernement de la nature», d’ou une politique de libéralisation de la
vie économique qui consiste a introduire de nouvelles techniques et a supprimer les
anciennes contraintes administratives qui empéchent la réalisation de 1’ordre naturel.
La physiocratie, 1'une des premieres tentatives d’expliquer la vie économique de
facon positive et libérale, a contribué a fonder la science. Mais si la physiocratie a
vraiment ouvert une nouvelle voie vers la modernité, pourquoi a-t-elle si rapidement
disparu et «sombré dans 1’oubli»? (p. 5). Réévaluer la physiocratie, préciser sa
nature, tel est le but de Catherine Larrere dans son ouvrage. Il suffit de rappeler le
sens originel du mot «économie» pour constater la nouveauté des physiocrates. Pour
les penseurs grecs, I’économie signifie le gouvernement ou la gestion des affaires
familiales (de oikos, maison, et nomos, ordre). Le mot garde ce sens au Moyen Age.
Tout ce qui dépasse le milieu familial, le commerce, la circulation de la monnaie par
exemple, releve de la politique, de 1'éthique ou de la théologie. Avec la physiocratie,
I’économie entre dans la société. Mais la physiocratie ne se limite pas a cet élargis-
sement d’un domaine, car elle quitte la politique, I’éthique, la théologie pour cher-
cher des lois naturelles régissant la société. Quand une nouvelle discipline nait, un
nouvel objet lui devient propre. Ce processus de séparation, de spécialisation est
nécessaire a la création de la discipline. C’est pourquoi nous avons tant de disci-
plines: les choses sont classées, ordonnées, le monde devient lisible et compréhen-
sible, nous croyons posséder la vérité des choses. Nous avons ainsi tendance a faire
I’histoire de I’économie ou des connaissances en général a partir de ces objets auto-
nomes, séparés des autres, de leur contexte. Cette démarche est d’autant plus
compréhensible que, sous la poussée de la vue scientiste de 1’objectivité, 1’auto-
nomie de 1’objet par rapport a celui d’autres domaines comme la politique et la
morale garantit une valeur scientifique a la discipline. C’est exactement cette fagon
d’écrire I'histoire des connaissances économiques que Catherine Larrére conteste en
citant une critique de Michel Foucault contre ce genre d’histoire: «depuis la science
établie..., on ne trouve que le rassurant miroir des certitudes» (p. 6). Son entreprise
consiste a ne pas ¢écrire I'histoire linéairement en se concentrant sur 1’objet propre-
ment dit, mais a chercher les conditions de possibilité de la discipline, a trouver un
champ favorable a toute une série de connaissances et a y introduire ce qui a été
abandonné délibérément par les historiens positivistes, surtout ce qui releve du
registre normatif. L’A. a découvert ce champ dans la notion de droit naturel, car
c’est la qu’émerge la physiocratie, et ’ouvrage porte le sous-titre «Du droit naturel a
la physiocratie». Quesnay parle du commerce, du blé, des grains, mais qu’on ne s’y
trompe pas, ce ne sont pas des questions isol€es, «en fait de gouvernement il n’y a
point proprement de question isolée» (p. 7). «Faire de I’économie, en France, au
XVIIE siecle, est, a I’évidence, une fagon de faire de la politique» (id.). Les décla-
rations libérales des physiocrates étaient attirantes a I’époque et leur assuraient le
succes, mais ils ont enfermé le nouveau (la liberté du commerce, etc.) dans le tradi-
tionnel (la monarchie). Cela condamna la physiocratie a la disparition: elle serait
plutdt le dernier des systemes d’Ancien Régime. Larrére réintroduit la dimension
politique dans la physiocratie, comme Foucault réintégra les rapports de pouvoir
dans 1’étude de la psychiatrie, de la médecine et de la sexologie. A notre époque ol
le scientisme triomphe, les Larrére et Foucault nous disent que nous n’avons jamais
quitté le domaine normatif. La ot les historiens positivistes séparent, isolent I’objet
de son contexte et de son milieu social, la direction de Larrére est inverse: elle va
de I’objet vers le champ épistémologique le plus large. Mais ces deux directions sont
plutét complémentaires que contradictoires, car elles nous aident a mieux
comprendre 1’objet dans le temps et I’espace naturel et social, ainsi que ses relations
avec d’autres objets et d’autres domaines.

PAN PEI-QING



BIBLIOGRAPHIE 63

CHRISTEL FrICKE, Kants Theorie des reinen Geschmacksurteils (Quellen und
Studien zur Philosophie, éd. par G. Patzig, E. Scheibe, W. Wieland,
Band 26), Berlin/New York, Walter de Gruyter, 1990.

Malgré le nombre impressionnant d’ouvrages consacrés A la Critique de la
faculté de juger esthétique de Kant, I’A. a choisi, pour sa dissertation soutenue 2
Heidelberg en 1988, de se pencher a nouveau sur cette bible de I’esthétique. On
procede de maniére quelque peu scolaire en suivant, du moins durant la premigre
moitié du texte, les paragraphes 1 a 11 de la Critique. L analyse est toutefois méti-
culeuse, précise et claire. Elle reprend les uns a la suite des autres tous les jalons
autour desquels s’articule la théorie du goit, tout en se concentrant sur deux
problemes centraux: 1) le jugement de goiit pur ne porte pas seulement sur le beau
mais €galement sur le laid; il est des lors nécessaire d’établir une distinction entre
une théorie de I'attitude esthétique en général et, a I'intérieur de celle-ci, une théorie
qui énonce les conditions de possibilité de la perception du beau; 2) pour Kant, tout
en étant basé sur un sentiment et tout en ne donnant pas lieu & une connaissance, le
Jugement esthétique est un produit des facultés de connaitre, raison pour laquelle il
est communicable: il repose sur le libre jeu de I'imagination et de 1'entendement,
«comme cela est requis pour une connaissance en général», dit Kant dans le § 9
(KU p. 29); ce rapport, ajoute-t-il encore, est la condition subjective de la connais-
sance en général. Or, en mettant en parallele la synthese des facultés a 1’ceuvre dans
le jugement esthétique avec celle qui est & I’ceuvre dans la connaissance en général,
cette solution comporte le danger de faire de tous les objets de connaissance des
objets de plaisir esthétique (cf. p. 4, 48 s., 64 s.). L’A. prétend éviter cette impasse
en soulignant le fait que, bien que I'activité esthétique effectue une synthése du
divers percu, elle se fonde sur la forme de la finalité d’un donné. Pour expliquer ce
que Kant entend par une finalité seulement formelle, Fricke consacre son 4° chapitre
a I’analyse du concept de finalité tel qu’il est appliqué hypothétiquement par le juge-
ment réfléchissant a certains objets de la nature, ou a la nature dans son ensemble en
tant que systeme de lois. Lorsqu’un objet naturel est considéré comme final, il est
dit étre final sans fin, ou encore, «der Form nach», du fait qu’on ne peut prétendre a
son propos, contrairement a un objet d’art, qu’il est le produit d’un concept qui en a
réellement été la cause. Tout au plus pourra-t-on faire comme si son existence résul-
tait d'une intention. En quoi les jugements de goiit sont-ils comparables a ces juge-
ments téléologiques? Fricke répond a cette question de mani€re trés nuanceée et
circonstanciée dans les chapitres 5 et 6 en examinant et en écartant tour a tour
plusieurs solutions possibles; elle montre que la finalité¢ sans fin qui traduit I'har-
monie entre 1’imagination et ’entendement a 1’occasion de 1'expérience esthétique
doit étre entendue dans un tout autre sens que celui que Kant lui donne dans le § 10
(p. 110). Selon elle, c’est seulement dans le § 35 que Kant parvient & montrer que,
dans le plaisir d'un bel objet, c’est bien le jugement réfléchissant qui opére en
jugeant de la finalité hypothétique de la forme de la représentation de ['objet
(p. 111). L’A. montre ensuite comment, sur cette base, Kant peut a juste titre
prétendre A ’universalité du jugement esthétique (ch. 7). On peut regretter un certain
manque d’originalité dans le traitement du sujet et I’absence d’une hypothese fort(?
justifiant une monographie de plus sur I'esthétique de Kant. On peut regretter aussi
I"absence de débat puisque I’A. ne prend que rarement a partie d’autres interpréta-
tions. Signalons cependant le courage avec lequel Fricke réexamine les theses fondz}-
mentales de 1’esthétique kantienne pour leur poser les bonnes questions sans jamais
s’en tenir A des solutions superficielles ni surtout se contenter de paraphrase. De ce
point de vue I’ouvrage est I’héritier des meilleures contributions 2 la lecture de Kant

dues a la philosophie analytique.

VERONIQUE ZANETTI



64 BIBLIOGRAPHIE
FRANCOISE PrROUST, Kant, le ton de I’ histoire, Paris, Payot, 1991, 354 p.

Le titre méme de I’ouvrage recele d’inépuisables difficultés. Que la copule fiit
présente: «Kant et le ton de I’histoire» — et nous aurions pu nous croire en terrain
connu. Il s’agirait de Kant, du ton de I'histoire, I'un a D’autre mesurés. Mais le
projet de F. Proust est plus ample, plus précis sans doute. L’absence de la copule,
déja, le donne a lire, ou plutdt a deviner. Il faudrait donc, pour rendre compte de
I’ouvrage, penser ensemble plusieurs niveaux : thémes, timbre, ton, résonnant en tout
événement. Si la Premiere Critique avait déja souligné 1'importance du ton adopté
par la philosophie dogmatique; si la Deuxiéme définissait la loi morale comme une
voix — la Critique de la faculté de juger, a son tour, fait du ton un moment plus
originaire encore que celui de la voix. De tels moments recouvrent ceux du bien, de
la loi, du sublime. C’est donc 1’Analytique du sublime, dans la Critique de la faculté
de juger, que l'auteur sollicite comme €tant 1'un des textes privilégiés pour une
approche de la pensée (kantienne) de 1’histoire. Non pas en vue d’élaborer une
philosophie de I'histoire (la distance envers Hegel est ici nette et tranchée), mais
bien plutdt, par une attention a 1’histoire comme attention a 1’événement, de consi-
dérer son irréductible singularité, U'intensité sans intention qui est le signe de son
émergence. Au-dela d’un remarquable exposé de ’approche kantienne de I’histoire,
du sublime, du politique, etc., ce livre est aussi — par son ton méme — un moment
singulier de I’histoire de 1’exégese kantienne. Ce qui s’y joue n’est pas un plaidoyer
pour un «retour a Kant», censé résoudre, comme d’aucuns le voudraient, une déroute
actuelle face a I’histoire, glacée, consensuelle ou éclatée. Ce serait plutdt une minu-
tieuse relecture, la quéte d’un accord tonal avec Kant, I’invitation a la redécouverte
d’un accord entre le texte de la Critique et I’histoire du temps de Kant: ton
«mineur» de la Critique, ton, pourrait-on dire, d’une écoute du ton. De cet accord,
mieux que d’autres, les derni¢res lignes de I'ouvrage témoignent: «les événements
brillent au ciel étoilé de I’histoire. Purs éclats de lumiére, ils sont toujours déja
passés, toujours déja disparus et ne revivent que lorsque I'histoire se réveille de son
«sommeil dogmatique». Alors ils scintillent et clignotent, ils envoient quelques notes
pour indiquer que des recommencements et des aurores sont toujours possibles et
que I’histoire veille sur eux» (p. 347). Etrange scene d’écriture: la multiplicité
disséminée des étoiles en leur clignotement, mais surtout ces «quelques notes» envo-
yées ont remplacé 1"harmonieuse synthése d’un soleil. On pourrait montrer comment
tout le livre se décrit aussi en cette conclusion, comment la recherche d’une harmo-
nique kantienne devient ainsi 1’harmonique d’une singuliere exégese, plus méditante
qu’analytique, malgré toute la rigueur de I’approche. Un livre, au fond, qui ne
déroute que pour indiquer I’appel d’une tout autre approche. Livre-essai, en quelque
sorte, redonnant au mot essai toute son €paisseur.

PIERRE-YVES RUFF

DoMENICO LOSURDO, Hegel et les libéraux, Liberté — Egalité — Etat, Traduc-
tion de Francois Mortier, Paris, P.U.F., 1992, 223 p.

Le livre de D. Losurdo s’inscrit dans le corpus déja considérable de la critique
et du commentaire hégéliens avec une visée bien précise: remettre en question les
positions de la tradition libérale (de R. Haym a N. Bobbio) sous 1'éclairage patient
des contextes historiques. C’est dire que, sans thématiser le fait, il s’applique a faire
ressortir une logique du concret et a rejoindre I’objectivité du réel, conformément a



BIBLIOGRAPHIE 65

I'exigence de Hegel dans sa propre recherche de la Chose méme. La Philosophie du
Droit (PhDr) est au centre de la polémique — osons le mot bien qu’il ne s’agisse en
rien d’une guerre des citations abstraites ni d’ailleurs d’un «prophétisme» qui révéle-
rait une vérité «restée cachée et inaccessible a tous pendant plus d’un siécle et
demi» (42). Signalons tout de méme que la publication par K. H. Ilting des Vorle-
sungen tiber Rechtsphilosophie (Stuttgart, 1973) a mis a la portée du lecteur contem-
porain un dossier véritablement exhaustif. D. Losurdo pose clairement son hypothése
de départ: «La compréhension de la PhDr est hypothéquée par une question biaisée,
celle du libéralisme ou du non-libéralisme de son auteur» (49). Biaisée car relevant
d’un débat politique mal reconnu et d’une catégorie (le libéralisme) abusivement
imposée par la tradition libérale elle-méme et dont I’A. se plait & relever I’influence
Jusque chez Ilting, par exemple, dans sa fagcon de supprimer comme apocryphe 1’af-
firmation de I'unité du réel et du rationnel. La logique du concret est mise en ceuvre
dés I’abord pour régler deux questions préalables (chap. I et II): celle touchant aux
nombreux soupgons qui ont pesé sur I’homme et I'ceuvre (duplicité, opportunisme,
accommodements théoriques et linguistiques) et, corollaire de la précédente, celle de
la continuité de la PhDr a travers ses différentes versions et expressions (publica-
tions, lecons, lettres). Découlant d’une démonstration circonstanciée qui rend compte
au passage des theses de K. H. Ilting et de J. d’Hondt mais en invalidant certaines
d’entre elles, la réponse de I’A. est nette: oui a une lecture unitaire sans décryptage
problématique, oui a la continuité. Les accommodements, on les trouve moins chez
Hegel que chez ses interprétes. Sans irénisme, sans recours a l’ambiguité comme
catégorie, il faut faire face aux contradictions et les surmonter par une approche
adéquate. Le chapitre III décortique, au titre d’exemple €clairant, le probleme de
I’anti-contractualisme hégélien et montre, s’il en était encore besoin, qu’en fait de
contrat, I’A. remplit le sien! Il reconstruit bel et bien la «la signification historique
concrete» (79) des concepts en cause, non seulement en dégageant leurs «contenus
sociaux et politiques» mais en les situant au plus juste niveau de I’intention hégé-
lienne. Le chapitre IV est centré sur les travaux de N. Bobbio, ce critique contempo-
rain «qui a le mérite de rassembler d’une maniere synthétique et claire [dans les
Studi hegeliani, Torino, 1981] les objections faites a Hegel du point de vue du libé-
ralisme moderne» (105). Bobbio donne ses raisons de voir en Hegel un conserva-
teur: le philosophe prise plus 'autorité que la liberté, plus I’Etat que I'individu, plus
I’obéissance que la résistance. L.’argumentation de D. Losurdo démonte le ressort de
ces affirmations et se noue sur le verdict annoncé: la question de base n’est pas la
bonne, les jugements reposent sur des catégories abstraites, figées, completement
étrangeres A 1'univers conceptuel de Hegel. Les discussions des trois derniers chapi-
tres reprennent les concepts mentionnés dans le sous-titre de l'ouvrage — liberte,
égalité, Etat — et montrent & quel point le discours hégélien procéde d’une lecture de
histoire tout autrement fondée que celle de la tradition libérale. Dans ce débat
séculaire que A, engage avec une pléiade de penseurs (Marx et Engels en font
partie), il est passionnant de suivre dans leurs mises en situation successives les
concepts clés de la PhDr. Hegel en sort blanchi de bien des accusations et, ce qui
est plus important, la connaissance du philosophe s’en trouve éclairée et appro-
fondie. Quelques remarques cependant: Locke ne bénéficie pas toujours d'une «mise
en situation» suffisante: le ton est un peu forcé quant aux déclarations de Hegel
expressément favorables & I’esprit révolutionnaire, lesquelles ne sont pas présentées
comme rares (ce qu’elles sont en fait); le flou au sujet de la «populace» (par. 244-5
des Principes PhDr) et des remédes a apporter & la pauvreté est attribué de maniere
un peu courte A l'existence objective de la «misere allemande» («décalage entre
développement culturel et retard politique et social», 208) et en quelque sorte a la
probité du philosophe qui, malgré son «acceptation sans réserve de la société mdu:v
triclle avancée, ne tombe jamais dans une représentation édulcorée de celle-ci»



66 BIBLIOGRAPHIE

(219). Un regret étonné encore: le dernier mot est laissé a Marx; il méritait de
revenir a |’auteur.

ELIANE MULLER

SuzANNE DAMIENS, Philosophes de ['acte et de ['action aux XIX¢ et XX*
siécles («Philosophie»), Toulouse, Ed. universitaires du Sud, 1993,
206 p.

Philosophia perennis: 'expression n’est pas vaine pour I'A., elle qui en a
vivifié la trace tout au long de sa carriere et dans ses publications. Alarmée par la
richesse kaléidoscopique et sans ancrage de la culture contemporaine, M™ Damiens
entreprend de faire parler dans son essai des philosophes de I'acte et de 1’action,
d’obédience cartésienne qui, pour elle, constituent un véritable «moment historique»
au sens défini par G. Bastide, c’est-a-dire un moment «d’instauration ou de restau-
ration de certitudes fondamentales». Dans un courant d’idées qui trouve sa source
chez Maine de Biran et chemine de Jules Lachelier a Paul Ricceur, le trait commun
et décisif retenu par I’A., c’est que I'acte y est premier commencement comme acte
de pensée, objet d’une certitude a la fois psychologique et métaphysique. «Il n’est
le phénomeéne de rien mais il est source de tous les apparaitre». Une fois reconnue
cette identité dynamique de l'acte, la priorité peut étre ontologique (Lavelle) ou
axiologique (Bastide), cela n’est pas interprété par I’A. comme divergence rédhibi-
toire mais plutét comme le fait que les diverses approches considérées «tendent a
se complémentariser», selon le mot de Jean-Marc Gabaude dans sa préface. Ce qui
importe en revanche beaucoup a Suzanne Damiens, c’est que ces philosophies, tout
en posant la réalit¢ et la valeur de la pensée, reconnaissent «la liberté comme
pouvoir de choix raisonnable et, simultanément, la relativit¢ de I’homme et la tran-
scendance de I’Esprit infini, d’un Dieu souverain». Dans cet essai de présentation
originale, la philosophie de I'A. — un spiritualisme teinté¢ d’humanisme chrétien, a
vocation pédagogique — apparait de maniere explicite dans I’introduction, le premier
et le dernier chapitre et, de maniere plus implicite, dans les chapitres 2 & 14 consa-
crés a 'approche de treize philosophes selon un questionnement réglé sur les moti-
vations annoncées (avec en résumé, le moi, le monde et Dieu comme «p6les solides
auxquels il faudrait ajouter la notion de personne humaine, laquelle est plus a
construire qu’a constater comme un fait») et les définitions €tablies dans le premier
chapitre (acte, action, volonté). Cette partie-la revét un caractere didactique par la
présentation parfois biographique des auteurs retenus et par I’'information objective
que livrent au passage les analyses. (Donnons en marge la liste exhaustive des
auteurs: Maine de Biran, J. Lachelier, J. Lagneau, H. Bergson, M. Blondel, M.
Scheler, L. Lavelle, R. Le Senne, G. Bastide, G. Marcel, J.-P. Sartre, E. Mounier
et P. Riceeur). Le lecteur éprouve un vif plaisir a ce que nous appellerions des
rencontres philosophiques: il se sent en bonne compagnie. Le ton est aimable, voire
chaleureux, sans que la rigueur intellectuelle et la concision (quelques pages par
auteur) ne s’en trouvent embarrassées. D’un auteur a I’autre, d’un mode de penser
a l'autre, des comparaisons mettent en évidence analogies et différences et c’est
heureux pour la cohésion du tout. Le parcours ménage des surprises: parmi tous les
philosophes frangais, nous découvrons Max Scheler et sa hiérarchie des valeurs;
parmi les penseurs accédant pour le moins aux portes de la transcendance, nous
abordons (brievement, il est vrai!) J.-P. Sartre pour qui «le courage, c’est de
renoncer a l'aspiration a 'absolu et au transcendant [...] méme si I'on en a la
nostalgie» (p. 140). Augmenté de son glossaire et de ses deux index, ce livre mérite



BIBLIOGRAPHIE 67

Iattention; il se glisse avec la grice d’un ainé modeste et sage dans le débat
contemporain sur |’action humaine.

ELIANE MULLER

LEO STRAUSS, Le libéralisme antique et moderne. Traduction et avant-propos
d’Olivier Berrichon-Sedeyn, Paris, P.U.F., 1990, 391 p.

Ce volume d’articles, de conférences et d’inédits écrits entre 1959 et 1965 ne
differe de son édition originale en langue anglaise (Liberalism ancient and modern,
Chicago, 1968) que par la suppression de 1’appendice sur Carl Schmitt, déja publié
en frangais. Le mode d’écriture adopté par Leo Strauss y correspond a sa volonté de
redonner au débat politique son sens, celui des fins, contre la discussion universitaire
dominante sur les moyens qui présuppose universalisme et neutralité face aux
valeurs. Ce manifeste pour le «libéralisme antique» contre le «libéralisme moderne»
se construit sur deux plans: celui de la discussion philosophique (préface, chap. 1
a 3 et 8 a 10) et celui de Iinterprétation des ceuvres des grands auteurs, base de
I"éducation libérale classique que prone Strauss (chap. 4 a 7): le Minos de Platon
(dont Strauss ne discute pas l'authenticité, aujourd’hui largement contestée par les
spécialistes), le De natura rerum de Lucréce, le Guide des perplexes (titre plus
couramment traduit par Guide des égarés) de Maimonide, Le défenseur de la paix
de Marsile de Padoue. A cela, on peut ajouter le chapitre 9, qui n’est pas interpré-
tatif au sens strict, mais reproduit la préface de 1965 au livre de 1930 sur le Traité
théologico-politique de Spinoza, en la replacant dans la perspective de la controverse
entre Rosenzweig, Cohen, et — indirectement — Mendelssohn et Jacobi. Des sa
préface, Strauss entreprend de déplacer la ligne de front de 1'opposition intra-
moderne entre conservatisme et progressisme, vers celle entre la religion (la révéla-
tion) et le libéralisme (la raison), ¢’est-a-dire de revenir a la querelle des Anciens et
des Modernes, et a I'une de ses variantes, la confrontation entre libéralisme et
judaisme. La tolérance universelle des Modernes conduit au gouvernement d’une
masse apathique par une élite technicienne, insoucieuse des fins, pour laquelle le
combat des valeurs se réduit a celui des préjugés. A 'opposé de ce libéralisme qui
considére la société humaine comme un phénomene spontané et reste aveugle au
probléme de civilisation de notre monde actuel, le libéralisme antique recherche la
vertu, s’appuie sur des convictions morales non négociables et n’ignore pas que
«toute opinion générale est relative & une perspective spécifique». Revenir au libéra-
lisme antique consiste donc a retrouver le sens de la hiérarchie des valeurs et de la
société, et celui de I'excellence humaine qu’enseignent les grands auteurs. Le
modele de Strauss distingue trois groupes d’hommes: le peuple, une aristocratie et
un cercle fermé de philosophes. Une aristocratie universelle, que Strauss espere
recréer au coeur méme de nos sociétés modernes, gouverne le peuple et délibére sur
I"action politique en s’orientant selon des fins ultimes qui, elles, ne sont discutées
que par les philosophes, hors de la Cité. La crise de notre civilisation vient de ce
que I’aristocratie s’abaisse vers le peuple, et le philosophe vers ['aristocratie, alors
méme que le peuple ne peut mettre en discussion les fins ultimes, mais seulement
les voir dans une perspective spécifique a chaque communauté. Strauss examine
alors les ceuvres susmentionnées, dont les auteurs étaient respectueux de la hiérar-
chie et pratiquaient en conséquence un art d’écrire fondé sur la dissimulation. Une
conception fondamentalement aristotélicienne du bien commun et de la hiérarchie
trouve dans ces essais une expression érudite: qu’il s’agisse de Platon qui oppose la
loi infaillible de Zeus aux hommes qui tentent vainement de la découvrir; qu’il
s’agisse du poeme de Lucréce, ou le philosophe est invité & découvrir la désagréable

Philosophie
contemporaine



68 BIBLIOGRAPHIE

vérité atomiste et la sagesse, fruit de la maitrise de ses désirs, mais a préserver la
religion et la crainte de la mort pour les besoins moraux de la Cité, le chatiment des
crimes et la récompense de la vertu; qu’il s’agisse de Maimonide qui critique aupres
d’un public averti de philosophes les survivances idolatres, corporalistes, de la Bible,
mais reconnait leur utilité politique pour le vulgaire; ou enfin qu’il soit question de
Marsile de Padoue qui veut exclure le clergé de la politique pour le renvoyer a la
contemplation et confier le gouvernement a 1’aristocratie, n’acceptant la théorie de la
souverainet¢ du peuple que pour mieux la rendre inopérante et assurer la paix.
L’«épilogue» (chap. 8) plaide alors naturellement pour la philosophie politique
contre la science politique, basée sur le formalisme d’universaux du comportement
humain observé chez le seul homme moderne démocratique: la coercition et la
liberté. Le mal de la modernité est en effet d’avoir distingué fait et valeur, société et
Etat, sans pouvoir retrouver une unité supérieure révélée. Contre le critere supréme
de la probité intellectuelle — expression selon lui d’une morale biblique qui s’ignore
—, Strauss entend alors réhabiliter celui de la vérité, ainsi que la métaphysique. Le
probleme politique n’est, en effet, pas un probléme relatif, mais absolu, et il ne
saurait y avoir de société¢ sans contradiction. N'en déplaise aux Modernes, le projet
de réfuter la révélation en batissant un systeme ou 1’homme serait maitre du monde
et de sa vie a échoué. En proposant un «rationalisme pré-moderne», Strauss pense,
par ’expérience de cet échec, se démarquer du conservateur — profondément
moderne — qui ne voit pas les révolutions. L’ouvrage s’acheve sur des «perspectives
sur la bonne société» ou le remede aux conflits sanglants qu’engendrent nos sociétés
désintégrées apparait étre un Etat mi-laic, mi-religieux. Ajoutons que la traduction se
lit agréablement et clairement, méme si ’on regrette la présence de quelques néolo-
gismes (par exemple: «ainsi-nommés» au lieu de «prétendus», p. 81 et 109).

JEAN-CHRISTOPHE MERLE

MICHEL HENRY, L'essence de la manifestation (Epiméthée), Paris, P.U.F.,
1992, 910 p.

Il était naturel que la thése de Michel Henry, saluée comme 1'une des plus
importantes qui ait jamais €t soutenue a la Sorbonne, s’épuise dans sa premiére
édition qui fit date (1963). La voici heureusement a nouveau disponible chez le
méme éditeur, réimprimée en un seul volume, sans aucun changement. Indifférente a
toute mode, comme a toute facilité, la pensée de Michel Henry se détermine avec
force dans la reprise, pour les dépasser radicalement, des problemes ontologiques
posés par le cogito cartésien. Sa quéte est le sens de I’étre de 1’ego. Comme il 1"af-
firme lui-méme: «La recherche qui se donne pour theme le sens de I'étre en général,
I’ontologie phénoménologique universelle, ne différe pas seulement, dans sa visée
propre, des diverses ontologies régionales qui fondent les sciences ontiques, elle
s’écarte aussi, pour la méme raison, de l'ontologie formelle» (13), et plus loin
encore: «Le dur projet qui meut I'ontologie dans la démarche radicale par laquelle
elle s’oriente d’abord vers l'origine de toute chose, vers I'étre, le maitre absolu,
tombe vite dans I"oubli» (25). En disciple de Maitre Eckhart, c’est bien dans cette
mémoire constamment entretenue de 1'originaire, conditionné par rien et condition-
nant tout ce qui est, désignant I’étre non comme un genre, mais comme la réalit¢
universelle et absolue qui fonde l’essence comme telle de ce qui est, que les
analyses et les critiques de M. Henry nous tiennent en haleine au fil de neuf cents
pages trés denses dans lesquelles sont aprement discutées et critiquées les prétentions
métaphysiques des philosophes de la modernité: Descartes, Kant, Husserl, Hegel et
Heidegger. En d’autres mots, nous y retrouvons ’exigence néoplatonicienne d’une



BIBLIOGRAPHIE 69

théologie négative radicale qui seule peut opérer la disjonction de ’absolu et de la
vérité. L absolu n’est plus vérité, mais ce par quoi il y a vérité. D&s lors, la Déité ne
peut €tre atteinte que par une coincidence mystique qui est antérieure 2 |'ordre
noétique. Dans ce sens, Proclos pouvait écrire que nous ne pouvons saisir le non-
étre de 1'Un que par le non-Etre et le non-esprit qui est en nous, ¢’est-d-dire par la
puissance de négation qu’il nous infuse, car «il y a en nous quelque semence de ce
non-€tre». Et Damascios d’insinuer enfin que nous atteignons en quelque fagon
I'ineffable par le silence qui régne en notre dame quand elle se repose en dech de
toute procession dans son ineffable originel.

JEAN BOREL

JEAN-Louts CHRETIEN, MICHEL HENRY, JEAN-LUC MARION, PAUL RICEUR,
Phénoménologie et Théologie. Présentation de Jean-Frangois Courtine,
Paris, Criterion, 1992, 162 p.

Les quatre essais réunis dans ce volume firent d’abord ’objet d’un exposé en
guise de cloture d’un séminaire organisé par le Centre de recherches phénoménologi-
ques et herméneutiques — Archives Husserl de Paris. «Phénoménologie et herméneu-
tique de la religion» en était le théme, et les participants ont travaillé durant les deux
années académiques 1990-1991 et 1991-1992. Paul Ricceur, dans le premier exposé,
part de la constatation que «les sentiments et les attitudes fondamentales solidaires
de la structure d’appel et de réponse d’ordre religieux» ne se montrent jamais «dans
leur immédiateté nue, mais toujours déja interprétés selon des reégles canoniques de
lecture et d’écriture». Se plagant alors sur le terrain propre de la tradition judéo-
chrétienne, il affirme 1'impossibilité qu’il y a a vouloir chercher a «composer une
phénoménologie du phénomene religieux dans son universalité indivisible», tout en
reconnaissant la légitimité du désir de s’ouvrir a cette vocation universelle de
communication effective avec d’autres univers religieux, d’autres langages et d’au-
tres codes de lecture. Jean-Louis Chrétien s’attache en second lieu a la phénoméno-
logie de la pricre comme «acte de parole et de voix». A travers une série d’exem-
ples tirés de I’histoire du christianisme, il veut montrer comment, lorsque I’homme
parle dans la priére, loin de se dédoubler pour ne parler qu’a soi-méme, comme 1’in-
terprétaient Kant et Feuerbach, c’est justement parce que l'orant a une conscience
aigué de s’adresser & un autre qui demeure pourtant invisible et de tourner sa face
vers lui seul que la parole de la priere, exprimée dans «la blessure d'une joie ou
d’une détresse», ’enseigne encore lui-méme et peut agir sur lui, ne modifiant donc
pas tant le destinataire, dont 1’écoute toujours déja précede toute parole humaine,
mais le destinateur duquel, et c’est 12 le paradoxe théologique, la parole et la voix
sont principiellement exigées. Un mot trés fin d’un soufi remonte a4 notre mémoire
en écho a ce theme et qui dit: «S’Il S’atteste a toi Lui-méme, c’est qu’ll t’a
devancé. S’Il te masque Sa présence, c’est qu’ll t’écoute». Dans un troisieme article,
Jean-Luc Marion se propose de réfléchir et d’évoquer, a partir des affirmations
kantiennes, la question délicate de la possiblit¢ ou non du phénoméne, question qui
implique nécessairement aussi la question sur le phénomene de la possibilité elle-
méme. Michel Henry, enfin, aborde avec la finesse qu’on lui connait le theme parti-
culierement difficile de la parole humaine et de la Parole de Dieu dans les Ecritures,
puisque le trait distinctif de ces dernieres est justement qu’elles ne s’adressent pas
seulement A nous en tant qu’interlocuteurs, mais qu’elles nous sont adressées par
Dieu. Cette autre Parole qui différe par nature de toute parole humaine, ne compre-
nant ni mots ni significations, ni signifiant ni signifi€ et n’ayant pas non plus de
référent et ne provenant pas d’un locuteur a proprement parler, c’est pourtant elle



70 BIBLIOGRAPHIE

seule qui est la Parole de Dieu qu’il s’agit d’entendre dans le texte évangélique.
Nous remercions Jean-Frangois Courtine d’avoir suscité et préparé 1’édition de ces
contributions dont la qualité se mesure au sérieux avec lequel les quatre intervenants
ont empoigné leur sujet.

JEAN BOREL

JEAN GRONDIN, L'universalité de [|"herméneutique, Paris, P.U.F., 1993,
249 p.

Préfacé par H.-G. Gadamer, I’ouvrage de Grondin tente une approche historique
de I’herméneutique, de ses origines les plus lointaines a ses thématiques les plus
actuelles. Comme toute histoire, I’histoire actuelle de 1’herméneutique n’a été consti-
tuée qu’aprés coup; et l’auteur en est bien conscient qui veut simplement éclairer
certains grands moments de la problématique herméneutique, sans jamais avoir
I'idée d’en concevoir le développement de maniere téléologique. — Le premier
chapitre, «De la préhistoire de I’herméneutique», propose une délimitation termino-
logique, en insistant sur le fait que le mot méme d’herméneutique, dans son accep-
tion universelle telle que 1’entend Gadamer, est relativement récent. Si les auteurs
grecs ont déja été confrontés au probleme de ['interprétation, c’est chez Philon
d’Alexandrie que l'auteur voit une premiere théorie de |’herméneutique; Philon
pratique, en effet, systématiquement I’allégorése des textes de 1’Ancien Testament,
convaincu que les Ecritures recelent un sens littéral et un sens profond, caché, qu’il
faut déceler. L’auteur voit chez Origéne la premiere exposition systématique du
probleme herméneutique en Occident: celui des sens de I’Ecriture. Origéne a
cherché a découvrir les correspondances plus ou moins évidentes entre 1’ Ancien et le
Nouveau Testament, et a également appliqué I'interprétation allégorico-typologique
aux passages obscurs du Nouveau Testament. Mais c¢’est incontestablement Augustin
qui a le plus marqué la problématique herméneutique actuelle, celle de Heidegger et
de Gadamer notamment. Par sa théorie de 1'universalité du verbe intérieur, Augustin
a montré que I'identité d’essence entre la pensée et le mot concret ne se produit
presque jamais en I’homme. Ce que suggere donc pour I'herméneutique contempo-
raine la théorie du verbe intérieur, ¢’est qu’il y a un dialogue avec tout énoncé et
«qu’il est impossible de comprendre le dit du langage sans s’engager dans cet entre-
tien qui déborde ce qui a été dit: a quoi tel énoncé veut-il répondre ?» (p. 38) — Le
chapitre 2 présente les conceptions herméneutiques des XVII® et XVIIIF® siécles, en
insistant sur la découverte par Chladénius du «point de vue» gouvernant I’expression
et qui rend possible une connaissance adéquate et une meilleure compréhension. —
L’herméneutique romantique de F. Ast énoncera la loi fondamentale de toute
compréhension et connaissance qui consiste «a trouver 'esprit du tout depuis la
partie et a comprendre la partie a travers le tout» (p. 83). On sait que, pour la
pensée herméneutique contemporaine, cela deviendra un véritable probleme de
savoir comment le tout peut étre induit de ses parties et si |’anticipation du tout ne
compromet pas la compréhension des parties. — Schleiermacher, quant a lui, joue
pour I'auteur le réle de celui qui a universalisé I'incompréhension et a fixé pour
tache a I’herméneutique de comprendre un auteur mieux qu’il ne s’est compris lui-
méme (p. 93). Un nouveau pas dans 'universalité est effectué avec Dilthey dont la
pensée est une «tension non résorbée entre sa quéte scientiste d’un appui solide pour
les sciences humaines et sa découverte de I’historicité radicale de la compréhension
humaine» (126). Cette universalité de I’historicité constituera la voie de 1’ontologie
de la vie factuelle de Heidegger, qui devait faire de I’herméneutique «la fondation
universelle de la philosophie». De Sein und Zeit & Unterwegs zur Sprache, la pensée



BIBLIOGRAPHIE 71

de Heidegger n’a cessé de désenvelopper ’herméneutique comme «un autre mot
pour le langage» (155). L’ensemble du cheminement de pensée de Heideggeer «doit
étre compris comme un acheminement vers 1’herméneutique» (156). — Le chapitre
consacré a Gadamer révele toute la proximité questionnante de celle de I’A. au
penseur de Heidelberg. En quelques pages, Grondin montre en quoi Gadamer est
I’héritier de toute la tradition herméneutique et en quoi il a su exprimer 1’universalité
de I'herméneutique; celle-ci «s’enracine dans le verbe intérieur, dans la quéte de
compréhension et de langage qui circonscrit I'univers de notre finitude.» (p. 190).
Ce qui mérite toute notre attention dans cette étude, c’est la lucidité de la pensée
d’un herméneute sur la tiche qui I’attend: «La philosophie herméneutique se borne
plutot a une auto-explication de la facticité humaine, s’effor¢ant de rendre compte de
la finitude comme de l’horizon universel de tout ce qui peut faire sens pour nous,
devinant bien qu’aucun des dieux, eux qui savent ce qu’il en est de cette fondation
derniere, ne s’adonne a la philosophie.» (191)

JACQUES SCHOUWEY

JEAN-NOEL MIssA (éd.), Philosophie de ['esprit et sciences du cerveau.
(Annales de I’'Institut de Philosophie de [’Université de Bruxelles),
Paris, Vrin, 1991, 162 p.

Cet ouvrage rassemble des articles portant sur quelques-uns des thémes autour
desquels philosophes de I’esprit, psychologues de la cognition et spécialistes des
neurosciences tentent actuellement — en y parvenant parfois — de dialoguer. Non-
obstant sa minceur, il refléte assez fidelement ’extréme hétérogénéité des approches,
des conceptions et du vocabulaire qui rend a la fois nécessaire et particulierement
problématique le dialogue entre les disciplines ot se pose la question des rapports de
I’esprit et du cerveau. — Le premier texte, signé Patricia S. Churchland, aborde 'une
des deux questions fondamentales qui circonscrivent le projet du recueil: «les
neurosciences concernent-elles la philosophie?» (l'autre question étant, naturelle-
ment: «La philosophie concerne-t-elle les neurosciences?»). Les familiers ne seront
guére surpris de sa réponse résolument affirmative: se livrer a des spéculations sur
la nature du moi, de la conscience, de la représentation, etc., en toute ignorance des
recherches actuelles sur le fonctionnement du cerveau, c’est spéculer sur des notions
auxquelles les neurosciences risquent de faire subir un sort analogue a celui que
Lavoisier fit subir A la notion de poids négatif ou Newton a celle du lieu naturel. —
Les données relatives a 1'étude des sujets au «cerveau divisé» (*split brain’) rappor-
tées avec clarté par J.-N. Missa tendraient a confirmer ce point de vue «éliminati-
viste». L’existence de deux spheres d’activité psychique relativement indépendantes
chez les individus ayant subi une bissection du cerveau par commissurotomie pose
des problemes d’interprétation troublants. Peut-on continuer a défendre, en dépit de
ce que les faits expérimentaux semblent suggérer, la these de l'unité¢ de la
conscience, en considérant par exemple que seul I'un des deux hémispheres céré-
braux (le gauche, en général) est le siege de la conscience? Ou bien doit-on affirmer
que les sujets commissurotomisés ont, ou sont, deux esprits, voire deux personnes,
dans un seul organisme? Des résultats aussi déconcertants ne devraient-ils pas plutot
nous incliner vers la conclusion que les conceptions traditionnelles du moi, de la
conscience et de son unité, de I'esprit et de la personne, sont inaptes a figurer dans
un compte rendu cohérent de la réalité expérimentalement mise a jour et doivent par
conséquent étre abandonnées ou, a tout le moins, trés sérieusement révisées? —
L extension de cette interrogation a I’ensemble des principes et des concepts de la
psychologie «ordinaire» ou «populaire» (‘folk psychology’) que nous mettons en



72 BIBLIOGRAPHIE

ceuvre pour comprendre, expliquer et prédire notre comportement ou celui de nos
semblables, constitue un des points les plus controversés dans la philosophie de 1’es-
prit récente. P. Engel contribue a éclairer ce débat entre les éliminativistes et les
défenseurs de la psychologie populaire qui considérent celle-ci comme une proto-
théorie scientifique pouvant servir de point de départ dans 1’élaboration d’une théorie
scientifique «mire». Selon Engel, les uns et les autres tiennent pour acquise une
prémisse douteuse, a savoir que la psychologie populaire a le statut d’une théorie,
infirmable ou confirmable selon qu’aux contenus représentationnels qu’elle
mentionne correspondent ou non des états sous-jacents réels. — J. P. Changeux et
S. Dehaene ébauchent dans leur contribution («Modeles neuronaux des fonctions
cognitives») un programme de recherches interdisciplinaire fondé sur 1’hypothése de
travail selon laquelle des identités entre classes de processus mentaux et classes de
processus cérébraux devraient pouvoir étre établies. A terme, les neurosciences
montreraient quelle est «l’implémentation neurale du sens et des régles». Dans une
veine wittgensteinienne, G. Gillett («Meaning and the Brain») objecte que des
programmes de recherche qui visent a réduire les contenus et processus mentaux au
niveau de la neuroscience négligent trop facilement le fait que des termes comme
«pensée» ou «compréhension» renvoient a une multiplicité enchevétrée de techni-
ques et de pratiques dont les aspects normatifs et interpersonnels sont irréduc-
tibles. — Dans son texte «L’esprit sous-cortical», Michel Dupuis met en garde les
chercheurs contre les dangers que recelent les tentatives visant a établir des localisa-
tions fonctionnelles en tablant sur un découpage clinique de la réalit¢ mentale issue
d’une psychologie ordinaire trop schématique et fruste. Il choisit ’exemple du
syndrome de «perte de 1’auto-activation psychique» pour illustrer «la misérable
préparation conceptuelle de la clinique». Aux vocables ordinaires («ennui»,
«vide»...) qui font obstacle, de par I’assentiment trop facile qu’ils suscitent, a une
appréhension différenciée du syndrome, Dupuis préfere les analyses phénoménologi-
ques que Levinas a consacrées au sens de la lassitude et de la paresse. — Signalons
enfin 'intéressant article de Béatrice de Gelder qui défend 1’idée d’une continuité en
profondeur entre I’empirisme logique de Carnap et le cognitivisme de Fodor. Elle
tente de montrer que la raison pour laquelle ces deux conceptions se heurtent a des
difficultés similaires (essentiellement leur «incapacité d’intégrer les aspects évolu-
tionnaires, dynamiques et développementaux») est a chercher dans leur commune
acceptation de dichotomies fondatrices telles qu’observation/théorie ou formalisme
(syntaxe)/interprétation (sémantique). Les développements récents de ['ceuvre de
Fodor confirment ce parallele.

DANIEL PINKAS

CHANTAL MILLON-DELSOL, L’ Etat subsidiaire. Ingérence et non-ingérence de
U'Etat: le principe de subsidiarité aux fondements de " histoire euro-
péenne (Leviathan), Paris, P.U.F., 1992, 232 p.

Cet ouvrage se propose de dépasser I’opposition — constitutive des débats politi-
ques de I’Europe contemporaine — entre libéralisme et socialisme, entre droits-
libertés et droits-créances. Cette entreprise est rendue possible par une réflexion sur
le principe de subsidiarité: la question politique fondamentale, selon Ch. Millon-
Delsol, n’est pas celle de la légitimité de tel ou tel régime, mais celle du réle de
I’Etat, et par la celle du partage des compétences entre les différentes spheres en
présence dans la société. Selon l'auteur, la liberté ne renvoie pas seulement a la
liberté de participation, mais aussi — et méme surtout — a la liberté d’autonomie,
c’est-a-dire a la possibilité de mener ses propres affaires. Mais il ne s’agit pas de



BIBLIOGRAPHIE 73

concevoir cela a la maniere des libéraux, il faut trouver un équilibre entre devoir
d’ingérence et devoir de non-ingérence, puisque «le principe de subsidiarité répond,
lui, 2 la nécessité de faire cohabiter la liberté d’autonomie et I’ordre juste... L’Etat
subsidiaire parvient a ses fins — harmoniser la liberté d’autonomie et un ordre social
Juste — par la maintenance et le développement d’une société formée d’autorités
plurielles et diversifiées, c’est-a-dire en récusant I'individualisme philosophique»
(p. 10). Néanmoins, le souci de promouvoir la justice sociale allié A ce rejet de I’in-
dividualisme n’engendre pas forcément 1’Etat-providence. C’est a 1’élaboration de
cette troisieme voie que Chantal Millon-Delsol s’emploie; troisiéme voie qui peut se
résumer par le précepte suivant: «privatisation autant que possible, nationalisation
autant que nécessaire» (p. 11). Comme I’indique le sous-titre de ’ouvrage, 1’argu-
mentation se développe par une analyse historique de différentes théories de I’Etat.
On doit a Aristote d’avoir élaboré 1’idée que la cité est nécessaire a la pleine réalisa-
tion d’une vie parfaite, «I’idée du bien commun dépassant 1’addition des biens parti-
culiers» (p. 16). Le tout prime sur la partie parce que le bien commun réalise la
finalit¢ humaine. Néanmoins, la cité ne doit pas s’immiscer dans le domaine des
activités privées des citoyens; elle n’a donc qu’un rdle de suppléance par rapport a
la famille et au village. Thomas d’Aquin reprend cette vision de I'Etat tout en 1’inté-
grant a une perspective chrétienne: la personne «est rattachée a la société par la
nécessité de 1’existence, mais elle est rattachée ontologicuement a Dieu» (p. 39). Le
pouvoir est au service des individus, il doit aider au «déploiement de leur étre». La
notion politique centrale n’est ici ni la liberté — comme pour les libéraux —, ni 1’éga-
litt¢ — comme pour les socialistes —, mais la dignité de la personne, fondée par son
rapport a Dieu. Le catholicisme social, deés le XIX® siecle, va concrétiser cette
perspective en fondant «le devoir d’ingérence de I’Etat sur une autre valeur que celle
d’égalité» (p. 119). La dignité, qui «s’enracine dans le lien entre le créateur et la
créature» (p. 120) est inaliénable car issue d’une transcendance. Méme si elles ne
sont plus considérées comme des fins, liberté et égalité ne sont pas pour autant écar-
tées, elles sont des moyens permettant la pleine réalisation humaine. Concrétement,
I’autorité doit garantir la liberté d’entreprise en laissant aux individus [’initiative et
la maitrise de leurs actions, mais sans oublier que la dignité¢, comme valeur fonda-
mentale, ne peut se concrétiser sans «une suffisance matérielle, intellectuelle et
morale» (p. 125). Il en résulte une double obligation: d’une part, respect d’auto-
nomie, donc devoir de non-ingérence, d’autre part, devoir d’ingérence pour favoriser
la réalisation de la dignité humaine, qui ne peut étre pleine qu’au sein d’une société
structurée et solidaire. Le rejet du libéralisme et du socialisme s’accompagne d’une
légitimation des groupes intermédiaires. La subsidiarité doit se concevoir comme un
emboitement de degrés successifs: les groupes les plus restreints (en premier lieu la
famille) se chargent de tout ce qui est en leur pouvoir; leur plus grande proximité
par rapport aux individus garantit I’adéquation de leurs interventions. Mais les
moyens de ces groupes sont forcément limités; ainsi, lorsque leur action s’est avérée
insuffisante, et seulement dans ce cas, 'autorité immédiatement supérieure (c’est-
a-dire le village, la ville, puis la province et finalement I'Etat) devra prendre la
releve. Ce partage des compétences, constitutif du fédéralisme déja préconisé par
Althusius, permet de sauvegarder les autonomies tout en promouvant le bien
commun. L’instabilité existant entre tous ces aspects «remet a ’honneur la philoso-
phie pratique prudentielle d’Aristote» (p. 147), car les équilibres ne sont jamais
définitifs. La valorisation de la conception aristotélico-thomiste de la société n’im-
plique néanmoins pas la volonté d’un retour a la société organique du Moyen Age.
L’individualisme de la société moderne est incontournable; la société holiste ou tout
le monde croyait en une vérité unique et objective a disparu. Plutdt que se cantonner
dans la nostalgie d’un état passé, il faut trouver une justification moderne au prin-
cipe de subsidiarité et 4 la promotion du bien commun. L auteur se trouve ici devant
une grave difficulté et sa solution peut paraitre provisoire: tout d’abord, «I’idée du



Histoire de
la théologie

74 BIBLIOGRAPHIE

bien commun est naturelle a I'individu social», qui «réclame d’étre heureux dans
une société heureuse» (p. 184). Autrement dit, la solidarité, avant méme d’étre une
valeur morale, est une réalité. En second lieu, le contenu de I'idée de bien commun,
ne pouvant plus se définir par une révélation extérieure, se détermine par consensus.
L’originalité de ce livre est de vouloir «réconcilier la liberté de chacun et la dignité
de tous, le devoir d’ingérence et le devoir de non-ingérence» (p. 191-2), qui se
fondent sur la vision d’«un homme social au sens ou il trouve a la fois ses capacités
et ses droits dans la société plus que face a elle ou contre elle; un homme digne
parce que cré€ par Dieu et finalisé a Dieu» (p. 196). L’argumentation convainc de
la nécessité d’échapper a la seule alternative du libéralisme et du socialisme. Mais
comme «la valeur essentielle a respecter est la dignité fondée en nature, ou simple-
ment reconnue comme exigence indémontrable, et non ['égalité fondée en raison»
(p. 201), on peut se demander si le principe de subsidiarité est suffisamment établi
philosophiquement et s’il ne repose pas essentiellement sur une vision chrétienne de
I’Thomme. Néanmoins ce livre est riche et indique peut-&tre la direction d’une pensée
politique régénérée.

ALESSANDRO MONSUTTI

KURT RUDOLPH, Die Gnosis (Uni-Taschenbiicher — 1577), 3¢ édition,
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1990, 451 p.

C’est I’édition de poche de la deuxieme édition (1979) de ce célebre ouvrage
dont la premiere édition remonte a 1977. Edition bienvenue qui met a la disposition
des étudiants une information abondante, étayée par de nombreuses citations et des
renvois a des textes originaux et mise en page de manieére avantageuse: texte au
milieu, sous-titres et renvois aux sources dans la marge. Le tout est d’une clarté
exemplaire. Edition bienvenue, donc, en dépit des réserves qu’on peut faire valoir
face aux choix de 'auteur qui inclut dans son traitement, a c6té de la gnose chré-
tienne, le manichéisme et le mandéisme. Ce procédé perpétue en effet certains
clichés qui interdisent une perception nuancée et plus correcte des phénomenes. Il
est certainement insuffisant de considérer le manichéisme comme «une gnose». Par
ailleurs, 'expression «Verteufelung der Welt», en parlant de la gnose chrétienne, ne
correspond probablement pas a la pensée des tenants de ce mouvement, car ce n’est
pas au monde en tant que tel qu’ils en ont, mais a I'archonte qui leur inflige son
régime et qui les enferme dans 'esclavage de I'ignorance. Le jour viendra peut-étre
ou I'on dénoncera le caractére fallacieux de I'étiquette «gnose» censée résumer un
mouvement d’une complexité et d’une diversité déconcertantes.

CARL-A. KELLER

Louis BOUYER, Gnosis. La connaissance de Dieu dans ['Ecriture, Paris,
Cerf, 1988, 188 p.

Il s’agit d’une diatribe, puissante et conséquente, en faveur d’une «exégese
proprement ecclésiastique de la Bible» (p. 142). Cet objectif implique une polé-
mique acerbe contre 'exégése surtout protestante, historique et critique, et contre
ceux parmi les exégetes catholiques qui n’ont pas résisté a ses séductions. On suit
volontiers 'auteur, avec gratitude, sur de nombreux points de sa démonstration qui
vise une exégese plus spirituelle et qui met en lumiere de nombreux éléments que



BIBLIOGRAPHIE 75

I'exégese universitaire «officielle» ignore totalement. Mais quand il conclut en affir-
mant que la vision d’ensemble de ce qui fait la matiere de la Bible «trouve son
expression fondamentale dans la liturgie traditionnelle de I'Eglise catholique, et la
seule autorité qui puisse en dernier ressort juger ce que cela signifie, et spécialement
ne peut pas signifier (...), c’est |'autorité propre a cette Eglise», on se demande,
peiné et inquiet, ol s’en est allé I’esprit cecuménique. L'auteur semble proner une
spiritualité qui divise. Une spiritualité chrétienne, basée sur la Bible et la tradition
des fideles, ne pourrait-elle pas souffrir une certaine diversité ? — Mais, nous le répé-
tons: ce livre renferme de trées nombreuses pages que ’on ne peut lire qu’avec
approbation.

CARL-A. KELLER

[SRAEL SALZER (éd.), Le Talmud. Traité Haguiva, traduit de I’hébreu et
annoté par le Grand Rabbin Israél Salzer (Les Dix Paroles), Lagrasse,
Verdier, 1991, 211 p.

CHARLES Mopsik (éd.), Le Zohar. Tome Ill, Genéve: Vayéchev-Migets.
Traduction, annotation et présentation par Charles Mopsik (Les Dix
Paroles), Lagrasse, Verdier, 1991, 403 p.

La traduction frangaise du Talmud de Babylone n’a malheureusement pas connu
la chance des versions allemandes et anglaises, achevées depuis plus de cinquante
ans. Elle reste encore trés fragmentaire dans notre langue. Le Grand Rabbin Israél
Salzer pourra-t-il mener a terme le travail commencé? Notre souhait n’a d’égal que
I'intérét que nous vouons a ce qu’il nous a déja donné, et dont nous avons ici la
troisieme livraison importante. Le traité Haguiga prend donc appui sur la prescrip-
tion concernant les pelerinages au Temple de Jérusalem (Dt.16,16). A partir du texte
de la Michna, 1'argumentation de la Guemara, rassemblant les commentaires des
Maitres et des deux grandes écoles de Schammai et de Hillel, consiste a envisager
sous tous ses angles la signification profonde des fétes juives, dont les deux compo-
santes essentielles sont la joie et le face-a-face entre le visible (créature) et I'Invi-
sible (Créateur). Si la joie est une nécessité pour tous qui ne souffre aucune excep-
tion, le face-a-face fait appel a des considérations infiniment plus délicates et
prudentes. Nous suivons pas a pas, dans ce traité, toutes les discussions concernant
les conditions de légitimité de la spéculation sur «ce qui est en haut et ce qui est en
bas», la cosmogonie et la cosmologie, et la vision de Dieu dans le déploiement de la
Merkaba. C’est pourquoi il est d’une importance décisive dans toute I’histoire de la
mystique juive, qui ne cesse de faire appel & la variété de ses avis, ainsi que dans
I’histoire des conceptions cosmologiques, dont le second Temple, traversé par la
culture des grands empires perse, grec et romain, a été le lieu privilégié de discus-
sions et d’interprétations aussi passionnées que passionnantes. Sans les nombreuses
notes du traducteur, ce texte, comme tout le Talmud, bien connu par la codification
de son langage 2 tous les niveaux, serait la plupart du temps incompréhensible. Si
une certaine lenteur de parution garantit ainsi la lisibilité et I'intelligibilité du texte
traduit, le temps d’attente se mue en temps gagné sur des lectures conjoncturelles
plus propres a égarer qu'a éclairer, et nous félicitons les éditions Verdier de s’étre
lancées dans cette aventure.

La publication de ce troisieme volume du Zohar, dont le contenu correspond au
commentaire suivi de I’histoire de Joseph (Gn. 37,1) jusqu’a I'épisode de la coupe
dans le sac de Benjamin (Gn. 44,17), est ['occasion d’une importante mise au point
méthodologique. Les complexités herméneutiques du Zohar nécessitaient, en effet,



76 BIBLIOGRAPHIE

une annotation plus systématique et abondante, a laquelle Charles Mopsik a mis tous
ses soins, avec la maitrise habituelle qu’on lui connait dans bien d’autres travaux de
premieére main. Il s’est particulierement penché sur le déchiffrement de la littérature
considérable et des multiples sources que 'auteur du Zohar a connues, et dont il
s’est nourri de facon si profonde qu’il a su les faire véritablement siennes, au point
qu’elles en deviennent difficilement identifiables. De méme, les sources bibliques,
apocalyptiques et rabbiniques, les déplacements et la signification du remaniement
qu’il leur a fait souvent subir sont chaque fois cités et explicités. Les paralleles
significatifs avec des écrits ou des conceptions de la culture environnante chrétienne,
dans les domaines philosophiques, théologiques et scientifiques, sont signalés, ainsi
que tous les développements paralléles que I'on trouve chez des Cabalistes castillans
contemporains, comme Moise de Léon et Joseph Gikatila. Bref, ce commentaire du
commentaire ne pouvait pas étre écrit par une main plus avertie que celle de Charles
Mopsik, qui nous livre, avec autant de générosité que de finesse, des clés précieuses
pour ouvrir ’'un des plus vénérables chefs-d’ceuvre de I’humanité aprés la Bible,
lequel s’est toujours considéré comme un €cho de ses révélations. C’est par une
présentation de cette profondeur que I’excellent traducteur, rompu qu’il est aux
exigences scientifiques actuelles, rend possible et construit peu a peu les voies d’un
échange et d’un dialogue de trés haut niveau entre les plus audacieuses herméneuti-
ques des trois religions du livre.

JEAN BOREL

ERIC JUNOD, Les sages du désert, Geneve, Labor et Fides, 1991, 105 p.

«Un titre d’histoire se fonde toujours sur des étonnements», nous dit E. Junod
(p- 15) dans I'introduction au trés beau petit livre qu’il nous offre aux éditions Labor
et Fides. Et en effet, ce sont bien d’étonnantes figures de proue du christianisme
ancien qu’il nous dépeint avec clairvoyance, sympathie et beaucoup de finesse. —
Antoine, ’anachoréte du «désert intérieur», Pacome, le premier Pere des moines
cénobites, Evagre, le théoricien subtil de I'impassibilité, et Syméon, 1’héroique
ascéte sur sa colonne, sont quatre représentants — fort bien choisis — de cet idéal
de renoncement au monde qui s’est développé, silencieusement et secrétement
d’abord, puis au grand jour de I'Eglise des III° et IV® siécles et qui a perduré a
travers les ages jusqu’a nos jours. «Pour trouver ce Dieu qui a fait I’homme a son
image, ils entreprennent une quéte ardue dans les lieux secrets ol il se cache, a
savoir au cceur méme de I’homme. Or comment se connaitre soi-méme afin de
trouver Dieu sans quitter le brouhaha des hommes ?» (p. 12). Ce «désert intérieur»
dans lequel Antoine s’enfonce graduellement et de plus en plus pour trouver Dieu
et retrouver ensuite les hommes qu’il conseille et guérit, E. Junod nous montre trés
bien que c’est lui aussi que Pacome recherche pour lui-méme et pour ses fréres qu’il
va aider en leur donnant une Régle et un cadre de vie stable; lui aussi qu’Evagre
crée au cceur du monachisme par la maitrise des pensées intérieures, de tout ce qui
trouble ’ame et ’empéche d’atteindre a I'impassibilité qui met a 1’écoute de Dieu;
lui enfin que Syméon atteint dans son extrémisme ascétique, dans cette séparation
«verticale» que sa colonne établit avec le monde pour le rapprocher de Dieu, mais
aussi le redonner aux hommes, puisque, du haut de cette colonne, il rend la justice.
— E. Junod a raison de dire en terminant que la pérennité du monachisme doit beau-
coup a l'intelligence spirituelle de ces figures fondatrices, mais il a davantage raison
encore quand il souligne qu’en apprenant a se connaitre eux-mémes, et par 1a a
connaitre le cceur de ’homme, ces grands moines ont ouvert aux autres les voies



BIBLIOGRAPHIE 77

d’une science et d’un amour dont nous pouvons encore aujourd’hui continuer & nous
enrichir (p. 97-99).

FRANCOISE MORARD

Eucippe, Vie de saint Séverin (Sources Chrétiennes — 374), Introduction,
texte latin, traduction, notes et index par Philippe Régerat, Paris, Cerf,
1991, 334 p.

La Vie de saint Séverin, qui jouit d’une réelle popularité auprés du public alle-
mand — et tout particulierement celui de Baviere et d’Autriche — est désormais a la
disposition du lecteur francophone grice a son entrée dans la collection Sources
Chrétiennes. En reprenant le texte tel qu’il a été établi par E. Vetter (Berlin-Est
1963 et réimpr. a Passau en 1981), Ph. Régerat lui apporte pourtant quelques correc-
tions: si les lecons abbatis sui (41,1, p. 276) et nostris (43,8, p. 286) font mainte-
nant 'unanimité (cf. A. NUSSLEIN, Eugippius, Vita sancti Severini, Bamberg 1985,
p. 85 et 89, et id., Stuttgart, Reclam 1986, p. 108 et 116) et s’imposent pour des
raisons historiques rappelées par 'auteur, la préférence donnée a Multimensis
regionis (44,7 p. 290) parait en revanche difficilement défendable face a multis
emensis regionibus. Non seulement cette derniére legcon a ’appui de Th. Mommsen
(«Eugippiana. Sauppe contra Knoll», Hermes 32, 1897, p. 461), mais encore on ne
trouve pas d’autre exemple d’une semblable précision topographique au génitif. On
regrettera ¢videmment toujours |’absence totale d'un apparat critique, qui permettrait
au lecteur de se rendre compte de 1'étendue des corruptions qui ont affecté surtout la
fin du texte, et de I’étonnante divergence entre les deux familles principales de
manuscrits. — Le premier mérite du travail de Ph. Régerat consiste a rendre la Vie de
saint Séverin facilement et agréablement accessible; le second, a présenter 1'état de
la question avec une retenue qui force 1’admiration de celui qui connait le combat
pathétique mené par E. K. Winter en faveur de l'identification de Favianis avec
Heiligenstadt (c¢f. St. Séverin, Der Heilige zwischen Ost und West, Klosterneuburg
1958, p. 143 ss. et Studien zum Seversinsproblem, ibid. 1959, p. 104 ss.) ou la viru-
lente polémique qui oppose F. Lotter a la vieille garde des chercheurs viennois
(Severin von Noricum. Legende und Wirklichkeit, Stuttgart 1976 et id., «Zur Inter-
pretation hagiographischer Quellen. Das Beispiel der Vita Severini des Eugippius»,
Mittellat. Jb. 19, 1984, 37-62). L’introduction, claire et détaillée, nous informe sur
’A. et son ceuvre, le personnage du saint et la situation historique et sociale du
Norique a I'époque de la chute de I’Empire. Ph. Régerat se montre bien documenté,
du moins jusqu'en 1982. On aurait d’autant plus souhaité que la bibliographie ne
s’arréte pas a cette année, car en 1983 encore B. de Gaiffier déplorait la difficulté
qu'il y a pour se tenir au courant de la littérature relative a saint Séverin (Analecta
Bollandiana 101, p. 14 n. 5). — Certum fundamentum solius fidei (epist. Eug. 5,
p. 150) est le programme apparemment naif, mais pas innocent, d’Eugippe qui
semble avoir déteint sur I’approche si peu critique de Ph. Régerat. Beaucoup de
questions restent posées. Par exemple: les relations privilégi€es entretenues par
Eugippe avec [aristocratie romaine, hostile aux Ostrogoths, ont-elles influencé
orientation de 'ceuvre? L’étonnante absence, remarquée d’ailleurs par I'A. (p. 192
n. 2), de toute tentative de convertir & 'orthodoxie les barbares hérétiques, ne
correspond-elle pas a I'attitude observée par le Pape Gélase en face de Théodoric?
Ou encore, pourquoi ce refus de toute réflexion théologique de la part d’un auteur
connu comme un passionné d’Augustin? Enfin, comment comprendre la relation
paradoxale entre la damnatio memoriae, ordonnée par le moine «apatride» quant a
ses origines, et le souci du méme Séverin d’assurer a son corps aprés sa mort un



78 BIBLIOGRAPHIE

«lieu de mémoire» (terme que nous empruntons a Pierre Nora)? Néanmoins, grice a
cette nouvelle édition, toute recherche ultérieure sera grandement facilitée.

HELENA JUNOD

ROBERT BEULAY, L’enseignement spirituel de Jean de Dalyatha, mystique
syro-oriental du VIII siécle (Théologie Historique — 83), Paris, Beau-
chesne, 1990, 524 p.

Tout a fait admirable est ce nouvel ouvrage de Robert Beulay, qui nous intro-
duit avec maitrise, clarté¢ et passion dans les arcanes de l'enseignement doctrinal,
ascétique et mystique de Jean de Dalyatha, lequel décrit toutes les phases de la
croissance et de l'illumination progressives de 1’homme, dans sa quéte de |’union
avec Dieu-Trinité. L auteur nous découvre la un géant de Dieu, assimilable aux plus
grandes figures que nous offre la tradition byzantine et latine, resté jusqu’a ce jour
caché sous la lettre syriaque de ses écrits que personne ne s’était aventuré a déchif-
frer. Et ce n’est pas la moindre qualité, que nous soulignons avec émerveillement,
que celle d’avoir su traduire en langue frangaise avec autant de précision, d’a-propos
et de profondeur spirituelle des textes délicats, tant par le contenu qu’ils veulent
faire passer, et qui est toujours au-dela des mots, que par la forme elle-méme, qui
emprunte librement les ressources de la philosophie spéculative et de 1’évocation
poétique. En effet, Jean I’Ancien, comme on [’appelle aussi, est en droite ligne 1’'un
des plus dignes héritiers de Macaire le Grand, Isaac de Ninive, Evagre le Pontique,
Grégoire de Nysse et Denys I’Aréopagite, dont il a si bien assimilé les doctrines
qu’il en fait une synthése absolument originale. Né dans le sud de I'Iraq actuel, il
fut moine, dans les deux premiers tiers du VIII® siecle, au monastere de Mar
Youzadaq d’abord, dans la montagne de Qardou (sud-est de la Turquie actuelle).
Puis il se retira un peu plus a I’est dans les solitudes altieres du massif de Dalyatha,
dont les sommets avoisinent les 3000 m, pour revenir, au soir de sa vie, prés de
Qardou, ou une quarantaine de religieux se regroupérent autour de lui, et dont il
assuma la paternité jusqu’a sa mort. Voila pour les traces terrestres. Quant au chemi-
nement intérieur qu’il a poursuivi, et dans lequel nous entrons pas a pas, nous pour-
rions le qualifier comme la conjonction de deux «ascensions», pour évoquer ici la
parole de Pierre qui ne cesse de monter a l'esprit a la lecture de ces pages,
«... jusqu’a ce que le Jour commence a poindre, et que 1’Astre du Matin se [éve
dans vos cceurs» (2Pi.1,19): I'ascension de I’homme qui, de purifications en purifi-
cations du corps et de la partie passionnée de I’ame, retrouve la contemplation para-
disiaque naturelle des étres corporels et incorporels, et celle de 1’ Astre-Christ dans le
ceeur purifié du croyant, par le rayonnement duquel I'intellect se voit lui-méme ainsi
que la Lumiére sans forme dans I"union de la Trinité. Pour I'histoire des faits, ce
volume correspond a la seconde partie d’une thése de troisieme cycle, préparée avec
Antoine Guillaumont, et soutenue, a la Sorbonne, le 8 octobre 1974. Nous renouve-
lons a notre tour les €éloges unanimes que le jury lui avait alors décernés. La
premiere partie, parue en 1987 aux Editions de Chevetogne, sous le titre La Lumiére
sans forme, Introduction a I'étude de la mystique chrétienne syro-orientale, a déja
fait I’objet d’une recension dans la revue (cf. RThPh, 1990, p. 284 s).

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 79

MARIA-ANGELES NAVARRO GIRON, «La carne de Cristo», el misterio eucari-
stico a la luz de la controversia entre Pascasio Radberto, Ratramno,

Rabano Mauro y Godescalco», Madrid, Publicaciones de la Universidad
Pontificia Comillas Madrid, 1989, 269 p.

844 : Paschase, moine a 1’abbaye de Corbie, dédie a Charles le Chauve son «De
corpore et sanguine Domini», traité théologique centré sur le theme de 1’eucharistie
et qui sera a l'origine d’une controverse opposant notamment Paschase a Ratramne,
dispute autour de laquelle viendront se joindre d’autres théologiens, dont Rabano et
Gottschalk. Question d’époque et de mentalité pour ces quatre moines bénédictins du
[X® siecle, pour qui la matérialit€ ou non de la résurrection fait probléme: comment
le Ressuscité est-il présent dans 1’eucharistie? Point de départ d’une ecclésiologie et
d’une pneumatologie qui auront pour conséquences de clarifier ou de re-découvrir
les notions de «Jésus historique», de «corps du Christ» en tant que nourriture, en
tant qu’Eglise; ces réflexions mettront a jour également les concepts de «personne»,
de «figure» et de «symbole». Aussi I'étude de Navarro Giron se présente-t-elle
comme une analyse historique treés approfondie et détaillée de 1'ceuvre de Paschase
et des répercussions chez les théologiens mentionnés. Une structure claire analyse
tour a tour les concepts de «Corps du Ressuscité», «Corps eucharistique», «Corps
ecclésial», «Esprit en tant que donateur de vie»; une €étude enfin trés dense et
consciente de la distance historique: il faut prendre le temps pour entrer et pour se
familiariser avec cette tranche du haut Moyen Age et sa mentalité, qui porte d’une
part les questions de tout homme, d’autre part, celles d’un temps, d’une époque et
d’une tradition déterminée.

CARMEN BURKHALTER

L. vaAN ACKER (€d.), Hildegardis Bingensis Epistolarium. Pars Prima [-XC
(Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis XCI), Turnhout,
Brepols, 1991, LXXIII + 230 p.

FABIO CHAVEZ ALVAREZ, «Die brennende Vernunft». Studien zur Semantik
der ‘rationalitas’ bei Hildegard von Bingen (Mystik in Geschichte und
Gegenwart, Abteilung I, Christliche Mystik, Band 8), Stuttgart/Bad
Cannstatt, Frommann Holzboog, 1991, 282 p.

L’importance de la correspondance de Hildegard de Bingen ne se mesure pas
seulement a sa quantité (prés de 400 lettres sont actuellement répertori€es et authen-
tifiées), mais aussi a sa qualité et a son intérét exceptionnels, sur les trois plans de la
connaissance de sa personnalité¢ elle-méme a la richesse de laquelle elle nous fait
participer, de son rayonnement qui fait presque le tour de I'Occident du XII° siecle
et nous met en rapport avec des papes, des empereurs, des rois, des archevéques et
des évéques, des abbés et des abbesses, des prétres, des moines et des laics, de son
contenu enfin, qui est de la méme veine et audace visionnaires et de la méme auto-
rité prophétique que I'ceuvre didactique. Avec la délicatesse et le fin discernement
des spirituels, rares, qui ont regu la grice de pouvoir tout considérer dans la lumiere
incréée du Verbe, tous les problemes, méme les plus personnels, de ses correspon-
dants, sont ainsi transcendés sub specie aeternitatis ou ils acquierent leurs significa-
tions ultimes et leurs solutions réelles. Qu’il s’agisse de conseils, d’encouragement,



80 BIBLIOGRAPHIE

d’avertissements, de réprimandes ou de menaces de chiatiment, qu’elle développe un
theme doctrinal, ascétique ou mystique, chaque réponse vient de 1'éclat de la
«Vivante Lumiére». «J’écris dans une vraie vision des mysteres de Dieu», dit-elle;
«La Source d’Eau» le dit, etc. C’est la raison pour laquelle, si ’on veut vraiment
comprendre Hildegarde au niveau ol elle peut Iégitimement prétendre vouloir étre
comprise, son ceuvre entiere et ses lettres requiérent le plus grand sérieux. Voici
donc, pour la joie de ses admirateurs et de ses disciples actuels qui se font d’année
en année plus nombreux dans le monde entier, la premiére édition critique complete
de cette correspondance qui comprend aussi bien les lettres écrites par Hildegarde
que celles qui lui furent adressées pour lui poser des questions, ou la remercier de
ses réponses. Les principes de 1’édition sont les suivants: I’ensemble des lettres sera
réparti en plusieurs groupes, et nous avons, dans ce premier tome, celles du premier
(I-XLV) qui contient, selon 1'ordre descendant de leur rang hiérarchique dans
I’Eglise, les lettres adressées a des papes, cardinaux, archevéques, évéques, abbés,
etc., ainsi que la plupart de leurs réponses, et une partie seulement du deuxiéme
groupe (XLVI-XC) qui contient [’échange de lettres avec d’autres personnalités
spirituelles dont le nom demeure lié a un lieu géographique. L’ordre des lettres suit
I’ordre alphabétique des lieux en question, d’Albon a Erbach. A la fin de 1’ouvrage,
une concordance de 1'édition Migne (P.L.197) et de la présente édition facilite les
points de repere et les comparaisons. Nous attendons avec impatience 1’achévement
de ce magnifique travail.

Les recherches de Fabio Chavez Alvarez ont d’abord été présentées, en 1990,
comme theése de doctorat a 1I'Université catholique d’Eichstitt. Trois parties princi-
pales forment cette étude: dans la premiere, I’A. s’est attaché a expliciter I’histoire
sémantique du concept de «rationalitas» qui, depuis les Peres jusqu’au XII° siecle,
s’était grossi de contenus nombreux, riches et diversifiés. C’est principalement dans
les ceuvres-témoins de Tertullien, Augustin, Claudius Mammert, Fulgence, Isidore,
Alcuin, Jean Scot, Anselme, Bernard de Clairvaux, Guillaume de Saint-Thierry,
Honorius d’Autun et des trois écoles de Laon, Chartres et Saint-Victor qu’il puise la
matiere de ses informations. Au plus haut niveau, dans les écrits de Hildegarde — et
nous abordons la deuxieéme partie — la notion de rationalité¢ est fondamentalement
trinitaire ; elle exprime, d’une part, I'essence incréée du Logos-Verbe, son action
créatrice et rédemptrice ad extra et, d’autre part, par sa double fonction de
«connexio» ¢t d’«inspiratio», la personne et I’ceuvre du Samt-Esprit. A la rationalité
incréée divine correspond, par conséquent, une rationalité créée, laquelle se dédouble
en rationalité de type angélique et de type humain. Hildegarde n’a jamais sépar¢ la
finalité des intelligences angéliques et humaines: elle a toujours contemplé, dans ses
visions, la symphonie métacosmique et sophianique des esprits célestes, dont la
louange de gloire est le langage propre, et des esprits humains en voie de divinisa-
tion, comme les deux miroirs ol ne cessent de se refléter I'Image et la Sagesse
divines. Comme chacun le sait, ’Abbesse de Bingen n’a jamais parlé la langue des
philosophes, et c’est pourquoi il y a longtemps qu’elle n’était plus prise au sérieux.
Aujourd’hui, I’étude des innombrables métaphores qu’elle utilise, toutes plus fortes
et splendides les unes que les autres, pour essayer de rendre compte d’une plénitude
et d’une richesse visionnaires exceptionnelles et inépuisables, fait apparaitre, par
comparaison avec d’autres ceuvres, les principes d’une herméneutique prophétique et
cosmologique de premier intérét. C’est 1a I'objet de la troisieme partie de ce travail
remarquable, qui ne peut que porter toujours plus loin la réflexion d’autres cher-
cheurs.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 81

D. JUVENAL MERRIELL, To the Image of the Trinity. A Study in the Develop-
ment of Aquinas’ Teaching (Studies and Texts — 96), Toronto, Ponti-
fical Institute of Mediaeval Studies, 1990, 266 p.

En suivant I'ordre chronologique dans lequel Thomas d’Aquin en a parlé dans
son ceuvre, D. Juvenal Merriell analyse le theme de ’homme créé a 1’image de Dieu
Trinité, qui est capital dans I’anthropologie théologique chrétienne et qui connait
aujourd’hui un regain d’intérét. Antérieurement a la Somme Théologigue, 1’ Aquinate
a composé deux exposés d’ensemble sur le sujet de I'image: le premier se trouve
dans le Commentaire des Sentences de Pierre Lombard, dans le contexte de la théo-
logie trinitaire (I, Dist. 3) et de la création (II, Dist. 16), ainsi que dans le De Veri-
tate (Q.10), qui éclaircit les fondements de la connaissance intellectuelle de
I’homme. Enfin, c’est a la fin de la Prima Pars (Q.93) que le Maitre expose la
syntheése de sa doctrine de 1'image, dans le grand mouvement de procession (exitus)
et de retour (reditus) des créatures, qui constitue 1’axe de la construction théologique
de la Somme. Commencant par examiner les différents rapports possibles entre les
concepts d’image et de ressemblance, selon 1’exigence méme de la formule biblique,
et montrant que créer convient a Dieu selon son &tre qui est son essence, laquelle est
commune aux trois personnes, il poursuit en structurant, selon les analogies héritées
d’Augustin, le réle des divines personnes dans cette création. La Trinité se voit ainsi
représentée dans la créature par sa limitation qui suppose un principe (premiere
personne), par son espece qui manifeste le verbe qui 1’a produite (deuxiéme
personne), par son ordre qui reporte I’amour d’ou elle procede (troisiéme personne).
Il est important de remarquer ici qu’il n’y a pas, selon Thomas d’Aquin, de passage
rationnel de 1'unité de nature a la Trinité des personnes; 'image de la Trinité dans
I’lhomme suit I'image de la nature a titre de chose crue, et non pas de chose sue.
Abordant les conditions de réalisation de ['image de la Trinité dans 1’dme, nous
retrouvons encore les ternaires augustiniens de mens-notitia-amor et de memoria-
intelligentia-voluntas, ainsi que la distinction traditionnelle d’imago creationis,
recreationis et similitudinis qui lui permet d’établir la gradation qui, de la premiere
image imprimée par la création dans sa nature, et qui se trouve en tout homme,
aboutit & la deuxiéme image qui se trouve réalisée dans les dmes des justes, selon
I’ordre de la grace, et qui s’accomplit enfin en plénitude dans la troisieme image,
qui est le lot des bienheureux, transfigurés dans la gloire. Le grand mérite de cette
étude consiste a serrer le plus preés possible I’argumentation thomasienne et & ne pas
décoller des textes eux-mémes.

JEAN BOREL

HANS R. GUGGISBERG, FRANK LESTRINGANT, JEAN-CLAUDE MARGOLIN (éds.),
La liberté de conscience (XVI-XVIE siecles) (Etudes de philologie et
d’histoire 44), Geneve, Droz, 1991, 375 p.

S’il y a, dans I'histoire des idées et des institutions en Occident, un theéme
complexe et mouvant, c’est bien celui de la liberté de conscience, dont I'origine
théologique ne saurait faire oublier les développements a la fois politiques et philo-
sophiques; le volume qui lui est consacré et qui réunit les Actes d’un colloque qui
s’est tenu en 1989 2 Mulhouse et a Bale n’a pas la prétention d’épuiser un tel sujet
mais, plus modestement, de poser quelques jalons qui aident & mieux cerner la



82 BIBLIOGRAPHIE

nature des droits de la conscience, tels qu’ils ont été congus au XVI® et, dans une
moindre mesure, au XVII® siecle. Il a tout particulierement le mérite de balayer
certains lieux communs, tels le rapprochement de la notion actuelle de liberté de
conscience avec celle des Réformateurs ou 1’équation trop vite établie avec la tolé-
rance. Dix-huit contributions, dont il n’est évidemment pas possible de rendre
compte en détail mais qui sont inégales quant a la valeur et a la longueur, sont grou-
pées en quatre parties: I. La liberté de conscience au temps de la Réforme, p. 15-81;
II. La liberté de conscience a I'épreuve des guerres de religion, p. 85-169; III. Les
limites de la liberté de conscience. Le christianisme et ses autres: Judaisme, Islam,
p. 173-233; IV. La liberté de conscience en devenir: XVI-XVII siecles, p. 237-367.
On assiste ainsi, au fil de pages qui se suivent au gré soit de la chronologie soit de
la géographie — politique ou confessionnelle —, a I’affinement d’une notion qui,
identifiée par Beéze avec la liberté d’obéir a Dieu, aboutira dans le Commentaire
philosophigue de Bayle a I'attribution d’une méme valeur normative a la conscience
erronée et a la conscience éclairée. Mais I'histoire de la liberté de conscience n’est
pas un parcours lin€aire qui irait d’une conception théologique ayant Dieu pour sujet
a une conception anthropologique se définissant par son subjectivisme méme: au
XV et au XVIF siecle, le cadre dans lequel s’articulent les diverses conceptions de
la conscience et de ses droits demeure celui des rapports entre le Créateur et la créa-
ture, les différences découlant principalement de divergences d’ordre sotériologique
ou politique. Un ouvrage en définitive, qui mérite d’étre lu, notamment pour les
pistes de recherche qu’il ouvre autour d’un sujet délicat et conceptuellement
complexe, méme si on ne peut que regretter le peu de place accordé au catholicisme,
non réductible a la seule position thomiste dont s’occupe 1'une des contributions.

MARIA-CRISTINA PITASSI

PIERRE FORCE, Le probléme herméneutique chez Pascal, Paris, Vrin, 1989,
297 p.

Longtemps négligée par I’historiographie, la question de I’interprétation biblique
chez Pascal n’en demeure pas moins centrale, liée qu’elle est au probléme des
fondements mémes de la religion chrétienne. En partant de 1’hypothése d’une rela-
tion étroite chez le savant frangais entre apologétique et herméneutique, ['auteur
rédige un ouvrage qui s’intéresse moins au cadre historique de 1’exégese pascalienne
qu’aux problemes théoriques posés par une démarche qui doit concilier la raison a
laquelle 1'apologiste fait appel avec l’autorité divine que le croyant reconnait a
I’Ecriture. Ce faisant, I’A., tout en ne négligeant pas entierement la question des
sources ou celle des rapports avec des contemporains tels que Spinoza ou Simon,
s’interroge surtout sur le rapport €tabli par Pascal entre sens et vérité du texte
biblique. A I'aide de catégories interprétatives tirées soit de la philosophie contem-
poraine soit de la linguistique, I’A. montre la distance qui sépare le savant frangais
de toute interprétation rationaliste de |'Ecriture ainsi que son originalité face a la
tradition exégétique augustinienne. — Un ouvrage, en conclusion, dont la lecture
n’est pas toujours aisée en raison de la technicité des concepts employés et qui
aurait gagné a étre accompagné non seulement d’un index mais aussi d’une conclu-
sion plus substantielle.

MARIA-CRISTINA PITASSI



BIBLIOGRAPHIE 83

MARIA-CRISTINA PITASSI, De [’ orthodoxie aux Lumiéres, Genéve 1670-1737,
Geneve, Labor et Fides, 1992, 88 p.

L’époque de I'orthodoxie protestante qui suivit la Réforme du XVI¢ siecle est
mal connue et peu travaillée. A vrai dire, il faut du courage pour présenter au public
une €tude aussi spécialisée que celle que nous livre M™ Pitassi, professeur a 1’'In-
stitut d’histoire de la Réformation & Gengve et spécialiste de cette période. L’A. cite
beaucoup de sources inédites, mais ne donne cependant pas a son étude qu’une
portée technique et spécialisée. D’intérét certes genevois, la transition d’une ortho-
doxie stricte a une orthodoxie ‘éclairée’ ou ‘raisonnable’ vient instruire le dossier
d’un événement qui s’observe a bien d’autres endroits de 1I’époque. En abordant les
figures de Jean-Alphonse Turrettini, Louis Tronchin et Jean-Robert Chouet, pour ne
mentionner que les vedettes les plus importantes, cet ouvrage s’assure une audience
plus large. Ce livre a caracteére introductif traite d’un chapitre peu connu de 1’histoire
genevoise, a savoir de sa théologie et de sa vie ecclésiale de 1660 a 1725, période
marquée par 'adoption de la Formula Consensus d’une part et par la mort de son
fossoyeur J. A. Turrettini d’autre part. Ce qui fait avant tout probleme, c’est la
doctrine stricte de la double prédestination. Par une évolution vers I’affirmation de la
grace universelle, Genéve acquit petit a petit «une nouvelle identité théologique et
ecclésiale, caractérisée par une plus grande souplesse dogmatique, par une ouverture
a la culture moderne et par I’assimilation de valeurs iréniques» (p. 8). L’ouvrage de
M™ Pitassi nous communique admirablement le climat intellectuel d’une époque et
d’une ville comme Geneve ainsi que le changement qu’il subit. Cette évolution est
liée a la mutation générale du cadre culturel européen. S’il est peut-étre difficile de
se passionner pour le sujet et pour la lecture, les faits rapportés sont en revanche
¢poustouflants: en I'espace de quelques décennies, on abolit la signature obligatoire
de la Formula Consensus, 1I’Académie passe du contrdle exclusivement ecclésias-
tique a des enseignements nouveaux en mathématiques et des savants arminiens
comme Hugo Grotius font leur entrée dans des bibliotheques genevoises.

KLAUSPETER BLASER

Louis J. RataBouL, John Wesley. Un anglican sans frontiéres 1703-1791,
Nancy, Presses Universitaires de Nancy, 1991, 239 p.

Destiné a un public francophone non spécialiste, cet ouvrage retrace avec clarté
la biographie de John Wesley, de son éducation anglicane sous la direction ferme,
bien qu’aimante, de sa mere a ses premieres charges pastorales, de sa malheureuse
expérience missionnaire en Géorgie a la fondation et a I'épanouissement du mouve-
ment méthodiste. A I’aide de la trés copieuse documentation laissée par Wesley lui-
méme, et notamment de 'officiel Journal (1735-1790), des plus intimes Diaries
(1725-1791, avec une lacune entre 1742 et 1781) et de la correspondance, 1’auteur
essaie a la fois de rendre l'objectivité des étapes fondatrices (études oxoniennes,
rencontres en Amérique, débuts et progression du mouvement, détachement de
I’Eglise anglicane) et de restituer le visage intime d’un homme dont I'extraordinaire
richesse spirituelle s’accompagnait d’une lamentable immaturité affective. Non sans
quelques redites, dues principalement & I’insertion de chapitres plus thématiques
dans un schéma somme toute chronologique, I'ouvrage a le mérite de détailler la
biographie de Wesley sans toutefois égarer le lecteur dans une multiplicité d’événe-
ments auxquels les sources permettent pourtant d’accéder. De méme, les deux
premiers chapitres, qui retracent a grandes lignes et avec, forcément, une certaine
approximation, 1’évolution de la société — civile et ecclésiastique — permettent a un



84 BIBLIOGRAPHIE

public plus large de mieux saisir le contexte et les enjeux de I’entreprise wesle-
yenne. On ne peut évidemment pas reprocher a un ouvrage de ne pas traiter ce qui
dépasse les objectifs fixés; on ne pourra donc pas trop se plaindre de ce que la
présentation de la méthode théologique de Wesley, ainsi que des ressorts ultimes de
sa prédication et de son action pastorale, ne sorte de généralités largement débitées.
— Un ouvrage, en conclusion, qui servira & mieux faire connaitre I’itinéraire de

Wesley, méme si la sympathie évidente que I’A. porte a son personnage offusque
parfois la sérénité du jugement historique.

MARIA-CRISTINA PITASSI

BERNARD REYMOND, A la redécouverte d’ Alexandre Vinet, Lausanne, L’ Age
d’Homme, 1990, 155 p.

Sortir Alexandre Vinet du «purgatoire de 'oubli» dans lequel il a été relégué
sans pourtant retomber dans le mythe désormais usé, tel est le propos de ce livre qui
est la mise en forme écrite d’un cours public donné par I’A. a la Faculté¢ de théo-
logie de I’Université de Lausanne en 1987-1988. C’est dire a la fois I'intérét et la
difficulté d’une telle entreprise, écartelée entre le souci de vulgarisation et la volonté
de jeter un regard neuf sur un personnage qui constituait encore, jusqu’aux années
soixante, une référence non négligeable dans I’enseignement pastoral vaudois. Treize
courts chapitres font ressortir, avec clarté, les points saillants de la pensée et de la
production littéraire de Vinet: du contexte historique d’un XIX® siécle ol se succe-
dent nouveautés politiques, théologiques et culturelles aux interprétations historiogra-
phiques, du bien écrire comme acte de portée éthique aux lectures pascaliennes, de
I'attitude a I’égard du Réveil a celle envers le catholicisme, du probléeme épineux
des rapports entre Eglise et Etat a la conception du ministere pastoral, du plaidoyer
en faveur de 'individualité aux ruptures théologiques avec Ostervald et Schleierma-
cher. Certes, chacun de ces aspects est trop complexe pour se contenter de quelques
pages rapides mais il faut reconnaitre a I’A. le mérite d’avoir su reconstituer, sinon
I’épaisseur de tous ces débats et de tous ces problémes, du moins la trame dans
laquelle ils s’insérent. Ce livre se recommande donc comme une introduction, claire
et utile, a I'ceuvre de Vinet, qui aurait pourtant gagné a étre complétée par une
bibliographie et un index des noms.

MARIA-CRISTINA PITASSI

BERNARD LUCIEN, Grégoire XVI, Pie IX et Vatican Il. Etudes sur la liberté
religieuse dans la doctrine catholique, Tours, Editions Forts dans la

Foi, 1990, 350 p.

Préoccupé par la situation présente de 1I'Eglise catholique, I’auteur se propose
d’examiner si la doctrine du Concile Vatican II sur la liberté religieuse — telle
qu’elle est exprimée dans la déclaration Dignitatis Humanae Personae — est compa-
tible avec I’enseignement des papes du siécle passé. Dans ce but, I'auteur étudie
d’abord I’enseignement de Grégoire XVI a ce sujet (pp. 9-120). De fait, il s’agit
surtout d’'un passage de I’Encyclique Mirari vos (15.8.1832) dans laquelle est
condamnée la doctrine de la liberté de conscience. Le document pontifical qualifie
une doctrine qui affirme «qu’il faut assurer et garantir & qui que ce soit la liberté de
conscience» d’absurde et de délire (deliramentum) (cité p. 13). L’analyse démontre



BIBLIOGRAPHIE 85

que le Pape «a condamné le principe de la liberté civile en matiere religieuse»
(p- 119). Un second chapitre (pp. 121-231) est consacré a I'Encyclique Quanta cura
de Pie IX (8.12.1864) dans laquelle se trouve son jugement formel sur la liberté de
conscience et des cultes. Comme Grégoire XVI, il qualifie de délire une opinion qui
prétend que «la liberté de conscience et des cultes est un droit propre a chaque
homme» (cité p. 125). Dans ’examen du document pontifical, B. Lucien étudie a la
fois le contexte littéraire et historique. Il arrive a la conclusion que Pie IX «a
condamné purement et simplement, en elle-méme, I’affirmation selon laquelle, en
matiere religieuse, la liberté civile serait un droit propre & chaque homme» (p. 231).
Le dernier chapitre expose la doctrine de la déclaration Dignitatis Humanae
Personae (pp. 233-293). Selon Lucien, il faut conclure «a la réalité de la contradic-
tion» (p. 295) entre ’enseignement des papes du siecle passé et celui de Vatican Il
— et «sur un principe de droit naturel» (p. 303). L’ouvrage comporte une longue
bibliographie commentée (pp. 307-344). — Je pense que l'auteur a raison sur un
point: on ne peut nier et on ne doit masquer la grande différence entre la doctrine
conciliaire et celles de Grégoire XVI et Pie IX. Tout dépend de I'interprétation
qu’il convient de donner de cette «contradiction». Mon appréciation est diamétrale-
ment oppos€e a celle de I'auteur de cet ouvrage et m’ameéne a formuler cette ques-
tion grave: comment, en effet, admettre et comprendre que 1’Eglise catholique ait si
longtemps enseigné et préché 'intolérance religieuse ?

RUEDI IMBACH

STEPHAN H. PFURTNER, Ethik in der europdischen Geschichte 1: Antike und
Mittelalter; 11: Reformation und Neuzeit, Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz,
Kohlhammer, 1988, 187 et 204 p.

Cette entreprise collective répond a un intérét évident. L’émergence d'une
nouvelle Europe — ni uniquement €conomique, ni exclusivement chrétienne, ni
simplement occidentale — ravive des angoisses et des espérances. Qu’en est-il de la
contribution du christianisme a I’identité¢ européenne? Et peut-on parler d’une
éthique typiquement et spécifiquement européenne? Le mérite des deux tomes
congus par Stephan Pfiirtner (qui fut professeur a la Faculté catholique de Fribourg
et enseigne aujourd’hui a la Faculté protestante de Marbourg!) est de nous offrir une
riche moisson de contributions a la fois historiques et profilées a ces deux probléma-
tiques. Non seulement I'éthique, comme discipline philosophique et théologique,
trouve ainsi sa place dans le contexte des temps et des situations, mais, de plus, elle
s’avere étre une tiche toujours neuve et risquée, formatrice et transformatrice de
culture. L’ouvrage échappe en bonne partie aux piéges de I’encyclopédisme et du
simple parcours historique. Ce n’est pas d’une histoire de I'éthique qu’il s’agit ici,
mais de relectures des conditions d’émergence de 1'éthique et de leur portée euro-
péenne. Avouons que la réalisation ne répond pas pleinement aux espoirs que susci-
tait 1’ambition programmatique; certains chapitres sont assez conventionnels, d’au-
tres détonnent par une originalit¢ peu mise en relation avec le reste de I’ouvrage.
L’éthique réformée proprement dite est présentée de maniere rapide (Calvin), lapi-
daire (Barth) ou méme inexistante (Rich, Moltmann). L’apport de Troeltsch est
quasiment inexploité. La préférence est largement donnée, pour I'époque moderne, a
la pensée allemande et anglaise; non seulement la pensée francophone (Levinas,
Ricceur) mais aussi celle de I'Europe du Sud n’y trouvent guére leur place. C’est
peut-étre cela qui manque le plus: une réflexion sur la diversité¢ interne de 1’'Europe
et sur les questions complexes que le pluralisme culturel et religieux représente pour
qui entend dégager les lignes de force d’un éthos européen. Mais ces défauts inévita-

Théologie
contemporaine



86 BIBLIOGRAPHIE

bles dans pareille entreprise ne doivent pas nous cacher I’apport réel et fécond d’une
tentative a bien des égards novatrice.

DENIS MULLER

THoMAS RUDOLF KRENSKI, Passio caritatis. Trinitarische Passiologie im
Werk Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Johannes Verlag, 1990,
406 p.

Dans cette these, I’auteur se pose la question de savoir si ’on peut parler d’une
souffrance de Dieu. Il le fait en lien avec I’ceuvre de Hans Urs von Balthasar, trop
peu étudiée sous cet aspect. Il confronte les points de vue de ce dernier avec ceux
de K. Rahner et de J. Moltmann notamment. Il montre que, sans briser la continuité
théologique et métaphysique, von Balthasar peut parler d’une souffrance en Dieu. Il
propose une analogia exinanitionis qui exclut de Dieu I’expérience et la souffrance
de ce monde, mais qui ouvre la condition de possibilité pour I’expérience et la souf-
france dans leurs implications christologiques et trinitaires.

MARrC DONZE

JoHN M. MAaNGUM (éd.), The New Faith-Science Debate. Probing
Cosmology, Technology and Theology, Minneapolis/Geneva, Fortress
Press/WCC Publications, 1989, 165 p.

Cet ouvrage est le résultat d’une consultation organisée par la Fédération luthé-
rienne mondiale, & Larnaca en 1987, sur le théme suivant: «Le nouveau monde
scientifique et technique: quelle différence pour les Eglises?» Dix contributions
présentées lors de ce congrés ont été rassemblées dans ce petit volume. L’introduc-
tion de P. Albrecht esquisse en quels termes se pose aujourd’hui le dialogue entre
science et foi, vu le développement spectaculaire des savoirs et des pouvoirs scienti-
fiques au cours de ce siecle. Dans le premier article, B. Gustafsson (astrophysicien
suédois) présente la conception scientifique actuelle du monde. Les trois articles
suivants traitent des défis que se lancent respectivement la science, la théologie et
I’Eglise; ils sont rédigés par le biochimiste et prétre anglican A. Peacocke (Oxford,
Grande-Bretagne), par le pasteur luthérien V. Westhelle (Parand, Brésil) et par le
responsable de ’environnement de I"Eglise évangélique unifiée de Baden, G. Liedke
(Allemagne). Le systématicien H. P. Nebelsick (Louisville, USA) précise ensuite la
tache de I’Eglise a I’age de la science. Suivent deux essais plus particuliers: celui de
J. K. Larsen (Palo Alto, USA) concernant les impacts de la haute technologie sur la
société américaine, et celui de R. Cole-Turner (Memphis, USA) sur le génie géné-
tique et notre réle dans sa création. Le Japonais N. Eto (Tokyo) parle des relations
entre les religions asiatiques et la science postmoderne. Dans le neuviéme article,
V. P. K. Titanji (Yaoundé, Cameroun) présente son travail de chercheur en biologie
moléculaire comme une vocation chrétienne. La question est reprise et généralisée
par le systématicien T. Peters (Berkeley, USA). Enfin, R. J. Russel, directeur du
Centre pour la théologie et les sciences naturelles de Berkeley, établit I’agenda des
Eglises pour le XXI¢ siecle. Le livre contient encore six études bibliques et les
conclusions des échanges ayant eu lieu & Larnaca. — Cet ouvrage se lit facilement et
reflete bien la diversité des questions relatives aux rapports entre science et foi. Les
auteurs plaident en faveur d’une articulation réfléchie et informée entre ces deux



BIBLIOGRAPHIE 87

domaines. Dans la méme veine, il convient de citer I'ouvrage édité en France par
J. DELUMEAU (€éd.), Le savant et la foi, Paris, Flammarion, 1989, et celui publié en
Angleterre par Sir N. Mott (éd.), Why Scientists Believe ?, London, James & James,
1990.

CLAIRETTE KARAKASH

NANCEY MURPHY, Theology in the Age of Scientific Reasoning, Ithaca/
London, Cornell University Press, 1990, 215 p.

Murphy reprend a nouveaux frais la question du statut de la connaissance reli-
gieuse, fort controversée depuis I’avénement de la rationalité scientifique. Elle
entend fournir un appui rationnel a la connaissance de Dieu en utilisant les
ressources de I'épistémologie postmoderne (holiste) qui s’est substituée a I'étayage
sur des fondements. Le premier chapitre retrace I’évolution de 1'épistémologie, de
Descartes a Hume, et montre que la théologie a réagi a la critique de I’empirisme,
soit en I’ignorant, soit en se donnant un fondement non cognitif: la morale, le senti-
ment ou 'existence. Cette attitude défensive, ou séparatiste, a fait du domaine reli-
gieux un monde a part au sein de la culture contemporaine. Parmi les théologiens
qui ont pris au sérieux le défi de I'empirisme, Pannenberg est I'un de ceux qui ont
tent¢ d’ouvrir de nouvelles voies a la théologie (chap. 2). Il a cependant échoué,
faute d’avoir utilisé une théorie adéquate de la méthode scientifique pour construire
sa théologie. L’émergence du holisme et ses conséquences en philosophie des
sciences ont considérablement modifié la conception de la démarche scientifique. Le
chapitre 3 passe en revue les métamorphoses de I'épistémologie des sciences depuis
I’empirisme logique jusqu’aux modeles de Kuhn, Lakatos et Feyerabend. L’A.
retient le modele de Lakatos qu’elle considére comme étant actuellement la meil-
leure théorie du raisonnement scientifique et 1’utilise pour évaluer la scientificité de
la théologie. Il lui faut donc montrer que les programmes théologiques peuvent
présenter les mémes caractéristiques formelles que les programmes de recherche
scientifique. Son hypothese est que la connaissance théologique et la connaissance
scientifique peuvent étre étayées de maniere analogue et satisfaire aux mémes
criteres de démarcation et de confirmation. Parmi les nombreux programmes théolo-
giques a disposition, Murphy choisit celui des catholiques modernistes — Loisy,
Tyrrell, Buonaiuti pour tester son hypothese (chap. 4). Les modernistes ont échoué
dans leur entreprise réformatrice pour les mémes raisons que Pannenberg. Murphy
en déduit que les programmes théologiques butent sur la difficulté a sélectionner les
données (les faits) a partir desquelles la théologie peut systématiser et construire une
doctrine. Ces données comprennent les textes de I'Ecriture et de la tradition, des
faits historiques, certains résultats des sciences naturelles et humaines. Murphy
insiste pour compter au nombre des données théologiques les pratiques des croyants
et leurs expériences religieuses. C’est a ces dernieres qu’est consacré le chapitre 5.
Comment distinguer les expériences religieuses authentiques des autres phénomenes
psychologiques? Murphy retient comme critére le résultat du discernement commu-
nautaire: les expériences reconnues par la communaut€ des croyants comme des
manifestations divines constituent des données valables quant a la connaissance de
Dieu. Dans le dernier chapitre, Murphy explicite son modele de «théologie scienti-
fique». — L’essai est documenté de maniere originale et intelligente. S’il intéresse
avant tout les théologiens et les philosophes de la religion, il peut aussi concerner
ceux qui réfléchissent au statut des facultés de théologie dans les universités
modernes. Pourtant, la démonstration de Murphy laisse songeur car la théologie ne
gagne finalement ses lettres de scientificité qu’a la faveur du nouveau regard posé



88 BIBLIOGRAPHIE

par les philosophes — depuis Popper — sur la démarche scientifique. Or les théories
épistémologiques se périment rapidement et rien ne nous garantit que le modele
lakatosien soit une théorie adéquate du raisonnement scientifique. Murphy n’a pas
cédé a la facilité de laisser le probleme de I'expérience religieuse en dehors de la
procédure qui consiste a établir la rigueur de la démarche théologique. Il est toute-
fois difficile d’admettre que I'expérience religieuse puisse €tre soumise aux mémes
criteres d’évaluation que les résultats de I'expérimentation scientifique. L’intersub-
jectivité d’une communauté religieuse est-elle de méme nature que celle d’un
cénacle de chercheurs? Il est permis d’en douter, d’autant que les Eglises (hiérarchi-
ques ou conciliaires) se sont bien souvent trompées dans leurs jugements. Elles ont
condamné a tort nombre de théories scientifiques et nombre de doctrines théologi-
ques. Est-il des lors raisonnable de leur faire confiance quant a I'appréciation des
expériences religieuses? Il manque a la proposition de Murphy une théorie de I'in-
tersubjectivité religieuse, c’est-a-dire une analyse du fonctionnement des commu-
nautés et des institutions ecclésiales. Le consensus n’est pas un critere de vérité (pas
plus que la sincérité¢), Zwingli 1’avait déja souligné. C’est d’ailleurs probablement
pourquoi Murphy demande que la théologie devienne empirique, c’est-a-dire
confortée par les expériences des croyants et capable de prédire des faits nouveaux.
Enfin, le statut de 1’Ecriture marque une différence majeure entre la théologie et les
sciences de la nature. Si les témoignages bibliques sont des faits soumis a la critique
au méme titre et a ’aide des mémes instruments que toute autre donnée culturelle, il
n’en reste pas moins qu’ils constituent une norme (référence obligée) pour la
communauté chrétienne et les théologiens. Murphy ne signale, a aucun passage de
son livre, que le statut de I’Ecriture introduit une dissymétrie entre science et théo-
logie.

CLAIRETTE KARAKASH

ROBERT PREVOST, Probability and Theistic Explanation, Oxford, Clarendon
Press, 1990, 195 p.

Depuis une vingtaine d’années, le théisme a fait peau neuve et suscite un regain
d’intérét dans les milieux intellectuels anglo-saxons. L’ouvrage de Prevost concerne
la justification de la croyance en Dieu et s’inscrit en faux contre I’opinion fort
répandue que la foi est un acte dont on ne saurait rendre compte rationnellement. La
foi est ici comprise comme un systeme cohérent de propositions qui rend 1’univers
intelligible. Dans la premiere partie de ['ouvrage (chap. 1-4), I'auteur examine deux
modes de justification du théisme, I'un formel et l'autre informel, représentés
respectivement par les tentatives de R. Swinburne et de B. Mitchell. Swinburne
prétend que pour apprécier I’hypothese théiste, on peut utiliser les outils qui servent
a €valuer les théories scientifiques a large spectre: le critere de la simplicité et le
théoreme de Bayes, qui permet de «calculer» le poids des évidences. Prevost montre
que ces outils ne sont pas appropriés: le critere de la simplicité conduit a des
conclusions contradictoires et le théoreme de Bayes n’éclaire pas la question du mal,
dont [I'existence est un probléme majeur pour le théisme. Mitchell utilise
I’épistémologie de Kuhn pour valider le théisme. Sa démarche concerne la nature de
I’explication et la logique de I’argumentation. En situation d’incertitude ou d’ab-
sence de regles, le recours au jugement est nécessaire, afin de couper court a la
régression infinie des explications en chaine. Le raisonnement informel n’est cepen-
dant pas arbitraire car 1l est soumis a I’exigence de cohérence dans le traitement des
arguments. Mais Prevost acquiesce a la critique de G. Gutting selon laquelle la
vision religieuse du monde n’est pas comparable 4 un paradigme scientifique. I
propose alors (chap. 5) de considérer le théisme comme une hypothése explicative,



BIBLIOGRAPHIE 89

capable de rendre compte de la totalité de I’expérience humaine. Dans le sixiéme
chapitre, il développe les deux idées centrales du théisme: celles de la causalité et
de I'intentionnalité qui sont deux propriétés attribuées a Dieu, compris comme une
personne. Mais le théisme entend répondre aussi a la question de Leibniz: «Pour-
quoi y a-t-il quelque chose plutét que rien ?» Prevost s’attache donc @ montrer que
Dieu est logiquement nécessaire pour que les questions ultimes de I’existence regoi-
vent une réponse. Dans le dernier chapitre, le concept de Dieu comme personne est
distingué de celui d’agent causal impersonnel de la théologie naturelle. — La lecture
de cet ouvrage n’est pas facilitée par les trés nombreuses citations d’auteurs, favora-
bles ou hostiles aux théses examinées. Dans I’ensemble, Prevost affirme davantage
qu’il ne démontre et 1I’'on peut se demander si vraiment le théisme a fait peau neuve.
Certes, le contenu du concept de Dieu est maintenant lié a I’argument: ils font
systeme. Le théisme ne se contente plus de désigner une cause premiére de I'univers
mais s’appuie sur une convergence d’évidences. Reconnaitre que la réalité ultime
€chappe a I'entendement et a la sensibilité humaine n’autorise pourtant pas a 1’iden-
tifier au Dieu de la tradition judéo-chrétienne: pour cela, le saut de la foi reste indis-
pensable. Il ne faut pas confondre 1'acte de croire et les contenus de la foi (fides
quae et fides qua creditur).

CLAIRETTE KARAKASH

JEAN ANSALDI, L’articulation de la foi, de la théologie et des Ecritures,
Paris, Cerf, 1991, 248 p.

L.’ouvrage se situe au carrefour des grands débats et des grands enjeux théologi-
ques actuels. Faisant montre d’une vaste maitrise des champs de la théologie, 1’au-
teur se propose de fournir un modele d’articulation entre la foi, la théologie et les
Ecritures qui tienne compte de la spécificité de ces composantes de la sphére chré-
tienne ainsi que de l’apport des sciences contemporaines. S'élevant contre toute
obnubilation par I'une aux dépens des deux autres (Thomas Miintzer, la Process
theology et le fondamentalisme en fournissant les exemples types), il veut montrer a
la fois leur autonomie irréductible et leur nécessaire imbrication. Celle-ci doit
trouver l'illustration de sa structure dans la figure représentée sur le blason de la
famille Borromée: trois cercles indépendants et pourtant noués ensemble de telle
maniére que la rupture de 1'un implique la dislocation de I’ensemble. Appuyant sa
lecture de la foi, de la théologie et des Ecritures sur les analyses respectives du réel,
de I'imaginaire et du symbolique, effectuées par Jacques Lacan, ainsi que sur les
temporalités qu’elles impliquent. Ansaldi voit dans les concepts kierkegaardiens du
paradoxe et de I'instant les éléments permettant d’opérer ce nouage borroméen. La
résolution du nouage constitue la deuxieme. Dans la premiere, donnée comme préa-
lable, il approche séparément les trois composantes a articuler. En se fondant sur les
épistémologies récentes, qui postulent I'hétérogénéité radicale du réel et du langage,
et sur la conception luthérienne de la foi, 1l définit celle-ci comme a-rencontre du
réel. La théologie, quant a elle, pour étre crédible dans le débat contemporain, doit
consentir a s’inscrire dans la ligne épistémologique ouverte par Popper. Prenant le
contre-pied de Pannenberg et de Heidegger, elle doit donc avouer son statut d’hypot-
hese et se définir comme cohérence imaginaire. Elle répondra au mieux a cette
exigence en amarrant 2 une sotériologie premiere et fondamentale une christologie et
une anthropologie, d’une part, et une théologie de la création, d’autre part. Les Ecri-
tures enfin, parce qu’elles ne sont précédées d’aucune justification et qu’a défaut
d’une Parole originaire, elles instituent un jeu de renvois et d’interprétations, sont
définies comme coupure symbolique. Elles font altérité¢ et balisent un espace de



90 BIBLIOGRAPHIE

possibles qui ne peuvent étre ramenés a l'unité, mais qui ne sont pas non plus
définis. Au passage, on notera dans cette partie une intéressante critique de 1'/nstitu-
tion de la religion chrétienne de Calvin, et une ouverture stimulante, et sans doute
destinée a devenir féconde dans le dialogue cecuménique, sur la légitimité de
plusieurs canons dans le canon. Mais on regrettera également, sur [’ensemble du
livre, un nombre de coquilles tel qu’il en vient lui aussi a soutenir la thése d’une
parfaite discontinuité entre le savoir et 1’€écriture.

MARC-ANDRE FREUDIGER

KARL ERNST NIPKOW, DIETRICH ROESSLER et FRIEDRICH SCHWEITZER (éd.),

Praktische Theologie und Kultur der Gegenwart, ein internationaler
Dialog, Giitersloh, Gerd Mohn, 1991, 202 p.

Cet ouvrage collectif est le fruit d’un colloque international intitulé: «Théologie
pratique et culture de notre temps», qui s’est tenu a Tiibingen en juin 1990. Cette
rencontre a rassemblé des théologiens pratiques d’Allemagne et des Etats-Unis,
auxquels se sont joints quelques Anglais, Hollandais et Suisses allemands. Le livre
regroupe les contributions de dix auteurs (5 Américains et 5 Allemands), réparties
dans quatre parties («Unité et tache de la théologie pratique», «Comparaison entre la
discussion américaine et allemande», «Théologie pratique et culture moderne»,
«Théologie pratique et sciences sociales»). L’intérét principal du livre réside dans la
confrontation des deux situations allemande et américaine. Les préoccupations théo-
logiques different, parce que les situations sociales, culturelle et religieuses diver-
gent. Pour faire court, on dira qu'aux Etats-Unis, le souci est d’améliorer la forma-
tion théologique dans un contexte de concurrence religieuse, et qu’en Allemagne, il
s’agit de démontrer la pertinence et le sérieux de la théologie vis-a-vis des autres
sciences. Un theme revient dans les contributions de quatre auteurs, la nécessité du
développement d’une théologie stratégique. Mais, il n’y a que peu d’indications sur
ce que pourrait étre une telle théologie. En fait, la perspective la plus intéressante est
celle qu’ouvre William B. Kennedy avec son «paradigme de la.formation». L’érudi-
tion encyclopédique des auteurs rend la lecture difficile pour celui qui ne maitrise
pas parfaitement toute la philosophie herméneutique moderne et surtout postmo-
derne.

OLIVIER BAUER

CHRISTIAN GRETHLEIN, Abriss der Liturgik : ein Studienbuch zur Gottesdien-
stgestaltung, Giitersloh, Gerd Mohn (1989), 1991, 278 p.

C’est & une démarche classique pour un ouvrage de théologie pratique que nous
invite I'auteur de ce livre. Le premier pas de son approche est biblique, le second
systématique, le troisieme historique et le dernier empirique. A ’aide de ces quatre
regards, C. Grethlein offre une réflexion permettant de réviser la pratique liturgique
en fonction a la fois du donné actuel et des fondements de la foi chrétienne. Son
propos se centre finalement sur deux aspects: la dimension missionnaire du culte en
tant qu’il est ouverture au monde et la nécessité de revoir la compréhension du
baptéme en tant qu’il reste le point de départ de la vie chrétienne. Le culte demeure
le lieu premier d’une communication entre I’homme et Dieu; cette communication
doit se comprendre comme un apprentissage et un partage. Dans ce sens les sacre-



BIBLIOGRAPHIE 91

ments y jouent un role important et incontournable. — Il faut noter la structure claire
de l'ouvrage qui permet une consultation aisée et le large éventail bibliographique
offert qui facilite I"approfondissement de la question (les références sont toujours
signalées en fin de chapitre). Néanmoins le lien empirique peut poser quelques
problémes étant donné la situation confessionnelle et sociologique différente (I’étude
se base sur la réalit€¢ allemande). L’auteur déplore I’absence de chaire de liturgique
dans les facultés de théologie: par cet abrégé de liturgique, il est proposé au lecteur
de compléter sa réflexion sur cette question et ainsi de pouvoir réévaluer sa pratique

MURIEL SCHMID

Obpo CAMPONOVO/MATTHIAS KRIEG, e.a., Peuple parmi les peuples, Dossier
pour I’animation publique (Essais bibliques n°18), Geneve, Labor et
Fides, 1990, 240 p.

Ce livre est la contribution au 700¢ anniversaire de la Confédération de 1’ Atelier
biblique, cecuménique et trilingue, constitué par la Communauté de travail des
Eglises chrétiennes en Suisse. Il offre une réflexin sur le théme de peuple parmi les
peuples et devant Dieu. Le but n’est pas de justifier ou de dénigrer notre existence
comme peuple, mais de l'interroger a partir des traditions bibliques. La différence
entre le peuple d’Israél et le peuple suisse est reconnue, mais elle n’empéche pas la
réflexion sur [’appartenance a un peuple humain qui a une conscience de son
histoire, un besoin de sécurité et un systeme d’organisation visant a lui donner une
certaine unité. Ces trois aspects de 'existence d'un peuple sont abordés dans la
Bible par des regards vers le passé, le temps des péres, le présent, le temps des
prophétes, et le futur, le temps de la promesse. Ainsi le livre présente des analyses
et des plans d’études bibliques pour trois séries de trois textes bibliques, plus un
dernier, abordé en vue d’un culte. Les textes travaillés sont les suivants: Dt 26,1-11:
Os 11,1-5; Es 9,1-6; Gn 15,1-6; Es 28,14-19; Mc 7,24-31; 1 R 8,1-13; Ag 1,1-
11; 1 Co 12,12-27 et Lc 4,16-30. Le grand intérét de ce livre me semble étre de
rechercher dans les textes la compréhension qu’a de soi un peuple et non seulement
un individu, et d’analyser dans cette perspective des textes dont certains font rare-
ment ’objet d’études bibliques. Il reste que I'interprétation se fait en fonction tantét
d’un peuple humain, tantot du peuple de Dieu, tantot des membres du peuple, ce qui
est probablement le signe d’un systeme herméneutique délicat. Quelques propos
supplémentaires a ce sujet auraient ¢été bienvenus. Les études sont suggestives et
pertinentes. Il est dommage que les différences confessionnelles n’apparaissent
jamais explicitement. Que penser, quand il est dit a propos d’1 Co 12 que le «Christ
s’incarne au travers de la communauté» (p. 195)7 Il est regrettable que les textes
littéraires actuels proposés dans chaque chapitre aient €té supprimés lorsqu’ils
n’étaient pas en frangais. Je n’ai pas testé les plans de travail biblique, mais ils sont
bien préparés et me semblent bien fournis. Méme apres le 700¢ et en dehors de
Suisse, ce livre reste un ouvrage stimulant en vue d’études bibliques, de prédications
ou d’une réflexion personnelle.

GUY LASSERRE



92 BIBLIOGRAPHIE

PIERRE-LUIGI DUBIED, L’angoisse et la mort (Entrée libre n® 13), Labor et
Fides, Geneve, 1991, 96 p.

«Pour la foi chrétienne, la mort est la borne nécessaire qui met en relief le don
de la vie et qui suscite son angoisse légitime; il ne faut en aucune fagon amoindrir,
nier ou contourner la mort, ni surtout vouloir I’apprivoiser» (p. 87), voild une these
qui fait tache dans le consensus moderne face & la mort. L’auteur estime que 1’ap-
propriation actuelle de la mort en Occident n’a qu’une seule perspective: en
masquer la réalité et en étouffer ’angoisse. L’avenir de la mort semble s’orienter
vers I'illusion de la maitrise, de la supériorité humaine et du bien-étre absolu. Les
annonces publiques de déces, la démarche d’accompagnement des mourants ou les
survivances d’un archaisme religieux de la mort en sont des indices. C'est & une
analyse critique (et décapante!) sur nous-mémes, sur les fonctionnements de notre
société et sur les fondements de 1’approche chrétienne que le professeur de
Neuchitel nous convie. Il rappelle que la croix du Christ reste aujourd’hui encore
une «prédication au vitriol» (p. 81) qui, seule, ouvre & une vraie libération: celle que
Dieu offre a chaque croyant(e) livré(e) a ’esclavage d’une mort a ’ceuvre au centre
de la vie, mais aussi promis(e) & la vie présente au cceur méme de la mort du Fils.
Un petit livre utile pour qui a le courage de se remettre en question au plus profond
de ces zones fragiles ou I'angoisse dit la difficulté de vivre et I’horreur de mourir.

ISABELLE CHAPPUIS-JUILLARD



	Bibliographie

