
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 126 (1994). P. 57-95

BIBLIOGRAPHIE

Curzio Chiesa, Sémiosis, Essai sur les théories du signe de Platon et Histoire de

d'Aristote, Berne/Berlin/Francfort/New York/Vienne, P. Lang, 1991, la philosophie
374 p.

L'A. étudie le processus de constitution des signes comme unités signifiantes
(sémiosis) dans la pensée grecque, à savoir, chronologiquement, «l'articulation entre
'sémiosis' et langage» dans la pensée «archaïque» d'Homère à Eschyle puis les
«philosophies du signe linguistique de Platon et d'Aristote» (p. 12). L'essai est une
véritable «archéologie du signe» explicitant les pratiques sémiotiques des Anciens
car «en un certain sens, les Grecs ont pratiqué la sémiotique, ou plutôt les techniques

sémiotiques sans le savoir» (p. 87). Sous le titre «Des signes anciens» (pp. 15-
100), l'A. commence par reconstituer l'histoire qui va du sema archaïque au sema
linguistique. A la fin de l'Odyssée, le retour d'Ulysse est marqué par une succession
de signes que le poète introduit comme autant d'énigmes pour le lecteur. «Aucun
signe de reconnaissance n'est absolument certain» (p. 25): le poète joue de l'ambiguïté

du sema pour faire durer la tension, l'éveil des auditeurs. «Tout peut être signe
s'il est interprété comme tel» (p. 37). Chez Eschyle, d'autres mots surgissent, tels
que tekmèrion ou sumbolon dont l'histoire philosophique du signe s'appropriera. On
voit donc se former chez les Tragiques, avec la divination, un véritable «art des
signes» (p. 59). La mantique comme «technique sémiotique» (p. 63) trouve sans
doute sa première expression philosophique dans le fameux fragment 93 d'Heraclite:

«Le maître à qui appartient l'oracle qui est à Delphes ne dit pas, ne cache pas,
mais signifie» (cité p. 68). Avec les Sophistes s'amorce une rupture critique essentielle:

avec eux s'engage un «processus de laïcisation» de la parole; la sémiosis
quitte le domaine du sacré pour ne manifester plus que le travail linguistique de la
langue. Déjà donc, la parole révèle son «efficace sans la sacralité» (p. 95). La rhétorique

cherche, par d'autres voies que la parole oraculaire, à entraîner la persuasion.
Dans la seconde partie du livre («Les noms, les signes et les images» pp. 101-205),
l'A. retrace la philosophie du langage du Cratyle de Platon. S'interrogeant sur la

nature du nom, Cratyle affirme que le nom est par nature, alors qu'Hermogène
pense que le nom est par convention. Platon adoptera une stratégie subtile: «poser
en sophiste la question de ia justesse des noms, afin d'établir, contre les sophistes, la

valeur sémantique du langage» (p. 106). Il en va donc, pour Socrate, au-delà du
conventionnalisme strict d'Hermogène, de l'essence vraie de la chose et de son nom.
Le nom naturel de chaque chose pourrait apparaître comme «le nom idéal de la
chose et le nom de la chose idéale» (p. 125), une amorce de réponse à l'insoluble
question de savoir comment nommer les Idées. La partie étymologique du Cratyle
nous permettrait donc de remonter à l'origine des noms et aux noms originaires.
Platon analyse alors l'aspect mimétique du langage, puisque dans tout nom il y
aurait une image de la chose. Critiquant le naturalisme radical de Cratyle, Socrate

développe «une théorie pour ainsi dire positive du nom comme image» (p. 155) et

«adopte une position médiane qui synthétise les pôles contradictoires que représentent

respectivement Hermogène et Cratyle» (ici). L'A. clôt son analyse en montrant
que, pour Platon, «la 'mimesis' est 'sémiosis'» (p. 189) et que. pour répondre à la

critique des sophistes consistant à séparer le monde des mots et celui des choses.
Platon tente de les réunir à nouveau, même s'il a reconnu que «les choses ne sont



58 BIBLIOGRAPHIE

pas dans les mots« (id.). La troisième partie («Les signes et les symboles, la théorie
aristotélicienne de la signification linguistique», pp. 207-327) veut parvenir à «une
certaine reconstruction rationnelle de la doctrine linguistique du Stagirite» (p. 252).
L'analyse méticuleuse de textes-clés fournit une description des grandes lignes de la
philosophie du langage d'Aristote. Dans les Réfutations Sophistiques 165a 6-13, on a

«le noyau dur de la théorie aristotélicienne de la communication et de la signification»

(p. 211). Ce texte contient quelques axiomes fondamentaux: 1) il n'y a pas de

«langage des choses»; la sémiosis se situe «en deçà de l'opposition des mots et des
choses» (p. 212); 2) «c'est le rapport intersubjectif qui fonde la sémiosis»
(p. 213); 3) les mots sont les symboles des choses (p. 233 et suiv.); à leur pluri-
vocité correspond l'univocité du nom qui les signifie. La conception d'Aristote est
donc une réponse directe aux Sophistes affirmant que le langage n'est qu'une
nomenclature alors qu'il est plutôt une véritable «forme symbolique» de classification

(p. 233). Et dans le passage inaugural des Catégories (1. la 1-12) on voit Aristote

traiter de l'aspect proprement sémantique du langage, c'est-à-dire des notions
d'homonymie et de synonymie. Présupposant que «la relation de nomination lie les

symboles aux choses» Aristote «se donne pour but d'établir une taxinomie des
choses elles-mêmes» (p. 281). Enfin, dans «La voix signifiante», l'A. analyse quelques

passages du début du De Interpretatione. On sait qu'Aristote pense que «les
mots sont les symboles des affections de l'âme» (p. 297) donc que «les mots fixent,
expriment, communiquent et signifient la pensée à laquelle ils renvoient» (p. 299). Il
existe ainsi, pour Aristote, une sorte de «langage de la pensée» dont «le contenu est

exprimé par les différents symboles» (p. 308). Il faut recommander la lecture de cet

ouvrage: les analyses du Cratyle et la synthèse de la pensée linguistique d'Aristote
comptent parmi les meilleures pages en français sur le sujet.

Stefan Imhoof

E. P. Bos and P. A. Meijer (éds). On Proclus and his influence in Medieval
Philosophy (Philosophia Antiqua, vol. LUI), Leiden, E. J. Brill, 1992,

206 p.

Les huit articles que contient cet ouvrage firent d'abord l'objet de conférences
prononcées lors d'un symposium qui s'est tenu à Leyde les 7 et 8 septembre 1989

et qui fut organisé en l'honneur des 65 ans du professeur L. M. de Rijk. Sous la

plume de ce demier, un premier exposé développe le thème de la causalité et de la

participation chez Proclus, après en avoir retracé synthétiquement les grandes étapes
de Platon à Jamblique. H. D. Saffrey met en relief la grande ambition que n'ont
cessé de nourrir les philosophes de l'école d'Athène et qui fut celle d'exposer dans

toute sa pureté la philosophie de Platon ; cette philosophie, à laquelle ils avaient
donné le statut d'une théologie, les avait nécessairement amenés à la confronter aux
autres traditions théologiques grecques et barbares; chez Proclus, cette confrontation
s'est remarquablement muée en un ultime effort spéculatif pour les accorder entre
elles. Dans sa communication, C. Steel examine comment Proclus a interprété le

Sophiste comme propédeutique aux mystères du Parmenide, dans lequel seul, dit-il,
«apparaissent d'une manière parfaitement claire tous les principes de la science
théologique». Nous retrouvons enfin la question de la participation dans les hénades et
les monades à partir du commentaire que P. A. Meijer fait de la Théologie platonicienne

III, 1-6. Les quatre essais suivants traitent de la réception du platonisme et
de Proclus au Moyen Age. Alain de Libéra analyse avec autant de brio que de

nuance appropriée la doctrine albertinienne des Idées dans l'horizon philosophique
très vaste qui fut celui du Maître de Cologne. Partant de la question : métaphysique



BIBLIOGRAPHIE 59

de l'Etre ou philosophie de l'Un?, telle qu'elle s'est posée au Moyen Age,
J. A. Aertsen propose une interprétation des positions thomasienne et eckartienne à

partir du modèle de Berthold de Moosburg. W. Beierwaltes éclaircit en une synthèse
de traits fort significatifs le sens de la formule du Liber de Causis «Primum est
dives per se» dans sa relation avec la doctrine de Maître Eckhart. E. P. Bos, enfin,
explore l'interprétation que Guillaume d'Ockham a faite de la première proposition
du Liber de Causis: «Toute cause première influe plus sur son effet que la cause
universelle seconde». - Par la qualité de ces diverses contributions et leur objectif
commun de se concentrer sur le néoplatonisme de Proclus et son influence sur
certains auteurs médiévaux, ce livre fera désormais référence, et cela d'autant mieux
qu'un index thématique détaillé a été dressé.

Jean Borel

Ivan Illich, Du lisible au visible. Sur l'Art de lire de Hugues de Saint-
Victor, Paris, Cerf, 1991, 150 p.

Avec Du lisible au visible, c'est à une tout autre forme d'apprentissage que
nous invite l'auteur de la Société sans école. C'est aussi à un retour sur cette culture
de scribes qui, trois siècles avant l'invention de l'imprimerie, a forgé cet objet inédit
destiné à devenir le livre. Dans cette histoire, Hugues de Saint-Victor occupe une
place particulière: son œuvre majeure, l'Art de lire, intervient aux alentours de 1128,
faisant de Hugues l'un des derniers témoins de l'univers «scribal», et simultanément
l'un des premiers de cette culture du livre, qui devait par la suite donner sa forme à

celle de l'imprimé. - L'époque de Hugues de Saint-Victor, c'est aussi celle du

passage de la vie monastique au monde scolastique. Illich s'attache à décrire l'apparition

des nouvelles techniques qui ont déterminé cette mutation. Nombreuses, toutes
vont dans le sens d'une plus grande maniabilité du texte. Du temps de Hugues, on
entrait dans l'Ecriture comme en un vaste corridor, et l'on tentait d'en organiser la
lecture comme s'il s'agissait d'un itinéraire balisé de repères. La métaphore privilégiée

pour désigner le travail du lecteur est celle de l'édification des palais de la
mémoire. Illich suggère que ce n'est pas seulement une métaphore, mais que la
mémoire des lecteurs se forgeait effectivement à l'image d'une telle organisation.
Par la suite, il devenait possible d'ouvrir un livre au chapitre choisi, d'y trouver sans

peine ce qu'on y cherchait, sans avoir à faire appel à une telle représentation. Les
livres se multiplient; la mémoire, elle, devient fragmentaire. - A propos de la fin de

l'ère du livre, Illich formule des considérations pessimistes, dont les échos ne vont
pas sans rappeler les thèses de McLuhan. De là, sans doute, ce souhait d'un retour à

ce qui précéda l'ère du livre, celle aussi de l'Université. Mais Illich n'a-t-il pas
tendance à idéaliser cet avant? La lecture y revêtait-elle autant qu'il le suggère la
forme du compagnonnage? Les «palais de la mémoire» ont-ils été davantage qu'une
métaphore noéplatonicienne? Ne pourrait-on montrer que, à l'image de toute une
tradition métaphysique, Illich surestime la valeur de la lecture à haute voix, le privilège

du s'entendre-parler sur la graphie? Autant de questions auxquelles une réponse
simple ne saurait suffire. - Pourtant, la présentation ne va pas, loin s'en faut, sans

profondeur. Le livre abonde en remarques stimulantes, et la finesse de l'analyse,
jointe à une remarquable documentation, fait de cet ouvrage l'un des témoins

majeurs des incertitudes suscitées par la fin de l'ère livresque. Enfin, le parcours
même d'Illich, de la critique sociale à l'exégèse, de l'appel à de nouvelles formes de

convivialité au retour au compagnonnage médiéval, donne à penser. La nostalgie, ou
en tout cas le regard en arrière, ne traduisent-ils pas l'échec de toute une génération
à susciter une nouvelle socialite? - Puisque nous vivons aussi bien de la fin du livre



60 BIBLIOGRAPHIE

que de celle des projets collectifs, souvent trop vite qualifiés d'idéologies, sans
doute est-il trop tôt pour déterminer comment nous devons décrypter cet ouvrage.
Signe des temps, il n'en appelle pas moins à une interrogation profonde, quant à ce

que produit l'évolution de l'usage des signes. Du lisible au visible fournit ainsi de
nombreuses clefs pour la compréhension de notre rapport au livre, pour l'approche
de cette clôture qui veut que tout livre sur le livre n'en demeure pas moins un livre,
que la réflexion sur l'usage des textes se traduise aussitôt en nouveaux textes, que le

regard sur le présent soit ainsi, toujours et dans le même mouvement, regard en
arrière... Si Illich ne le dit pas, toute son entreprise en porte la marque. Cet ouvrage
est donc à la fois une étude stimulante et un document majeur, interrogeable dans
son dire, mais aussi dans son faire. C'est l'indice de toute une époque: la nôtre.

Pierre-Yves Ruff

Spinoza, Traité de la réforme de T entendement. Etablissement du texte,
traduction, introduction et commentaires par Bernard Rousset, Paris,

Vrin, 1992, 479 p.

Le Traité de la réforme de T entendement, écrit par Spinoza entre l'automne
1661 et l'été 1662, s'inscrit au cœur de la préparation de l'Ethique. Dans son
Introduction, sur la base de données historiques et exégétiques les plus solides, et sans
renoncer à en souligner l'articulation et la cohérence spécifiques, Bernard Rousset
présente ce texte inachevé du philosophe hollandais comme le prolégomène à son
grand œuvre. La Réforme, en effet, est essentiellement une phénoménologie de
l'entendement (23) ou encore une démonstration de l'autonomie de l'Esprit: autonomie
qui. à la différence de la façon dont en parle la métaphysique cartésienne, ne relève
pas de l'initiative arbitraire de l'égoïté, mais de la connaissance reflexive de l'entendement

lui-même, lequel, par T adéquation cie ses idées, affirme et réalise progressivement

sa force native et sa puissance naturelle dans des œuvres cjui sont aussitôt
ses instruments (47). De fait, l'objectif essentiel de la Réforme réside presque tout
entier dans la définition et la mise en place de la science intuitive ou connaissance
du troisième genre qui présuppose le savoir de l'action que l'Esprit partage avec
toute la Nature. Le traité nous montre comment l'entendement se construit lui-
même, en puisant dans ses seules ressources, sans recourir à aucune caution externe :

dans l'idée de l'idée, dans l'Idée qu'il est à lui-même, T entendement est sa seule

norme, pour le vrai comme pour le bien (45). Or, comme la puissance de l'entendement

est cela même qui constitue, pour Spinoza, l'être même de la liberté de

l'homme, l'on peut considérer la Réforme, qui nous en donne la description, comme
une initiation à la réalisation de cette liberté, que l'Ethique viendra définir et
prolonger. Dans l'optique de B. Rousset, il n'y a donc ni discordance ni contradiction

entre la Réforme et la doctrine de l'Ethique. De plus, la lecture de la Réforme
permet aussi d'approfondir des thèmes et des éléments spécifiques de la doctrine
spinoziste du savoir: parmi ces thèmes, celui de la purification de l'entendement,
une doctrine de l'Imagination, l'ébauche de la théorie des notions communes,
l'analyse du progrès allant du premier mode de perception jusqu'à la connaissance la

plus eminente qui saisit l'essence intime de chaque chose.

Un commentaire littéral du texte est annexé à sa traduction: il se veut utile à la

fois pour l'étudiant en philosophie qui ignorerait tout du spinozisme et pour le

spécialiste de cette pensée et de son époque. D'une grande rigueur technique et riche
en comparaisons fécondes avec d'autres écrits de Spinoza, mais aussi avec les

sources d'inspiration de celui-ci chez Bacon. Descartes et Hobbes, il s'accompagne
d'un ample apparat critique relatif à l'établissement du texte, à sa traduction et à ses



BIBLIOGRAPHIE 61

interprétations. Il s'agit donc là d'un outil précieux pour quiconque veut comprendre
ou enseigner Spinoza sur la base d'une connaissance documentée de son œuvre et de
la tradition que celle-ci a engendrée.

Raphaël Célis

Cornelius Ricman et J.-Claude Piguet, Spinoza Éthique. 25 planches
commentées. Prélude de Philippe Junod. Postlude de J.-Claude Piguet.
Fribourg, Office du Livre, 1993, 80 p.

Chaque double page est consacrée à une «phrase-clef» de Spinoza, commentée
brièvement par J.-Claude Piguet et, non pas «illustrée», mais réfléchie picturalement
par Cornelius Ricman. En effet, déclare J.-Claude Piguet, «à aucun peintre n'est
venue ni ne viendrait spontanément l'idée saugrenue d'illustrer un livre de pure
philosophie, en tout cas pas un livre aussi dense et ardu dans sa lecture que
l'Ethique de Spinoza». L'ouvrage se veut ainsi un dialogue entre la peinture et la
philosophie. C'est que (J.-Claude Piguet nous le rappelle dans son Postlude) Spinoza
a aussi été peintre; quant à Cornelius Ricman, il nourrit son art de spiritualité et
même de mysticisme; pour lui, chaque individu contient en soi une particule de la
divinité. Ainsi, l'intention de J.-Claude Piguet a été de restituer la relation de
l'homme à Dieu selon Spinoza, celle de Cornelius Ricman a été de retrouver Dieu
en se cherchant et en se retrouvant lui-même. Car pour lui, connaître Dieu, c'est se
connaître. La démarche qui consiste à enserrer ainsi un texte philosophique entre,
tout à gauche, une figuration du cerveau humain, et, à droite, une interprétation
figurative du texte de Spinoza (et de son commentaire), ne manque pas d'originalité et
de logique. Peut-être les structures picturales qui correspondent au texte sont-elles
d'un effet trop décoratif, qui tendrait à «noyer» l'essence du propos spinoziste;
mais, d'autre part, cette volonté de répétition foisonnante conduit à une unité esthétique

indéniable. Dans la gamme des tons choisis, et même dans l'encre, on ne
retrouve non pas une matière première banale, mais une première matière - pure,
reflet du divin, essence de l'Esprit. Davantage, ce dialogue entre l'homme et Dieu
est redoublé par des fragments calligraphiques inscrits et ordonnés autour ou à l'intérieur

des composantes géométriques correspondant à la pensée du philosophe. Entre
la rigueur géométrique de la pensée de Spinoza, mise à jour avec force mais simplicité

par J.-Claude Piguet, et la force linéaire des verticales, des horizontales et des

obliques de Cornelius Ricman, se dégage véritablement une image du dialogue entre
l'homme et Dieu, entre la philosophie spinoziste et l'art pictural - dialogue dont la

teneur se traduit autant par les jeux de couleurs et par l'architecture des figures que
par de mystérieuses correspondances entre le dessin et la pensée pure. On peut
souhaiter que cet ouvrage soit le premier d'une série consacrée aux grands
philosophes.

Thérèse Mauris

Catherine Larrère, L'invention de l'économie au XVIIIe siècle (Leviathan),

Paris, P.U.F., 1992,325 p.

La physiocratie est une théorie économique enveloppant des éléments très
divers. Réagissant au mercantilisme qui privilégie les métaux précieux, la physiocratie

voit la vraie richesse des Etats dans un produit que seule l'agriculture réalise.
Pour accroître au maximum ce dernier, il faut suivre les lois naturelles. La circulation

du revenu net à travers les groupes sociaux animant la vie économique est



62 BIBLIOGRAPHIE

comparée à celle du sang à travers notre corps. Pour Quesnay. la physiocratie
signifie «le gouvernement de la nature», d'où une politique de libéralisation de la
vie économique qui consiste à introduire de nouvelles techniques et à supprimer les
anciennes contraintes administratives qui empêchent la réalisation de l'ordre naturel.
La physiocratie, l'une des premières tentatives d'expliquer la vie économique de

façon positive et libérale, a contribué à fonder la science. Mais si la physiocratie a

vraiment ouvert une nouvelle voie vers la modernité, pourquoi a-t-elle si rapidement
disparu et «sombré dans l'oubli»? (p. 5). Réévaluer la physiocratie, préciser sa

nature, tel est le but de Catherine Larrère dans son ouvrage. Il suffit de rappeler le

sens originel du mot «économie» pour constater la nouveauté des physiocrates. Pour
les penseurs grecs, l'économie signifie le gouvernement ou la gestion des affaires
familiales (de oikos, maison, et nomos, ordre). Le mot garde ce sens au Moyen Age.
Tout ce qui dépasse le milieu familial, le commerce, la circulation de la monnaie par
exemple, relève de la politique, de l'éthique ou de la théologie. Avec la physiocratie.
l'économie entre dans la société. Mais la physiocratie ne se limite pas à cet élargissement

d'un domaine, car elle quitte la politique, l'éthique, la théologie pour chercher

des lois naturelles régissant la société. Quand une nouvelle discipline naît, un
nouvel objet lui devient propre. Ce processus de séparation, de spécialisation est
nécessaire à la création de la discipline. C'est pourquoi nous avons tant de
disciplines: les choses sont classées, ordonnées, le monde devient lisible et compréhensible,

nous croyons posséder la vérité des choses. Nous avons ainsi tendance à faire
l'histoire de l'économie ou des connaissances en général à partir de ces objets
autonomes, séparés des autres, de leur contexte. Cette démarche est d'autant plus
compréhensible que, sous la poussée de la vue scientiste de l'objectivité, l'autonomie

de l'objet par rapport à celui d'autres domaines comme la politique et la

morale garantit une valeur scientifique à la discipline. C'est exactement cette façon
d'écrire l'histoire des connaissances économiques que Catherine Larrère conteste en
citant une critique de Michel Foucault contre ce genre d'histoire: «depuis la science
établie..., on ne trouve que le rassurant miroir des certitudes» (p. 6). Son entreprise
consiste à ne pas écrire l'histoire linéairement en se concentrant sur l'objet proprement

dit, mais à chercher les conditions de possibilité de la discipline, à trouver un
champ favorable à toute une série de connaissances et à y introduire ce qui a été
abandonné délibérément par les historiens positivistes, surtout ce qui relève du

registre normatif. L'A. a découvert ce champ dans la notion de droit naturel, car
c'est là qu'émerge la physiocratie, et l'ouvrage porte le sous-titre «Du droit naturel à

la physiocratie». Quesnay parle du commerce, du blé, des grains, mais qu'on ne s'y
trompe pas, ce ne sont pas des questions isolées, «en fait de gouvernement il n'y a

point proprement de question isolée» (p. 7). «Faire de l'économie, en France, au
XVIIIe siècle, est, à l'évidence, une façon de faire de la politique» (id.). Les
déclarations libérales des physiocrates étaient attirantes à l'époque et leur assuraient le

succès, mais ils ont enfermé le nouveau (la liberté du commerce, etc.) dans le
traditionnel (la monarchie). Cela condamna la physiocratie à la disparition : elle serait

plutôt le dernier des systèmes d'Ancien Régime. Larrère réintroduit la dimension
politique dans la physiocratie, comme Foucault réintégra les rapports de pouvoir
dans l'étude de la psychiatrie, de la médecine et de la sexologie. A notre époque où
le scientisme triomphe, les Larrère et Foucault nous disent que nous n'avons jamais
quitté le domaine normatif. Là où les historiens positivistes séparent, isolent l'objet
de son contexte et de son milieu social, la direction de Larrère est inverse: elle va
de l'objet vers le champ épistémologique le plus large. Mais ces deux directions sont

plutôt complémentaires que contradictoires, car elles nous aident à mieux
comprendre l'objet dans le temps et l'espace naturel et social, ainsi que ses relations
avec d'autres objets et d'autres domaines.

Pan pei-qing



BIBLIOGRAPHIE 63

Christel Fricke, Kants Theorie des reinen Geschmacksurteils (Quellen und
Studien zur Philosophie, éd. par G. Patzig, E. Scheibe, W. Wieland,
Band 26), Berlin/New York, Walterde Gruyter, 1990.

Malgré le nombre impressionnant d'ouvrages consacrés à la Critique de la
faculté de juger esthétique de Kant, l'A. a choisi, pour sa dissertation soutenue à

Heidelberg en 1988, de se pencher à nouveau sur cette bible de l'esthétique. On
procède de manière quelque peu scolaire en suivant, du moins durant la première
moitié du texte, les paragraphes 1 à 11 de la Critique. L'analyse est toutefois
méticuleuse, précise et claire. Elle reprend les uns à la suite des autres tous les jalons
autour desquels s'articule la théorie du goût, tout en se concentrant sur deux
problèmes centraux: 1) le jugement de goût pur ne porte pas seulement sur le beau
mais également sur le laid; il est dès lors nécessaire d'établir une distinction entre
une théorie de l'attitude esthétique en général et, à l'intérieur de celle-ci, une théorie
qui énonce les conditions de possibilité de la perception du beau; 2) pour Kant, tout
en étant basé sur un sentiment et tout en ne donnant pas lieu à une connaissance, le

jugement esthétique est un produit des facultés de connaître, raison pour laquelle il
est communicable: il repose sur le libre jeu de l'imagination et de l'entendement,
«comme cela est requis pour une connaissance en général», dit Kant dans le § 9

(KU p. 29) ; ce rapport, ajoute-t-il encore, est la condition subjective de la connaissance

en général. Or, en mettant en parallèle la synthèse des facultés à l'œuvre dans
le jugement esthétique avec celle qui est à l'œuvre dans la connaissance en général,
cette solution comporte le danger de faire de tous les objets de connaissance des

objets de plaisir esthétique (cf. p. 4, 48 s., 64 s.). L'A. prétend éviter cette impasse
en soulignant le fait que, bien que l'activité esthétique effectue une synthèse du
divers perçu, elle se fonde sur la forme de la finalité d'un donné. Pour expliquer ce

que Kant entend par une finalité seulement formelle, Fricke consacre son 4e chapitre
à l'analyse du concept de finalité tel qu'il est appliqué hypothétiquement par le jugement

réfléchissant à certains objets de la nature, ou à la nature dans son ensemble en
tant que système de lois. Lorsqu'un objet naturel est considéré comme final, il est
dit être final sans fin, ou encore, «der Form nach», du fait qu'on ne peut prétendre à

son propos, contrairement à un objet d'art, qu'il est le produit d'un concept qui en a
réellement été la cause. Tout au plus pourra-t-on faire comme si son existence résultait

d'une intention. En quoi les jugements de goût sont-ils comparables à ces
jugements téléologiques? Fricke répond à cette question de manière très nuancée et
circonstanciée dans les chapitres 5 et 6 en examinant et en écartant tour à tour
plusieurs solutions possibles; elle montre que la finalité sans fin qui traduit
l'harmonie entre l'imagination et l'entendement à l'occasion de l'expérience esthétique
doit être entendue dans un tout autre sens que celui que Kant lui donne dans le § 10

(p. 110). Selon elle, c'est seulement dans le § 35 que Kant parvient à montrer que,
dans le plaisir d'un bel objet, c'est bien le jugement réfléchissant qui opère en

jugeant de la finalité hypothétique de la forme de la représentation de l'objet
(p. 111). L'A. montre ensuite comment, sur cette base, Kant peut à juste titre
prétendre à l'universalité du jugement esthétique (ch. 7). On peut regretter un certain

manque d'originalité dans le traitement du sujet et l'absence d'une hypothèse forte
justifiant une monographie de plus sur l'esthétique de Kant. On peut regretter aussi

l'absence de débat puisque l'A. ne prend que rarement à partie d'autres interprétations.

Signalons cependant le courage avec lequel Fricke réexamine les thèses
fondamentales de l'esthétique kantienne pour leur poser les bonnes questions sans jamais
s'en tenir à des solutions superficielles ni surtout se contenter de paraphrase. De ce

point de vue l'ouvrage est l'héritier des meilleures contributions à la lecture de Kant
dues à la philosophie analytique.

Véronique Zanetti



64 BIBLIOGRAPHIE

Françoise Proust, Kant, le ton de l'histoire, Paris, Payot, 1991, 354 p.

Le titre même de l'ouvrage recèle d'inépuisables difficultés. Que la copule fût
présente: «Kant et le ton de l'histoire» - et nous aurions pu nous croire en terrain
connu. Il s'agirait de Kant, du ton de l'histoire, l'un à l'autre mesurés. Mais le

projet de F. Proust est plus ample, plus précis sans doute. L'absence de la copule,
déjà, le donne à lire, ou plutôt à deviner. Il faudrait donc, pour rendre compte de

l'ouvrage, penser ensemble plusieurs niveaux: thèmes, timbre, ton, résonnant en tout
événement. Si la Première Critique avait déjà souligné l'importance du ton adopté

par la philosophie dogmatique; si la Deuxième définissait la loi morale comme une
voix - la Critique de la faculté de juger, à son tour, fait du ton un moment plus
originaire encore que celui de la voix. De tels moments recouvrent ceux du bien, de
la loi, du sublime. C'est donc l'Analytique du sublime, dans la Critique de la faculté
de juger, que l'auteur sollicite comme étant l'un des textes privilégiés pour une
approche de la pensée (kantienne) de l'histoire. Non pas en vue d'élaborer une

philosophie de l'histoire (la distance envers Hegel est ici nette et tranchée), mais
bien plutôt, par une attention à l'histoire comme attention à l'événement, de considérer

son irréductible singularité, l'intensité sans intention qui est le signe de son
émergence. Au-delà d'un remarquable exposé de l'approche kantienne de l'histoire,
du sublime, du politique, etc., ce livre est aussi - par son ton même - un moment
singulier de l'histoire de l'exégèse kantienne. Ce qui s'y joue n'est pas un plaidoyer
pour un «retour à Kant», censé résoudre, comme d'aucuns le voudraient, une déroute
actuelle face à l'histoire, glacée, consensuelle ou éclatée. Ce serait plutôt une minutieuse

relecture, la quête d'un accord tonal avec Kant, l'invitation à la redécouverte
d'un accord entre le texte de la Critique et l'histoire du temps de Kant: ton
«mineur» de la Critique, ton, pourrait-on dire, d'une écoute du ton. De cet accord,
mieux que d'autres, les dernières lignes de l'ouvrage témoignent: «les événements
brillent au ciel étoile de l'histoire. Purs éclats de lumière, ils sont toujours déjà
passés, toujours déjà disparus et ne revivent que lorsque l'histoire se réveille de son
«sommeil dogmatique». Alors ils scintillent et clignotent, ils envoient quelques notes

pour indiquer que des recommencements et des aurores sont toujours possibles et

que l'histoire veille sur eux» (p. 347). Etrange scène d'écriture: la multiplicité
disséminée des étoiles en leur clignotement, mais surtout ces «quelques notes» envoyées

ont remplacé l'harmonieuse synthèse d'un soleil. On pourrait montrer comment
tout le livre se décrit aussi en cette conclusion, comment la recherche d'une harmonique

kantienne devient ainsi l'harmonique d'une singulière exégèse, plus méditante

qu'analytique, malgré toute la rigueur de l'approche. Un livre, au fond, qui ne

déroute que pour indiquer l'appel d'une tout autre approche. Livre-essai, en quelque
sorte, redonnant au mot essai toute son épaisseur.

Pierre-Yves Ruff

Domenico Losurdo, Hegel et les libéraux, Liberté - Egalité - Etat, Traduc¬

tion de François Mortier, Paris, P.U.F., 1992, 223 p.

Le livre de D. Losurdo s'inscrit dans le corpus déjà considérable de la critique
et du commentaire hégéliens avec une visée bien précise: remettre en question les

positions de la tradition libérale (de R. Haym à N. Bobbio) sous l'éclairage patient
des contextes historiques. C'est dire que, sans thématiser le fait, il s'applique à faire
ressortir une logique du concret et à rejoindre l'objectivité du réel, conformément à



BIBLIOGRAPHIE 65

l'exigence de Hegel dans sa propre recherche de la Chose même. La Philosophie du
Droit (PhDr) est au centre de la polémique - osons le mot bien qu'il ne s'agisse en
rien d'une guerre des citations abstraites ni d'ailleurs d'un «prophétisme» qui révélerait

une vérité «restée cachée et inaccessible à tous pendant plus d'un siècle et
demi» (42). Signalons tout de même que la publication par K. H. Ilting des

Vorlesungen über Rechtsphilosophie (Stuttgart. 1973) a mis à la portée du lecteur contemporain

un dossier véritablement exhaustif. D. Losurdo pose clairement son hypothèse
de départ: «La compréhension de la PhDr est hypothéquée par une question biaisée,
celle du libéralisme ou du non-libéralisme de son auteur» (49). Biaisée car relevant
d'un débat politique mal reconnu et d'une catégorie (le libéralisme) abusivement
imposée par la tradition libérale elle-même et dont l'A. se plaît à relever l'influence
jusque chez Ilting. par exemple, dans sa façon de supprimer comme apocryphe
l'affirmation de l'unité du réel et du rationnel. La logique du concret est mise en œuvre
dès l'abord pour régler deux questions préalables (chap. I et II): celle touchant aux
nombreux soupçons qui ont pesé sur l'homme et l'œuvre (duplicité, opportunisme,
accommodements théoriques et linguistiques) et. corollaire de la précédente, celle de
la continuité de la PhDr à travers ses différentes versions et expressions (publications,

leçons, lettres). Découlant d'une démonstration circonstanciée qui rend compte
au passage des thèses de K. H. Ilting et de J. d'Hondt mais en invalidant certaines
d'entre elles, la réponse de l'A. est nette: oui à une lecture unitaire sans décryptage
problématique, oui à la continuité. Les accommodements, on les trouve moins chez

Hegel que chez ses interprètes. Sans irénisme. sans recours à l'ambiguïté comme
catégorie, il faut faire face aux contradictions et les surmonter par une approche
adéquate. Le chapitre III décortique, au titre d'exemple éclairant, le problème de

l'anti-contractualisme hégélien et montre, s'il en était encore besoin, qu'en fait de

contrat. l'A. remplit le sien! Il reconstruit bel et bien la «la signification historique
concrète» (79) des concepts en cause, non seulement en dégageant leurs «contenus
sociaux et politiques» mais en les situant au plus juste niveau de l'intention
hégélienne. Le chapitre IV est centré sur les travaux de N. Bobbio, ce critique contemporain

«qui a le mérite de rassembler d'une manière synthétique et claire [dans les

Studi hegeliani. Torino. 1981] les objections faites à Hegel du point de vue du
libéralisme moderne» (105). Bobbio donne ses raisons de voir en Hegel un conservateur:

le philosophe prise plus l'autorité que la liberté, plus l'Etat que l'individu, plus
l'obéissance que la résistance. L'argumentation de D. Losurdo démonte le ressort de

ces affirmations et se noue sur le verdict annoncé: la question de base n'est pas la

bonne, les jugements reposent sur des catégories abstraites, figées, complètement
étrangères à l'univers conceptuel de Hegel. Les discussions des trois derniers chapitres

reprennent les concepts mentionnés dans le sous-titre de l'ouvrage - liberté,

égalité. Etat - et montrent à quel point le discours hégélien procède d'une lecture de

l'histoire tout autrement fondée que celle de la tradition libérale. Dans ce débat

séculaire que l'A. engage avec une pléiade de penseurs (Marx et Engels en font

partie), il est passionnant de suivre dans leurs mises en situation successives les

concepts clés de la PhDr. Hegel en sort blanchi de bien des accusations et, ce qui
est plus important, la connaissance du philosophe s'en trouve éclairée et
approfondie. Quelques remarques cependant: Locke ne bénéficie pas toujours d'une «mise

en situation» suffisante; le ton est un peu forcé quant aux déclarations de Hegel

expressément favorables à l'esprit révolutionnaire, lesquelles ne sont pas présentées

comme rares (ce qu'elles sont en fait); le liou au sujet de la «populace» (par. 244-5

des Principes PhDr) et des remèdes à apporter à la pauvreté est attribué de manière

un peu courte à l'existence objective de la «misère allemande» («décalage entre

développement culturel et retard politique et social», 208) ct en quelque sorte à la

probité du philosophe qui. malgré son «acceptation sans réserve de la société industrielle

avancée, ne tombe jamais dans une représentation édulcorée de celle-ci»



66 BIBLIOGRAPHIE

(219). Un regret étonné encore: le demier mot est laissé à Marx; il méritait de

revenir à l'auteur.

Eliane Müller

Suzanne Damiens, Philosophes de l'acte et de l'action aux XIXe et XXe

siècles («Philosophie»), Toulouse, Ed. universitaires du Sud, 1993,
206 p.

Philosophia perennis: l'expression n'est pas vaine pour l'A., elle qui en a

vivifié la trace tout au long de sa carrière et dans ses publications. Alarmée par la
richesse kaléidoscopique et sans ancrage de la culture contemporaine, M™ Damiens
entreprend de faire parler dans son essai des philosophes de l'acte et de l'action,
d'obédience cartésienne qui, pour elle, constituent un véritable «moment historique»
au sens défini par G. Bastide, c'est-à-dire un moment «d'instauration ou de restauration

de certitudes fondamentales». Dans un courant d'idées qui trouve sa source
chez Maine de Biran et chemine de Jules Lachelier à Paul Ricœur, le trait commun
et décisif retenu par l'A., c'est que l'acte y est premier commencement comme acte
de pensée, objet d'une certitude à la fois psychologique et métaphysique. «Il n'est
le phénomène de rien mais il est source de tous les apparaître». Une fois reconnue
cette identité dynamique de l'acte, la priorité peut être ontologique (Lavelle) ou
axiologique (Bastide), cela n'est pas interprété par l'A. comme divergence rédhibi-
toire mais plutôt comme le fait que les diverses approches considérées «tendent à

se complémentariser», selon le mot de Jean-Marc Gabaude dans sa préface. Ce qui
importe en revanche beaucoup à Suzanne Damiens, c'est que ces philosophies, tout
en posant la réalité et la valeur de la pensée, reconnaissent «la liberté comme
pouvoir de choix raisonnable et, simultanément, la relativité de l'homme et la
transcendance de l'Esprit infini, d'un Dieu souverain». Dans cet essai de présentation
originale, la philosophie de l'A. - un spiritualisme teinté d'humanisme chrétien, à

vocation pédagogique - apparaît de manière explicite dans l'introduction, le premier
et le dernier chapitre et, de manière plus implicite, dans les chapitres 2 à 14 consacrés

à l'approche de treize philosophes selon un questionnement réglé sur les
motivations annoncées (avec en résumé, le moi, le monde et Dieu comme «pôles solides
auxquels il faudrait ajouter la notion de personne humaine, laquelle est plus à

construire qu'à constater comme un fait») et les définitions établies dans le premier
chapitre (acte, action, volonté). Cette partie-là revêt un caractère didactique par la
présentation parfois biographique des auteurs retenus et par l'information objective
que livrent au passage les analyses. (Donnons en marge la liste exhaustive des

auteurs: Maine de Biran, J. Lachelier, J. Lagneau, H. Bergson, M. Blondel, M.
Scheler, L. Lavelle, R. Le Senne, G. Bastide, G. Marcel, J.-P. Sartre, E. Mounier
et P. Ricœur). Le lecteur éprouve un vif plaisir à ce que nous appellerions des

rencontres philosophiques: il se sent en bonne compagnie. Le ton est aimable, voire
chaleureux, sans que la rigueur intellectuelle et la concision (quelques pages par
auteur) ne s'en trouvent embarrassées. D'un auteur à l'autre, d'un mode de penser
à l'autre, des comparaisons mettent en évidence analogies et différences et c'est
heureux pour la cohésion du tout. Le parcours ménage des surprises: parmi tous les

philosophes français, nous découvrons Max Scheler et sa hiérarchie des valeurs;
parmi les penseurs accédant pour le moins aux portes de la transcendance, nous
abordons (brièvement, il est vrai!) J.-P. Sartre pour qui «le courage, c'est de

renoncer à l'aspiration à l'absolu et au transcendant [...] même si l'on en a la

nostalgie» (p. 140). Augmenté de son glossaire et de ses deux index, ce livre mérite



BIBLIOGRAPHIE 67

l'attention; il se glisse avec la grâce d'un aîné modeste et sage dans le débat
contemporain sur l'action humaine.

Eliane Müller

Leo Strauss, Le libéralisme antique et moderne. Traduction et avant-propos Philosophie
d'Olivier Berrichon-Sedeyn, Paris, P.U.F., 1990, 391 p. contemporaine

Ce volume d'articles, de conférences et d'inédits écrits entre 1959 et 1965 ne
diffère de son édition originale en langue anglaise (Liberalism ancient and modem.
Chicago. 1968) que par la suppression de l'appendice sur Carl Schmitt, déjà publié
en français. Le mode d'écriture adopté par Leo Strauss y correspond à sa volonté de
redonner au débat politique son sens, celui des fins, contre la discussion universitaire
dominante sur les moyens qui présuppose universalisme et neutralité face aux
valeurs. Ce manifeste pour le «libéralisme antique» contre le «libéralisme moderne»
se construit sur deux plans: celui de la discussion philosophique (préface, chap. 1

à 3 et 8 à 10) et celui de l'interprétation des œuvres des grands auteurs, base de
l'éducation libérale classique que prône Strauss (chap. 4 à 7): le Minos de Platon
(dont Strauss ne discute pas l'authenticité, aujourd'hui largement contestée par les

spécialistes), le De natura rerum de Lucrèce, le Guide des perplexes (titre plus
couramment traduit par Guide des égarés) de Maïmonide, Le défenseur de la paix
de Marsile de Padoue. A cela, on peut ajouter le chapitre 9, qui n'est pas interprétatif

au sens strict, mais reproduit la préface de 1965 au livre de 1930 sur le Traité
théologico-politique de Spinoza, en la replaçant dans la perspective de la controverse
entre Rosenzweig. Cohen, et - indirectement - Mendelssohn et Jacobi. Dès sa

préface, Strauss entreprend de déplacer la ligne de front de l'opposition
intramoderne entre conservatisme et progressisme, vers celle entre la religion (la révélation)

et le libéralisme (la raison), c'est-à-dire de revenir à la querelle des Anciens et
des Modernes, ct à l'une de ses variantes, la confrontation entre libéralisme et
judaïsme. La tolérance universelle des Modernes conduit au gouvernement d'une
masse apathique par une élite technicienne, insoucieuse des fins, pour laquelle lc
combat des valeurs se réduit à celui des préjugés. A l'opposé de ce libéralisme qui
considère la société humaine comme un phénomène spontané et reste aveugle au
problème de civilisation de notre monde actuel, le libéralisme antique recherche la
vertu, s'appuie sur des convictions morales non négociables et n'ignore pas que
«toute opinion générale est relative à une perspective spécifique». Revenir au libéralisme

antique consiste donc à retrouver le sens de la hiérarchie des valeurs et de la
société, et celui de l'excellence humaine qu'enseignent les grands auteurs. Le
modèle de Strauss distingue trois groupes d'hommes: le peuple, une aristocratie et
un cercle fermé de philosophes. Une aristocratie universelle, que Strauss espère
recréer au cœur même de nos sociétés modernes, gouverne le peuple et délibère sur
l'action politique en s'orientant selon des fins ultimes qui. elles, ne sont discutées

que par les philosophes, hors de la Cité. La crise de notre civilisation vient de ce

que l'aristocratie s'abaisse vers le peuple, et le philosophe vers l'aristocratie, alors
même que le peuple ne peut mettre en discussion les fins ultimes, mais seulement
les voir dans une perspective spécifique à chaque communauté. Strauss examine
alors les œuvres susmentionnées, dont les auteurs étaient respectueux de la hiérarchie

ct pratiquaient en conséquence un art d'écrire fondé sur la dissimulation. Une
conception fondamentalement aristotélicienne du bien commun et de la hiérarchie
trouve dans ces essais une expression erudite: qu'il s'agisse de Platon qui oppose la
loi infaillible de Zeus aux hommes qui tentent vainement de la découvrir; qu'il
s'agisse du poème de Lucrèce, où le philosophe est invité à découvrir la désagréable



68 BIBLIOGRAPHIE

vérité atomiste et la sagesse, fruit de la maîtrise de ses désirs, mais à préserver la

religion et la crainte de la mort pour les besoins moraux de la Cité, le châtiment des
crimes et la récompense de la vertu; qu'il s'agisse de Maïmonide qui critique auprès
d'un public averti de philosophes les survivances idolâtres, corporalistes. de la Bible,
mais reconnaît leur utilité politique pour le vulgaire; ou enfin qu'il soit question de

Marsile de Padoue qui veut exclure le clergé de la politique pour le renvoyer à la
contemplation et confier le gouvernement à l'aristocratie, n'acceptant la théorie de la
souveraineté du peuple que pour mieux la rendre inopérante et assurer la paix.
LVépilogue» (chap. 8) plaide alors naturellement pour la philosophie politique
contre la science politique, basée sur le formalisme d'universaux du comportement
humain observé chez le seul homme moderne démocratique: la coercition et la
liberté. Le mal de la modernité est en effet d'avoir distingué fait et valeur, société et

Etat, sans pouvoir retrouver une unité supérieure révélée. Contre le critère suprême
de la probité intellectuelle - expression selon lui d'une morale biblique qui s'ignore
-, Strauss entend alors réhabiliter celui de la vérité, ainsi que la métaphysique. Le
problème politique n'est, en effet, pas un problème relatif, mais absolu, et il ne
saurait y avoir de société sans contradiction. N'en déplaise aux Modernes, le projet
de réfuter la révélation en bâtissant un système où l'homme serait maître du monde
et de sa vie a échoué. En proposant un «rationalisme pré-moderne», Strauss pense.
par l'expérience de cet échec, se démarquer du conservateur - profondément
moderne - qui ne voit pas les révolutions. L'ouvrage s'achève sur des «perspectives
sur la bonne société» où le remède aux conflits sanglants qu'engendrent nos sociétés
désintégrées apparaît être un Etat mi-laïc, mi-religieux. Ajoutons que la traduction se

lit agréablement et clairement, même si l'on regrette la présence de quelques
néologismes (par exemple: «ainsi-nommés» au lieu de «prétendus», p. 81 et 109).

Jean-Christophe Merle

Michel Henry, L'essence de la manifestation (Epiméthée), Paris, P.U.F.,

1992,910 p.

Il était naturel que la thèse de Michel Henry, saluée comme l'une des plus
importantes qui ait jamais été soutenue à la Sorbonne, s'épuise dans sa première
édition qui fit date (1963). La voici heureusement à nouveau disponible chez le

même éditeur, réimprimée en un seul volume, sans aucun changement. Indifférente à

toute mode, comme à toute facilité, la pensée de Michel Henry se détermine avec
force dans la reprise, pour les dépasser radicalement, des problèmes ontologiques
posés par le cogito cartésien. Sa quête est le sens de l'être de l'ego. Comme il
l'affirme lui-même: «La recherche qui se donne pour thème le sens de l'être en général,
l'ontologie phénoménologique universelle, ne diffère pas seulement, dans sa visée

propre, des diverses ontologies régionales qui fondent les sciences ontiques, elle
s'écarte aussi, pour la même raison, de l'omologie formelle» (13), et plus loin
encore: «Le dur projet qui meut l'ontologie dans la démarche radicale par laquelle
elle s'oriente d'abord vers l'origine de toute chose, vers l'être, le maître absolu,
tombe vite dans l'oubli» (25). En disciple de Maître Eckhart, c'est bien dans cette
mémoire constamment entretenue de l'originaire, conditionné par rien et conditionnant

tout ce qui est. désignant l'être non comme un genre, mais comme la réalité
universelle et absolue qui fonde l'essence comme telle de ce qui est, que les

analyses et les critiques de M. Henry nous tiennent en haleine au fil de neuf cents

pages très denses dans lesquelles sont âprement discutées et critiquées les prétentions
métaphysiques des philosophes de la modernité: Descartes, Kant, Husserl, Hegel et

Heidegger. En d'autres mots, nous y retrouvons l'exigence néoplatonicienne d'une



BIBLIOGRAPHIE 69

théologie négative radicale qui seule peut opérer la disjonction de l'absolu et de la
vérité. L'absolu n'est plus vérité, mais ce par quoi il y a vérité. Dès lors, la Déité ne
peut être atteinte que par une coïncidence mystique qui est antérieure à l'ordre
noétique. Dans ce sens, Proclos pouvait écrire que nous ne pouvons saisir le non-
être de l'Un que par le non-être et le non-esprit qui est en nous, c'est-à-dire par la
puissance de négation qu'il nous infuse, car «il y a en nous quelque semence de ce
non-être». Et Damascios d'insinuer enfin que nous atteignons en quelque façon
l'ineffable par le silence qui règne en notre âme quand elle se repose en deçà de
toute procession dans son ineffable originel.

Jean Borel

Jean-Louis Chrétien, Michel Henry, Jean-Luc Marion, Paul Ricœur,
Phénoménologie et Théologie. Présentation de Jean-François Courtine,
Paris, Criterion, 1992, 162 p.

Les quatre essais réunis dans ce volume firent d'abord l'objet d'un exposé en
guise de clôture d'un séminaire organisé par le Centre de recherches phénoménologiques

et herméneutiques - Archives Husserl de Paris. «Phénoménologie et herméneutique

de la religion» en était le thème, et les participants ont travaillé durant les deux
années académiques 1990-1991 et 1991-1992. Paul Ricœur. dans le premier exposé,
part de la constatation que «les sentiments et les attitudes fondamentales solidaires
de la structure d'appel et de réponse d'ordre religieux» ne se montrent jamais «dans
leur immédiateté nue, mais toujours déjà interprétés selon des règles canoniques de
lecture et d'écriture». Se plaçant alors sur le terrain propre de la tradition judéo-
chrétienne, il affirme l'impossibilité qu'il y a à vouloir chercher à «composer une
phénoménologie du phénomène religieux dans son universalité indivisible», tout en
reconnaissant la légitimité du désir de s'ouvrir à cette vocation universelle de

communication effective avec d'autres univers religieux, d'autres langages et d'autres

codes de lecture. Jean-Louis Chrétien s'attache en second lieu à la phénoménologie

de la prière comme «acte de parole et de voix». A travers une série d'exemples

tirés de l'histoire du christianisme, il veut montrer comment, lorsque l'homme
parle dans la prière, loin de se dédoubler pour ne parler qu'à soi-même, comme
l'interprétaient Kant et Feuerbach, c'est justement parce que Forant a une conscience
aiguë de s'adresser à un autre qui demeure pourtant invisible et de tourner sa face

vers lui seul que la parole de la prière, exprimée dans «la blessure d'une joie ou
d'une détresse», l'enseigne encore lui-même et peut agir sur lui, ne modifiant donc

pas tant le destinataire, dont l'écoute toujours déjà précède toute parole humaine,
mais le destinateur duquel, et c'est là le paradoxe théologique, la parole et la voix
sont principiellement exigées. Un mot très fin d'un soufi remonte à notre mémoire
en écho à ce thème et qui dit: «S'il S'atteste à toi Lui-même, c'est qu'il t'a
devancé. S'il te masque Sa présence, c'est qu'il t'écoute». Dans un troisième article,
Jean-Luc Marion se propose de réfléchir et d'évoquer, à partir des affirmations
kantiennes, la question délicate de la possiblité ou non du phénomène, question qui
implique nécessairement aussi la question sur le phénomène de la possibilité elle-
même. Michel Henry, enfin, aborde avec la finesse qu'on lui connaît le thème
particulièrement difficile de la parole humaine et de la Parole de Dieu dans les Ecritures,
puisque le trait distinctif de ces dernières est justement qu'elles ne s'adressent pas
seulement à nous en tant qu'interlocuteurs, mais qu'elles nous sont adressées par
Dieu. Cette autre Parole qui diffère par nature de toute parole humaine, ne comprenant

ni mots ni significations, ni signifiant ni signifié et n'ayant pas non plus de

réfèrent et ne provenant pas d'un locuteur à proprement parler, c'est pourtant elle



70 BIBLIOGRAPHIE

seule qui est la Parole de Dieu qu'il s'agit d'entendre dans le texte évangélique.
Nous remercions Jean-François Courtine d'avoir suscité et préparé l'édition de ces
contributions dont la qualité se mesure au sérieux avec lequel les quatre intervenants
ont empoigné leur sujet.

Jean Borel

Jean Grondin, L'universalité de T herméneutique, Paris, P.U.F., 1993,
249 p.

Préfacé par H.-G. Gadamer, l'ouvrage de Grondin tente une approche historique
de l'herméneutique, de ses origines les plus lointaines à ses thématiques les plus
actuelles. Comme toute histoire, l'histoire actuelle de l'herméneutique n'a été constituée

qu'après coup; et l'auteur en est bien conscient qui veut simplement éclairer
certains grands moments de la problématique herméneutique, sans jamais avoir
l'idée d'en concevoir le développement de manière téléologique. - Le premier
chapitre, «De la préhistoire de l'herméneutique», propose une délimitation terminologique,

en insistant sur le fait que le mot même d'herméneutique, dans son acception

universelle telle que l'entend Gadamer, est relativement récent. Si les auteurs

grecs ont déjà été confrontés au problème de l'interprétation, c'est chez Philon
d'Alexandrie que l'auteur voit une première théorie de l'herméneutique; Philon
pratique, en effet, systématiquement l'allégorèse des textes de l'Ancien Testament,
convaincu que les Ecritures recèlent un sens littéral et un sens profond, caché, qu'il
faut déceler. L'auteur voit chez Origene la première exposition systématique du

problème herméneutique en Occident : celui des sens de l'Ecriture. Origene a

cherché à découvrir les correspondances plus ou moins évidentes entre l'Ancien et le

Nouveau Testament, et a également appliqué l'interprétation allégorico-typologique
aux passages obscurs du Nouveau Testament. Mais c'est incontestablement Augustin
qui a le plus marqué la problématique herméneutique actuelle, celle de Heidegger et
de Gadamer notamment. Par sa théorie de l'universalité du verbe intérieur, Augustin
a montré que l'identité d'essence entre la pensée et le mot concret ne se produit
presque jamais en l'homme. Ce que suggère donc pour l'herméneutique contemporaine

la théorie du verbe intérieur, c'est qu'il y a un dialogue avec tout énoncé et

«qu'il est impossible de comprendre le dit du langage sans s'engager dans cet entretien

qui déborde ce qui a été dit: à quoi tel énoncé veut-il répondre?» (p. 38) - Le
chapitre 2 présente les conceptions herméneutiques des XVIIe et XVIIIe siècles, en
insistant sur la découverte par Chladénius du «point de vue» gouvernant l'expression
et qui rend possible une connaissance adéquate et une meilleure compréhension. -
L'herméneutique romantique de F. Ast énoncera la loi fondamentale de toute
compréhension et connaissance qui consiste «à trouver l'esprit du tout depuis la
partie et à comprendre la partie à travers le tout» (p. 83). On sait que, pour la

pensée herméneutique contemporaine, cela deviendra un véritable problème de
savoir comment le tout peut être induit de ses parties et si l'anticipation du tout ne

compromet pas la compréhension des parties. - Schleiermacher, quant à lui, joue
pour l'auteur le rôle de celui qui a universalisé l'incompréhension et a fixé pour
tâche à l'herméneutique de comprendre un auteur mieux qu'il ne s'est compris lui-
même (p. 93). Un nouveau pas dans l'universalité est effectué avec Dilthey dont la
pensée est une «tension non résorbée entre sa quête scientiste d'un appui solide pour
les sciences humaines et sa découverte de l'historicité radicale de la compréhension
humaine» (126). Cette universalité de l'historicité constituera la voie de l'ontologie
de la vie factuelle de Heidegger, qui devait faire de l'herméneutique «la fondation
universelle de la philosophie». De Sein und Zeit à Unterwegs zur Sprache, la pensée



BIBLIOGRAPHIE 71

de Heidegger n'a cessé de désenvelopper l'herméneutique comme «un autre mot
pour le langage» (155). L'ensemble du cheminement de pensée de Heideggeer «doit
être compris comme un acheminement vers l'herméneutique» (156). - Le chapitre
consacré à Gadamer révèle toute la proximité questionnante de celle de l'A. au

penseur de Heidelberg. En quelques pages. Grondin montre en quoi Gadamer est
l'héritier de toute la tradition herméneutique et en quoi il a su exprimer l'universalité
de l'herméneutique: celle-ci «s'enracine dans le verbe intérieur, dans la quête de

compréhension et de langage qui circonscrit l'univers de notre finitude.» (p. 190).
Ce qui mérite toute notre attention dans cette étude, c'est la lucidité de la pensée
d'un herméneute sur la tâche qui l'attend: «La philosophie herméneutique se borne
plutôt à une auto-explication de la facticité humaine, s'efforçant de rendre compte de
la finitude comme de l'horizon universel de tout ce qui peut faire sens pour nous,
devinant bien qu'aucun des dieux, eux qui savent ce qu'il en est de cette fondation
dernière, ne s'adonne à la philosophie.» (191)

Jacques Schouwey

Jean-Noel Missa (éd.). Philosophie de l'esprit et sciences du cerveau.
(Annales de l'Institut de Philosophie de l'Université de Bruxelles),
Paris, Vrin, 1991, 162 p.

Cet ouvrage rassemble des articles portant sur quelques-uns des thèmes autour
desquels philosophes de l'esprit, psychologues de la cognition et spécialistes des

neurosciences tentent actuellement - en y parvenant parfois - de dialoguer.
Nonobstant sa minceur, il reflète assez fidèlement l'extrême hétérogénéité des approches,
des conceptions et du vocabulaire qui rend à la fois nécessaire et particulièrement
problématique le dialogue entre les disciplines où se pose la question des rapports de

l'esprit et du cerveau. - Le premier texte, signé Patricia S. Churchland, aborde l'une
des deux questions fondamentales qui circonscrivent le projet du recueil: «les

neurosciences concernent-elles la philosophie?» (l'autre question étant, naturellement:

«La philosophie concerne-t-elle les neurosciences?»). Les familiers ne seront
guère surpris de sa réponse résolument affirmative: se livrer à des spéculations sur
la nature du moi, de la conscience, de la représentation, etc., en toute ignorance des

recherches actuelles sur le fonctionnement du cerveau, c'est spéculer sur des notions

auxquelles les neurosciences risquent de faire subir un sort analogue à celui que
Lavoisier fit subir à la notion de poids négatif ou Newton à celle du lieu naturel. -
Les données relatives à l'étude des sujets au «cerveau divisé» ("split brain') rapportées

avec clarté par J.-N. Missa tendraient à confirmer ce point de vue «éliminati-
viste». L'existence de deux sphères d'activité psychique relativement indépendantes
chez les individus ayant subi une bissection du cerveau par commissurotomie pose
des problèmes d'interprétation troublants. Peut-on continuer à défendre, en dépit de

ce que les faits expérimentaux semblent suggérer, la thèse de l'unité de la

conscience, en considérant par exemple que seul l'un des deux hémisphères
cérébraux (le gauche, en général) est le siège de la conscience? Ou bien doit-on affirmer

que les sujets commissurotomisés ont. ou sont, deux esprits, voire deux personnes,
dans un seul organisme? Des résultats aussi déconcertants ne devraient-ils pas plutôt
nous incliner vers la conclusion que les conceptions traditionnelles du moi. de la

conscience et de son unité, de l'esprit et de la personne, sont inaptes à figurer dans

un compte rendu cohérent de la réalité expérimentalement mise à jour et doivent par
conséquent être abandonnées ou. à tout le moins, très sérieusement révisées? -
L'extension de cette interrogation à l'ensemble des principes et des concepts de la

psychologie «ordinaire» ou «populaire» ('folk psychology") que nous mettons en



72 BIBLIOGRAPHIE

œuvre pour comprendre, expliquer et prédire notre comportement ou celui de nos
semblables, constitue un des points les plus controversés dans la philosophie de l'esprit

récente. P. Engel contribue à éclairer ce débat entre les éliminativistes et les
défenseurs de la psychologie populaire qui considèrent celle-ci comme une
protothéorie scientifique pouvant servir de point de départ dans l'élaboration d'une théorie
scientifique «mûre». Selon Engel, les uns et les autres tiennent pour acquise une
prémisse douteuse, à savoir que la psychologie populaire a le statut d'une théorie,
infirmable ou confirmable selon qu'aux contenus représentationnels qu'elle
mentionne correspondent ou non des états sous-jacents réels. - J. P. Changeux et
S. Dehaene ébauchent dans leur contribution («Modèles neuronaux des fonctions
cognitives») un programme de recherches interdisciplinaire fondé sur l'hypothèse de

travail selon laquelle des identités entre classes de processus mentaux et classes de

processus cérébraux devraient pouvoir être établies. A terme, les neurosciences
montreraient quelle est «F implementation neurale du sens et des règles». Dans une
veine wittgensteinienne, G. Gillett («Meaning and the Brain») objecte que des

programmes de recherche qui visent à réduire les contenus et processus mentaux au
niveau de la neuroscience négligent trop facilement le fait que des termes comme
«pensée» ou «compréhension» renvoient à une multiplicité enchevêtrée de techniques

et de pratiques dont les aspects normatifs et interpersonnels sont irréductibles.

- Dans son texte «L'esprit sous-cortical», Michel Dupuis met en garde les
chercheurs contre les dangers que recèlent les tentatives visant à établir des localisations

fonctionnelles en tablant sur un découpage clinique de la réalité mentale issue
d'une psychologie ordinaire trop schématique et fruste. Il choisit l'exemple du

syndrome de «perte de l'auto-activation psychique» pour illustrer «la misérable
préparation conceptuelle de la clinique». Aux vocables ordinaires («ennui»,
«vide»...) qui font obstacle, de par l'assentiment trop facile qu'ils suscitent, à une
appréhension différenciée du syndrome. Dupuis préfère les analyses phénoménologiques

que Lévinas a consacrées au sens de la lassitude et de la paresse. - Signalons
enfin l'intéressant article de Béatrice de Gelder qui défend l'idée d'une continuité en

profondeur entre l'empirisme logique de Carnap et le cognitivisme de Fodor. Elle
tente de montrer que la raison pour laquelle ces deux conceptions se heurtent à des

difficultés similaires (essentiellement leur «incapacité d'intégrer les aspects évolu-
tionnaires. dynamiques et développementaux») est à chercher dans leur commune
acceptation de dichotomies fondatrices telles qu'observation/théorie ou formalisme
(syntaxej/interprétation (sémantique). Les développements récents de l'œuvre de

Fodor confirment ce parallèle.

Daniel Pinkas

Chantal Millon-Delsol, L'Etat subsidiaire. Ingérence et non-ingérence de

l'Etat: le principe de subsidiarité aux fondements de l'histoire
européenne (Leviathan), Paris, P.U.F., 1992, 232 p.

Cet ouvrage se propose de dépasser l'opposition - constitutive des débats politiques

de l'Europe contemporaine - entre libéralisme et socialisme, entre droits-
libertés et droits-créances. Cette entreprise est rendue possible par une réflexion sur
le principe de subsidiarité: la question politique fondamentale, selon Ch. Millon-
Delsol, n'est pas celle de la légitimité de tel ou tel régime, mais celle du rôle de

l'Etat, et par là celle du partage des compétences entre les différentes sphères en

présence dans la société. Selon l'auteur, la liberté ne renvoie pas seulement à la
liberté de participation, mais aussi - et même surtout - à la liberté d'autonomie,
c'est-à-dire à la possibilité de mener ses propres affaires. Mais il ne s'agit pas de



BIBLIOGRAPHIE 73

concevoir cela à la manière des libéraux, il faut trouver un équilibre entre devoir
d'ingérence et devoir de non-ingérence, puisque «le principe de subsidiarité répond,
lui. à la nécessité de faire cohabiter la liberté d'autonomie et l'ordre juste... L'Etat
subsidiaire parvient à ses fins - harmoniser la liberté d'autonomie et un ordre social
juste - par la maintenance et le développement d'une société formée d'autorités
plurielles et diversifiées, c'est-à-dire en récusant l'individualisme philosophique»
(p. 10). Néanmoins, le souci de promouvoir la justice sociale allié à ce rejet de
l'individualisme n'engendre pas forcément l'Etat-providence. C'est à l'élaboration de
cette troisième voie que Chantai Millon-Delsol s'emploie; troisième voie qui peut se
résumer par le précepte suivant: «privatisation autant que possible, nationalisation
autant que nécessaire» (p. 11). Comme l'indique le sous-titre de l'ouvrage,
l'argumentation se développe par une analyse historique de différentes théories de l'Etat.
On doit à Aristote d'avoir élaboré l'idée que la cité est nécessaire à la pleine réalisation

d'une vie parfaite, «l'idée du bien commun dépassant l'addition des biens
particuliers» (p. 16). Le tout prime sur la partie parce que le bien commun réalise la
finalité humaine. Néanmoins, la cité ne doit pas s'immiscer dans le domaine des
activités privées des citoyens; elle n'a donc qu'un rôle de suppléance par rapport à

la famille et au village. Thomas d'Aquin reprend cette vision de l'Etat tout en l'intégrant

à une perspective chrétienne: la personne «est rattachée à la société par la
nécessité de l'existence, mais elle est rattachée ontologiquement à Dieu» (p. 39). Le
pouvoir est au service des individus, il doit aider au «déploiement de leur être». La
notion politique centrale n'est ici ni la liberté - comme pour les libéraux -, ni l'égalité

- comme pour les socialistes -, mais la dignité de la personne, fondée par son

rapport à Dieu. Le catholicisme social, dès le XIXe siècle, va concrétiser cette
perspective en fondant «le devoir d'ingérence de l'Etat sur une autre valeur que celle
d'égalité» (p. 119). La dignité, qui «s'enracine dans le lien entre le créateur et la
créature» (p. 120) est inaliénable car issue d'une transcendance. Même si elles ne
sont plus considérées comme des fins, liberté et égalité ne sont pas pour autant écartées,

elles sont des moyens permettant la pleine réalisation humaine. Concrètement,
l'autorité doit garantir la liberté d'entreprise en laissant aux individus l'initiative et
la maîtrise de leurs actions, mais sans oublier que la dignité, comme valeur
fondamentale, ne peut se concrétiser sans «une suffisance matérielle, intellectuelle et
morale» (p. 125). Il en résulte une double obligation: d'une part, respect d'autonomie,

donc devoir de non-ingérence, d'autre part, devoir d'ingérence pour favoriser
la réalisation de la dignité humaine, qui ne peut être pleine qu'au sein d'une société
structurée et solidaire. Le rejet du libéralisme et du socialisme s'accompagne d'une
légitimation des groupes intermédiaires. La subsidiarité doit se concevoir comme un
emboîtement de degrés successifs: les groupes les plus restreints (en premier lieu la
famille) se chargent de tout ce qui est en leur pouvoir: leur plus grande proximité
par rapport aux individus garantit l'adéquation de leurs interventions. Mais les

moyens de ces groupes sont forcément limités; ainsi, lorsque leur action s'est avérée

insuffisante, et seulement dans ce cas, l'autorité immédiatement supérieure (c'est-
à-dire le village, la ville, puis la province et finalement l'Etat) devra prendre la

relève. Ce partage des compétences, constitutif du fédéralisme déjà préconisé par
Althusius, permet de sauvegarder les autonomies tout en promouvant le bien
commun. L'instabilité existant entre tous ces aspects «remet à l'honneur la philosophie

pratique prudentielle d'Aristote» (p. 147), car les équilibres ne sont jamais
définitifs. La valorisation de la conception aristotélico-thomiste de la société
n'implique néanmoins pas la volonté d'un retour à la société organique du Moyen Age.
L'individualisme de la société moderne est incontournable; la société holiste où tout
le monde croyait en une vérité unique et objective a disparu. Plutôt que se cantonner
dans la nostalgie d'un état passé, il faut trouver une justification moderne au principe

de subsidiarité et à la promotion du bien commun. L'auteur se trouve ici devant

une grave difficulté et sa solution peut paraître provisoire: tout d'abord, «l'idée du



74 BIBLIOGRAPHIE

bien commun est naturelle à l'individu social», qui «réclame d'être heureux dans
une société heureuse» (p. 184). Autrement dit, la solidarité, avant même d'être une
valeur morale, est une réalité. En second lieu, le contenu de l'idée de bien commun,
ne pouvant plus se définir par une révélation extérieure, se détermine par consensus.
L'originalité de ce livre est de vouloir «réconcilier la liberté de chacun et la dignité
de tous, le devoir d'ingérence et le devoir de non-ingérence» (p. 191-2), qui se
fondent sur la vision d'«un homme social au sens où il trouve à la fois ses capacités
et ses droits clans la société plus que face à elle ou contre elle; un homme digne
parce que créé par Dieu et finalisé à Dieu» (p. 196). L'argumentation convainc de
la nécessité d'échapper à la seule alternative du libéralisme et du socialisme. Mais
comme «la valeur essentielle à respecter est la dignité fondée en nature, ou simplement

reconnue comme exigence indémontrable, et non l'égalité fondée en raison»
(p. 201), on peut se demander si le principe de subsidiarité est suffisamment établi
philosophiquement et s'il ne repose pas essentiellement sur une vision chrétienne de
l'homme. Néanmoins ce livre est riche et indique peut-être la direction d'une pensée
politique régénérée.

Alessandro Monsutti

Histoire de Kurt Rudolph, Die Gnosis (Uni-Taschenbücher - 1577), 3e édition,
la théologie Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1990, 451 p.

C'est l'édition de poche de la deuxième édition (1979) de ce célèbre ouvrage
dont la première édition remonte à 1977. Edition bienvenue qui met à la disposition
des étudiants une information abondante, étayée par de nombreuses citations et des
renvois à des textes originaux et mise en page de manière avantageuse: texte au
milieu, sous-titres et renvois aux sources dans la marge. Le tout est d'une clarté
exemplaire. PJIition bienvenue, donc, en dépit des réserves qu'on peut faire valoir
face aux choix de l'auteur qui inclut dans son traitement, à côté de la gnose
chrétienne, le manichéisme et le mandéisme. Ce procédé perpétue en effet certains
clichés qui interdisent une perception nuancée et plus correcte des phénomènes. Il
est certainement insuffisant de considérer le manichéisme comme «une gnose». Par
ailleurs, l'expression «Verteufelung der Welt», en parlant de la gnose chrétienne, ne

correspond probablement pas à la pensée des tenants de ce mouvement, car ce n'est
pas au monde en tant que tel qu'ils en ont, mais à l'archonte qui leur inflige son
régime et qui les enferme dans l'esclavage de l'ignorance. Le jour viendra peut-être
où l'on dénoncera le caractère fallacieux de l'étiquette «gnose» censée résumer un
mouvement d'une complexité ct d'une diversité déconcertantes.

Carl-A. Keller

Louis Bouyer, Gnosis. La connaissance de Dieu dans l'Ecriture, Paris,

Cerf, 1988, 188 p.

Il s'agit d'une diatribe, puissante et conséquente, en faveur d'une «exégèse

proprement ecclésiastique de la Bible» (p. 142). Cet objectif implique une
polémique acerbe contre l'exégèse surtout protestante, historique et critique, et contre
ceux parmi les exégètes catholiques qui n'ont pas résisté à ses séductions. On suit
volontiers l'auteur, avec gratitude, sur de nombreux points de sa démonstration qui
vise une exégèse plus spirituelle et qui met en lumière de nombreux éléments que



BIBLIOGRAPHIE 75

l'exégèse universitaire «officielle» ignore totalement. Mais quand il conclut en affirmant

que la vision d'ensemble de ce qui fait la matière de la Bible «trouve son
expression fondamentale dans la liturgie traditionnelle de l'Eglise catholique, et la
seule autorité qui puisse en demier ressort juger ce que cela signifie, et spécialement
ne peut pas signifier c'est l'autorité propre à cette Eglise», on se demande,
peiné et inquiet, où s'en est allé l'esprit œcuménique. L'auteur semble prôner une
spiritualité qui divise. Une spiritualité chrétienne, basée sur la Bible et la tradition
des fidèles, ne pourrait-elle pas souffrir une certaine diversité - Mais, nous le répétons

: ce livre renferme de très nombreuses pages que l'on ne peut lire qu'avec
approbation.

Carl-A. Keller

Israël Salzer (éd.), Le Talmud. Traité Haguiga, traduit de l'hébreu et
annoté par le Grand Rabbin Israël Salzer (Les Dix Paroles), Lagrasse,
Verdier, 1991.211 p.

Charles Mopsik (éd.). Le Zohar. Tome III. Genève: Vayéchev-Miqets.
Traduction, annotation et présentation par Charles Mopsik (Les Dix
Paroles), Lagrasse. Verdier. 1991, 403 p.

La traduction française du Talmud de Babylone n'a malheureusement pas connu
la chance des versions allemandes et anglaises, achevées depuis plus de cinquante
ans. Elle reste encore très fragmentaire dans notre langue. Le Grand Rabbin Israël
Salzer pourra-t-il mener à terme le travail commencé? Notre souhait n'a d'égal que
l'intérêt que nous vouons à ce qu'il nous a déjà donné, et dont nous avons ici la
troisième livraison importante. Le traité Haguiga prend donc appui sur la prescription

concernant les pèlerinages au Temple de Jérusalem (Dt. 16.16). A partir du texte
de la Michna. l'argumentation de la Guemara. rassemblant les commentaires des

Maîtres et des deux grandes écoles de Schammaï et de Hillel, consiste à envisager
sous tous ses angles la signification profonde des fêtes juives, dont les deux composantes

essentielles sont la joie et le face-à-face entre le visible (créature) et l'Invisible

(Créateur). Si la joie est une nécessité pour tous qui ne souffre aucune exception,

le face-à-face fait appel à des considérations infiniment plus délicates et

prudentes. Nous suivons pas à pas, dans ce traité, toutes les discussions concernant
les conditions de légitimité de la spéculation sur «ce qui est en haut et ce qui est en
bas», la cosmogonie et la cosmologie, et la vision de Dieu dans le déploiement de la
Merkaba. C'est pourquoi il est d'une importance décisive dans toute l'histoire de la

mystique juive, qui ne cesse de faire appel à la variété de ses avis, ainsi que dans

l'histoire des conceptions cosmologiques, dont le second Temple, traversé par la
culture des grands empires perse, grec et romain, a été le lieu privilégié de discussions

et d'interprétations aussi passionnées que passionnantes. Sans les nombreuses
notes du traducteur, ce texte, comme tout le Talmud, bien connu par la codification
de son langage à tous les niveaux, serait la plupart du temps incompréhensible. Si

une certaine lenteur de parution garantit ainsi la lisibilité et l'intelligibilité du texte
traduit, le temps d'attente se mue en temps gagné sur des lectures conjoncturelles
plus propres à égarer qu'à éclairer, et nous félicitons les éditions Verdier de s'être
lancées dans cette aventure.

La publication de ce troisième volume du Zohar, dont le contenu correspond au
commentaire suivi de l'histoire de Joseph (Gn. 37,1) jusqu'à l'épisode de la coupe
dans le sac de Benjamin (Gn. 44.17), est l'occasion d'une importante mise au point
méthodologique. Les complexités herméneutiques du Zohar nécessitaient, en effet.



76 BIBLIOGRAPHIE

une annotation plus systématique et abondante, à laquelle Charles Mopsik a mis tous
ses soins, avec la maîtrise habituelle qu'on lui connaît dans bien d'autres travaux de

première main. Il s'est particulièrement penché sur le déchiffrement de la littérature
considérable et des multiples sources que l'auteur du Zohar a connues, et dont il
s'est nourri de façon si profonde qu'il a su les faire véritablement siennes, au point
qu'elles en deviennent difficilement identifiables. De même, les sources bibliques,
apocalyptiques et rabbiniques, les déplacements et la signification du remaniement
qu'il leur a fait souvent subir sont chaque fois cités et explicités. Les parallèles
significatifs avec des écrits ou des conceptions de la culture environnante chrétienne,
dans les domaines philosophiques, théologiques et scientifiques, sont signalés, ainsi

que tous les développements parallèles que l'on trouve chez des Cabalistes castillans
contemporains, comme Moïse de Léon et Joseph Gikatila. Bref, ce commentaire du
commentaire ne pouvait pas être écrit par une main plus avertie que celle de Charles
Mopsik, qui nous livre, avec autant de générosité que de finesse, des clés précieuses
pour ouvrir l'un des plus vénérables chefs-d'œuvre de l'humanité après la Bible,
lequel s'est toujours considéré comme un écho de ses révélations. C'est par une
présentation de cette profondeur que l'excellent traducteur, rompu qu'il est aux
exigences scientifiques actuelles, rend possible et construit peu à peu les voies d'un
échange et d'un dialogue de très haut niveau entre les plus audacieuses herméneutiques

des trois religions du livre.

Jean Borel

Eric Junod, Les sages du désert, Genève, Labor et Fides, 1991, 105 p.

«Un titre d'histoire se fonde toujours sur des étonnements», nous dit E. Junod
(p. 15) dans l'introduction au très beau petit livre qu'il nous offre aux éditions Labor
et Fides. Et en effet, ce sont bien d'étonnantes figures de proue du christianisme
ancien qu'il nous dépeint avec clairvoyance, sympathie et beaucoup de finesse. -
Antoine, l'anachorète du «désert intérieur». Pacôme, le premier Père des moines
cénobites, Evagre, le théoricien subtil de l'impassibilité, et Syméon, l'héroïque
ascète sur sa colonne, sont quatre représentants - fort bien choisis - de cet idéal
de renoncement au monde qui s'est développé, silencieusement et secrètement
d'abord, puis au grand jour de l'Eglise des IIIe et IVe siècles et qui a perduré à

travers les âges jusqu'à nos jours. «Pour trouver ce Dieu qui a fait l'homme à son

image, ils entreprennent une quête ardue dans les lieux secrets où il se cache, à

savoir au cœur même de l'homme. Or comment se connaître soi-même afin de

trouver Dieu sans quitter le brouhaha des hommes?» (p. 12). Ce «désert intérieur»
dans lequel Antoine s'enfonce graduellement et de plus en plus pour trouver Dieu
et retrouver ensuite les hommes qu'il conseille et guérit, E. Junod nous montre très

bien que c'est lui aussi que Pacôme recherche pour lui-même et pour ses frères qu'il
va aider en leur donnant une Règle et un cadre de vie stable; lui aussi qu'Evagre
crée au cœur du monachisme par la maîtrise des pensées intérieures, de tout ce qui
trouble l'âme et l'empêche d'atteindre à l'impassibilité qui met à l'écoute de Dieu;
lui enfin que Syméon atteint dans son extrémisme ascétique, dans cette séparation
«verticale» que sa colonne établit avec le monde pour le rapprocher de Dieu, mais
aussi le redonner aux hommes, puisque, du haut de cette colonne, il rend la justice.

- E. Junod a raison de dire en terminant que la pérennité du monachisme doit beaucoup

à l'intelligence spirituelle de ces figures fondatrices, mais il a davantage raison

encore quand il souligne qu'en apprenant à se connaître eux-mêmes, et par là à

connaître le cœur de l'homme, ces grands moines ont ouvert aux autres les voies



BIBLIOGRAPHIE 77

d'une science et d'un amour dont nous pouvons encore aujourd'hui continuer à nous
enrichir (p. 97-99).

Françoise Morard

Eugippe, Vie de saint Séverin (Sources Chrétiennes - 374), Introduction,
texte latin, traduction, notes et index par Philippe Régerat, Paris, Cerf,
1991,334 p.

La Vie de saint Séverin, qui jouit d'une réelle popularité auprès du public
allemand - et tout particulièrement celui de Bavière et d'Autriche - est désormais à la
disposition du lecteur francophone grâce à son entrée dans la collection Sources
Chrétiennes. En reprenant le texte tel qu'il a été établi par E. Vetter (Berlin-Est
1963 et réimpr. à Passau en 1981), Ph. Régerat lui apporte pourtant quelques corrections:

si les leçons abbatis sui (41,1, p. 276) et nostris (43,8, p. 286) font maintenant

l'unanimité (cf. A. Nüsslein, Eugippius, Vita sancti Severini, Bamberg 1985,
p. 85 et 89, et id., Stuttgart. Reclam 1986. p. 108 et 116) et s'imposent pour des
raisons historiques rappelées par l'auteur, la préférence donnée à Multimensis
regionis (44,1 p. 290) paraît en revanche difficilement défendable face à multis
emensis regionibus. Non seulement cette dernière leçon a l'appui de Th. Mommsen
(«Eugippiana. Sauppe contra Knòll», Hermes 32. 1897. p. 461), mais encore on ne
trouve pas d'autre exemple d'une semblable précision topographique au génitif. On

regrettera évidemment toujours l'absence totale d'un apparat critique, qui permettrait
au lecteur de se rendre compte de l'étendue des corruptions qui ont affecté surtout la
fin du texte, et de l'étonnante divergence entre les deux familles principales de
manuscrits. - Le premier mérite du travail de Ph. Régerat consiste à rendre la Vie de
saint Séverin facilement et agréablement accessible: le second, à présenter l'état de
la question avec une retenue qui force l'admiration de celui qui connaît le combat
pathétique mené par E. K. Winter en faveur de l'identification de Favianis avec
Heiligenstadt (cf. St. Séverin. Der Heilige zwischen Ost und West. Klosterneuburg
1958, p. 143 ss. et Studien zum Seversinsproblem. ibid. 1959. p. 104 ss.) ou la
virulente polémique qui oppose F. Lotter à la vieille garde des chercheurs viennois
(Séverin von Noricum. Legende und Wirklichkeit, Stuttgart 1976 et id., «Zur
Interpretation hagiographischer Quellen. Das Beispiel der Vita Severini des Eugippius».
Mitteilen. Jb. 19, 1984. 37-62). L'introduction, claire et détaillée, nous informe sur
l'A. et son œuvre, le personnage du saint et la situation historique et sociale du

Norique à l'époque de la chute de l'Empire. Ph. Régerat se montre bien documenté,
du moins jusqu'en 1982. On aurait d'autant plus souhaité que la bibliographie ne
s'arrête pas à cette année, car en 1983 encore B. de Gaiffier déplorait la difficulté
qu'il y a pour se tenir au courant de la littérature relative à saint Séverin (Analecta
Bollandiana 101. p. 14 n. 5). - Certuni fundamenlum solius fidei (epist. Eug. 5.

p. 150) est le programme apparemment naïf, mais pas innocent. d'Eugippe qui
semble avoir déteint sur l'approche si peu critique de Ph. Régerat. Beaucoup de

questions restent posées. Par exemple : les relations privilégiées entretenues par
Éugippe avec l'aristocratie romaine, hostile aux Ostrogoths, ont-elles influencé
l'orientation de l'œuvre? L'étonnante absence, remarquée d'ailleurs par l'A. (p. 192

n. 2), de toute tentative de convertir à l'orthodoxie les barbares hérétiques, ne

correspond-elle pas à l'attitude observée par le Pape Gélase en face de Théodoric?
Ou encore, pourquoi ce refus de toute réflexion théologique de la part d'un auteur
connu comme un passionné d'Augustin? Enfin, comment comprendre la relation
paradoxale entre la damnatio memoriae, ordonnée par le moine «apatride» quant à

ses origines, et le souci du même Séverin d'assurer à son corps après sa mort un



78 BIBLIOGRAPHIE

«lieu de mémoire» (terme que nous empruntons à Pierre Nora)? Néanmoins, grâce à

cette nouvelle édition, toute recherche ultérieure sera grandement facilitée.

Helena Junod

Robert Beulay, L'enseignement spirituel de Jean de Dalyatha, mystique
syro-oriental du VU! siècle (Théologie Historique - 83), Paris.
Beauchesne, 1990, 524 p.

Tout à fait admirable est ce nouvel ouvrage de Robert Beulay, qui nous introduit

avec maîtrise, clarté et passion dans les arcanes de l'enseignement doctrinal,
ascétique et mystique de Jean de Dalyatha. lequel décrit toutes les phases de la
croissance et de l'illumination progressives de l'homme, dans sa quête de l'union
avec Dieu-Trinité. L'auteur nous découvre là un géant de Dieu, assimilable aux plus
grandes figures que nous offre la tradition byzantine et latine, resté jusqu'à ce jour
caché sous la lettre syriaque de ses écrits que personne ne s'était aventuré à déchiffrer.

Et ce n'est pas la moindre qualité, que nous soulignons avec émerveillement,
que celle d'avoir su traduire en langue française avec autant de précision, d'à-propos
et de profondeur spirituelle des textes délicats, tant par le contenu qu'ils veulent
faire passer, et qui est toujours au-delà des mots, que par la forme elle-même, qui
emprunte librement les ressources de la philosophie spéculative et de l'évocation
poétique. En effet, Jean l'Ancien, comme on l'appelle aussi, est en droite ligne l'un
des plus dignes héritiers de Macaire le Grand. Isaac de Ninive. Evagre le Pontique.
Grégoire de Nysse et Denys l'Aréopagite. dont il a si bien assimilé les doctrines
qu'il en fait une synthèse absolument originale. Né dans le sud de l'Iraq actuel, il
fut moine, dans les deux premiers tiers du VIIIe siècle, au monastère de Mar
Youzadaq d'abord, dans la montagne de Qardou (sud-est de la Turquie actuelle).
Puis il se retira un peu plus à l'est dans les solitudes altières du massif de Dalyatha.
dont les sommets avoisinent les 3000 m, pour revenir, au soir de sa vie, près de

Qardou. où une quarantaine de religieux se regroupèrent autour de lui. et dont il
assuma la paternité jusqu'à sa mort. Voilà pour les traces terrestres. Quant au
cheminement intérieur qu'il a poursuivi, et dans lequel nous entrons pas à pas, nous pourrions

le qualifier comme la conjonction de deux «ascensions», pour évoquer ici la
parole de Pierre qui ne cesse de monter à l'esprit à la lecture de ces pages.
«... jusqu'à ce que le Jour commence à poindre, et que l'Astre du Matin se lève
dans vos cœurs» (2PÌ.1.19): l'ascension de l'homme qui, de purifications en
purifications du corps et de la partie passionnée de l'âme, retrouve la contemplation
paradisiaque naturelle des êtres corporels et incorporels, et celle de l'Astre-Christ dans le
cœur purifié du croyant, par le rayonnement duquel l'intellect se voit lui-même ainsi

que la Lumière sans forme dans l'union de la Trinité. Pour l'histoire des faits, ce
volume correspond à la seconde partie d'une thèse de troisième cycle, préparée avec
Antoine Guillaumont, et soutenue, à la Sorbonne, le 8 octobre 1974. Nous renouvelons

à notre tour les éloges unanimes que le jury lui avait alors décernés. La
première partie, parue en 1987 aux Editions de Chevetogne, sous le titre La Lumière
sans forme. Introduction à l'étude cle la mystique chrétienne syro-orientale. a déjà
fait l'objet d'une recension dans la revue (cf. RThPh, 1990, p. 284 s).

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 79

Maria-Angeles Navarro Giron, «La carne de Cristo», el misterio eucari¬

stico a la luz de la controversia entre Pascasio Radberto, Ratramno,
Rabano Mauro y Godescalco», Madrid, Publicaciones de la Universidad
Pontificia Comillas Madrid, 1989,269 p.

844: Paschase, moine à l'abbaye de Corbie, dédie à Charles le Chauve son «De

corpore et sanguine Domini», traité théologique centré sur le thème de l'eucharistie
et qui sera à l'origine d'une controverse opposant notamment Paschase à Ratramne,
dispute autour de laquelle viendront se joindre d'autres théologiens, dont Rabano et
Gottschalk. Question d'époque et de mentalité pour ces quatre moines bénédictins du
IXe siècle, pour qui la matérialité ou non de la résurrection fait problème : comment
le Ressuscité est-il présent dans l'eucharistie? Point de départ d'une ecclésiologie et
d'une pneumatologie qui auront pour conséquences de clarifier ou de re-découvrir
les notions de «Jésus historique», de «corps du Christ» en tant que nourriture, en
tant qu'Eglise; ces réflexions mettront à jour également les concepts de «personne»,
de «figure» et de «symbole». Aussi l'étude de Navarro Giron se présente-t-elle
comme une analyse historique très approfondie et détaillée de l'œuvre de Paschase

et des répercussions chez les théologiens mentionnés. Une structure claire analyse
tour à tour les concepts de «Corps du Ressuscité». «Corps eucharistique». «Corps
ecclésial», «Esprit en tant que donateur de vie» ; une étude enfin très dense et
consciente de la distance historique : il faut prendre le temps pour entrer et pour se

familiariser avec cette tranche du haut Moyen Age et sa mentalité, qui porte d'une
part les questions de tout homme, d'autre part, celles d'un temps, d'une époque et
d'une tradition déterminée.

Carmen Burkhalter

L. van Acker (éd.), Hildegardis Bingensis Epistolarium. Pars Prima I-XC
(Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis XCI), Turnhout,

Brepols, 1991, LXXIII + 230 p.

Fabio Chavez Alvarez, «Die brennende Vernunft». Studien zur Semantik

der 'rationalitas bei Hildegard von Bingen (Mystik in Geschichte und

Gegenwart, Abteilung I, Christliche Mystik, Band 8), Stuttgart/Bad
Cannstatt, Frommann Holzboog, 1991, 282 p.

L'importance de la correspondance de Hildegard de Bingen ne se mesure pas
seulement à sa quantité (près de 400 lettres sont actuellement répertoriées et
authentifiées), mais aussi à sa qualité et à son intérêt exceptionnels, sur les trois plans de la
connaissance de sa personnalité elle-même à la richesse de laquelle elle nous fait
participer, de son rayonnement qui fait presque le tour de l'Occident du XIIe siècle
et nous met en rapport avec des papes, des empereurs, des rois, des archevêques et
des évêques, des abbés et des abbesses, des prêtres, des moines et des laïcs, de son
contenu enfin, qui est de la même veine et audace visionnaires et de la même autorité

prophétique que l'œuvre didactique. Avec la délicatesse et le fin discernement
des spirituels, rares, qui ont reçu la grâce de pouvoir tout considérer dans la lumière
incréée du Verbe, tous les problèmes, même les plus personnels, de ses correspondants,

sont ainsi transcendés sub specie aeternitatis où ils acquièrent leurs significations

ultimes et leurs solutions réelles. Qu'il s'agisse de conseils, d'encouragement.



80 BIBLIOGRAPHIE

d'avertissements, de réprimandes ou de menaces de châtiment, qu'elle développe un
thème doctrinal, ascétique ou mystique, chaque réponse vient de l'éclat de la

«Vivante Lumière». «J'écris dans une vraie vision des mystères de Dieu», dit-elle;
«La Source d'Eau» le dit. etc. C'est la raison pour laquelle, si l'on veut vraiment
comprendre Hildegarde au niveau où elle peut légitimement prétendre vouloir être

comprise, son œuvre entière et ses lettres requièrent le plus grand sérieux. Voici
donc, pour la joie de ses admirateurs et de ses disciples actuels qui se font d'année
en année plus nombreux dans le monde entier, la première édition critique complète
de cette correspondance qui comprend aussi bien les lettres écrites par Hildegarde
que celles qui lui furent adressées pour lui poser des questions, ou la remercier de

ses réponses. Les principes de l'édition sont les suivants: l'ensemble des lettres sera

réparti en plusieurs groupes, et nous avons, dans ce premier tome, celles du premier
(I-XLV) qui contient, selon l'ordre descendant de leur rang hiérarchique dans

l'Eglise, les lettres adressées à des papes, cardinaux, archevêques, évêques, abbés,

etc.. ainsi que la plupart de leurs réponses, et une partie seulement du deuxième

groupe (XLVI-XC) qui contient l'échange de lettres avec d'autres personnalités
spirituelles dont le nom demeure lié à un lieu géographique. L'ordre des lettres suit
l'ordre alphabétique des lieux en question, d'Albon à Erbach. A la fin de l'ouvrage,
une concordance de l'édition Migne (P.L.197) et de la présente édition facilite les

points de repère et les comparaisons. Nous attendons avec impatience l'achèvement
de ce magnifique travail.

Les recherches de Fabio Chavez Alvarez ont d'abord été présentées, en 1990,

comme thèse de doctorat à l'Université catholique d'Eichstâtt. Trois parties principales

forment cette étude: dans la première. l'A. s'est attaché à expliciter l'histoire
sémantique du concept de «rationalitas» qui, depuis les Pères jusqu'au XIIe siècle,
s'était grossi de contenus nombreux, riches et diversifiés. C'est principalement dans

les œuvres-témoins de Tertullien. Augustin, Claudius Mammen. Fulgence. Isidore.
Alcuin, Jean Scot, Anselme, Bernard de Clairvaux. Guillaume de Saint-Thierry.
Honorius d'Autun et des trois écoles de Laon, Chartres et Saint-Victor qu'il puise la

matière de ses informations. Au plus haut niveau, dans les écrits de Hildegarde - et

nous abordons la deuxième partie - la notion de rationalité est fondamentalement
trinitaire; elle exprime, d'une part, l'essence incréée du Logos-Verbe, son action
créatrice et rédemptrice ad extra et, d'autre part, par sa double fonction de

«connexio» ct d'«inspiratio», la personne et l'œuvre du Saint-Esprit. A la rationalité
incréée divine correspond, par conséquent, une rationalité créée, laquelle se dédouble
en rationalité de type angélique et de type humain. Hildegarde n'a jamais séparé la

finalité des intelligences angéliques et humaines: elle a toujours contemplé, dans ses

visions, la symphonie métacosmique et sophianique des esprits célestes, dont la

louange de gloire est le langage propre, et des esprits humains en voie de divinisation,

comme les deux miroirs où ne cessent de se refléter l'Image et la Sagesse
divines. Comme chacun le sait, l'Abbessc de Bingen n'a jamais parlé la langue des

philosophes, et c'est pourquoi il y a longtemps qu'elle n'était plus prise au sérieux.

Aujourd'hui, l'étude des innombrables métaphores qu'elle utilise, toutes plus fortes
et splendides les unes que les autres, pour essayer de rendre compte d'une plénitude
el d'une richesse visionnaires exceptionnelles et inépuisables, fait apparaître, par
comparaison avec d'autres œuvres, les principes d'une herméneutique prophétique et

cosmologique de premier intérêt. C'est là l'objet de la troisième partie de ce travail
remarquable, qui ne peut que porter toujours plus loin la réflexion d'autres
chercheurs.

Jean Borei



BIBLIOGRAPHIE 81

D. Juvenal Merriell, To the Image of the Trinity. A Study in the Develop¬
ment of Aquinas' Teaching (Studies and Texts - 96), Toronto, Pontifical

Institute of Mediaeval Studies, 1990, 266 p.

En suivant l'ordre chronologique dans lequel Thomas d'Aquin en a parlé dans
son œuvre, D. Juvenal Merriell analyse le thème de l'homme créé à l'image de Dieu
Trinité, qui est capital dans l'anthropologie théologique chrétienne et qui connaît
aujourd'hui un regain d'intérêt. Antérieurement à la Somme Théologique, l'Aquinate
a composé deux exposés d'ensemble sur le sujet de l'image: le premier se trouve
dans le Commentaire des Sentences de Pierre Lombard, dans le contexte de la théologie

trinitaire (I, Dist. 3) et de la création (H, Dist. 16), ainsi que dans le De Veritate

(Q.10), qui éclaircit les fondements de la connaissance intellectuelle de
l'homme. Enfin, c'est à la fin de la Prima Pars (Q.93) que le Maître expose la
synthèse de sa doctrine de l'image, dans le grand mouvement de procession (exitus)
et de retour (reditus) des créatures, qui constitue l'axe de la construction théologique
de la Somme. Commençant par examiner les différents rapports possibles entre les

concepts d'image et de ressemblance, selon l'exigence même de la formule biblique,
et montrant que créer convient à Dieu selon son être qui est son essence, laquelle est

commune aux trois personnes, il poursuit en structurant, selon les analogies héritées

d'Augustin, le rôle des divines personnes dans cette création. La Trinité se voit ainsi

représentée dans la créature par sa limitation qui suppose un principe (première
personne), par son espèce qui manifeste le verbe qui l'a produite (deuxième
personne), par son ordre qui reporte l'amour d'où elle procède (troisième personne).
Il est important de remarquer ici qu'il n'y a pas, selon Thomas d'Aquin, de passage
rationnel de l'unité de nature à la Trinité des personnes; l'image de la Trinité dans
l'homme suit l'image de la nature à titre de chose crue, et non pas de chose sue.
Abordant les conditions de réalisation de l'image de la Trinité dans l'âme, nous
retrouvons encore les ternaires augustiniens de mens-notitia-amor et de memoria-
intelligenlia-voluntas, ainsi que la distinction traditionnelle d'imago creationis.
recreationis et similitudinis qui lui permet d'établir la gradation qui, de la première
image imprimée par la création dans sa nature, et qui se trouve en tout homme,
aboutit à la deuxième image qui se trouve réalisée dans les âmes des justes, selon
l'ordre de la grâce, et qui s'accomplit enfin en plénitude dans la troisième image,
qui est le lot des bienheureux, transfigurés dans la gloire. Le grand mérite de cette
étude consiste à serrer le plus près possible l'argumentation thomasienne et à ne pas
décoller des textes eux-mêmes.

Jean Borel

Hans R. Guggisberg, Frank Lestringant, Jean-Claude Margolin (éds.),

La liberté de conscience (XVF-XVIF siècles) (Etudes de philologie et

d'histoire 44), Genève, Droz, 1991, 375 p.

S'il y a, dans l'histoire des idées et des institutions en Occident, un thème

complexe et mouvant, c'est bien celui de la liberté de conscience, dont l'origine
théologique ne saurait faire oublier les développements à la fois politiques et

philosophiques; le volume qui lui est consacré et qui réunit les Actes d'un colloque qui
s'est tenu en 1989 à Mulhouse et à Bâle n'a pas la prétention d'épuiser un tel sujet
mais, plus modestement, de poser quelques jalons qui aident à mieux cerner la



82 BIBLIOGRAPHIE

nature des droits de la conscience, tels qu'ils ont été conçus au XVIe et, dans une
moindre mesure, au XVIIe siècle. Il a tout particulièrement le mérite de balayer
certains lieux communs, tels le rapprochement de la notion actuelle de liberté de
conscience avec celle des Réformateurs ou l'équation trop vite établie avec la
tolérance. Dix-huit contributions, dont il n'est évidemment pas possible de rendre

compte en détail mais qui sont inégales quant à la valeur et à la longueur, sont groupées

en quatre parties: I. La liberté de conscience au temps de la Réforme, p. 15-81 ;

II. La liberté de conscience à l'épreuve des guerres de religion, p. 85-169; III. Les
limites de la liberté de conscience. Le christianisme et ses autres: Judaïsme, Islam.
p. 173-233; IV. La liberté de conscience en devenir: XVIe-XVIIc siècles, p. 237-367.
On assiste ainsi, au fil de pages qui se suivent au gré soit de la chronologie soit de

la géographie - politique ou confessionnelle -, à raffinement d'une notion qui,
identifiée par Bèze avec la liberté d'obéir à Dieu, aboutira dans le Commentaire
philosophique de Bayle à l'attribution d'une même valeur normative à la conscience
erronée et à la conscience éclairée. Mais l'histoire de la liberté de conscience n'est

pas un parcours linéaire qui irait d'une conception théologique ayant Dieu pour sujet
à une conception anthropologique se définissant par son subjectivisme même: au
XVIe et au XVIIe siècle, le cadre dans lequel s'articulent les diverses conceptions de

la conscience et de ses droits demeure celui des rapports entre le Créateur et la créature,

les différences découlant principalement de divergences d'ordre sotériologique
ou politique. Un ouvrage en définitive, qui mérite d'être lu, notamment pour les

pistes de recherche qu'il ouvre autour d'un sujet délicat et conceptuellement
complexe, même si on ne peut que regretter le peu de place accordé au catholicisme,
non réductible à la seule position thomiste dont s'occupe l'une des contributions.

Maria-Cristina Pitassi

Pierre Force, Le problème herméneutique chez Pascal, Paris, Vrin, 1989,

297 p.

Longtemps négligée par l'historiographie, la question de l'interprétation biblique
chez Pascal n'en demeure pas moins centrale, liée qu'elle est au problème des

fondements mêmes de la religion chrétienne. En partant de l'hypothèse d'une relation

étroite chez le savant français entre apologétique et herméneutique, l'auteur
rédige un ouvrage qui s'intéresse moins au cadre historique de l'exégèse pascalienne
qu'aux problèmes théoriques posés par une démarche qui doit concilier la raison à

laquelle l'apologiste fait appel avec l'autorité divine que le croyant reconnaît à

l'Ecriture. Ce faisant, l'A., tout en ne négligeant pas entièrement la question des

sources ou celle des rapports avec des contemporains tels que Spinoza ou Simon,
s'interroge surtout sur le rapport établi par Pascal entre sens et vérité du texte
biblique. A l'aide de catégories interprétatives tirées soit de la philosophie contemporaine

soit de la linguistique, l'A. montre la distance qui sépare le savant français
de toute interprétation rationaliste de l'Ecriture ainsi que son originalité face à la
tradition exégétique augustinienne. - Un ouvrage, en conclusion, dont la lecture
n'est pas toujours aisée en raison de la technicité des concepts employés et qui
aurait gagné à être accompagné non seulement d'un index mais aussi d'une conclusion

plus substantielle.

Maria-Cristina Pitassi



BIBLIOGRAPHIE 83

Maria-Cristina Pitassi, De l'orthodoxie aux Lumières, Genève 1670-1737,
Genève. Labor et Fides. 1992. 88 p.

L'époque de l'orthodoxie protestante qui suivit la Réforme du XVIe siècle est
mal connue et peu travaillée. A vrai dire, il faut du courage pour présenter au public
une étude aussi spécialisée que celle que nous livre M1™ Pitassi, professeur à

l'Institut d'histoire de la Réformation à Genève et spécialiste de cette période. L'A. cite
beaucoup de sources inédites, mais ne donne cependant pas à son étude qu'une
portée technique et spécialisée. D'intérêt certes genevois, la transition d'une orthodoxie

stricte à une orthodoxie 'éclairée' ou "raisonnable' vient instruire le dossier
d'un événement qui s'observe à bien d'autres endroits de l'époque. En abordant les

figures de Jean-Alphonse Turrettini, Louis Tronchin et Jean-Robert Chouet. pour ne
mentionner que les vedettes les plus importantes, cet ouvrage s'assure une audience
plus large. Ce livre à caractère introductif traite d'un chapitre peu connu de l'histoire
genevoise, à savoir de sa théologie et de sa vie ecclésiale de 1660 à 1725, période
marquée par l'adoption de la Formula Consensus d'une part et par la mort de son
fossoyeur J. A. Turrettini d'autre part. Ce qui fait avant tout problème, c'est la
doctrine stricte de la double prédestination. Par une évolution vers l'affirmation de la
grâce universelle, Genève acquit petit à petit «une nouvelle identité théologique et
ecclésiale, caractérisée par une plus grande souplesse dogmatique, par une ouverture
à la culture moderne et par l'assimilation de valeurs iréniques» (p. 8). L'ouvrage de
Mme Pitassi nous communique admirablement le climat intellectuel d'une époque et
d'une ville comme Genève ainsi que le changement qu'il subit. Cette évolution est
liée à la mutation générale du cadre culturel européen. S'il est peut-être difficile de

se passionner pour le sujet et pour la lecture, les faits rapportés sont en revanche
époustouflants: en l'espace de quelques décennies, on abolit la signature obligatoire
de la Formula Consensus, l'Académie passe du contrôle exclusivement ecclésiastique

à des enseignements nouveaux en mathématiques et des savants arminiens
comme Hugo Grotius font leur entrée dans des bibliothèques genevoises.

Klauspeter Blaser

Louis J. Rataboul, John Wesley. Un anglican sans frontières 1703-1791,

Nancy. Presses Universitaires de Nancy, 1991, 239 p.

Destiné à un public francophone non spécialiste, cet ouvrage retrace avec clarté
la biographie de John Wesley, de son éducation anglicane sous la direction ferme,
bien qu'aimante, de sa mère à ses premières charges pastorales, de sa malheureuse

expérience missionnaire en Géorgie à la fondation et à l'épanouissement du mouvement

méthodiste. A l'aide de la très copieuse documentation laissée par Wesley lui-
même, et notamment de l'officiel Journal (1735-1790), des plus intimes Diaries
(1725-1791, avec une lacune entre 1742 et 1781) et de la correspondance, l'auteur
essaie à la fois de rendre l'objectivité des étapes fondatrices (études oxoniennes.
rencontres en Amérique, débuts et progression du mouvement, détachement de

l'Eglise anglicane) et de restituer le visage intime d'un homme dont l'extraordinaire
richesse spirituelle s'accompagnait d'une lamentable immaturité affective. Non sans

quelques redites, dues principalement à l'insertion de chapitres plus thématiques
dans un schéma somme toute chronologique, l'ouvrage a le mérite de détailler la

biographie de Wesley sans toutefois égarer le lecteur dans une multiplicité d'événements

auxquels les sources permettent pourtant d'accéder. De même, les deux

premiers chapitres, qui retracent à grandes lignes et avec, forcément, une certaine

approximation, l'évolution de la société - civile et ecclésiastique - permettent à un



84 BIBLIOGRAPHIE

public plus large de mieux saisir le contexte et les enjeux de l'entreprise wesle-
yenne. On ne peut évidemment pas reprocher à un ouvrage de ne pas traiter ce qui
dépasse les objectifs fixés; on ne pourra donc pas trop se plaindre de ce que la
présentation de la méthode théologique de Wesley, ainsi que des ressorts ultimes de

sa prédication et de son action pastorale, ne sorte de généralités largement débitées.

- Un ouvrage, en conclusion, qui servira à mieux faire connaître l'itinéraire de

Wesley, même si la sympathie évidente que l'A. porte à son personnage offusque
parfois la sérénité du jugement historique.

Maria-Cristina Pitassi

Bernard Reymond, A la redécouverte d'Alexandre Vinet, Lausanne. L'Age
d'Homme, 1990, 155 p.

Sortir Alexandre Vinet du «purgatoire de l'oubli» dans lequel il a été relégué
sans pourtant retomber dans le mythe désormais usé. tel est le propos de ce livre qui
est la mise en forme écrite d'un cours public donné par l'A. à la Faculté de théologie

de l'Université de Lausanne en 1987-1988. C'est dire à la fois l'intérêt et la
difficulté d'une telle entreprise, écartelée entre le souci de vulgarisation et la volonté
de jeter un regard neuf sur un personnage qui constituait encore, jusqu'aux années
soixante, une référence non négligeable dans l'enseignement pastoral vaudois. Treize
courts chapitres font ressortir, avec clarté, les points saillants de la pensée et de la

production littéraire de Vinet: du contexte historique d'un XIXe siècle où se succèdent

nouveautés politiques, théologiques et culturelles aux interprétations historiographiques,

du bien écrire comme acte de portée éthique aux lectures pascaliennes, de
l'attitude à l'égard du Réveil à celle envers le catholicisme, du problème épineux
des rapports entre Eglise et Etat à la conception du ministère pastoral, du plaidoyer
en faveur de l'individualité aux ruptures théologiques avec Ostervald et Schleiermacher.

Certes, chacun de ces aspects est trop complexe pour se contenter de quelques
pages rapides mais il faut reconnaître à l'A. le mérite d'avoir su reconstituer, sinon
l'épaisseur de tous ces débats et de tous ces problèmes, du moins la trame dans

laquelle ils s'insèrent. Ce livre se recommande donc comme une introduction, claire
et utile, à l'œuvre de Vinet, qui aurait pourtant gagné à être complétée par une
bibliographie et un index des noms.

Maria-Cristina Pitassi

Bernard Lucien, Grégoire XVI, Pie IX et Vatican II. Etudes sur la liberté
religieuse dans la doctrine catholique, Tours, Editions Forts dans la
Foi, 1990, 350 p.

Préoccupé par la situation présente de l'Eglise catholique, l'auteur se propose
d'examiner si la doctrine du Concile Vatican II sur la liberté religieuse - telle
qu'elle est exprimée dans la déclaration Dignitatis Humanae Personae - est compatible

avec l'enseignement des papes du siècle passé. Dans ce but, l'auteur étudie
d'abord l'enseignement de Grégoire XVI à ce sujet (pp. 9-120). De fait, il s'agit
surtout d'un passage de l'Encyclique Mirari vos (15.8.1832) dans laquelle est
condamnée la doctrine de la liberté de conscience. Le document pontifical qualifie
une doctrine qui affirme «qu'il faut assurer et garantir à qui que ce soit la liberté de
conscience» d'absurde et de délire (deliramentum) (cité p. 13). L'analyse démontre



BIBLIOGRAPHIE 85

que le Pape «a condamné le principe de la liberté civile en matière religieuse»
(p. 119). Un second chapitre (pp. 121-231) est consacré à l'Encyclique Quanta cura
de Pie IX (8.12.1864) dans laquelle se trouve son jugement formel sur la liberté de

conscience et des cultes. Comme Grégoire XVI. il qualifie de délire une opinion qui
prétend que «la liberté de conscience et des cultes est un droit propre à chaque
homme» (cité p. 125). Dans l'examen du document pontifical. B. Lucien étudie à la
fois le contexte littéraire et historique. Il arrive à la conclusion que Pie IX «a
condamné purement et simplement, en elle-même, l'affirmation selon laquelle, en
matière religieuse, la liberté civile serait un droit propre à chaque homme» (p. 231).
Le dernier chapitre expose la doctrine de la déclaration Dignitatis Humanae
Personae (pp. 233-293). Selon Lucien, il faut conclure «à la réalité de la contradiction»

(p. 295) entre l'enseignement des papes du siècle passé et celui de Vatican II

- et «sur un principe de droit naturel» (p. 303). L'ouvrage comporte une longue
bibliographie commentée (pp. 307-344). - Je pense que l'auteur a raison sur un
point : on ne peut nier et on ne doit masquer la grande différence entre la doctrine
conciliaire et celles de Grégoire XVI et Pie IX. Tout dépend de l'interprétation
qu'il convient de donner de cette «contradiction». Mon appréciation est diamétralement

opposée à celle de l'auteur de cet ouvrage et m'amène à formuler cette question

grave: comment, en effet, admettre et comprendre que l'Eglise catholique ait si

longtemps enseigné et prêché l'intolérance religieuse?

Ruedi Imbach

Stephan H. Pfürtner, Ethik in der europäischen Geschichte I : Antike und Théologie
Mittelalter : II: Reformation und Neuzeit, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, contemporaine
Kohlhammer, 1988, 187 et 204 p.

Cette entreprise collective répond à un intérêt évident. L'émergence d'une
nouvelle Europe - ni uniquement économique, ni exclusivement chrétienne, ni
simplement occidentale - ravive des angoisses et des espérances. Qu'en est-il de la
contribution du christianisme à l'identité européenne? Et peut-on parler d'une
éthique typiquement et spécifiquement européenne? Le mérite des deux tomes

conçus par Stephan Pfürtner (qui fut professeur à la Faculté catholique de Fribourg
et enseigne aujourd'hui à la Faculté protestante de Marbourg!) est de nous offrir une
riche moisson de contributions à la fois historiques et profilées à ces deux problématiques.

Non seulement l'éthique, comme discipline philosophique et théologique,
trouve ainsi sa place dans le contexte des temps et des situations, mais, de plus, elle
s'avère être une tâche toujours neuve et risquée, formatrice et transformatrice de

culture. L'ouvrage échappe en bonne partie aux pièges de l'encyclopédisme et du

simple parcours historique. Ce n'est pas d'une histoire de l'éthique qu'il s'agit ici,
mais de relectures des conditions d'émergence de l'éthique et de leur portée
européenne. Avouons que la réalisation ne répond pas pleinement aux espoirs que suscitait

l'ambition programmatique: certains chapitres sont assez conventionnels, d'autres

détonnent par une originalité peu mise en relation avec le reste de l'ouvrage.
L'éthique réformée proprement dite est présentée de manière rapide (Calvin),
lapidaire (Barth) ou même inexistante (Rich. Moltmann). L'apport de Troeltsch est

quasiment inexploité. La préférence est largement donnée, pour l'époque moderne, à

la pensée allemande et anglaise: non seulement la pensée francophone (Lévinas.
Ricœur) mais aussi celle de l'Europe du Sud n'y trouvent guère leur plaee. C'est
peut-être cela qui manque le plus: une réflexion sur la diversité interne de l'Europe
et sur les questions complexes que le pluralisme culturel et religieux représente pour
qui entend dégager les lignes de force d'un éthos européen. Mais ces défauts inévita-



86 BIBLIOGRAPHIE

blés dans pareille entreprise ne doivent pas nous cacher l'apport réel et fécond d'une
tentative à bien des égards novatrice.

Denis Müller

Thomas Rudolf Krenski, Passio caritatis. Trinitarische Passiologie im
Werk Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln, Johannes Verlag, 1990,

406 p.

Dans cette thèse, l'auteur se pose la question de savoir si l'on peut parler d'une
souffrance de Dieu. Il le fait en lien avec l'œuvre de Hans Urs von Balthasar, trop
peu étudiée sous cet aspect. Il confronte les points de vue de ce demier avec ceux
de K. Rahner et de J. Moltmann notamment. Il montre que. sans briser la continuité
théologique et métaphysique, von Balthasar peut parler d'une souffrance en Dieu. Il
propose une analogia exinanitionis qui exclut de Dieu l'expérience et la souffrance
de ce monde, mais qui ouvre la condition de possibilité pour l'expérience et la
souffrance dans leurs implications christologiques et trinitaires.

Marc Donze

John M. Mangum (éd.), The New Faith-Science Debate. Probing
Cosmology, Technology and Theology, Minneapolis/Geneva, Fortress

Press/WCC Publications, 1989, 165 p.

Cet ouvrage est le résultat d'une consultation organisée par la Fédération
luthérienne mondiale, à Larnaca en 1987, sur le thème suivant: «Le nouveau monde

scientifique et technique: quelle différence pour les Eglises?» Dix contributions
présentées lors de ce congrès ont été rassemblées dans ce petit volume. L'introduction

de P. Albrecht esquisse en quels termes se pose aujourd'hui le dialogue entre
science et foi, vu le développement spectaculaire des savoirs et des pouvoirs scientifiques

au cours de ce siècle. Dans le premier article, B. Gustafsson (astrophysicien
suédois) présente la conception scientifique actuelle du monde. Les trois articles
suivants traitent des défis que se lancent respectivement la science, la théologie et

l'Eglise; ils sont rédigés par le biochimiste et prêtre anglican A. Peacocke (Oxford,
Grande-Bretagne), par le pasteur luthérien V. Westhelle (Parana, Brésil) et par le

responsable de l'environnement de l'Eglise évangélique unifiée de Baden. G. Liedke
(Allemagne). Le systématicien H. P. Nebelsick (Louisville, USA) précise ensuite la

tâche de l'Eglise à l'âge de la science. Suivent deux essais plus particuliers: celui de

J. K. Larsen (Palo Alto, USA) concernant les impacts de la haute technologie sur la
société américaine, et celui de R. Cole-Turner (Memphis, USA) sur le génie génétique

et notre rôle dans sa création. Le Japonais N. Eto (Tokyo) parle des relations
entre les religions asiatiques et la science postmoderne. Dans le neuvième article,
V. P. K. Titanji (Yaounde, Cameroun) présente son travail de chercheur en biologie
moléculaire comme une vocation chrélienne. La question est reprise et généralisée

par le systématicien T. Peters (Berkeley, USA). Enfin, R. J. Rüssel, directeur du

Centre pour la théologie et les sciences naturelles de Berkeley, établit l'agenda des

Eglises pour le XXIe siècle. Le livre contient encore six études bibliques et les

conclusions des échanges ayant eu lieu à Larnaca. - Cet ouvrage se lit facilement et

reflète bien la diversité des questions relatives aux rapports entre science et foi. Les

auteurs plaident en faveur d'une articulation réfléchie et informée entre ces deux



BIBLIOGRAPHIE 87

domaines. Dans la même veine, il convient de citer l'ouvrage édité en France par
J. Delumeau (éd.). Le savant et la foi, Paris, Flammarion, 1989, et celui publié en
Angleterre par Sir N. Mott (éd.), Why Scientists Believe?, London, James & James,
1990.

Clairette Karakash

Nancey Murphy, Theology in the Age of Scientific Reasoning, Ithaca/
London, Cornell University Press, 1990, 215 p.

Murphy reprend à nouveaux frais la question du statut de la connaissance
religieuse, fort controversée depuis l'avènement de la rationalité scientifique. Elle
entend fournir un appui rationnel à la connaissance de Dieu en utilisant les

ressources de l'epistemologie postmoderne (holiste) qui s'est substituée à l'étayage
sur des fondements. Le premier chapitre retrace l'évolution de l'epistemologie, de
Descartes à Hume, et montre que la théologie a réagi à la critique de l'empirisme,
soit en l'ignorant, soit en se donnant un fondement non cognitif: la morale, le sentiment

ou l'existence. Cette attitude défensive, ou séparatiste, a fait du domaine
religieux un monde à part au sein de la culture contemporaine. Parmi les théologiens
qui ont pris au sérieux le défi de l'empirisme, Pannenberg est l'un de ceux qui ont
tenté d'ouvrir de nouvelles voies à la théologie (chap. 2). Il a cependant échoué,
faute d'avoir utilisé une théorie adéquate de la méthode scientifique pour construire
sa théologie. L'émergence du holisme et ses conséquences en philosophie des
sciences ont considérablement modifié la conception de la démarche scientifique. Le
chapitre 3 passe en revue les métamorphoses de l'epistemologie des sciences depuis
l'empirisme logique jusqu'aux modèles de Kuhn, Lakatos et Feyerabend. L'A.
retient le modèle de Lakatos qu'elle considère comme étant actuellement la meilleure

théorie du raisonnement scientifique et l'utilise pour évaluer la scientificité de
la théologie. Il lui faut donc montrer que les programmes théologiques peuvent
présenter les mêmes caractéristiques formelles que les programmes de recherche
scientifique. Son hypothèse est que la connaissance théologique et la connaissance

scientifique peuvent être étayées de manière analogue et satisfaire aux mêmes
critères de démarcation et de confirmation. Parmi les nombreux programmes théologiques

à disposition, Murphy choisit celui des catholiques modernistes - Loisy,
Tyrrell. Buonaiuti pour tester son hypothèse (chap. 4). Les modernistes ont échoué
dans leur entreprise réformatrice pour les mêmes raisons que Pannenberg. Murphy
en déduit que les programmes théologiques butent sur la difficulté à sélectionner les
données (les faits) à partir desquelles la théologie peut systématiser et construire une
doctrine. Ces données comprennent les textes de l'Ecriture et de la tradition, des

faits historiques, certains résultats des sciences naturelles et humaines. Murphy
insiste pour compter au nombre des données théologiques les pratiques des croyants
et leurs expériences religieuses. C'est à ces dernières qu'est consacré le chapitre 5.

Comment distinguer les expériences religieuses authentiques des autres phénomènes
psychologiques? Murphy retient comme critère le résultai du discernement
communautaire: les expériences reconnues par la communauté des croyants comme des

manifestations divines constituent des données valables quant à la connaissance de
Dieu. Dans le dernier chapitre, Murphy explicite son modèle de «théologie scientifique».

- L'essai est documenté de manière originale et intelligente. S'il intéresse

avant tout les théologiens et les philosophes de la religion, il peut aussi concerner
ceux qui réfléchissent au statut des facultés de théologie dans les universités
modernes. Pourtant, la démonstration tie Murphy laisse songeur car la théologie ne

gagne finalement ses lettres de scientificité qu'à la faveur du nouveau regard posé



88 BIBLIOGRAPHIE

par les philosophes - depuis Popper - sur la démarche scientifique. Or les théories
épistémologiques se périment rapidement et rien ne nous garantit que le modèle
lakatosien soit une théorie adéquate du raisonnement scientifique. Murphy n'a pas
cédé à la facilité de laisser le problème de l'expérience religieuse en dehors de la

procédure qui consiste à établir la rigueur de la démarche théologique. Il est toutefois

difficile d'admettre que l'expérience religieuse puisse être soumise aux mêmes
critères d'évaluation que les résultats de l'expérimentation scientifique. L'intersubjectivité

d'une communauté religieuse est-elle de même nature que celle d'un
cénacle de chercheurs? Il est permis d'en douter, d'autant que les Eglises (hiérarchiques

ou conciliaires) se sont bien souvent trompées dans leurs jugements. Elles ont
condamné à tort nombre de théories scientifiques et nombre de doctrines théologiques.

Est-il dès lors raisonnable de leur faire confiance quant à l'appréciation des

expériences religieuses? Il manque à la proposition de Murphy une théorie de

l'intersubjectivité religieuse, c'est-à-dire une analyse du fonctionnement des communautés

et des institutions ecclésiales. Le consensus n'est pas un critère de vérité (pas
plus que la sincérité), Zwingli l'avait déjà souligné. C'est d'ailleurs probablement
pourquoi Murphy demande que la théologie devienne empirique, c'est-à-dire
confortée par les expériences des croyants et capable de prédire des faits nouveaux.
Enfin, le statut de l'Ecriture marque une différence majeure entre la théologie et les

sciences de la nature. Si les témoignages bibliques sont des faits soumis à la critique
au même titre et à l'aide des mêmes instruments que toute autre donnée culturelle, il
n'en reste pas moins qu'ils constituent une norme (référence obligée) pour la

communauté chrétienne et les théologiens. Murphy ne signale, à aucun passage de

son livre, que le statut de l'Ecriture introduit une dissymétrie entre science et
théologie.

Clairette Karakash

Robert Prévost, Probability and Theistic Explanation, Oxford, Clarendon
Press, 1990, 195 p.

Depuis une vingtaine d'années, le théisme a fait peau neuve et suscite un regain
d'intérêt dans les milieux intellectuels anglo-saxons. L'ouvrage de Prévost concerne
la justification de la croyance en Dieu et s'inscrit en faux contre l'opinion fort
répandue que la foi est un acte dont on ne saurait rendre compte rationnellement. La
foi est ici comprise comme un système cohérent de propositions qui rend l'univers
intelligible. Dans la première partie de l'ouvrage (chap. 1-4), l'auteur examine deux
modes de justification du théisme, l'un formel et l'autre informel, représentés
respectivement par les tentatives de R. Swinburne et de B. Mitchell. Swinburne
prétend que pour apprécier l'hypothèse théiste, on peut utiliser les outils qui servent
à évaluer les théories scientifiques à large spectre: le critère de la simplicité et le

théorème de Bayes, qui permet de «calculer» le poids des évidences. Prévost montre
que ces outils ne sont pas appropriés: le critère de la simplicité conduit à des

conclusions contradictoires et le théorème de Bayes n'éclaire pas la question du mal.
dont l'existence est un problème majeur pour le théisme. Mitchell utilise
l'epistemologie de Kuhn pour valider le théisme. Sa démarche concerne la nature de

l'explication et la logique de l'argumentation. En situation d'incertitude ou
d'absence de règles, le recours au jugement est nécessaire, afin de couper court à la

régression infinie des explications en chaîne. Le raisonnement informel n'est cependant

pas arbitraire car il est soumis à l'exigence de cohérence dans le traitement des

arguments. Mais Prévost acquiesce à la critique de G. Gutting selon laquelle la

vision religieuse du monde n'est pas comparable à un paradigme scientifique. Il
propose alors (chap. 5) de considérer le théisme comme une hypothèse explicative,



BIBLIOGRAPHIE 89

capable de rendre compte de la totalité de l'expérience humaine. Dans le sixième
chapitre, il développe les deux idées centrales du théisme: celles de la causalité et
de l'intentionnalité qui sont deux propriétés attribuées à Dieu, compris comme une
personne. Mais le théisme entend répondre aussi à la question de Leibniz: «Pourquoi

y a-t-il quelque chose plutôt que rien?» Prévost s'attache donc à montrer que
Dieu est logiquement nécessaire pour que les questions ultimes de l'existence reçoivent

une réponse. Dans le dernier chapitre, le concept de Dieu comme personne est
distingué de celui d'agent causal impersonnel de la théologie naturelle. - La lecture
de cet ouvrage n'est pas facilitée par les très nombreuses citations d'auteurs, favorables

ou hostiles aux thèses examinées. Dans l'ensemble, Prévost affirme davantage
qu'il ne démontre et l'on peut se demander si vraiment le théisme a fait peau neuve.
Certes, le contenu du concept de Dieu est maintenant lié à l'argument: ils font
système. Le théisme ne se contente plus de désigner une cause première de l'univers
mais s'appuie sur une convergence d'évidences. Reconnaître que la réalité ultime
échappe à l'entendement et à la sensibilité humaine n'autorise pourtant pas à l'identifier

au Dieu de la tradition judéo-chrétienne: pour cela, le saut de la foi reste
indispensable. Il ne faut pas confondre l'acte de croire et les contenus de la foi (fides
quae et fides qua creditur).

Clairette Karakash

Jean Ansaldi, L'articulation de la foi, de la théologie et des Ecritures,
Paris, Cerf, 1991,248 p.

L'ouvrage se situe au carrefour des grands débats et des grands enjeux théologiques

actuels. Faisant montre d'une vaste maîtrise des champs de la théologie, l'auteur

se propose de fournir un modèle d'articulation entre la foi, la théologie et les
Ecritures qui tienne compte de la spécificité de ces composantes de la sphère
chrétienne ainsi que de l'apport des sciences contemporaines. S'élevant contre toute
obnubilation par l'une aux dépens des deux autres (Thomas Müntzer. la Process
theology et le fondamentalisme en fournissant les exemples types), il veut montrer à

la fois leur autonomie irréductible et leur nécessaire imbrication. Celle-ci doit
trouver l'illustration de sa structure dans la figure représentée sur le blason de la
famille Borromée: trois cercles indépendants et pourtant noués ensemble de telle
manière que la rupture de l'un implique la dislocation de l'ensemble. Appuyant sa
lecture de la foi, de la théologie et des Ecritures sur les analyses respectives du réel,
de l'imaginaire et du symbolique, effectuées par Jacques Lacan, ainsi que sur les

temporalités qu'elles impliquent. Ansaldi voit dans les concepts kierkegaardiens du

paradoxe et de l'instant les éléments permettant d'opérer ce nouage borroméen. La
résolution du nouage constitue la deuxième. Dans la première, donnée comme
préalable, il approche séparément les trois composantes à articuler. En se fondant sur les

épistémologies récentes, qui postulent l'hétérogénéité radicale du réel et du langage,
et sur la conception luthérienne de la foi, il définit celle-ci comme a-rencontre du
réel. La théologie, quant à elle, pour être crédible dans le débat contemporain, doit
consentir à s'inscrire dans la ligne épistémologique ouverte par Popper. Prenant le

contre-pied de Pannenberg et de Heidegger, elle doit donc avouer son statut d'hypothèse

et se définir comme cohérence imaginaire. Elle répondra au mieux à cette
exigence en amarrant à une sotériologie première et fondamentale une christologie et
une anthropologie, d'une part, et une théologie de la création, d'autre part. Les Ecritures

enfin, parce qu'elles ne sont précédées d'aucune justification et qu'à défaut
d'une Parole originaire, elles instituent un jeu de renvois et d'interprétations, sont
définies comme coupure symbolique. Elles font altérité et balisent un espace de



90 BIBLIOGRAPHIE

possibles qui ne peuvent être ramenés à l'unité, mais qui ne sont pas non plus
définis. Au passage, on notera dans cette partie une intéressante critique de l'Institution

de la religion chrétienne de Calvin, et une ouverture stimulante, et sans doute
destinée à devenir féconde dans le dialogue œcuménique, sur la légitimité de

plusieurs canons dans le canon. Mais on regrettera également, sur l'ensemble du
livre, un nombre de coquilles tel qu'il en vient lui aussi à soutenir la thèse d'une
parfaite discontinuité entre le savoir et l'écriture.

Marc-André Freudiger

Karl Ernst Nipkow, Dietrich Roessler et Friedrich Schweitzer (éd.),
Praktische Theologie und Kultur der Gegenwart, ein internationaler
Dialog, Gütersloh, Gerd Mohn, 1991, 202 p.

Cet ouvrage collectif est le fruit d'un colloque international intitulé : «Théologie
pratique et culture de notre temps», qui s'est tenu à Tübingen en juin 1990. Cette
rencontre a rassemblé des théologiens pratiques d'Allemagne et des Etats-Unis,
auxquels se sont joints quelques Anglais, Hollandais et Suisses allemands. Le livre
regroupe les contributions de dix auteurs (5 Américains et 5 Allemands), réparties
dans quatre parties («Unité et tâche de la théologie pratique», «Comparaison entre la

discussion américaine et allemande», «Théologie pratique et culture moderne»,
«Théologie pratique et sciences sociales»). L'intérêt principal du livre réside dans la
confrontation des deux situations allemande et américaine. Les préoccupations
théologiques diffèrent, parce que les situations sociales, culturelle et religieuses divergent.

Pour faire court, on dira qu'aux Etats-Unis, le souci est d'améliorer la formation

théologique dans un contexte de concurrence religieuse, et qu'en Allemagne, il
s'agit de démontrer la pertinence et le sérieux de la théologie vis-à-vis des autres
sciences. Un thème revient dans les contributions de quatre auteurs, la nécessité du

développement d'une théologie stratégique. Mais, il n'y a que peu d'indications sur
ce que pourrait être une telle théologie. En fait, la perspective la plus intéressante est
celle qu'ouvre William B. Kennedy avec son «paradigme de la.formation». L'érudition

encyclopédique des auteurs rend la lecture difficile pour celui qui ne maîtrise
pas parfaitement toute la philosophie herméneutique moderne et surtout postmoderne.

Olivier Bauer

Christian Grethlein, Abriss der Liturgik : ein Studienbuch zur Gottesdien¬

stgestaltung, Gütersloh, Gerd Mohn (1989), 1991, 278 p.

C'est à une démarche classique pour un ouvrage de théologie pratique que nous
invite l'auteur de ce livre. Le premier pas de son approche est biblique, le second

systématique, le troisième historique et le dernier empirique. A l'aide de ces quatre
regards, C. Grethlein offre une réllexion permettant de réviser la pratique liturgique
en fonction à la fois du donné actuel et des fondements de la foi chrétienne. Son

propos se centre finalement sur deux aspects: la dimension missionnaire du culte en
tant qu'il est ouverture au monde et la nécessité de revoir la compréhension du

baptême en tant qu'il reste le point de départ de la vie chrétienne. Le culte demeure
le lieu premier d'une communication entre l'homme et Dieu; cette communication
doit se comprendre comme un apprentissage et un partage. Dans ce sens les sacre-



BIBLIOGRAPHIE 91

ments y jouent un rôle important et incontournable. - Il faut noter la structure claire
de l'ouvrage qui permet une consultation aisée et le large éventail bibliographique
offert qui facilite l'approfondissement de la question (les références sont toujours
signalées en fin de chapitre). Néanmoins le lien empirique peut poser quelques
problèmes étant donné la situation confessionnelle et sociologique différente (l'étude
se base sur la réalité allemande). L'auteur déplore l'absence de chaire de liturgique
dans les facultés de théologie : par cet abrégé de liturgique, il est proposé au lecteur
de compléter sa réflexion sur cette question et ainsi de pouvoir réévaluer sa pratique

Muriel Schmid

Oddo Camponovo/Matthias Krieg, e.a., Peuple parmi les peuples, Dossier

pour l'animation publique (Essais bibliques n°18), Genève, Labor et
Fides, 1990, 240 p.

Ce livre est la contribution au 700e anniversaire de la Confédération de l'Atelier
biblique, œcuménique et trilingue, constitué par la Communauté de travail des

Eglises chrétiennes en Suisse. Il offre une réflexin sur le thème de peuple parmi les

peuples et devant Dieu. Le but n'est pas de justifier ou de dénigrer notre existence
comme peuple, mais de l'interroger à partir des traditions bibliques. La différence
entre le peuple d'Israël et le peuple suisse est reconnue, mais elle n'empêche pas la
réflexion sur l'appartenance à un peuple humain qui a une conscience de son
histoire, un besoin de sécurité et un système d'organisation visant à lui donner une
certaine unité. Ces trois aspects de l'existence d'un peuple sont abordés dans la
Bible par des regards vers le passé, le temps des pères, le présent, le temps des

prophètes, et le futur, le temps de la promesse. Ainsi le livre présente des analyses
et des plans d'études bibliques pour trois séries de trois textes bibliques, plus un
dernier, abordé en vue d'un culte. Les textes travaillés sont les suivants: Dt 26,1-11 ;

Os 11,1-5; Es 9,1-6; Gn 15,1-6; Es 28,14-19; Me 7,24-31 ; 1 R 8,1-13; Ag 1,1-
11 ; 1 Co 12,12-27 et Lc 4,16-30. Le grand intérêt de ce livre me semble être de

rechercher dans les textes la compréhension qu'a de soi un peuple et non seulement
un individu, ct d'analyser dans cette perspective des textes dont certains font
rarement l'objet d'études bibliques. Il reste que l'interprétation se fait en fonction tantôt
d'un peuple humain, tantôt du peuple de Dieu, tantôt des membres du peuple, ce qui
est probablement le signe d'un système herméneutique délicat. Quelques propos
supplémentaires à ce sujet auraient été bienvenus. Les études sont suggestives et
pertinentes. Il est dommage que les différences confessionnelles n'apparaissent
jamais explicitement. Que penser, quand il est dit à propos d'I Co 12 que le «Christ
s'incarne au travers de la communauté» (p. 195)? Il est regrettable que les textes
littéraires actuels proposés dans chaque chapitre aient été supprimés lorsqu'ils
n'étaient pas en français. Je n'ai pas testé les plans de travail biblique, mais ils sont
bien préparés et me semblent bien fournis. Même après le 700e et en dehors de

Suisse, ce livre reste un ouvrage stimulant en vue d'études bibliques, de prédications
ou d'une réflexion personnelle.

Guy Lasserre



92 BIBLIOGRAPHIE

Pierre-Luigi Dubied, L'angoisse et la mort (Entrée libre n° 13), Labor et

Fides, Genève, 1991, 96 p.

«Pour la foi chrétienne, la mort est la borne nécessaire qui met en relief le don
de la vie et qui suscite son angoisse légitime; il ne faut en aucune façon amoindrir,
nier ou contourner la mort, ni surtout vouloir l'apprivoiser» (p. 87), voilà une thèse

qui fait tache dans le consensus moderne face à la mort. L'auteur estime que
l'appropriation actuelle de la mort en Occident n'a qu'une seule perspective: en

masquer la réalité et en étouffer l'angoisse. L'avenir de la mort semble s'orienter
vers l'illusion de la maîtrise, de la supériorité humaine et du bien-être absolu. Les
annonces publiques de décès, la démarche d'accompagnement des mourants ou les

survivances d'un archaïsme religieux de la mort en sont des indices. C'est à une
analyse critique (et décapante!) sur nous-mêmes, sur les fonctionnements de notre
société et sur les fondements de l'approche chrétienne que le professeur de

Neuchâtel nous convie. Il rappelle que la croix du Christ reste aujourd'hui encore
une «prédication au vitriol» (p. 81) qui, seule, ouvre à une vraie libération: celle que
Dieu offre à chaque croyant(e) livré(e) à l'esclavage d'une mort à l'œuvre au centre
de la vie, mais aussi promis(e) à la vie présente au cœur même de la mort du Fils.
Un petit livre utile pour qui a le courage de se remettre en question au plus profond
de ces zones fragiles où l'angoisse dit la difficulté de vivre et l'horreur de mourir.

Isabelle Chappuis-Juillard


	Bibliographie

