
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de
puissance dans les temps modernes

Autor: Ebeling, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 39-56

L'HERMÉNEUTIQUE ENTRE LA PUISSANCE DE
LA PAROLE DE DIEU ET SA PERTE DE PUISSANCE

DANS LES TEMPS MODERNES1

Gerhard Ebeling

Résumé

L'article aborde le thème de l'herméneutique sous l'angle d'une réflexion
sur l'évolution du statut de la parole de Dieu dans les Temps modernes. Partant
des renversements marquants qui révèlent la puissance de la parole de Dieu
chez Luther, il dégage dans un deuxième temps les points saillants de la perte
de puissance que les Temps modernes font subir à cette parole de Dieu et les

défis qui en résultent pour l'herméneutique théologique, en particulier celui
d'un dialogue avec le positivisme et le nihilisme.

I. A propos de l'intitulé

1. Les deux champs de tension: puissance et perte de puissance, herméneutique

et parole de Dieu

Dans le titre «L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et

sa perte de puissance dans les Temps modernes», deux champs de tension se

superposent. Le premier s'affiche de manière insistante comme l'opposition
entre la puissance et la perte de puissance de la parole de Dieu. Notons-le bien :

non seulement l'opposition entre la puissance et l'impuissance. Cela pourrait
toujours, le cas échéant, être interprété comme un semblant de contradiction,
qui serait dû à l'essence même de la parole de Dieu et se laisserait résoudre

1 Texte rédigé sur invitation de la Faculté de théologie de l'Université de Neuchâtel.
à l'occasion de la collation du grade de docteur honoris causa en théologie, et présenté
en conférence à la veille du Dies academicus du 6 novembre 1993. Présenté également
à la Faculté de théologie protestante de l'Université de Tübingen, pour la fête de la
Reformation, le 2 novembre 1993, ainsi qu'à Sankt Georgen, Francfort sur le Main, le
Ie'novembre 1993, dans le cadre d'un cycle de conférences consacré aux principaux
apports théologiques du XXe siècle. Le texte en version allemande a paru dans la

Zeitschrift für Theologie und Kirche. Tübingen, 91" année, 1994, pp. 80-96. - NdT:
né en 1912. Gerhard Ebeling est professeur honoraire de l'Université de Zurich:
spécialiste de la théologie de Luther et de l'herméneutique, il a enseigné l'histoire de l'Eglise,
la dogmatique, l'herméneutique et la théologie fondamentale dans les Facultés de

théologie de Tübingen et de Zurich.



40 GERHARD EBELING

à partir de là. Il est bien plutôt question d'une perte de puissance qui prend
sa source dans une puissance adverse2. Cela nous fait penser à l'expérience
quotidienne de la parole de Dieu destituée non seulement par d'autres, mais
aussi par nous-mêmes. Toutefois, simultanément, en parlant de la «perte de

puissance de la parole de Dieu», nous pensons à l'évolution historique
conduisant de la Réforme aux Temps modernes. Utilisant le mot d'ordre biblique
«Verbum Dei manet in aeternum» [«La parole de Dieu demeure éternellement»!,

la Réforme se référait publiquement à la parole de Dieu3. Pour les

Temps modernes, le fait de parler de la «parole de Dieu» s'est dégradé en une
tournure soumise aux conditions du temps et devenue étrangère, une expression

dont on n'use entre initiés qu'en certaines situations d'exception.
Le second champ de tension de mon thème ne se manifeste pas de manière

immédiate. Il se cache en quelque sorte dans la relation entre «herméneutique»
et «parole de Dieu» : entre l'«herméneutique» comme réflexion méthodique
portant sur la compréhension d'expressions langagières au sens le plus large et
la «parole de Dieu» comme une instance de langage non humaine qui, certes,
élève une prétention sur l'être humain, mais se met elle-même en question par
la désignation de son origine. Comment donc la parole de Dieu peut-elle partir
de Dieu, puisqu'une telle manière de parler, parce qu'elle est anthropomorphe
et métaphorique, s'invalide elle-même comme impropre Au vu de ce problème
de compréhension, une herméneutique de la parole de Dieu pourrait être
particulièrement urgente. Mais que faut-il penser de la parole de Dieu, si elle a de

toute façon besoin d'une interprétation par l'homme et de sa réflexion à ce sujet

2. L'herméneutique au cœur de la controverse de la parole de Dieu

Incontestablement la théologie a affaire à l'herméneutique, parce qu'elle
a affaire à des textes. Mais il apparaît comme problématique d'exprimer ce

qu'il y a de théologique en elle par la corrélation directe «herméneutique de

la parole de Dieu». Et pas seulement cela Une «herméneutique théologique»
parue récemment4 - l'auteur en est Wolfgang Nethöfel - s'évertue de manière

2 NdT: tout le passage joue avec les termes «Macht», «Entmachtung» et

«Gegenmacht».
3 C'est à la Diète impériale de Spire en 1526 que les princes de conviction

évangélique se manifestèrent pour la première fois de manière résolument confessionnelle.
Sous l'affluence de milliers de personnes, ils firent prêcher l'Evangile dans leurs auberges

et fixer au-dessus des portes des maisons leurs écussons avec les initiales V.D.M.I.E.
(Verbum Dei manet in aeternum, selon Es 40,8 et 1 Pi 1,25), initiales qui étaient aussi

cousues à la manche droite de l'uniforme de leur escorte, inhabituellement grande. Cf.
G. Spalatin, Chronicon sive Annales, dans: I. B. Mencken, Scriptores rerum
Germanicarum II (1728), p. 658; L. von Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der
Reformation, livre IV, chap. 2, dans l'édition: L. Rankes Meisterwerke, Deutsche
Geschichte im Zeitalter der Reformation, vol. II (1924), p. 259.

4 Wolfgang Nethöfel, Theologische Hermeneutik. Vom Mythos zu den Medien
(Neukirchener Beiträge zur systematischen Theologie, vol. 9), 1992.



L'HERMÉNEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 41

sophistiquée à accentuer ce titre comme une antithèse tranchante à la «théologie

herméneutique». La «théologie herméneutique» doit être, selon lui,
rejetée comme un avorton de la modernité, parce qu'elle est restreinte à la seule

question purement spirituelle du sens; ['«herméneutique théologique», par
contre, conçue de manière postmoderne comme le chemin «Du mythe aux
médias», dépasserait un tel spiritualisme et ferait place à la corporéité du

processus de transmission. Nous n'avons pas maintenant à discuter ce qui, dans

cette thèse, peut être estimé digne de réflexion ou bizarre. Pourtant, si la
distinction terminologique entre «herméneutique théologique» et «théologie
herméneutique» prend un poids pareil, il paraît vain et sans issue de faire
intervenir la formule «herméneutique de la parole de Dieu» comme troisième
élément, concurrent des deux autres désignations. Elle pourrait paraître dépassée

et nous reconduire apparemment tout droit à un mode de pensée

prémoderne. Mon intitulé voulait éviter ce soupçon, et cela non seulement par
rapport à la parution récente mentionnée plus haut. Car je ne voulais pas
assigner son lieu à l'herméneutique en l'inscrivant dans une époque bien

précise, mais bien plutôt dans la controverse de la parole de Dieu elle-même.

Que peut faire l'herméneutique à cet endroit, au cœur de la controverse
de la parole de Dieu Peut-elle soutenir et favoriser la puissance de la parole
de Dieu Pourrait-on confier à l'herméneutique le soin de faire obstacle à la

perte de puissance de la parole de Dieu L'herméneutique ne s'expose-t-elle

pas, au contraire, au soupçon d'alimenter une telle perte de puissance par une

interprétation accommodante Mais l'herméneutique, quelle que soit sa nécessité

en théologie, peut-elle se soustraire au conflit concernant la parole de

Dieu?

IL La dynamique de la parole de Dieu

Afin d'acquérir une position de départ pour la suite de la réflexion, nous

nous laissons guider tout d'abord par quelques intuitions fondamentales de

Luther concernant la question de la puissance de la parole de Dieu. S'en référer
à Luther à cet égard n'est pas arbitraire. Jamais dans l'histoire de l'Eglise le

concept biblique de la parole de Dieu ne fut focalisé et réfléchi
théologiquement de manière aussi résolue que chez lui. On peut - pour quelque raison

que ce soit - ne pas partager sa conception, mais on doit s'y confronter. On

découvre ici un phénomène très particulier. Les perspectives fondamentales

qui s'en dégagent portent - chacune de manière différente - le caractère d'une

dynamique bien précise, à savoir celle d'une inversion, d'un contre-mouvement,

d'un changement, d'un renversement; non seulement par démarcation

polémique à l'égard d'autres opinions - cet aspect n'intervient que secondairement

-, mais bien plutôt comme une dimension antithétique propre à la chose

elle-même et dans laquelle la puissance de la parole de Dieu se manifeste.



42 GERHARD EBELING

l. De la Bible à l'interprète

Il peut paraître terne et abstrait de dire d'un mouvement de renversement
historique aussi puissant que la Réforme qu'il repose sur un retournement
herméneutique. Il n'en demeure pas moins que c'est bien ainsi que Luther lui-
même l'a vécu et vu. Son rapport à la Bible, d'une intensité incompréhensible
pour nous, alimenté par l'épouvante de la mort et la quête d'une authentique
joie de vivre dans l'existence devant Dieu, s'est condensé tout entier dans une
découverte exégétique de portée herméneutique. Par le fait que la compréhension

biblique de la «justice de Dieu» s'ouvre à lui, l'Ecriture sainte tout entière

prit un autre visage; tout se passa pour lui comme si les portes du paradis
s'ouvraient5. Ce n'est pas seulement dans la rétrospective tardive que les choses

se présentent ainsi. Si l'on en croit déjà les tout premiers témoignages de son
effort exégétique, la lutte pénible et astreignante avec un texte obscur ou

apparemment improductif s'est renversée de temps en temps en une expérience
inverse : l'expérience libératrice d'être subjugué par le texte. Le mouvement
décisif de l'interprétation ne va pas de l'interprète à la Bible, mais bien plus
de la Bible à l'interprète. «Note bien cela», écrit-il dans son premier cours sur
les Psaumes, «la force de l'Écriture est de cette sorte : au lieu d'être mise en

mouvement vers celui qui l'étudié, elle déplace en elle-même et dans ses

propres forces celui qui l'aime.»6 L'Écriture sainte est elle-même sa propre
interprète7, d'une lumière et clarté qui, comme celle du soleil, se met elle-même
en valeur et n'a pas besoin d'un éclairage artificiel8. Cela ne signifie pas pour
autant que l'étude de l'Écriture serait une chose commode ou même superflue.
Durant toute sa vie, Luther prouva le contraire. Nous avons déjà fait bien du

chemin, dit-il, lorsque nous réussissons en un jour, ou même en une semaine,
à faire vivre et respirer un seul verset de Psaume, en suite de quoi tout un flot
d'intuitions et d'élans du cœur pourra se déverser sur nous9. Le modèle

s Cf. Weimarer Ausgabe (abrégé dans la suite WA) 54 ; 185,14-186,16 (Préface au

premier volume des œuvres latines de l'édition de Wittenberg, 1545). Cf. M. Luther,
Œuvres, Genève, Labor et Fides (abrégé dans la suite MLO), vol. VII, p. 306s.

6 WA 3 ;397,9- II: Et nota, quod Scripture virtus est hec, quod non mulatur in eum,
qui earn studet, sed transmutât suum amalorem in sese ac suas virtutes. Cf. aussi WA
56;227,4s. (commentaire Romains, 1515/16; MLO, vol. XI, p. 302): Et ita nos in
verbum suum, non autem verbum suum in nos mutât.

7 WA 7;97,23s. (Assertio omnium articulorum, 1520): ut sit ipsa per sese

certissima, facillima, apertissima, sui ipsius interpres, omnium omnia probans. uidicans
et illuminons

8 Cf. WA 18;606,1-609,14 et 653,13-35 (De servo arbitrio, 1525; MLO, voi.
V, pp. 26-29 et 69s.), surtout 653,28-31 : Nam id oportet apud Christianas esse imprimis
ratiim atque firmissimum. Scripturas sanctus esse lueem spiritualem. ipso sole longe
clariorem, praesertim in iis quae pertinent ad salutem vel necessitatem.

" WA 5;47,l-4 AWA 2;63,14-17 (Operationes in Psalmos, 1519; sur Ps 1,6):
Sat proferisti, si unum versiculum per diem vel etiam hebdomadam didiceris affectibus
vivum et spirantem facere. Facto hoc initio omnia sequentur, et venie! tibi thesaurus
cumulatissimus intelligentiarum et affectionum



L'HERMÉNEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 43

herméneutique de base n'est pas ici non plus celui d'un transport violent du
texte ancien, pour le rapprocher du temps, du monde et de la vie de l'interprète
et l'y accommoder. C'est bien plutôt à force de frapper et de guetter avec
persévérance que le texte va s'ouvrir et donner part à sa vie.

2. La parole placée de l'extérieur dans Tâme - Tâme déplacée en dehors d'elle-
même

Le renversement herméneutique prend ainsi les traits d'un retournement
sotériologique qui s'opère en rapport à l'âme humaine. «Telle est la parole, telle
sera aussi l'âme grâce à elle.»10 Aucun humain ne parvient à changer son propre
cœur. C'est l'affaire de Dieu, et cela par la seule force de sa parole. Ce que
cela signifie doit être accentué sous divers aspects, pour que se manifeste ce

qu'il y a là d'étonnant. La teneur de vie de la parole dépasse son contenu de

pensée" ; certes, elle ne peut en être séparée, mais elle doit en être distinguée.
La parole de Dieu est «sainte, vraie, juste, pacifique, libre et pleine de toute
bonté». C'est là le propre de la puissance de la parole de Dieu, la vie qui lui
appartient et qu'elle communique, afin que nous y ayons part, si bien que
«l'âme, par la parole de Dieu, devient sainte, juste, vraie, pacifique, libre et

pleine de toute bonté, vraiment un enfant de Dieu»12. Luther se dépasse pour
intensifier l'expression de ce qui se passe ici entre la parole et l'âme. L'âme
s'agrippe à la parole ; mais bien plus encore : elle devient une avec elle, elle
est carrément absorbée par la parole ; elle ne prend pas seulement part à elle,
mais est bien plus rassasiée oui même ivre d'elle - un processus qui attribue
à l'âme tout ce qui est propre à la parole13. Mais alors le destinataire de la parole
n'est pas l'intellect de l'homme, une seule partie de l'âme, mais bien l'âme elle-
même comme fondement de vie de l'homme tout entier. Cela conduit bien sûr

'" WA 7 ;24,33-35 (Von der Freiheit eines Christenmenschen, 1520) : Wie das wort
ist, sso wirt auch die seele von yhm, gleych als das eyssen wirt gluttrodt wie das fewr
auss der voreynigung mit dem fewr. Version latine: ibid., 53,26-28 MLO, vol. II,
p. 280).

" NdT: jeu de mots entre «Lebensgehalt» et «Gedankeninhalt».
12 Ibid., 24,22-27 MLO, vol. II, p. 280) : Nu seyn disse und alle gottis wort heylig,

warhafftig, gerecht, fridsam, frey und aller gütte voll, darrumb wer yhn mit eynem
rechten glauben anhangt, des seele wirt mit yhm voreynigt, sso gantz und gar, das alle
tugent des worts auch eygen werden der seelen, Undalsso durch den glauben die seele

von dem gottis wort heylig, gerecht, warhafftig, fridsam, frey, und aller gütte voll, eyn

warhafftig kind gottis wirt
13 De la manière la plus claire dans la version latine, ibid., 53,15-20 (=MLO, vol.

II, p. 280) : Cum autem haec promissa dei sint verba sancta, vera, iusta, libera, pacata
et universa bonitate plena, fit, ut anima, quae firma fide illis adheret, sic eis uniatur,
immo penitus absorbeatur, ut non modo participet sed saturetur et inebrietur omni
virtute eorum. Si enim tactus Christi sanabat, quanto magis hic tenerrimus in spiritu,
immo absorptio verbi omnia quae verbi sunt animae lommunicat.



44 GERHARD EBELING

à la question de savoir de quoi l'âme peut bien vivre et exige la réponse «que
l'âme peut se passer de tout sauf de la parole de Dieu et que sans celle-ci rien
ne peut lui venir en aide»14. L'âme n'en devient pas pour autant autarcique,
comme s'il suffisait d'améliorer son état, de la munir de forces dont elle

manquait jusqu'ici. C'est pourquoi l'union (unio) entre parole et âme

s'approfondit encore chez Luther en l'union du Christ comme parole de Dieu en

personne avec l'âme comme son épouse15. C'est maintenant seulement que les

choses deviennent claires : il n'en va pas d'un simple renforcement de l'âme,
de l'octroi de vertus psychiques - seraient-elles même d'essence surnaturelle

-, il n'en va aucunement d'une transformation de l'âme prise en elle-même
et pour elle-même, mais bien d'un déplacement de cette dernière en un lieu
hors d'elle-même, vers le Christ, dans un échange durable avec lui : ce que
possède le Christ, cela appartient à l'âme croyante, ce que possède l'âme (tout
son vice et péché) devient propriété du Christ16. Le lien qui les relie tous deux

est la foi seule.

3. De la loi à l'Évangile

Cet «échange», ou comme Luther dit aussi : ce «joyeux changement et

combat»17, ne se limite pas simplement à laisser finalement la victoire à la

puissance de la parole de Dieu. Ici aussi s'accomplit précisément un renversement,

à l'intérieur même de la parole de Dieu cette fois-ci : de la loi à l'Évangile.
C'est ainsi seulement que se manifeste véritablement ce qu'il en est de la
puissance de la parole de Dieu. Il s'agit ici de bien plus que du simple passage
de l'exigence au don. De manière indépassable, l'opposition culmine dans celle
du «mettre à mort» et du «faire vivre». On notera cependant : bien que les deux

aspects soient aussi radicalement opposés, ils ne constituent pourtant qu'une
seule et même réalité. La loi avec toutes ses menaces s'avère impuissante à

conduire à la vraie vie. Il ne lui reste en fin de compte que le pouvoir de tuer.
L'Évangile sous la forme du crucifié ouvre par contre l'accès à une foi à laquelle
rien n'est impossible. Avec les mains vides, pour ainsi dire, la vie éternelle

est proclamée à la foi comme une pure promesse. Ces deux choses s'unissent

14 Ibid., 22,9-11 MLO, vol. II, p. 277).
15 Ibid., 25,26-28; dans la version latine: 54,31-55,36 MLO, vol. II, p. 282s.).
16 Ibid., 25,31-34 MLO, vol. II, p. 283): was Christus hau, das ist eygen

der glaubigen seele, was die seele hatt, wirt eygen Christi. So halt Christus alle gütler
und Seligkeit, die seyn der seelen eygen. So hatt die seel alle untugent und sund auff
yhr, die werden Christi eygen. Hie hebt sich nu der frölich wechssei und streytt.

17 Cf. note précédente et WA 7;26,4-7 : Ist nu das nit ein fröliche wirtschafft, da
der reyche, edle, frummer breüdgam Christus das arm vorachte basses hürlein zur ehe

nympt, und sie entledigt von allem übell, zieret mit allen gutem De manière encore
plus profilée dans la version latine; cf. 55,7-23 (=MLO, vol. II, p. 282s.).



L'HERMÉNEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 45

en un seul et même événement : la résurrection du nouvel homme ne s'accomplit

qu'à travers la mort du vieil homme. Il en va donc aussi d'une seule et

unique connexion vitale, bien qu'elle soit distribuée sur une multiplicité de

situations de vie, dans lesquelles la loi et l'Évangile deviennent expérience
vécue de manière diverse. Comme il en va également d'une seule et même

parole de Dieu dans laquelle la loi et l'Évangile sont articulés l'un à l'autre.
Il ne suffit pas de les répartir selon les textes et de les doser comme bon nous
semble, bien que la responsabilité pastorale (seelsorgerlich) ait ici à prendre
en compte ce qu'il faut dire au nom de Dieu, à qui et à quel moment. C'est

pourquoi, par rapport à la parole de Dieu, la responsabilité pastorale est en
dernière instance une responsabilité herméneutique, et la responsabilité
herméneutique une responsabilité pastorale. Il s'agit d'être conscient de ce que
la parole de Dieu effectue, et de distinguer en conséquence les manières dont
il convient d'user de l'unique parole de Dieu dans la perspective de la réalité
de la vie. Lorsqu'elle est comprise ainsi, la parole de Dieu n'est pas un cas

particulier du parler sur Dieu. Le parler sur Dieu a bien plutôt son critère dans

la question de savoir s'il se laisse guider par la distinction entre la loi et

l'Évangile. S'il en est ainsi, le parler sur Dieu, indépendamment du fait d'être

désigné nommément comme parole de Dieu, devient un parler de Dieu lui-
même, s'effectue au nom de Dieu; Dieu lui-même se donne en lui.

4. De l'Écriture au témoignage oral

Cela nous conduit encore à un dernier angle sous lequel nous rencontrons
un renversement dans la conception luthérienne de la parole de Dieu : le

retournement du texte à la proclamation, de l'Écriture à la parole orale. Il faut

prendre garde de ne pas se faciliter la tâche dans l'explication de ce point.
Comme si ce n'était que le manque de formation scolaire qui contraignait à

remplacer pour les analphabètes la lecture par l'écoute. Ou comme s'il s'agissait

uniquement pour Luther d'empêcher que les non-théologiens fassent leur

propre lecture de la Bible, pour les rendre dépendants des experts de l'Ecriture.
Son propos est sincère lorsqu'il dit : «O si Dieu voulait bien que mon
interprétation et celle de tous les maîtres disparaissent et que chaque chrétien prenne
lui-même l'Écriture et la pure parole de Dieu.»18 Il faudrait donc plutôt attendre

de lui le mouvement inverse: non pas du texte à l'interprétation, mais de

l'interprétation au texte. «C'est pourquoi, entrez, entrez, chers chrétiens, et

prenez mon interprétation ct celle de tous les professeurs comme un simple

échafaudage pour la vraie construction, afin que nous saisissions la seule et

pure parole de Dieu elle-même, que nous la goûtions et que nous y
demeurions.»19 Sans trop d'hésitation, il identifie ici Écriture et parole de Dieu,

18 WA 10,1,1;728,9-11 (Kirchenpostille, 1522).
19 Ibid., 728.18-21.



46 GERHARD EBELING

comme s'il suffisait que chacun lise la Bible pour soi ou qu'en cas de besoin

quelqu'un la lui lise. Mais les choses ne sont pas si simples chez Luther. Des

difficultés de compréhension au sens habituel empêchent déjà que le rapport
à l'Écriture devienne directement un rapport à la parole de Dieu. Cela se

confirme d'autant plus lorsqu'on tombe sur la question de savoir «comment les

chrétiens doivent se comporter à l'égard de Moïse»20 ou quand il faut jouer le

Christ contre l'Écriture lorsqu'à l'inverse, les adversaires avancent l'Écriture contre
le Christ21. Mais surtout, la primauté de la parole orale à l'égard du caractère
écrit de la parole de Dieu est de nature fondamentale. Pour bien saisir cela, nous
devons revenir encore une fois à la distinction de la loi et de l'Évangile.

L'Écriture, l'écrit a, dans son essence même, une affinité avec la loi : tant

par la distance temporelle de son origine que par la pérennité de sa consistance.
La loi est au sens littéral une pré-scription (Vor-Schrift), voire une inscription
(In-Schriff), taillée dans la pierre comme le Décalogue. Bien qu'elle puisse
encore nécessiter une interprétation concernant le cas concret, la loi est, par
sa promulgation unique, proclamée une fois pour toutes. A la différence de

la loi, l'Évangile n'est pas écriture, comme le souligne Luther, mais parole
orale22. Que faut-il entendre par là La fixation par écrit du Nouveau Testament

fut une - bienheureuse - mesure de détresse, prenant en compte que
bien tôt déjà dans le christianisme primitif, on manqua d'Esprit23. Pourtant,
conformément à son essence, l'Évangile est et demeure «une joyeuse, bonne
et réconfortante nouvelle»24, un Évangile à proclamer de manière permanente,
«qui ne doit pas être pratiqué avec la plume, mais avec la bouche»25, répandu
publiquement par la voix vivante de la manière la plus franche26, en intégrant

'-" WA 16;363-393 (prédications sur l'Exode, 1525).
21 WA 39,1 ;47,19s. (thèses De fide, 1535): Quod si adversarii scripturam urserin!

contra Christum, urgemus Christum contra scripturam.
22 WA 10,1,1 ;17,7-12 (Kirchenpostille, 1522; MLO, vol. X, p. 22): sso es

[l'Ancien Testament] doch alleyn den namen hatt, das es heylige schrifft heyst. Und
Euangeli eygentlich nitt schrifft. ssondern mundlich wort seyn soit, das die schrifft erfur
trüge, wie Christus und die Apostel than haben ; Darumb auch Christus selbs nichts
geschrieben, ssondern nur geredt hatt. und seyn lere nit schrifft. sonder Euangeli. das
ist eyn gult botschafft odder Verkündigung genennet hatt, das nitt mit der feddern.
ssondern mit dem mund soll getrieben werden.

21 Ibid., 627,1-3: Das man aber hatt müssen bucher schreyben, ist schon eyn
grosser abbruch und eyn geprechen des geystis, das es die noti ertzwungen hatt, und
nitt die arti ist des newen testaments

24 Ibid., 12,2 MLO, vol. X, p. 19).
25 Cf. note 22.
26 WA 7;526,12-16 (Enarrationes epist. et euanget, 1521): Nam longe alia debet

esse praedicatio Euangelii quam legis. Lex in tabulls scribebatur et erat scriptura
mortua, limitibus tabulae clausa, ideo purum efficax. Al Euangelium vivae et liberrimae
voci in auras effüsae commlttitur. ideo plus energiae habet ad convertendum. Unde
Christus ipse nihil scripsit, sed omnia vocaliter dixit.



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 47

à chaque fois le contexte, en l'entraînant dans le mouvement. Bien que l'Évangile

témoigne de ce qui s'est accompli une fois pour toutes par le Christ pour
notre bien, il reste pourtant toujours une nouvelle parole, parce qu'il rend toutes
choses nouvelles, comme il demeure aussi constamment, en quelque circonstance

que ce soit, un message de joie, un message qui réveille la joie au cœur
de l'affliction et du désespoir.

Ce que la loi et l'Évangile opèrent ainsi - de manière antithétique et

pourtant de concert - se manifeste dans leurs formes linguistiques différentes.
A la lettre correspond la mise à mort, à la viva vox l'Esprit vivifiant27. La vie
de Jésus-Christ, dans toute l'extension de l'incarnation, de la mort et de la
résurrection, cette vie promise au monde entier comme le pain de vie, est
désormais la semence d'Évangile qu'il faut inlassablement répandre Attestée
au cœur même de notre expérience vécue, elle suscite une expérience
libératrice de la conscience et pousse à un nouveau témoignage - un événement
de langage inépuisable, dans lequel l'expérience vécue et l'expérience de la
conscience s'interpénétrent. De la parole découle la foi, de la foi découle à

nouveau la parole dans une interprétation et communication sans cesse
nouvelle de l'Évangile, de telle manière toutefois que cet événement de langage
retourne constamment à son origine pour en sortir purifié et s'engager dans
le cours changeant du temps. Ainsi, sans cesse, telle une source de vie, l'Esprit
de Dieu jaillit où et quand il veut de la parole de Dieu en tant que verbum

externum écrit et proclamé.

III. La controverse de la parole de Dieu

Mais les temps n'ont-ils pas changé depuis lors, si bien qu'il nous est

impossible aujourd'hui de penser et de parler comme Luther? Il ne faut pas

répondre trop vite par l'affirmative à cette question. La perte de puissance de

la parole de Dieu dans les Temps modernes n'a certes pas été prévue par Luther
de la manière dont elle s'est ensuite réalisée. De même qu'on ne peut pas faire
de lui le porte-drapeau des Temps modernes, on ne peut pas non plus faire
de lui, malgré certains indices, le prophète de malheur annonçant que les

Temps modernes aboutiront à une catastrophe. Les puissances du monde et

de la vie qui travaillent à la perte de puissance de la parole de Dieu sont bien

plutôt à l'œuvre depuis Adam et le demeureront - en augmentant -jusqu'à la

fin du monde. La puissance de la parole de Dieu n'est pas couplée à une pure
et simple apparence d'impuissance, mais bien à une expérience tangible
d'authentique contestation. La puissance de la parole de Dieu se trouve placée

sous le signe de la croix, tant en ce qui concerne le contenu de la parole de

Dieu qu'en regard de ce qui lui arrive dans l'histoire. Quiconque sait cela n'est

pas surpris du tout par le cours des Temps modernes. La foi a constamment

27 Cf. note précédente.



48 GERHARD EBELING

son lieu entre la puissance et la perte de puissance de la parole de Dieu, à la
fin du XXe siècle comme au début du XVIe.

Mais nous prendrions également cet état de choses trop à la légère si nous
rendions le cours du temps indifférent. Le caractère controversé de la parole
de Dieu n'est vraiment pris au sérieux que dans l'exacte mesure où nous prenons
au sérieux notre propre temps. Si l'on en déduit une indication de lieu pour
l'herméneutique théologique, il faut se garder simultanément de deux écueils :

d'une herméneutique de l'accommodation et d'une herméneutique de la pure
et simple reproduction ; de la génuflexion devant l'esprit de notre temps comme
de la fuite dans un esprit du temps passé. Ce qui est spécifiquement
herméneutique tient en ceci : au lieu d'éviter d'une manière ou de l'autre la confrontation,

il faut rendre justice aux deux pôles, à la parole de Dieu et au temps
du monde, de telle manière qu'une authentique confrontation puisse véritablement

avoir lieu. Précisons ce point à l'aide de quelques mots d'ordre des Temps
modernes.

1. Entre raison [ratio] et conscience [Gewissen]

Il est compréhensible de commencer par la raison. Elle est incontestablement

la force motrice des Temps modernes. Mais puisque dans l'Antiquité déjà,
l'être humain était défini comme animal rationale, et que le Moyen Age lui
aussi s'en tenait à cette définition de l'humain à partir de la raison, la délimitation

selon les époques demeure floue. C'est le processus d'émancipation qui
constitue le symptôme décisif, processus qui pas à pas désagrège l'insertion
dans les traditions d'un monde dominé par la religion chrétienne. Il est
judicieux de mettre en garde ici contre le fait d'interpréter les tensions qui en
résultent sans nuance à partir de la manière dont ces dernières se dégagent dans

une perspective contemporaine. Lorsqu'il y a conflit avec la conception du

monde habituellement reconnue, ce qui fait l'objet de la connaissance rationnelle

n'est pas d'emblée en contradiction avec la parole de Dieu; c'est même

plus souvent le cas de ce qu'on oppose aux données rationnelles de manière

dogmatiste ou bibliciste comme ce qu'on présume être inaliénablement
théologique, dans une apologétique au souffle court. Cela manifeste combien
étroitement l'herméneutique théologique est nouée à l'herméneutique générale
et combien il est urgent et nécessaire, lorsqu'on soupçonne la menace d'une

perte de puissance de la parole de Dieu, d'élargir l'horizon herméneutique
plutôt que de le rétrécir.

Il est décisif ici que le destinataire de la parole de Dieu soit clairement
défini. Si l'on dit - ce qui peut se comprendre - que c'est l'être humain qui
est interpellé, l'ancienne définition communément admise d'animal rationale

peut nous induire en erreur de manière fatale. Ce n'est pas la raison qui est

le destinataire de la parole de Dieu. Elle n'est pas destinée à cela, et c'est

pourquoi elle n'est pas non plus apte au jugement à cet égard - contrairement
à l'opinion qui fut et qui est encore proclamée dans les Temps modernes.



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 49

Certes, une fluctuation de l'usage linguistique comporte ici certains effets:
faut-il et, si oui, comment faut-il distinguer entre entendement et raison ou,
à la manière de la scolastique, entre intellectus superior et intellectus inferior,
ou faut-il placer le concept d'esprit [Geist] en premier? Mais quelle que soit
la solution adoptée, la compréhension du langage n'est pas limitée, voire même
enchaînée par cette capacité spirituelle dont la force propre tient d'abord dans
le jugement empirique et calculateur sur les choses du monde. Quand bien
même le jugement théologique est aussi redevable de cette forme de faculté
de jugement critique, ce qui est proprement théologique est d'abord guidé,
comme la vie en tant que telle, par un langage qui n'est pas simplement le

langage rationnel. Le destinataire de la parole de Dieu n'est pas la raison. La
Bible dit : le cœur ou l'âme - dans la précision qu'opère Luther : la conscience
(au sens de l'oreille la plus intime de l'homme). La parole de Dieu ne s'adresse

pas à la pointe extrême de la capacité humaine, mais bien plus au fond le plus
profond de l'incapacité humaine. Pour cette raison, il ne dépend pas des

potentialités de l'être humain d'atteindre et de saisir la parole de Dieu. Il en
va plutôt de quelque chose qui l'atteint, lui, et le saisit, de quelque chose qui
lui arrive, qui le touche, le subjugue, le tue ou le fait vivre. Si les potentialités
de l'homme étaient ici déterminantes, la parole de Dieu, comme la raison,
viserait l'être humain comme acteur (Täter), comme celui qui explore la réalité
en vue de pouvoir la transformer et par là finalement la réaliser pleinement.
La parole de Dieu n'est pas un renforcement de la raison. C'est bien plutôt cette
dernière qui se trouve dans le danger d'un égarement présomptueux
(Verstiegenheit), dans le danger de renforcer ses propres potentialités jusqu'à
la démesure et d'en faire un usage outrancier. La parole de Dieu, par contre,
appelle l'homme, dans son usage déraisonnable de la raison, littéralement à

la raison et l'interpelle concernant la présomption ou le désespoir dans lesquels
il se fourvoie en tant qu'animal rationale.

2. Entre la critique historique et le pain de vie transmis

De même que la raison tente de se rendre maîtresse de la nature, de même

fait-elle pour l'histoire de l'humanité. Les deux choses s'interpénétrent. Par-

delà les besoins naturels élémentaires, la lutte pour l'espace vital et les moyens
de subsistance sert, de mémoire d'homme, non seulement d'instrument de la

maîtrise de la nature, mais surtout d'instrument de la cupidité et de la volonté
de puissance sur autrui. L'un anime l'autre. Si nature et histoire ne peuvent
être séparées, combien moins encore faut-il ignorer les connexions qui
s'établissent entre l'effort de maîtriser la nature et celui de maîtriser le cours de

l'histoire - un enchevêtrement qui fait que l'un entraîne l'autre dans l'abîme.

Dans les deux aspects, la perte de puissance de la parole de Dieu est à l'œuvre.

Et pourtant, malgré tout, il résulte aussi de ces deux aspects infiniment de bien :

le fait de cultiver la nature et celui de cultiver l'homme. Si l'on se laisse troubler



50 GERHARD EBELING

le regard sur ce point, cela ne contribue pas à l'honneur de Dieu. S'il s'agissait
maintenant pour nous du thème «L'éthique entre la puissance de la parole de

Dieu et sa perte de puissance», nous devrions prendre tout cela en compte de

manière pondérée. Mais si nous nous demandons, par le biais du mot-clé
«herméneutique», ce qu'il en est de la parole de Dieu et comment elle se fait
entendre en tant que telle, nous devons concentrer tout particulièrement notre
attention sur la relation à l'histoire. C'est ici que se trouve le point de focalisation

de ce qui nous est transmis comme la parole de Dieu, afin que nous
la transmettions à notre tour comme telle. Dans un mélange haut en couleurs

se trouve réuni ici ce que les humains en ont fait dans leur déraison, mais

parfois aussi - peut-être même plus souvent que nous ne l'imaginons - en
bonne intelligence. C'est dans l'histoire que se décidera comment il convient
d'en user à l'avenir.

C'est pourquoi nous nous interrogeons maintenant sur l'histoire comme
objet non plus du façonnement de l'homme, mais plutôt de sa perception. Mais
ces deux choses n'en forment-elles pas qu'une? Certes, il en va de deux

aspects : les uns font l'histoire, les autres racontent et écrivent l'histoire. Les

uns vivent et subissent l'histoire, les autres s'en nourrissent, s'y édifient,
s'intéressent à elle et l'étudient. Et pourtant les deux choses se mêlent. Il ne faut

pas seulement penser ici au détenteur de pouvoir qui a le culot de réécrire
l'histoire comme moyen de propagande et de prescrire à la postérité sa propre
histoire; ou, pour le dire à l'aide d'un mot d'esprit de Winston Churchill : «Qui
veut être jugé de manière correcte par l'histoire, doit l'écrire lui-même.» On

retrouve des traits analogues dans de multiples variantes. Oui, tout historien
n'est-il pas - non seulement en danger mais bien plus - inévitablement
contraint de percevoir et de représenter l'histoire dans la perspective de son temps
et de son propre point de vue spirituel Mais qu'y a-t-il alors de vrai en elle
et qu'est-ce qui s'y trouve figuré?

C'est dans les Temps modernes seulement, et ici surtout en rapport au

matériel de la tradition chrétienne, que ce problème devint virulent. Ce n'est

pas un hasard Sous l'influence de la raison s'opéra une émancipation rapide
à l'égard de la tradition. Au départ, cela se faisait encore en pleine confiance
à l'égard des principes éternels de la raison. C'est de là que l'on tirait le droit
et le courage de soumettre à la critique ce qui était historique, parce que lié

au temps. Finalement, cela aboutit à considérer également le rationalisme lui-
même comme un enfant de son temps et à livrer tout ensemble à l'histoire,
à historiciser et à relativiser même ce qui paraissait avoir une valeur
intemporelle. La tradition chrétienne a donné lieu à ce mouvement de deux ou trois
manières différentes. Tout d'abord comme une tradition s'autorisant d'un passé

bien lointain : il paraissait tout à fait souhaitable de se libérer de son hégémonie

- entre-temps confessionnellement divisée -. Ensuite à cause de l'autorité de

l'Écriture sainte sur laquelle elle repose: la Bible élève la prétention d'être

extraite de manière unique de son contexte historique ; mais si on y regarde



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 51

de plus près, elle s'avère très empêtrée dans son contexte, non sans
contradictions ni conditionnements temporels intrinsèques; de plus, dans sa forme
finale, elle voile même l'altérité de sa genèse. Enfin, la tradition chrétienne
donne lieu elle-même à cette historicisation à cause de son langage. Non
seulement il semble être devenu étranger, mais aussi dans une très large mesure
non verifiable, et il exige qu'on tienne pour réel ce qui échappe à l'expérience
au sens habituel.

C'est une page glorieuse de la théologie dans les Temps modernes que de

ne pas avoir capitulé devant l'énorme fardeau des problèmes qui en découlaient.

A l'intérieur même de la théologie, on ouvrit la voie à la méthode

historico-critique. La manière dont cela s'effectua et s'effectue encore dans le

détail n'est certes pas du tout glorieuse, lorsque s'y allie la prétention d'avoir
ainsi rendu pleinement justice à la tâche herméneutique. Ce qu'on appelle la
méthode historico-critique - un assemblage lâche de différents questionnements

et procédures - constitue pour la théologie un défi auquel seule une
réflexion herméneutique adéquate peut rendre justice. La simple protestation
contre un tel rapport incroyant - dira-t-on - à la parole de Dieu ne rend pas

plus justice à l'inévitable défi de la méthode historico-critique qu'une ignorance
irrévérencieuse des questions qu'elle suscite - d'ailleurs, je pense ici aussi aux
nombreux travaux historiques très assidus mais stériles, auxquels on souhaiterait

plus de mordant critique On ne prend au sérieux le défi herméneutique
des Temps modernes que si l'on s'attache à réaliser combien ce qui fait l'objet
même de la théologie crée de tension et s'avère donc passionnant28, combien
sont profondément humaines les conditions dans lesquelles la parole de Dieu
s'offre par la transmission historique comme le pain de vie, conformément à

son essence même. User de manière responsable de la méthode historico-
critique signifie engager la prise en compte théologique là où habituellement
l'on s'arrête trop tôt et à tort: en faisant l'autocritique de notre rapport à la

méthode historico-critique et en réfléchissant au fait que, comme nous avons
besoin du pain quotidien, nous avons besoin - et finalement même plus que
de ce dernier - d'une tradition, d'un langage dont la vie jaillit, même en face

de la mort.

3. Entre la dynamique du temps et la dynamique de la parole de Dieu

Si, comme théologiens, comme chrétiens, nous trouvons le courage, en face

de notre temps, de prolonger le rapport historique à la tradition chrétienne par
un rapport assumé herméneutiquement, nous aboutissons à des situations de

conflit relevant non pas seulement de la réflexion, mais de la vie elle-même.

Cela peut être encore explicité par rapport à la dynamique du temps à laquelle

NdT : jeu de mots entre «gespannt» et «spannend».



52 GERHARD EBELING

nous sommes exposés. Je reprends consciemment, en la modifiant, la tournure
utilisée plus haut de la dynamique de la parole de Dieu, pour exprimer la

concurrence des mouvements. Que le temps est en tant que tel mouvement,
cela n'a besoin d'aucune explicitation. Nous l'observons non seulement dans

l'écoulement de notre propre temps de vie, mais de plus en plus aussi dans

le fait d'être entraîné dans les flots des événements de notre temps, les actualités,

les modes et les courants éphémères et changeants de l'esprit du temps.
Combien la parole de Dieu est mouvement, combien elle met en mouvement
et est elle-même prise dans un mouvement, cela nous a été dévoilé par Luther
sur le mode de la dynamique, d'un renversement, d'un retournement. Habituellement,

on associe au concept de la parole de Dieu la représentation de

l'immutabilité, de l'extraction hors du temps, que ce soit pour exprimer son
caractère suprême ou son caractère dépassé, pour dire qu'elle n'est pas touchée

par le temps ou qu'elle n'est plus du tout de notre temps. Le rapport durable

au temps se trouve pourtant souligné par des tournures bibliques comme «Il
advint alors», «La parole du Seigneur fut adressée» au prophète, ou l'envoi
des apôtres dans le monde entier, auprès de tous les peuples, avec la promesse
que le Christ sera avec eux jusqu'à la fin du monde.

Ce qui s'accomplit dans la rencontre de ces deux mouvements, celui du

temps et celui de la parole de Dieu, ne peut être réduit ni à une rigide
incompatibilité, ni au slogan trompeur d'une coexistence prétendument
«conforme au temps». La puissance de l'esprit du temps29 n'est pas telle qu'on doive
lui succomber sans conditions. Mais la puissance de la parole de Dieu n'est

pas non plus telle qu'elle exclue la tâche d'être au service du monde. Car c'est

précisément dans le service que la parole de Dieu prouve sa puissance. Je

rappelle une fois encore avec insistance la remarque faite plus haut : en ce qui
concerne la parole de Dieu, la responsabilité pastorale est en fin de compte
une responsabilité herméneutique, et la responsabilité herméneutique une

responsabilité pastorale. A l'aide de deux notions directrices des Temps
modernes, le positivisme et le nihilisme, nous voulons encore esquisser comment
la tâche herméneutique devrait faire ses preuves à leur égard : non pas comme
une dissolution de la parole dans le temps, mais bien plus comme une prise
en compte du temps par la parole de Dieu30. Selon leur sens littéral, les deux

mots d'ordre, positivisme et nihilisme, semblent s'opposer l'un à l'autre comme
«oui» et «non». La foi chrétienne, par contre, implique à l'égard des deux un

«non» résolu : à l'égard de ce qui se présente comme positif et de ce qui se

déclare négatif en soi. Mais même dans une telle position de combat,
l'herméneutique théologique apprend encore à différencier.

29 Cf. mon article «Heiliger Geist und Zeitgeist. Identität und Wandel in der

Kirchengeschichte», Zeitschrift für Theologie und Kirche, 87e année, 1990, pp. 186-

205.
30 NdT: jeu de mots entre «Aufgehen in» et «Eingehen auf».



L'HERMÉNEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 53

a) Le positivisme

La signification du mot «positif», bien qu'il paraisse très univoque, a une
histoire fluctuante31. A l'intérieur de la théologie également, on en trouve des

usages variés. La vieille orthodoxie protestante pouvait aussi dire «théologie
positive» pour parler de la théologie dogmatique. Schleiermacher désignait la

théologie en tant que telle comme «science positive». Et dans les combats

d'opinion des Églises du XIXe et du début du XXe siècle, on rencontre
l'appellation «positif» dans l'expression de mauvais augure «christianisme positif»
- même le national-socialisme feindra plus tard de se tenir sur ce sol32 -. Par

ailleurs, le «positivisme» devient le programme d'une tendance philosophique
du XIXe siècle qui ne peut guère être soupçonnée d'une empreinte chrétienne.
Mais dans les débats d'opinion concernant la conception du monde, l'adjectif
«positiviste» peut également être utilisé de manière péjorative et caractériser
alors une pensée pseudo-scientifique ou pseudo-religieuse. Malgré cette
multiplicité d'usages, on peut considérer comme la tendance dominante le fait de

se référer à ce qui, littéralement, est «posé», ce qui est donné, ce qui est réalité
de fait, et par déduction ce qui, d'un point de vue empirique, s'impose
immédiatement aux sens, ce qui est assuré de manière incontestable. Par rapport à

la nature, cela conduit à dévoiler ses secrets et à les rendre manipulables ; par
rapport à l'histoire, par contre, cela aboutit à reconnaître le factuel dans toute
sa variabilité, et donc au relativisme. Même si la philosophie et la théorie des

sciences ont pris leur distance à l'égard du positivisme trivial, ce trait
fondamental reste déterminant pour l'image moyenne qui guide l'homme moderne
dans son rapport à la réalité. Cette attitude, liée à l'abandon de ce qu'on appelle
confusément l'élément métaphysique, reste dominante, même si, dans le concret

de la vie, elle ne parvient guère à éliminer efficacement les recoins de

la superstition, mais au contraire s'y réfugie de temps à autre.

L'herméneutique théologique ne rend justice à sa tâche que si elle affronte
de manière critique la question de la compréhension de la réalité, si par
conséquent elle n'évite pas le problème de l'ontologie. Certes non pas en se

rabattant sur l'offre la plus nouvelle et d'apparence particulièrement attractive.
Il est bien plutôt du ressort de l'herméneutique théologique de s'attacher de

manière autonome à la question de savoir quelles intuitions ontologiques
découlent de la pensée biblique - en débat avec la philosophie et la théorie
des sciences, mais aussi avec la littérature et l'art, sans oublier les transformations

sociales, politiques et économiques - Mis à part quelques emprunts
fluctuants auprès d'autres instances, on n'a en somme prêté que peu d'attention
sérieuse à ce problème dans l'histoire de la théologie. C'est Luther qui l'a fait
le plus résolument en insistant sur la question du «mode de parler de l'Ecri-

" Pour la suite, cf. l'article «Positiv, Positivität», dans le Historisches Wörterbuch

zur Philosophie, vol. 7, col. 1106-1118, et l'article «Positivismus», ibid., col. 1118-1122.

32 Ainsi dans le programme de parti du NSDAP.



54 GERHARD EBELING

ture», du modus loquendi Scripturae". Toutefois, quant à savoir ce qu'il en
est véritablement du réel, cela se décide, au vu de ce qui fond sur nous, de

la manière suivante - et l'on mettra ici à chaque fois des accents très forts - :

cela se décide conformément et grâce à un langage dont nous pouvons user
avec bonne conscience et dont nous osons vraiment user, un langage rassasié

d'expérience vécue. C'est pourquoi la tâche d'une ontologie s'allie à celle d'une
doctrine du langage qui nous conduise hors de l'étroitesse de la pure
signification. Par ce renvoi à l'ontologie et à la doctrine du langage, la tâche de

l'herméneutique théologique se trouve précisée : il en va de la relation entre
Dieu et la parole. C'est à partir de là que le thème de la démythologisation
serait à reprendre de manière nouvelle34.

b) Le nihilisme

Le nihilisme, tout comme le positivisme, pris dans un sens large et vague,
fait partie de l'attitude fondamentale de l'homme d'aujourd'hui. Cela se dégage
d'énoncés ou même d'une attitude tacite soulignant qu'après la mort, tout est

fini, qu'en fin de compte, tout n'est que néant. Non sans raison, le néant - que
ce soit comme problème logique ou existentiel - exerce véritablement le

pouvoir d'un mysterium fascinosum et tremendum, et cela signifie : un pouvoir
divin. Car ici tout prend fin, même notre pensée. Et cette fin, l'homme
sécularisé aimerait au moins pouvoir encore la décréter lui-même. Il estime : en
dernière instance, tout est néant devant moi. Toutefois, quiconque est touché

par la parole de Dieu confesse : en dernière instance, je ne suis rien devant
Dieu. La foi qui croit que tout ce qui existe est créé à partir de rien35, appelé

par Dieu à l'existence, marque la frontière entre ce qui est affaire de savoir
et ce qui, en tant qu'affaire de foi, est affaire de conscience36. Que toutes choses

sont issues de rien, exprime l'exact inverse de l'opinion qui consisterait à dire

que pour cette raison précisément, tout ne vaut rien. On dit que le savoir est

puissance. Il serait plus approprié de se mettre au clair à propos de la puissance
de la conscience, de la mauvaise conscience, mais aussi et surtout de la bonne

conscience. Ce qui exerce sa puissance sur les consciences peut conduire à

33 Cf. mon article «Luthers Wirklichkeitsverständnis», Zeitschriftfür Theologie und
Kirche, 90" année, 1993, pp. 409-424 (avec d'autres indications bibliographiques).

34 Cf. sur ce point les considérations remarquables de P.-L. Dubikd sur «Imprévisible

et réel commun», dans : P. Buhler/C. Karakash (éd.), Science et foi font système.
Une approche herméneutique, Genève, Labor et Fides, 1992, pp. 95-132.

35 Cf. H.-Fr. Gkisser, «Schöpfung aus dem Nichts. Die philosophisch
unannehmbare, wissenschaftsgeschichtlich wirksame Weltinterpretation christlicher
Theologie» et «Poet der Welt und Schöpfung aus dem Nichts. Bemerkungen im
Hinblick auf einen von Alfred North Whitehead sowie bereits von Wilhelm von Ockham
glossierten Text», dans: H.-Fr. Geisser, Annahme der Endlichkeit. Aufsätze zur
theologischen Anthropologie und zur Dogmeninterpretation, éd. par H.J. Luibl, Zurich,
1993, pp. 126-144 et 145-162.

36 NdT: jeu de mots entre «Wissen» et «Gewissen».



L'HERMÉNEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 55

la perte de toutes les puissances, même de celle de Dieu. Pourtant, seule la
parole de Dieu peut rétablir toutes choses dans leur bon droit, conférer une
bonne conscience. La manière dont cela s'opère n'est pas laissée à notre choix.
Cela se décide dans la vérité, vérité dans laquelle se décide notre vie en dernière
instance et au sujet de laquelle Jésus-Christ dit: «Je suis la vérité.»" C'est là
la boussole de l'herméneutique théologique entre la puissance de la parole de

Dieu et sa perte de puissance.

IV. Sommaire [Summa summarum]

La métaphore de la boussole me permet de résumer encore une fois ce qui
me tient à cœur dans ce que j'ai exposé. Avec sa boussole, l'herméneutique
théologique doit nous aider à nous orienter: non pas nous conduire hors de
la réalité qui nous entoure, mais plutôt nous conduire en elle et sur le bon
chemin à travers elle. A titre d'explicitation, citons encore une fois Luther, cette
fois-ci dans la deuxième préface au Psautier38 : «Un cœur humain est comme
un bateau sur une mer en furie, agité par les bourrasques des quatre coins du

monde. Ici le poussent la peur et le souci d'un accident futur; là l'entraînent
le chagrin et la tristesse d'un mal présent. Ici soufflent l'espoir et la présomption
d'un bonheur futur; là s'abattent la sécurité et la joie de biens présents. De telles

bourrasques apprennent à parler avec sérieux, à ouvrir le cœur et à déverser

ce qui est en son fond.»
Ce qui peut avoir étonné dans mes considérations peut ici devenir

compréhensible. D'une part, que l'herméneutique ait donné lieu à une thématisation
aussi accentuée à la fois de la puissance et du cœur; d'autre part, que par là

l'ontologie et la doctrine du langage se soient unies aussi étroitement dans une
même perspective. Mais justement : le cœur humain est un bateau sur une mer
en furie, agité par toutes les bourrasques. Et ces bourrasques ouvrent le cœur
de fond en comble à un langage qui se veut sérieux et qu'il faut prendre au

sérieux. C'est pour cette raison que revinrent si souvent des catégories comme
celles de la vie, du mouvement et de la confrontation et d'autres, saisies dans

les contextes les plus vastes, et pourtant concentrées sur le point pour ainsi

dire mathématique de la conscience.
Ce que l'herméneutique théologique peut accomplir, lorsqu'elle est à son

affaire, peut s'exprimer de la manière suivante : tout d'abord conduire profondément

dans les textes qui attendent de nous une telle confrontation à la vie

et à la mort et qui par là impliquent le lecteur et l'auditeur ; puis, par un réglage

soigneux de la boussole, garder en visée la manière dont la puissance de la

37 Jean 14,6.
38 WADB 10,1:100,33-102,2 (1528) et 101,34-103,2 (1545). Aussi dans:

Bornkamm (éd.), Luthers Vorreden zur Bibel, (1967) 1983. p. 67.



56 GERHARD EBELING

parole de Dieu va à la rencontre de sa contre-puissance ; et enfin, familiariser
avec un langage qui vérifie cette rencontre dans la vie. Ainsi, au sens strict,
rien d'autre n'est à attendre de l'herméneutique entre la puissance de la parole
de Dieu et sa perte de puissance dans les Temps modernes que l'effort de tenir
tête à cet événement, de ne pas lui faire obstacle, mais de lui laisser plutôt
l'espace qu'il faut. Ce qu'il en adviendra n'est pas de son ressort.

(Traduit de l'allemand par Pierre Bühler)


	L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de puissance dans les temps modernes

