Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de
puissance dans les temps modernes

Autor: Ebeling, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 39-56

L'HERMENEUTIQUE ENTRE LA PUISSANCE DE
LA PAROLE DE DIEU ET SA PERTE DE PUISSANCE
DANS LES TEMPS MODERNES!

GERHARD EBELING

Résumé

L'article aborde le theme de 'herméneutique sous 'angle d'une réflexion
sur l'évolution du statut de la parole de Dieu dans les Temps modernes. Partant
des renversements marquants qui révélent la puissance de la parole de Dieu
chez Luther, il dégage dans un deuxiéme temps les points saillants de la perte
de puissance que les Temps modernes font subir a cette parole de Dieu et les
défis qui en résultent pour I'herméneutique théologique, en particulier celui
d'un dialogue avec le positivisme et le nihilisme.

I. A propos de l'intitulé

. Les deux champs de tension. puissance et perte de puissance, herménei-
tique et parole de Dieu

Dans le titre «L.'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et
sa perte de puissance dans les Temps modernes», deux champs de tension se
superposent. Le premier s'affiche de maniere insistante comme |'opposition
entre la puissance et la perte de puissance de la parole de Dieu. Notons-le bien:
non seulement 1'opposition entre la puissance et I'impuissance. Cela pourrait
toujours, le cas échéant, étre interprété comme un semblant de contradiction,
qui serait di a lI'essence méme de la parole de Dieu et se laisserait résoudre

' Texte rédigé sur invitation de la Faculté de théologie de I'Université de Neuchatel,
a I'occasion de la collation du grade de docteur honoris causa en théologie, et présenté
en conférence a la veille du Dies academicus du 6 novembre 1993. Présenté également
a la Faculté de théologie protestante de 1'Université de Tiibingen, pour la féte de la
Réformation, le 2 novembre 1993, ainsi qu'a Sankt Georgen, Francfort sur le Main, le
1" novembre 1993, dans le cadre d'un cycle de conférences consacré aux principaux
apports théologiques du XX° siecle. Le texte en version allemande a paru dans la
Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Tiibingen, 91¢ année, 1994, pp. 80-96. — NdT:
né en 1912, Gerhard Ebeling est professeur honoraire de I'Université de Zurich; spé-
cialiste de la théologie de Luther et de I'herméneutique, il a enseigné l'histoire de I'Eglise,
la dogmatique, I'herméneutique et la théologie fondamentale dans les Facultés de
théologie de Tiibingen et de Zurich.



40 GERHARD EBELING

a partir de la. Il est bien plutdét question d'une perte de puissance qui prend
sa source dans une puissance adverse’. Cela nous fait penser a l'expérience
quotidienne de la parole de Dieu destituée non seulement par d'autres, mais
aussi par nous-mémes. Toutefois, simultanément, en parlant de la «perte de
puissance de la parole de Dieu», nous pensons a 1'évolution historique con-
duisant de la Réforme aux Temps modernes. Utilisant le mot d'ordre biblique
«Verbum Dei manet in aeternum» [«La parole de Dieu demeure éternelle-
ment»], la Réforme se référait publiquement a la parole de Dieu’. Pour les
Temps modernes, le fait de parler de la «parole de Dieu» s'est dégradé en une
tournure soumise aux conditions du temps et devenue étrangere, une expres-
sion dont on n'use entre initiés qu'en certaines situations d'exception.

Le second champ de tension de mon théme ne se manifeste pas de maniére
immeédiate. Il se cache en quelque sorte dans la relation entre «herméneutique»
et «parole de Dieu»: entre I'«<herméneutique» comme réflexion méthodique
portant sur la compréhension d'expressions langagieres au sens le plus large et
la «parole de Dieu» comme une instance de langage non humaine qui, certes,
éleve une prétention sur 1'étre humain, mais se met elle-méme en question par
la désignation de son origine. Comment donc la parole de Dieu peut-elle partir
de Dieu, puisqu'une telle maniere de parler, parce qu'elle est anthropomorphe
et métaphorique, s'invalide elle-méme comme impropre ? Au vu de ce probléme
de compréhension, une herméneutique de la parole de Dieu pourrait étre par-
ticulierement urgente. Mais que faut-il penser de la parole de Dieu, si elle a de
toute fagon besoin d'une interprétation par I'homme et de sa réflexion a ce sujet ?

2. L'herméneutique au cceur de la controverse de la parole de Dieu

Incontestablement la théologie a affaire a 'herméneutique, parce qu'elle
a affaire a des textes. Mais il apparait comme problématique d'exprimer ce
qu'il y a de théologique en elle par la corrélation directe «herméneutique de
la parole de Dieu». Et pas seulement cela! Une «herméneutique théologique»
parue récemment* — I'auteur en est Wolfgang Nethofel — s'évertue de maniére

? NdT: tout le passage joue avec les termes «Macht», «Entmachtung» et
«Gegenmacht»,

? C'est a la Diete impériale de Spire en 1526 que les princes de conviction évan-
gélique se manifestérent pour la premiére fois de maniére résolument confessionnelle.
Sous I'affluence de milliers de personnes, ils firent précher I'Evangile dans leurs auber-
ges et fixer au-dessus des portes des maisons leurs écussons avec les initiales V.D.M.LE.
(Verbum Dei manet in aeternum, selon Es 40,8 et 1 Pi 1,25), initiales qui étaient aussi
cousues a la manche droite de l'uniforme de leur escorte, inhabituellement grande. Cf.
G. SpaLATIN, Chronicon sive Annales, dans: 1. B. MENCKEN, Scriptores rerum
Germanicarum 11 (1728), p. 658; L. voN RANKE, Deutsche Geschichte im Zeitalter der
Reformation, livre IV, chap. 2, dans l'édition: L. Rankes Meisterwerke, Deutsche
Geschichte im Zeitalter der Reformation, vol. 11 (1924), p. 259.

* WOLFGANG NETHOFEL, Theologische Hermeneutik. Vom Mythos zu den Medien
(Neukirchener Beitrige zur systematischen Theologie, vol. 9), 1992.



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 41

sophistiquée a accentuer ce titre comme une antithése tranchante a la «théo-
logie herméneutique». La «théologie herméneutique» doit étre, selon lui,
rejetée comme un avorton de la modernité, parce qu'elle est restreinte a la seule
question purement spirituelle du sens; I'«herméneutique théologique», par
contre, congue de maniere postmoderne comme le chemin «Du mythe aux
médias», dépasserait un tel spiritualisme et ferait place a la corporéité du
processus de transmission. Nous n'avons pas maintenant a discuter ce qui, dans
cette these, peut étre estimé digne de réflexion ou bizarre. Pourtant, si la
distinction terminologique entre «herméneutique théologique» et «théologie
herméneutique» prend un poids pareil, il parait vain et sans issue de faire
intervenir la formule «herméneutique de la parole de Dieu» comme troisiéme
élément, concurrent des deux autres désignations. Elle pourrait paraitre dépas-
sée et nous reconduire apparemment tout droit @ un mode de pensée
prémoderne. Mon intitulé voulait éviter ce soupgon, et cela non seulement par
rapport a la parution récente mentionnée plus haut. Car je ne voulais pas
assigner son lieu a I'herméneutique en l'inscrivant dans une €poque bien
précise, mais bien plutot dans la controverse de la parole de Dieu elle-méme.

Que peut faire I'herméneutique a cet endroit, au cceur de la controverse
de la parole de Dieu ? Peut-elle soutenir et favoriser la puissance de la parole
de Dieu? Pourrait-on confier a I'herméneutique le soin de faire obstacle a la
perte de puissance de la parole de Dieu? L'herméneutique ne s'expose-t-elle
pas, au contraire, au soupgon d'alimenter une telle perte de puissance par une
interprétation accommodante ? Mais I'herméneutique, quelle que soit sa néces-
sité en théologie, peut-elle se soustraire au conflit concernant la parole de
Dieu?

II. La dynamique de la parole de Dieu

Afin d'acquérir une position de départ pour la suite de la réflexion, nous
nous laissons guider tout d'abord par quelques intuitions fondamentales de
Luther concernant la question de la puissance de la parole de Dieu. S'en référer
a Luther a cet égard n'est pas arbitraire. Jamais dans I'histoire de I'Eglise le
concept biblique de la parole de Dieu ne fut focalis€ et réfléchi théolo-
giquement de maniere aussi résolue que chez lui. On peut — pour quelque raison
que ce soit — ne pas partager sa conception, mais on doit s'y confronter. On
découvre ici un phénomene trés particulier. Les perspectives fondamentales
qui s'en dégagent portent — chacune de maniére différente — le caractere d'une
dynamique bien précise, a savoir celle d'une inversion, d'un contre-mouve-
ment, d'un changement, d'un renversement; non seulement par démarcation
polémique i 1'égard d'autres opinions — cet aspect n'intervient que secondai-
rement —, mais bien plutdt comme une dimension antithétique propre a la chose
elle-méme et dans laquelle la puissance de la parole de Dieu se manifeste.



42 GERHARD EBELING
1. De la Bible a l'interprete

Il peut paraitre terne et abstrait de dire d'un mouvement de renversement
historique aussi puissant que la Réforme qu'il repose sur un retournement
herméneutique. Il n'en demeure pas moins que c'est bien ainsi que Luther lui-
méme l'a vécu et vu. Son rapport a la Bible, d'une intensité incompréhensible
pour nous, alimenté par l'épouvante de la mort et la quéte d'une authentique
joie de vivre dans l'existence devant Dieu, s'est condensé tout entier dans une
découverte exégétique de portée herméneutique. Par le fait que la compréhen-
sion biblique de la «justice de Dieu» s'ouvre  lui, I'Ecriture sainte tout entiére
prit un autre visage; tout se passa pour lui comme si les portes du paradis
s'ouvraient’. Ce n'est pas seulement dans la rétrospective tardive que les choses
se présentent ainsi. Si I'on en croit déja les tout premiers témoignages de son
effort exégétique, la lutte pénible et astreignante avec un texte obscur ou
apparemment improductif s'est renversée de temps en temps en une expérience
inverse : l'expérience libératrice d'étre subjugué par le texte. Le mouvement
décisif de l'interprétation ne va pas de l'interprete a la Bible, mais bien plus
de la Bible a I'interpréte. «Note bien cela», écrit-il dans son premier cours sur
les Psaumes, «la force de 1'Ecriture est de cette sorte: au lieu d'étre mise en
mouvement vers celui qui 1'étudie, elle déplace en elle-méme et dans ses
propres forces celui qui l'aime.»® L'Ecriture sainte est elle-méme sa propre
interprete’, d'une lumieére et clarté qui, comme celle du soleil, se met elle-méme
en valeur et n'a pas besoin d'un éclairage artificiel®. Cela ne signifie pas pour
autant que I'étude de I'Ecriture serait une chose commode ou méme superflue.
Durant toute sa vie, Luther prouva le contraire. Nous avons déja fait bien du
chemin, dit-il, lorsque nous réussissons en un jour, ou méme en une semaine,
a faire vivre et respirer un seul verset de Psaume, en suite de quoi tout un flot
d'intuitions et d'élans du cceur pourra se déverser sur nous’. Le modéle

3 Cf. Weimarer Ausgabe (abrégé dans la suite WA) 54;185,14-186,16 (Préface au
premier volume des ceuvres latines de I'édition de Wittenberg, 1545). Cf. M. LuTHER,
(Euvres, Geneve, Labor et Fides (abrégé dans la suite MLO), vol. VII, p. 306s.

® WA 3:397,9-11: Et nota, quod Scripture virtus est hec, quod non mutatur in eum,
qui eam studet, sed transmutat suum amatorem in sese ac suas virtutes. Cf. aussi WA
56;227.4s. (commentaire Romains, 1515/16; = MLO, vol. XI, p. 302): Et ita nos in
verbum suum, non autem verbum suum in nos mutat.

" WA 7:97,23s. (Assertio omnium articulorum, 1520): (...) ut sit ipsa per sese
certissima, facillima, apertissima, sui ipsius interpres, omnium omnia probans, uidicans
et illuminans (...).

8 Cf. WA 18:606,1-609,14 et 653,13-35 (De servo arbitrio, 1525; = MLO, vol.
V, pp. 26-29 et 69s.), surtout 653,28-31: Nam id oportet apud Christianos esse imprimis
ratum atque firmissimum, Scripturas sanctas esse lucem spiritualem, ipso sole longe
clariorem, praesertim in iis quae pertinent ad salutem vel necessitatem.

WA 5;47,1-4 = AWA 2,63,14-17 (Operationes in Psalmos, 1519; sur Ps 1,6):
Sat profecisti, si unum versiculum per diem vel etiam hebdomadam didiceris affectibus
vivum et spirantem facere. Facto hoc initio omnia sequentur, et veniet tibi thesaurus
cumulatissimus intelligentiarum et affectionum (...).



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 43

herméneutique de base n'est pas ici non plus celui d'un transport violent du
texte ancien, pour le rapprocher du temps, du monde et de la vie de l'interpréte
et I'y accommoder. C'est bien plutdt a force de frapper et de guetter avec
persévérance que le texte va s'ouvrir et donner part a sa vie.

2. La parole placée de l'extérieur dans I'dme — l'dme déplacée en dehors d'elle-

méme

Le renversement herméneutique prend ainsi les traits d'un retournement
sotériologique qui s'opere en rapport a I'ame humaine. «Telle est la parole, telle
sera aussi I'dme grace a elle.»'” Aucun humain ne parvient a changer son propre
ceeur. C'est l'affaire de Dieu, et cela par la seule force de sa parole. Ce que
cela signifie doit étre accentué sous divers aspects, pour que se manifeste ce
quil y a la d'étonnant. La teneur de vie de la parole dépasse son contenu de
pensée''; certes, elle ne peut en étre séparée, mais elle doit en étre distinguée.
La parole de Dieu est «sainte, vraie, juste, pacifique, libre et pleine de toute
bonté». C'est la le propre de la puissance de la parole de Dieu, la vie qui lui
appartient et qu'elle communique, afin que nous y ayons part, si bien que
«|'dme, par la parole de Dieu, devient sainte, juste, vraie, pacifique, libre et
pleine de toute bonté, vraiment un enfant de Dieu»'?. Luther se dépasse pour
intensifier l'expression de ce qui se passe ici entre la parole et 'ame. L'ame
s'agrippe a la parole; mais bien plus encore: elle devient une avec elle, elle
est carrément absorbée par la parole; elle ne prend pas seulement part a elle,
mais est bien plus rassasiée , oui méme ivre d'elle — un processus qui attribue
a I'ame tout ce qui est propre a la parole'?. Mais alors le destinataire de la parole
n'est pas l'intellect de I'homme, une seule partie de I'dme, mais bien I'dme elle-
méme comme fondement de vie de 'homme tout entier. Cela conduit bien siir

0"WA 7:;24,33-35 (Von der Freiheit eines Christenmenschen, 1520): Wie das wort
ist, sso wirt auch die seele von yhm, gleych als das eyssen wirt gluttrodt wie das fewr
auss der voreynigung mit dem fewr. Version latine: ibid., 53,26-28 (= MLO, vol. II,
p. 280).

'"" NdT: jeu de mots entre «Lebensgehalt» et «Gedankeninhalt».

> Ibid., 24,22-27 (= MLO, vol. I1, p. 280) : Nu seyn disse und alle gottis wort heylig,
warhafftig, gerecht, fridsam, frey und aller giitte voll, darrumb wer yhn mit eynem
rechten glauben anhangt, des seele wirt mit yhm voreynigt, sso gantz und gar, das alle
tugent des worts auch eygen werden der seelen, Und alsso durch den glauben die seele
von dem gottis wort heylig, gerecht, warhafftig, fridsam, frey, und aller giitte voll, eyn
warhafftig kind gottis wirt (...).

'Y De la maniére la plus claire dans la version latine, ibid., 53,15-20 (=MLO, vol.
IL, p. 280): Cum autem haec promissa dei sint verba sancta, vera, iusta, libera, pacata
et universa bonitate plena, fit, ut anima, quae firma fide illis adheret, sic eis uniatur,
immo penitus absorbeatur, ut non modo participet sed saturetur et inebrietur omni
virtute eorum. Si enim tactus Christi sanabat, quanto magis hic tenerrimus in spiritu,
immo absorptio verbi omnia quae verbi sunt animae communicat.



44 GERHARD EBELING

a la question de savoir de quoi I'dme peut bien vivre et exige la réponse «que
I'dme peut se passer de tout sauf de la parole de Dieu et que sans celle-ci rien
ne peut lui venir en aide»'®. L'ame n'en devient pas pour autant autarcique,
comme s'll suffisait d'améliorer son état, de la munir de forces dont elle
manquait jusqu'ici. C'est pourquoi l'union (unio) entre parole et ame s'ap-
profondit encore chez Luther en I'union du Christ comme parole de Dieu en
personne avec 1'dme comme son épouse'”. C'est maintenant seulement que les
choses deviennent claires: il n'en va pas d'un simple renforcement de 1'dme,
de l'octroi de vertus psychiques — seraient-elles méme d'essence surnatu-
relle —, il n'en va aucunement d'une transformation de 1'dme prise en elle-méme
et pour elle-méme, mais bien d'un déplacement de cette derniére en un lieu
hors d'elle-méme, vers le Christ, dans un échange durable avec lui: ce que
possede le Christ, cela appartient a I'dme croyante, ce que posseéde 1'ame (tout
son vice et péché) devient propriété du Christ'®. Le lien qui les relie tous deux
est la foi seule.

3. De la loi a I'Evangile

Cet «échange», ou comme Luther dit aussi: ce «joyeux changement et
combat»'’, ne se limite pas simplement a laisser finalement la victoire a la
puissance de la parole de Dieu. Ici aussi s'accomplit précisément un renverse-
ment, 2 l'intérieur méme de la parole de Dieu cette fois-ci : de la loi 2 'Evangile.
C'est ainsi seulement que se manifeste véritablement ce qu'il en est de la
puissance de la parole de Dieu. Il s'agit ici de bien plus que du simple passage
de I'exigence au don. De manié¢re indépassable, I'opposition culmine dans celle
du «mettre a mort» et du «faire vivre». On notera cependant : bien que les deux
aspects soient aussi radicalement opposé€s, ils ne constituent pourtant qu'une
seule et méme réalité. La loi avec toutes ses menaces s'aveére impuissante a
conduire a la vraie vie. Il ne lui reste en fin de compte que le pouvoir de tuer.
L'Evangile sous la forme du crucifié ouvre par contre I'acces 4 une foi a laquelle
rien n'est impossible. Avec les mains vides, pour ainsi dire, la vie éternelle
est proclamée a la foi comme une pure promesse. Ces deux choses s'unissent

14 Ibid., 22,9-11 (= MLO, vol. 11, p. 277).
'S Ibid., 25,26-28 ; dans la version latine: 54,31-55,36 (= MLO, vol. II, p. 282s.).

' Ibid., 25,31-34 (= MLO, vol. II, p. 283): (...) was Christus hatt, das ist eygen
der glaubigen seele, was die seele hatt, wirt eygen Christi. So hatt Christus alle giitter
und seligkeit, die seyn der seelen eygen. So hatt die seel alle untugent und sund auff
yhr, die werden Christi eygen. Hie hebt sich nu der frolich wechssel und streytt.

' Cf. note précédente et WA 7;26,4-7: Ist nu das nit ein fréliche wirtschafft, da
der reyche, edle, frummer breiidgam Christus das arm vorachte bésses hiirlein zur ehe

nympt, und sie entledigt von allem iibell, zieret mit allen giitern? De maniére encore
plus profilée dans la version latine; cf. 55,7-23 (=MLO, vol. I, p. 282s.).



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 45

en un seul et méme événement : la résurrection du nouvel homme ne s'accom-
plit qu'a travers la mort du vieil homme. Il en va donc aussi d'une seule et
unique connexion vitale, bien qu'elle soit distribuée sur une multiplicité de
situations de vie, dans lesquelles la loi et 'Evangile deviennent expérience
vécue de maniere diverse. Comme il en va également d'une seule et méme
parole de Dieu dans laquelle la loi et I'Evangile sont articulés l'un 2 l'autre.
I ne suffit pas de les répartir selon les textes et de les doser comme bon nous
semble, bien que la responsabilité pastorale (seelsorgerlich) ait ici a prendre
en compte ce qu'il faut dire au nom de Dieu, a qui et a quel moment. C'est
pourquoi, par rapport a la parole de Dieu, la responsabilité pastorale est en
derniere instance une responsabilité herméneutique, et la responsabilité her-
méneutique une responsabilité pastorale. Il s'agit d'étre conscient de ce que
la parole de Dieu effectue, et de distinguer en conséquence les manieres dont
il convient d'user de 1'unique parole de Dieu dans la perspective de la réalité
de la vie. Lorsqu'elle est comprise ainsi, la parole de Dieu n'est pas un cas
particulier du parler sur Dieu. Le parler sur Dieu a bien plutdt son critére dans
la question de savoir s'il se laisse guider par la distinction entre la loi et
I'Evangile. S'il en est ainsi, le parler sur Dieu, indépendamment du fait d'étre
désigné nommément comme parole de Dieu, devient un parler de Dieu lui-
méme, s'effectue au nom de Dieu; Dieu lui-méme se donne en lui.

4. De I'Ecriture au témoignage oral

Cela nous conduit encore a un dernier angle sous lequel nous rencontrons
un renversement dans la conception luthérienne de la parole de Dieu: le
retournement du texte a la proclamation, de I'Ecriture 2 la parole orale. Il faut
prendre garde de ne pas se faciliter la tdche dans l'explication de ce point.
Comme si ce n'était que le manque de formation scolaire qui contraignait a
remplacer pour les analphabétes la lecture par I'écoute. Ou comme s'il s'agissait
uniquement pour Luther d'empécher que les non-théologiens fassent leur
propre lecture de la Bible, pour les rendre dépendants des experts de I'Ecriture.
Son propos est sincere lorsqu'il dit: «O si Dieu voulait bien que mon inter-
prétation et celle de tous les maitres disparaissent et que chaque chrétien prenne
lui-méme I'Ecriture et la pure parole de Dieu.»'* Il faudrait donc plutét attendre
de lui le mouvement inverse: non pas du texte a l'interprétation, mais de
l'interprétation au texte. «C'est pourquoi, entrez, entrez, chers chrétiens, et
prenez mon interprétation et celle de tous les professeurs comme un simple
échafaudage pour la vraie construction, afin que nous saisissions la seule et
pure parole de Dieu elle-méme, que nous la goiitions et que nous y demeu-
rions.»'” Sans trop d'hésitation, il identifie ici Ecriture et parole de Dieu,

B WA 10,1,1:;728,9-11 (Kirchenpostille, 1522).
Y Ibid., 728,18-21.



46 GERHARD EBELING

comme s'1l suffisait que chacun lise la Bible pour soi ou qu'en cas de besoin
quelqu'un la lui lise. Mais les choses ne sont pas si simples chez Luther. Des
difficultés de compréhension au sens habituel empéchent déja que le rapport
a I'Ecriture devienne directement un rapport 4 la parole de Dieu. Cela se
confirme d'autant plus lorsqu'on tombe sur la question de savoir «comment les
chrétiens doivent se comporter a I'égard de Moise»*® ou quand il faut jouer le
Christ contre 1'Ecriture lorsqu'a l'inverse, les adversaires avancent I'Ecriture contre
le Christ®'. Mais surtout, la primauté de la parole orale a 1'égard du caractére
écrit de la parole de Dieu est de nature fondamentale. Pour bien saisir cela, nous
devons revenir encore une fois a la distinction de la loi et de I'Evangile.
L'Ecriture, 1'écrit a, dans son essence méme, une affinité avec la loi: tant
par la distance temporelle de son origine que par la pérennité de sa consistance.
La loi est au sens littéral une pré-scription (Vor-Schrift), voire une inscription
(In-Schrift), taillée dans la pierre comme le Décalogue. Bien qu'elle puisse
encore nécessiter une interprétation concernant le cas concret, la loi est, par
sa promulgation unique, proclamée une fois pour toutes. A la différence de
la loi, 'Evangile n'est pas écriture, comme le souligne Luther, mais parole
orale”’. Que faut-il entendre par 1a? La fixation par écrit du Nouveau Testa-
ment fut une — bienheureuse ! — mesure de détresse, prenant en compte que
bien t6t déja dans le christianisme primitif, on manqua d'Esprit*. Pourtant,
conformément 4 son essence, 'Evangile est et demeure «une joyeuse, bonne
et réconfortante nouvelle»?, un Evangile 4 proclamer de maniére permanente,
«qui ne doit pas étre pratiqué avec la plume, mais avec la bouche»?, répandu
publiquement par la voix vivante de la maniere la plus franche®, en intégrant

WA 16:363-393 (prédications sur I'Exode, 1525).

1 WA 39,1,47,19s. (theses De fide, 1535): Quod si adversarii scripturam urserint
contra Christum, urgemus Christum contra scripturam.

2 WA 10,1,1;17,7-12 (Kirchenpostille, 1522; = MLO, vol. X, p. 22): (...) sso es
[I'Ancien Testament] doch alleyn den namen hatt, das es heylige schrifft heyst, Und
Euangeli eygentlich nitt schrifft, ssondern mundlich wort seyn solt, das die schrifft erfur
truge, wie Christus und die Apostel than haben; Darumb auch Christus selbs nichts
geschrieben, ssondern nur geredt hatt, und seyn lere nit schrifft, sonder Euangeli, das
ist eyn gutt botschafft odder verkundigung genennet hatt, das nitt mit der feddern,
ssondern mit dem mund soll getrieben werden.

2 1bid., 627,1-3: Das man aber hatt mussen bucher schreyben, ist schon eyn
grosser abbruch und eyn geprechen des geystis, das es die nott ertzwungen hatt, und
nitt die artt ist des newen testaments (...).

* Ibid., 12,2 (= MLO, vol. X, p. 19).
% Cf. note 22.

* WA 7,526,12-16 (Enarrationes epist. et euangel., 1521): Nam longe alia debet
esse praedicatio Euangelii quam legis. Lex in tabulis scribebatur et erat scriptura
mortua, limitibus tabulae clausa, ideo parum efficax. At Euangelium vivae et liberrimae
voci in auras effusae committitur, ideo plus energiae habet ad convertendum. Unde
Christus ipse nihil scripsit, sed omnia vocaliter dixit.



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 47

a chaque fois le contexte, en l'entrainant dans le mouvement. Bien que I'Evan-
gile témoigne de ce qui s'est accompli une fois pour toutes par le Christ pour
notre bien, il reste pourtant toujours une nouvelle parole, parce qu'il rend toutes
choses nouvelles, comme il demeure aussi constamment, en quelque circons-
tance que ce soit, un message de joie, un message qui réveille la joie au cceur
de l'affliction et du désespoir.

Ce que la loi et I'Evangile opérent ainsi — de manidre antithétique et
pourtant de concert — se manifeste dans leurs formes linguistiques différentes.
A la lettre correspond la mise a mort, a la viva vox 'Esprit vivifiant”’. La vie
de Jésus-Christ, dans toute 1'extension de l'incarnation, de la mort et de la
résurrection, cette vie promise au monde entier comme le pain de vie, est
désormais la semence d'Evangile qu'il faut inlassablement répandre . Attestée
au cceur méme de notre expérience vécue, elle suscite une expérience libé-
ratrice de la conscience et pousse a un nouveau témoignage — un événement
de langage inépuisable, dans lequel l'expérience vécue et lI'expérience de la
conscience s'interpénétrent. De la parole découle la foi, de la foi découle a
nouveau la parole dans une interprétation et communication sans cesse nou-
velle de 1'Evangile, de telle manicre toutefois que cet événement de langage
retourne constamment a son origine pour en sortir purifié et s'engager dans
le cours changeant du temps. Ainsi, sans cesse, telle une source de vie, I'Esprit
de Dieu jaillit ot et quand il veut de la parole de Dieu en tant que verbum
externum écrit et proclamé.

IIl.  La controverse de la parole de Dieu

Mais les temps n'ont-ils pas changé depuis lors, si bien qu'il nous est
impossible aujourd'hui de penser et de parler comme Luther? Il ne faut pas
répondre trop vite par l'affirmative a cette question. La perte de puissance de
la parole de Dieu dans les Temps modernes n'a certes pas €t€ prévue par Luther
de la maniére dont elle s'est ensuite réalisée. De méme qu'on ne peut pas faire
de lui le porte-drapeau des Temps modernes, on ne peut pas non plus faire
de lui, malgré certains indices, le prophéte de malheur annongant que les
Temps modernes aboutiront a une catastrophe. Les puissances du monde et
de Ia vie qui travaillent a la perte de puissance de la parole de Dieu sont bien
plutét a 1'ceuvre depuis Adam et le demeureront — en augmentant — jusqu'a la
fin du monde. La puissance de la parole de Dieu n'est pas couplée a une pure
et simple apparence d'impuissance, mais bien a une expérience tangible
d'authentique contestation. La puissance de la parole de Dieu se trouve placée
sous le signe de la croix, tant en ce qui concerne le contenu de la parole de
Dieu qu'en regard de ce qui lui arrive dans I'histoire. Quiconque sait cela n'est
pas surpris du tout par le cours des Temps modernes. La fol a constamment

*7 Cf. note précédente.



48 GERHARD EBELING

son lieu entre la puissance et la perte de puissance de la parole de Dieu, a la
fin du XX° siecle comme au début du XVIe.

Mais nous prendrions €galement cet état de choses trop a la légere si nous
rendions le cours du temps indifférent. Le caractere controversé de la parole
de Dieu n'est vraiment pris au sérieux que dans l'exacte mesure ol nous prenons
au sérieux notre propre temps. Si l'on en déduit une indication de lieu pour
I'herméneutique théologique, il faut se garder simultanément de deux écueils:
d'une herméneutique de I'accommodation et d'une herméneutique de la pure
et simple reproduction; de la génuflexion devant I'esprit de notre temps comme
de la fuite dans un esprit du temps passé. Ce qui est spécifiquement hermé-
neutique tient en ceci: au lieu d'éviter d'une maniere ou de l'autre la confron-
tation, il faut rendre justice aux deux poles, a la parole de Dieu et au temps
du monde, de telle maniere qu'une authentique confrontation puisse véritable-
ment avoir lieu. Précisons ce point a I'aide de quelques mots d'ordre des Temps
modernes.

1. Entre raison [ratio] et conscience [Gewissen]

Il est compréhensible de commencer par la raison. Elle est incontestable-
ment la force motrice des Temps modernes. Mais puisque dans I'Antiquité déja,
I'étre humain était défini comme animal rationale, et que le Moyen Age lui
aussi s'en tenait a cette définition de I'humain a partir de la raison, la délimi-
tation selon les époques demeure floue. C'est le processus d'émancipation qui
constitue le symptome décisif, processus qui pas a pas désagrege l'insertion
dans les traditions d'un monde dominé par la religion chrétienne. Il est judi-
cieux de mettre en garde ici contre le fait d'interpréter les tensions qui en
résultent sans nuance a partir de la maniere dont ces dernieres se dégagent dans
une perspective contemporaine. Lorsqu'il y a conflit avec la conception du
monde habituellement reconnue, ce qui fait I'objet de la connaissance ration-
nelle n'est pas d'emblée en contradiction avec la parole de Dieu; c'est méme
plus souvent le cas de ce qu'on oppose aux données rationnelles de maniere
dogmatiste ou bibliciste comme ce qu'on présume étre inaliénablement théo-
logique, dans une apologétique au souffle court. Cela manifeste combien
étroitement 'herméneutique théologique est nouée a I'herméneutique générale
et combien il est urgent et nécessaire, lorsqu'on soupconne la menace d'une
perte de puissance de la parole de Dieu, d'élargir I'horizon herméneutique
plutét que de le rétrécir.

Il est décisif ici que le destinataire de la parole de Dieu soit clairement
défini. Si l'on dit — ce qui peut se comprendre — que c'est I'étre humain qui
est interpellé, 1'ancienne définition communément admise d'animal rationale
peut nous induire en erreur de maniére fatale. Ce n'est pas la raison qui est
le destinataire de la parole de Dieu. Elle n'est pas destinée a cela, et c'est
pourquoi elle n'est pas non plus apte au jugement a cet ¢gard — contrairement
a l'opinion qui fut et qui est encore proclamée dans les Temps modernes.



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 49

Certes, une fluctuation de l'usage linguistique comporte ici certains effets:
faut-il et, si oui, comment faut-il distinguer entre entendement et raison ou,
a la maniere de la scolastique, entre intellectus superior et intellectus inferior,
ou faut-il placer le concept d'esprit [Geist] en premier ? Mais quelle que soit
la solution adoptée, la compréhension du langage n'est pas limitée, voire méme
enchainée par cette capacité spirituelle dont la force propre tient d'abord dans
le jugement empirique et calculateur sur les choses du monde. Quand bien
méme le jugement théologique est aussi redevable de cette forme de faculté
de jugement critique, ce qui est proprement théologique est d'abord guidé,
comme la vie en tant que telle, par un langage qui n'est pas simplement le
langage rationnel. Le destinataire de la parole de Dieu n'est pas la raison. La
Bible dit: le cceur ou I'ame — dans la précision qu'opéere Luther: la conscience
(au sens de l'oreille la plus intime de I'hnomme). La parole de Dieu ne s'adresse
pas a la pointe extréme de la capacité humaine, mais bien plus au fond le plus
profond de l'incapacité humaine. Pour cette raison, il ne dépend pas des
potentialités de 1'étre humain d'atteindre et de saisir la parole de Dieu. Il en
va plutot de quelque chose qui l'atteint, lui, et le saisit, de quelque chose qui
lui arrive, qui le touche, le subjugue, le tue ou le fait vivre. Si les potentialités
de I'homme étaient ici déterminantes, la parole de Dieu, comme la raison,
viserait I'étre humain comme acteur (7dter), comme celui qui explore la réalité
en vue de pouvoir la transformer et par 1a finalement la réaliser pleinement.
La parole de Dieu n'est pas un renforcement de la raison. C'est bien plutdt cette
derniére qui se trouve dans le danger dun égarement présomptueux
(Verstiegenheit), dans le danger de renforcer ses propres potentialités jusqu'a
la démesure et d'en faire un usage outrancier. La parole de Dieu, par contre,
appelle 'homme, dans son usage déraisonnable de la raison, littéralement a
la raison et l'interpelle concernant la présomption ou le désespoir dans lesquels
il se fourvoie en tant qu'animal rationale.

2. Entre la critique historique et le pain de vie transmis

De méme que la raison tente de se rendre maitresse de la nature, de méme
fait-elle pour I'histoire de I'humanité. Les deux choses s'interpénétrent. Par-
dela les besoins naturels élémentaires, la lutte pour l'espace vital et les moyens
de subsistance sert, de mémoire d’homme, non seulement d'instrument de la
maitrise de la nature, mais surtout d'instrument de la cupidité et de la volonté
de puissance sur autrui. L'un anime l'autre. Si nature et histoire ne peuvent
étre séparées, combien moins encore faut-il ignorer les connexions qui s'éta-
blissent entre I'effort de maitriser la nature et celui de maitriser le cours de
I'histoire — un enchevétrement qui fait que 1'un entraine l'autre dans I'abime.
Dans les deux aspects, la perte de puissance de la parole de Dieu est a I'ceuvre.
Et pourtant, malgré tout, il résulte aussi de ces deux aspects infiniment de bien:
le fait de cultiver la nature et celui de cultiver 'homme. Si1'on se laisse troubler



50 GERHARD EBELING

le regard sur ce point, cela ne contribue pas a 'honneur de Dieu. S'il s'agissait
maintenant pour nous du theme «L'éthique entre la puissance de la parole de
Dieu et sa perte de puissance», nous devrions prendre tout cela en compte de
maniére pondérée. Mais si nous nous demandons, par le biais du mot-clé
«herméneutique», ce qu'il en est de la parole de Dieu et comment elle se fait
entendre en tant que telle, nous devons concentrer tout particulierement notre
attention sur la relation a I'histoire. C'est ici que se trouve le point de focali-
sation de ce qui nous est transmis comme la parole de Dieu, afin que nous
la transmettions a notre tour comme telle. Dans un mélange haut en couleurs
se trouve réuni ici ce que les humains en ont fait dans leur déraison, mais
parfois aussi — peut-€tre méme plus souvent que nous ne I'imaginons — en
bonne intelligence. C'est dans l'histoire que se décidera comment il convient
d'en user a l'avenir.

C'est pourquoi nous nous interrogeons maintenant sur l'histoire comme
objet non plus du fagonnement de 'homme, mais plutot de sa perception. Mais
ces deux choses n'en forment-elles pas qu'une? Certes, 1l en va de deux
aspects: les uns font l'histoire, les autres racontent et écrivent l'histoire. Les
uns vivent et subissent I'histoire, les autres s'en nourrissent, s'y édifient, s'in-
téressent a elle et I'é¢tudient. Et pourtant les deux choses se mélent. Il ne faut
pas seulement penser ici au détenteur de pouvoir qui a le culot de réécrire
I'histoire comme moyen de propagande et de prescrire a la postérité sa propre
histoire ; ou, pour le dire a 'aide d'un mot d'esprit de Winston Churchill : «Qui
veut étre jugé de maniére correcte par l'histoire, doit I'écrire lui-méme.» On
retrouve des traits analogues dans de multiples variantes. Oui, tout historien
n'est-il pas — non seulement en danger mais bien plus — inévitablement con-
traint de percevoir et de représenter I'histoire dans la perspective de son temps
et de son propre point de vue spirituel 7 Mais qu'y a-t-il alors de vrai en elle
et qu'est-ce qui s'y trouve figuré?

C'est dans les Temps modernes seulement, et ici surtout en rapport au
matériel de la tradition chrétienne, que ce probléme devint virulent. Ce n'est
pas un hasard! Sous l'influence de la raison s'opéra une émancipation rapide
a I'égard de la tradition. Au départ, cela se faisait encore en pleine confiance
a I'égard des principes éternels de la raison. C'est de 1a que I'on tirait le droit
et le courage de soumettre a la critique ce qui était historique, parce que li€
au temps. Finalement, cela aboutit a considérer également le rationalisme lui-
méme comme un enfant de son temps et a livrer tout ensemble a I'histoire,
a historiciser et a relativiser méme ce qui paraissait avoir une valeur intem-
porelle. La tradition chrétienne a donné lieu a ce mouvement de deux ou trois
manieéres différentes. Tout d'abord comme une tradition s'autorisant d'un passé
bien lointain : il paraissait tout a fait souhaitable de se libérer de son hégémonie
— entre-temps confessionnellement divisée ! —. Ensuite a cause de l'autorité de
I'Ecriture sainte sur laquelle elle repose: la Bible éleve la prétention d'étre
extraite de maniére unique de son contexte historique; mais si on y regarde



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 51

de plus pres, elle s'avere trés empétrée dans son contexte, non sans contra-
dictions ni conditionnements temporels intrinséques; de plus, dans sa forme
finale, elle voile méme l'altérité de sa genése. Enfin, la tradition chrétienne
donne lieu elle-méme a cette historicisation a cause de son langage. Non
seulement il semble étre devenu étranger, mais aussi dans une trés large mesure
non vérifiable, et il exige qu'on tienne pour réel ce qui échappe a I'expérience
au sens habituel.

C'est une page glorieuse de la théologie dans les Temps modernes que de
ne pas avoir capitulé devant I'énorme fardeau des problémes qui en décou-
laient. A l'intérieur méme de la théologie, on ouvrit la voie a la méthode
historico-critique. La maniere dont cela s'effectua et s'effectue encore dans le
détail n'est certes pas du tout glorieuse, lorsque s'y allie la prétention d'avoir
ainsi rendu pleinement justice a la tiche herméneutique. Ce qu'on appelle la
méthode historico-critique — un assemblage lache de différents questionne-
ments et procédures — constitue pour la théologie un défi auquel seule une
réflexion herméneutique adéquate peut rendre justice. La simple protestation
contre un tel rapport incroyant — dira-t-on — a la parole de Dieu ne rend pas
plus justice a l'inévitable défi de la méthode historico-critique qu'une ignorance
irrévérencieuse des questions qu'elle suscite — d'ailleurs, je pense ici aussi aux
nombreux travaux historiques trés assidus mais stériles, auxquels on souhai-
terait plus de mordant critique ! On ne prend au sérieux le défi herméneutique
des Temps modernes que si 'on s'attache a réaliser combien ce qui fait l'objet
méme de la théologie crée de tension et s'avére donc passionnant®, combien
sont profondément humaines les conditions dans lesquelles la parole de Dieu
s'offre par la transmission historique comme le pain de vie, conformément a
son essence méme. User de maniére responsable de la méthode historico-
critique signifie engager la prise en compte théologique la ou habituellement
lI'on s'arréte trop tot et a tort: en faisant l'autocritique de notre rapport a la
méthode historico-critique et en réfléchissant au fait que, comme nous avons
besoin du pain quotidien, nous avons besoin — et finalement méme plus que
de ce dernier — d'une tradition, d'un langage dont la vie jaillit, méme en face
de la mort.

3. Entre la dynamique du temps et la dynamique de la parole de Dieu

Si, comme théologiens, comme chrétiens, nous trouvons le courage, en face
de notre temps, de prolonger le rapport historique a la tradition chrétienne par
un rapport assumé herméneutiquement, nous aboutissons a des situations de
conflit relevant non pas seulement de la réflexion, mais de la vie elle-méme.
Cela peut étre encore explicité par rapport a la dynamique du temps a laquelle

* NdT: jeu de mots entre «gespannt» et «spannend».



52 GERHARD EBELING

nous sommes exposés. Je reprends consciemment, en la modifiant, la tournure
utilisée plus haut de la dynamique de la parole de Dieu, pour exprimer la
concurrence des mouvements. Que le temps est en tant que tel mouvement,
cela n'a besoin d'aucune explicitation. Nous l'observons non seulement dans
I'écoulement de notre propre temps de vie, mais de plus en plus aussi dans
le fait d'étre entrainé dans les flots des événements de notre temps, les actua-
lités, les modes et les courants éphémeres et changeants de I'esprit du temps.
Combien la parole de Dieu est mouvement, combien elle met en mouvement
et est elle-méme prise dans un mouvement, cela nous a été dévoilé par Luther
sur le mode de la dynamique, d'un renversement, d'un retournement. Habituel-
lement, on associe au concept de la parole de Dieu la représentation de
I'immutabilité, de l'extraction hors du temps, que ce soit pour exprimer son
caractere supréme ou son caractere dépassé, pour dire qu'elle n'est pas touchée
par le temps ou qu'elle n'est plus du tout de notre temps. Le rapport durable
au temps se trouve pourtant souligné par des tournures bibliques comme «Il
advint alors», «La parole du Seigneur fut adressée» au prophete, ou l'envoi
des apodtres dans le monde entier, aupres de tous les peuples, avec la promesse
que le Christ sera avec eux jusqu'a la fin du monde.

Ce qui s'accomplit dans la rencontre de ces deux mouvements, celui du
temps et celui de la parole de Dieu, ne peut étre réduit ni a une rigide
incompatibilité, ni au slogan trompeur d'une coexistence prétendument «con-
forme au temps». La puissance de l'esprit du temps® n'est pas telle qu'on doive
lui succomber sans conditions. Mais la puissance de la parole de Dieu n'est
pas non plus telle qu'elle exclue la tdche d'étre au service du monde. Car c'est
précisément dans le service que la parole de Dieu prouve sa puissance. Je
rappelle une fois encore avec insistance la remarque faite plus haut: en ce qui
concerne la parole de Dieu, la responsabilité pastorale est en fin de compte
une responsabilité herméneutique, et la responsabilité herméneutique une
responsabilité pastorale. A l'aide de deux notions directrices des Temps mo-
dernes, le positivisme et le nihilisme, nous voulons encore esquisser comment
la tiche herméneutique devrait faire ses preuves a leur égard : non pas comme
une dissolution de la parole dans le temps, mais bien plus comme une prise
en compte du temps par la parole de Dieu. Selon leur sens littéral, les deux
mots d'ordre, positivisme et nihilisme, semblent s'opposer 1'un a l'autre comme
«oui» et «non». La foi chrétienne, par contre, implique a I'égard des deux un
«non» résolu: a 1'égard de ce qui se présente comme positif et de ce qui se
déclare négatif en soi. Mais méme dans une telle position de combat, I'her-
méneutique théologique apprend encore a différencier.

* Cf. mon article «Heiliger Geist und Zeitgeist. Identitit und Wandel in der
Kirchengeschichte», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 87e année, 1990, pp. 186-
205.

% NdT: jeu de mots entre «Aufgehen in» et «Eingehen auf».



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 53
a) Le positivisme

La signification du mot «positif», bien qu'il paraisse trés univoque, a une
histoire fluctuante®. A l'intérieur de la théologie également, on en trouve des
usages vari€s. La vieille orthodoxie protestante pouvait aussi dire «théologie
positive» pour parler de la théologie dogmatique. Schleiermacher désignait la
théologie en tant que telle comme «science positive». Et dans les combats
d'opinion des Eglises du XIX¢ et du début du XX* siécle, on rencontre l'ap-
pellation «positif» dans l'expression de mauvais augure «christianisme positif»
— méme le national-socialisme feindra plus tard de se tenir sur ce sol** —. Par
ailleurs, le «positivisme» devient le programme d'une tendance philosophique
du XIX* siecle qui ne peut guere étre soupgonnée d'une empreinte chrétienne.
Mais dans les débats d'opinion concernant la conception du monde, I'adjectif
«positiviste» peut également étre utilisé de maniere péjorative et caractériser
alors une pensée pseudo-scientifique ou pseudo-religieuse. Malgré cette multi-
plicité d'usages, on peut considérer comme la tendance dominante le fait de
se référer a ce qui, littéralement, est «posé», ce qui est donné, ce qui est réalité
de fait, et par déduction ce qui, d'un point de vue empirique, s'impose immé-
diatement aux sens, ce qui est assuré de maniére incontestable. Par rapport a
la nature, cela conduit a dévoiler ses secrets et a les rendre manipulables; par
rapport a l'histoire, par contre, cela aboutit a reconnaitre le factuel dans toute
sa variabilité, et donc au relativisme. Méme si la philosophie et la théorie des
sciences ont pris leur distance a 1'égard du positivisme trivial, ce trait fonda-
mental reste déterminant pour l'image moyenne qui guide 'homme moderne
dans son rapport a la réalité. Cette attitude, liée a I'abandon de ce qu'on appelle
confusément 1'élément métaphysique, reste dominante, méme si, dans le con-
cret de la vie, elle ne parvient guere a éliminer efficacement les recoins de
la superstition, mais au contraire s'y réfugie de temps a autre.

L'herméneutique théologique ne rend justice a sa tiche que si elle affronte
de maniere critique la question de la compréhension de la réalité, si par
conséquent elle n'évite pas le probléme de I'ontologie. Certes non pas en se
rabattant sur l'offre la plus nouvelle et d'apparence particulicrement attractive.
I1 est bien plutdt du ressort de I'herméneutique théologique de s'attacher de
mani¢re autonome a la question de savoir quelles intuitions ontologiques
découlent de la pensée biblique — en débat avec la philosophie et la théorie
des sciences, mais aussi avec la littérature et l'art, sans oublier les transfor-
mations sociales, politiques et économiques — . Mis a part quelques emprunts
fluctuants aupreés d'autres instances, on n'a en somme prété que peu d'attention
sérieuse & ce probleme dans I'histoire de la théologie. C'est Luther qui I'a fait
le plus résolument en insistant sur la question du «mode de parler de 1'Ecri-

' Pour la suite, cf. l'article «Positiv, Positivitit», dans le Historisches Worterbuch
zur Philosophie, vol. 7, col. 1106-1118, et l'article «Positivismus», ibid., col. 1118-1122.

** Ainsi dans le programme de parti du NSDAP.



54 GERHARD EBELING

ture», du modus loquendi Scripturae®. Toutefois, quant a savoir ce qu'il en
est véritablement du réel, cela se décide, au vu de ce qui fond sur nous, de
la maniere suivante — et I'on mettra ici a chaque fois des accents trés forts —:
cela se décide conformément et grace a un langage dont nous pouvons user
avec bonne conscience et dont nous osons vraiment user, un langage rassasié
d'expérience vécue. C'est pourquoi la tiche d'une ontologie s'allie a celle d'une
doctrine du langage qui nous conduise hors de I'étroitesse de la pure signi-
fication. Par ce renvoi a l'ontologie et a la doctrine du langage, la tache de
I'herméneutique théologique se trouve précisée: il en va de la relation entre
Dieu et la parole. C'est a partir de la que le theme de la démythologisation
serait a reprendre de maniere nouvelle®,

b) Le nihilisme

Le nihilisme, tout comme le positivisme, pris dans un sens large et vague,
fait partie de 1'attitude fondamentale de I'hnomme d'aujourd'hui. Cela se dégage
d'énoncés ou méme d'une attitude tacite soulignant qu'apres la mort, tout est
fini, qu'en fin de compte, tout n'est que néant. Non sans raison, le néant — que
ce soit comme probleme logique ou existentiel — exerce véritablement le
pouvoir d'un mysterium fascinosum et tremendum, et cela signifie : un pouvoir
divin. Car ici tout prend fin, méme notre pensée. Et cette fin, 'homme sécu-
larisé aimerait au moins pouvoir encore la décréter lui-méme. Il estime: en
derniere instance, tout est néant devant moi. Toutefois, quiconque est touché
par la parole de Dieu confesse: en dernicre instance, je ne suis rien devant
Dieu. La foi qui croit que tout ce qui existe est créé a partir de rien™, appelé
par Dieu a l'existence, marque la frontiere entre ce qui est affaire de savoir
et ce qui, en tant qu'affaire de foi, est affaire de conscience™. Que toutes choses
sont issues de rien, exprime l'exact inverse de l'opinion qui consisterait a dire
que pour cette raison précisément, tout ne vaut rien. On dit que le savoir est
puissance. Il serait plus approprié de se mettre au clair a propos de la puissance
de la conscience, de la mauvaise conscience, mais aussi et surtout de la bonne
conscience. Ce qui exerce sa puissance sur les consciences peut conduire a

# Cf. mon article «Luthers Wirklichkeitsverstindnis», Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche, 90° année, 1993, pp. 409-424 (avec d'autres indications bibliographiques).

#* Cf. sur ce point les considérations remarquables de P.-L. DuBIED sur «Imprévi-
sible et réel commun», dans: P. BUHLER/C. KArRAKASH (€d.), Science et foi font systéme.
Une approche herméneutique, Geneve, Labor et Fides, 1992, pp. 95-132.

% Cf. H.-Fr. Geisser, «Schopfung aus dem Nichts. Die philosophisch
unannehmbare, wissenschaftsgeschichtlich wirksame Weltinterpretation christlicher
Theologie» et «Poet der Welt und Schépfung aus dem Nichts. Bemerkungen im
Hinblick auf einen von Alfred North Whitehead sowie bereits von Wilhelm von Ockham
glossierten Text», dans: H.-Fr. Geisser, Annahme der Endlichkeit. Aufsditze zur
theologischen Anthropologie und zur Dogmeninterpretation, éd. par H.J. Luibl, Zurich,
1993, pp. 126-144 et 145-162.

% NdT: jeu de mots entre «Wissen» et «Gewissen».



L'HERMENEUTIQUE DANS LES TEMPS MODERNES 55

la perte de toutes les puissances, méme de celle de Dieu. Pourtant, seule la
parole de Dieu peut rétablir toutes choses dans leur bon droit, conférer une
bonne conscience. La maniere dont cela s'opere n'est pas laissée a notre choix.
Cela se décide dans la vérité, vérité dans laquelle se décide notre vie en derniére
instance et au sujet de laquelle Jésus-Christ dit: «Je suis la vérité.»"7 C'est 1a
la boussole de I'herméneutique théologique entre la puissance de la parole de
Dieu et sa perte de puissance.

IVv. Sommaire [Summa summarum]

La métaphore de la boussole me permet de résumer encore une fois ce qui
me tient a cceur dans ce que j'ai exposé. Avec sa boussole, 'herméneutique
théologique doit nous aider a nous orienter: non pas nous conduire hors de
la réalité qui nous entoure, mais plutét nous conduire en elle et sur le bon
chemin a travers elle. A titre d'explicitation, citons encore une fois Luther, cette
fois-ci dans la deuxieme préface au Psautier™: «Un cceur humain est comme
un bateau sur une mer en furie, agité par les bourrasques des quatre coins du
monde. Ici le poussent la peur et le souci d'un accident futur; la I'entrainent
le chagrin et la tristesse d'un mal présent. Ici soufflent I'espoir et 1a présomption
d'un bonheur futur; 1a s'abattent la sécurité et la joie de biens présents. De telles
bourrasques apprennent a parler avec sérieux, a ouvrir le cceur et a déverser
ce qui est en son fond.»

Ce qui peut avoir étonné dans mes considérations peut ici devenir com-
préhensible. D'une part, que I'herméneutique ait donné lieu a une thématisation
aussi accentuée a la fois de la puissance et du cceur; d'autre part, que par la
I'ontologie et la doctrine du langage se soient unies aussi étroitement dans une
méme perspective. Mais justement : le cceur humain est un bateau sur une mer
en furie, agité par toutes les bourrasques. Et ces bourrasques ouvrent le ceeur
de fond en comble & un langage qui se veut sérieux et qu'il faut prendre au
sérieux. C'est pour cette raison que revinrent si souvent des catégories comme
celles de la vie, du mouvement et de la confrontation et d'autres, saisies dans
les contextes les plus vastes, et pourtant concentrées sur le point pour ainsi
dire mathématique de la conscience.

Ce que I'herméneutique théologique peut accomplir, lorsqu'elle est a son
affaire, peut s'exprimer de la maniére suivante : tout d'abord conduire profon-
dément dans les textes qui attendent de nous une telle confrontation a la vie
et a la mort et qui par 1a impliquent le lecteur et I'auditeur; puis, par un réglage
soigneux de la boussole, garder en visée la maniere dont la puissance de la

3 Jean 14.6.

# WADB 10,1:100,33-102,2 (1528) et 101,34-103,2 (1545). Aussi dans: H.
BornkaMM (éd.), Luthers Vorreden zur Bibel, (1967) 1983, p. 67.



56 GERHARD EBELING

parole de Dieu va a la rencontre de sa contre-puissance ; et enfin, familiariser
avec un langage qui vérifie cette rencontre dans la vie. Ainsi, au sens strict,
rien d'autre n'est a attendre de I'herméneutique entre la puissance de la parole
de Dieu et sa perte de puissance dans les Temps modernes que l'effort de tenir
téte a cet événement, de ne pas lui faire obstacle, mais de lui laisser plutdt
l'espace qu'il faut. Ce qu'il en adviendra n'est pas de son ressort.

(Traduit de l'allemand par Pierre Biihler)



	L'herméneutique entre la puissance de la parole de Dieu et sa perte de puissance dans les temps modernes

