
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique interculturelle

Autor: Holenstein, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 19-37

L'HERMÉNEUTIQUE INTERCULTURELLE1

Elmar Holenstein

Résumé

A la question de savoir comment des hommes de cultures différentes peuvent

se comprendre, il existe trois types de réponses : une réponse platonicienne
(thèse), une réponse romantique (antithèse) et une réponse contemporaine
(synthèse). Selon la thèse platonicienne, il s'agit de retourner des mots aux choses
mêmes. Selon la thèse romantique, forme et contenu sont interdépendants. On
ne peut s'approprier Tune sans l'autre. Selon la synthèse contemporaine, une
entente est possible, entre autres parce que les faits culturels ne sont pas
totalement dépendants de leur contexte et que les hommes, de manière
contingente, disposent de catégories de compréhension universelles.

1. La thèse platonicienne

A l'appui de l'idée selon laquelle une entente (Verständigung)
interculturelle est possible, il y eut une thèse qui, dans l'Antiquité, au Moyen Age
et jusque dans certaines filières de la tradition conduisant au XXe siècle, a
orienté la philosophie occidentale; c'est celle qui se trouve au tout début du

Peri Hermeneias d'Aristote2:

«Et tout comme les hommes n'ont pas les mêmes caractères d'écriture
YPcmttccra ils n'ont pas tous les mêmes sons (cpirjva'i). Les impressions psychiques

rraOïjpaTa Tf|Ç ifuxhC dont ces sons constituent les signes oruaeia
immédiats sont pourtant les mêmes chez tous. Comme sont identiques aussi les
choses Trpórynaxa dont ces impressions psychiques sont les équivalents
ojtoicbtiaTa ).»

1 La présente étude reprend et prolonge quelques essais plus anciens sur «l'herméneutique

interculturelle». Cf. E. Holenstein, Linguistik. Semiotik. Hermeneutik.
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1976, p. 176-197; Menschliches Selbstverständnis.
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985, p. 104-205; «Europa und die Menschheit» in
Phänomenologie im Widerstreit, hg. von Chr. Jamme und O. Pöggeler. Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1989, p. 40-64. Les principales réflexions s'inspirent des procédures
et des résultats de la recherche récente menée par les sciences du langage dans le
domaine des universaux. Cf. E. Holenstein, Sprachliche Universalien, Bochum,
Brockmeyer, 1985.

2 Aristote, Peri Hermeneias, 16a.



20 ELMAR HOLENSTEIN

La philosophie qui est à la base de cette thèse est une philosophie
platonicienne3. Intérieur et extérieur, essence et apparence - et, s'agissant de la langue,
contenu et expression - sont des oppositions dans lesquelles le premier terme
est indépendant de l'autre, en même temps qu'invariable et universel, à la
différence du second, qui est variable et particulier.

Le problème que soulève un tel point de vue est manifestement transcultu-
rel. Il se retrouve en Grèce comme en Chine, comme le problème de la
«rectitude des noms» (ôpoOTnÇ twv ôvou.o;tiov chez Platon, zheng ming chez

Confucius), même si, pour des raisons bien compréhensibles, les perspectives
sont inversées4.

Les expressions de la langue n'étant pas un étiquetage arbitraire, mais de

nature descriptive - ce qui est le plus manifeste dans le cas des noms composés
ou des mots qui désignent leur objet, par synecdoque, à partir de l'une de ses

propriétés -, la désignation devait, pour éviter toute équivoque, correspondre
à la nature de la chose. Une chose devait réellement posséder la propriété par
laquelle elle est désignée. Et c'est pourquoi il est également possible de se

comprendre quand, dans des langues différentes, et ne serait-ce déjà que dans

des régions différentes, il est fait référence à des propriétés différentes, ainsi

quand les uns parlent d'un Rad ou d'un Fahrrad là où d'autres parlent d'une

«bicyclette» ou bien d'un Zweirad (d'un «deux-roues») et d'autres encore d'un
«vélo» (d'un «vélocipède», qui permet «d'aller vite à pied»). Il suffit de trouver
quelles sont les propriétés qui, dans une autre langue, dans une autre culture,
et déjà dans une autre région ou à une autre époque, sont déterminantes pour
la désignation des choses. Les problèmes se posent quand, à la suite d'une

modification de l'aspect ou déjà de la fonction d'une chose, la description ne
suit pas et, de ce fait, ne colle plus. Pour nous, le mot «Kellner» ne désigne

plus une personne qui aurait principalement à faire à la cave, mais quelqu'un
qui sert ce que, par le passé, il aurait apporté de la cave. Ainsi Confucius serait-

il resté en arrêt devant la modification de la forme d'un vase sacrificiel,
anciennement polygonal, qu'exprimait le nom gu bu gu : «Un vase polygonal
rond- quel étrange "vase polygonal"!»

Dans la discussion du rapport entre langage et réalité, c'est, chez Platon,

qui s'orientait essentiellement sur la connaissance et qui était convaincu de

l'existence de quelque chose qui est par nécessité telle qu'elle est, l'adéquation

1 Cf. Platon, Cratyle 389e-390a; E. Holenstein, Sprachliche Universalien, p. 6.

4 Le Cratyle, dialogue platonicien traitant de la philosophie du langage, porte le
sous-titre: «La rectitude des noms». Le chinois zheng signifie: droit, juste, rectifier;
ming: nom, nommer. Sur ce point et sur les citations de Confucius ci-après, voir
H. Schleichert, Klassische chinesische Philosophie, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1980, p. 28 sq. et (éd. revue) 19902, p. 32 sq. C'est à H. Schleichert que je suis redevable
de la transcription phonétique des citations, ainsi que d'explications plus détaillés.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 21

du langage avec la réalité qui occupe le premier plan. Mais pour Confucius,
dont l'orientation était essentiellement pragmatique et qui se souciait de

restaurer les rapports «vrais» du passé, il y allait - principalement ou exclusivement,

peu importe - de l'adéquation de la réalité présente avec le langage. Les
points de vue pragmatiques nous étant aussi peu étrangers que la compétence
en matière de questions épistémologiques ne l'est pour les Chinois, nous

pouvons aisément comprendre le renversement de la perspective, qui n'est pas
essentiellement différent du changement de point de vue dans les différentes
désignations de nos cycles. Il n'y aura à nouveau compréhension entre les

hommes, c'est là la préoccupation majeure de Confucius, que quand ceux-ci
se comporteront conformément aux propriétés et aux tâches qui leur sont
assignées par leur titre: «[Qu'ils le soient] le prince prince, le sujet sujet, le

père père, le fils fils.»
Comparé à ce renversement de perspective entre philosophies platonicienne

et confucéenne, un glissement bien plus problématique est survenu
quant à la possibilité d'une entente interculturelle, qui s'est opéré progressivement

au cours de l'époque moderne: l'abandon de la conception platonicienne

d'une indépendance entre l'essence et l'apparence et, dans le cas de la

langue, entre expression et signification.
Les langues se différencient par le biais des différentes formes phoniques

de leurs expressions. Mais avec des sons différents interviennent pourtant aussi
des connotations différentes. Le mot allemand Alptraum permet de faire de

tout autres associations (des Alpes qui menacent d'écraser le rêveur) que sa

traduction anglaise nightmare. Toutefois, les deux mots se sont formés à partir
de la représentation d'un lutin (mare - Alb. Elf) qui menace d'étrangler le

dormeur. De telles associations phoniques n'engendrent pas seulement d'autres
connotations. Il n'est pas rare qu'elles entraînent un véritable changement de

signification dont les effets se répercutent parfois, et c'est significatif, jusque
dans l'orthographe des mots5.

Plus difficiles à surmonter, à compenser ou à neutraliser que les glissements

de signification qui remontent à une différence de forme phonique, sont
ceux qui ressortissent à une différence de structure grammaticale. Ce sont aussi
des glissements dont nous sommes bien moins conscients. L'exemple classique
(intralinguistique) de la dépendance de la signification par rapport à la structure
grammaticale, c'est l'écart sémantique qui s'est creusé entre kill et cause to die.
Dans le cadre de la grammaire transformationnelle de Chomsky, on avait
d'abord admis que cause to die constituait la structure logique profonde
potentiellement universelle de kill6. Les deux expressions, toutefois, n'ont pas

5 Cf. F. de. Saussure. Cours de linguistiguc générale, Paris, Payot. 1916/69.
p. 238-241.

6 Cf. J. Haiman, «Iconic and Economie Motivation» in Language 8 59, 1983.

p. 783 sq.



22 ELMAR HOLENSTEIN

tout à fait la même signification. Elles ne sont pas permutables dans n'importe
quel contexte sans glissement de signification. Il en est de même pour certaines

catégories grammaticales différentes qui, dans la tradition de la grammatica
universalis, ont été considérées comme interchangeables, ainsi: «Cicéron
écrit» - «Cicéron est quelqu'un qui écrit» - «Cicéron est en train d'écrire». Tout
individu qui écrit n'est pas ipso facto quelqu'un qui écrit (un écrivain), et vice

versa. Et à plus forte raison, la forme participiale (que l'on était porté à prendre

pour la forme logique primitive) n'est pas équivalente à la forme verbale.

Puisqu'à côté de la structure phonique, c'est avant tout la structure grammaticale

qui différencie les langues, on ne peut que s'attendre, comme chacun peut
se le voir rapidement confirmer, à ce qu'étant donné les catégories et formations
grammaticales différentes, la traduction d'une langue dans une autre n'aille pas
le plus souvent sans glissement sémantique, perte de sens d'un côté et

surinterprétation de l'autre.

La signification des structures langagières et, de manière très générale,
culturelles dépend également toujours de leur contexte. Lequel est justement
différent, par définition, dans des langues et des cultures différentes. Au
contexte des expressions langagières appartient le champ lexical qui est à

chaque fois le leur. La signification d'un mot se déplace suivant le degré de

stratification du champ lexical. Le non-respect des nuances sémantiques
conditionnées par le champ lexical peut conduire à des malentendus. On ne

compte plus les anecdotes à ce propos. Ma logeuse en Angleterre se moquait
de mes conceptions bizarres, qu'elle croyait «suisses», quand je lui racontais

que j'étais allé me promener dans la forest. Ce qui se trouvait de l'autre côté
de la rue n'était «naturellement» pas une forest, mais un wood. Le contexte
extralinguistique dans lequel un mot s'emploie finit donc aussi, tôt ou tard,

par avoir des effets sur sa signification. Ainsi le Bundeskanzler (le chancelier
fédéral) est le chef du gouvernement en Allemagne, alors qu'en Suisse il n'est

que son secrétaire, comme l'ancien Reichskanzler en Allemagne, qui était le

secrétaire de l'empereur.
L'herméneutique classique en a tiré la conclusion que les phénomènes, les

structures et les institutions culturelles ne peuvent être compris adéquatement que
dans leur ensemble. Seul celui qui possède une langue dans son intégralité peut
être certain d'avoir compris une tournure particulière. Mais seul celui qui a été

élevé en son sein peut avoir d'une langue ou même de toute une culture une

compréhension comparable à celle d'un natif. Ce n'est qu'alors qu'il les voit dans

le même contexte. Celui qui s'y joint de l'extérieur importe avec lui l'horizon d'un

autre monde à partir duquel il comprend «finalement» toutes choses.

2. L'antithèse herdérienne

C'est la compréhension des contextes du genre que nous venons de décrire

qui conduisit rapidement, au cours de l'époque moderne, au dépassement de



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 23

la séparation platonicienne entre intérieur et extérieur, entre signification et

expression, ainsi qu'entre essence et apparence. Comme il est apparu en outre
que les expériences n'étaient pas sans lien avec la théorie, et que les théories
étaient aussi toujours culturellement conditionnées, on cessa de faire valoir
l'hypothèse aristotélicienne selon laquelle «les impressions de l'âme», les

représentations que les hommes se font du monde, sont identiques chez tous
et que seuls leurs signes linguistiques diffèrent. La modification de ces derniers
entraîne aussi celle des premières. Et pour ce qui est des choses, elles varient
également, du moins dans la mesure où il s'agit de pragmata, d'affaires
humaines. Une famille de la Grèce antique possède une structure différente
qu'une famille de la Grèce actuelle. L'empereur de Chine avait une autre
fonction que l'empereur d'Allemagne. Le sacrifice dans une église catholique
a, selon l'expression des théologiens, un «tout autre» sens que dans un temple
hindou. De même la philosophie de la nature a pris en Europe, comme le

formulent de manière non moins dogmatique les épistomologues, une «tout
autre» orientation que n'importe où en Asie.

On a toujours plus fréquemment expliqué de telles expériences par le fait
qu'il n'y a pas de monde dont la structure soit indépendante des langues et des

cultures à partir desquelles il est appréhendé. Et à supposer qu'il y en ait tout
de même un, il échapperait, ainsi que beaucoup le croyaient, à toute
investigation. Il y aurait trop de points de vue à faire surgir des structures sans cesse

nouvelles, tout comme chaque nouvelle manipulation d'un kaléidoscope fait
surgir de nouvelles configurations. Il ne serait pas moins impossible de choisir
selon des critères objectifs entre les visions particulières du monde conditionnées

par un certain point de vue qu'entre les différents résultats des manipulations

d'un kaléidoscope. On trouve chez G.W. Leibniz7 un ancien témoignage
de cette idée d'un monde qui ne serait pas structuré en soi, mais seulement

- et de manière arbitraire - par nous, les hommes :

«[...] d'autres comparent le corps entier de nos connaissances à un océan, qui
est tout d'une pièce et qui n'est divisé en calédonien, atlantique, éthiopique, indien,

que par des lignes arbitraires.»

Comment et dans quelle mesure, dans de telles conditions, une entente
interculturelle est-elle somme toute possible? Du point de vue de l'histoire des

idées, la position de J. G. Herder8 est caractéristique de cette perspective
moderne :

«Chaque nation porte en elle son centre de félicité, de même que chaque sphère
a en elle son centre de gravité - Tout ce qui correspond à ma nature, ce qui peut
être assimilé par elle, je le désire, le recherche, me l'approprie : face à tout ce qui
est au-delà, la nature dans sa bonté m'a armé d'insensibilité, de froideur et d'aveu-

1 G. W. LEIBNIZ, Nouveaux essais sur l'entendement humain (1704/65), § 4.21.3.
8 J. G. Herder, Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit

(1774), hg. von H.-G. Gadamer, Frankfurt am Main, 1967, p. 44 sq.



24 ELMAR HOLENSTEIN

glement; elle peut même devenir mépris et dégoût - mais elle a pour seul but de

me renvoyer à moi-même, de me faire trouver satisfaction au centre même qui me
porte».

Indubitablement, Herder décrit là quelque chose qui ne survient que trop
souvent. Mais décrit-il le seul état qui soit possible pour l'homme? Quelque
chose qui est toujours le cas, structurellement nécessaire? Quelque chose qui
restera toujours notre lot, au titre de quelque «condition humaine»? Herder
introduit-il là un relativisme auquel il n'y aurait absolument aucune alternative?

L'image qu'utilise Herder éveille elle-même le soupçon que sa conception
est également une idéalisation, rien d'autre que la scission platonicienne entre
idée et apparence ou voile des mots9. L'image de la sphère que Herder emploie
pour symboliser les différentes cultures est, en ce qui la concerne, également
platonicienne. La sphère est la forme de ce qui est parfait, idéal; chez Platon,
elle est la forme du cosmos, de l'homme originaire, des corps célestes. Dans
la philosophie de la nature des romantiques, cette forme est de plus attribuée
à tous les organismes vivants10.

Cette image de la sphère se serait, semble-t-il, révélée féconde en biologie,
en particulier dans son application aux plus petits constituants des êtres vivants.
Elle aurait montré la voie à la biologie cellulaire naissante. Ce qu'écrit Herder

sur le comportement face à l'étranger, sur l'assimilation et sur le rejet
(l'immunisation, comme on dirait aujourd'hui), ne rappelle-t-il pas quelque chose

qui est typique des organismes biologiques? Mais la biologie a pris ses

distances de façon différenciée de la représentation classique de la totalité. A sa

place, François Jacob" a eu recours à l'image du bricolage que Claude Lévi-
Strauss avait introduit à propos des cultures orales. Dans un organisme, tout
est certes lié, mais par des liens dont certains sont lâches. Certaines parties
des êtres vivants se sont développées à différentes époques pour assumer des

tâches de nature totalement distincte. Corrélativement à quoi les lois auxquelles

elles obéissent sont aussi de nature différente. S'agissant de l'organe le plus

important pour la compréhension de la culture humaine en tout cas, c'est-à-

dire du cerveau, il ne saurait être question d'une homologie complète entre tous
les organes qui permettraient (comme le supputait la morphologie des romantiques

issue de la «Naturphilosophie» de Schelling) de reconstruire la totalité
de l'arbre à partir de la connaissance de la structure d'une seule feuille. A
l'ancien rhinencéphale (lobe olfactif du cerveau) des mammifères, est venu

' G. Berkeley, Œuvres. I. Trad, de G. Brykman, Paris, P.U.F., 1985, Traité des

principes de la connaissance humaine (1710), Introduction, 24: «nous n'avons qu'à tirer
le voile des mots, afin de voir l'arbre le plus beau de la connaissance...»

10 Pour plus de détails sur le modèle de la sphère, cf. E. Holenstein, «Europa und
die Menschheit», p. 48 sq.

1 ' F. Jacob, Le jeu des possibles. Essai sur la diversité du vivant, Paris, Fayard,
1981. p. 65 sq.



L'HERMÉNEUTIQUE INTERCULTURELLE 25

s'ajouter, peut-être «trop rapidement»12, un néocortex. En tout état de cause,
il ne s'est pas produit une coordination parfaite entre les deux parties, qui
remplissent chacune des fonctions différentes. Il n'y a pas de rapport
hiérarchique continu entre les deux parties, l'ancienne qui régit l'émotionnel, la
nouvelle qui régit le cognitif. Du mode de fonctionnement de l'une, on ne
saurait déduire celui de l'autre. Ce qui, selon l'une, est bon ou mauvais pour
l'organisme, acceptable ou repoussant, ne l'est pas nécessairement pour l'autre.

Au vu de ces données concernant le soubassement neurobiologique des

productions culturelles, on se demandera tout naturellement si le modèle
lévistraussien du bricolage ne pourrait pas avantageusement être étendu des

cultures orales à l'ensemble des cultures (et des biens culturels). Et ce qu'il
en serait de la problématique de la compréhension si l'homme disposait de

critères de réception distincts. Si - comme on en fait largement l'expérience -
son intelligence de l'art le contraignait à reconnaître une valeur esthétique à

une image qui ne lui «plaît» pas. Ou s'il jugeait une théorie convaincante alors
même qu'il la rejetterait au plan émotionnel.

Les cultures et les formations culturelles particulières ne sont nullement,
comme toute investigation historique a vite fait de le montrer, des formations
unifiées. Seuls des joyaux tels que les poèmes semblent être d'un seul tenant.
Des créations qui s'étendent sur plus de temps ne le sont jamais. Aucun peuple
de culture, aucune des «nations» décrites par Herder, n'est, ne serait-ce qu'ap-
proximativement, une societas perfecta'1.

Herder lui-même offre un argument propre à briser le modèle de la sphère.
Quelques pages après le passage cité plus haut, il applique les mêmes termes

aux différents âges de la vie des hommes qui composent les cultures
particulières. Chacun d'eux a «le centre de sa félicité en lui-même»

C'est là une découverte dont on ne saurait assez reconnaître l'importance.
L'enfant n'est plus considéré seulement comme un adulte «inachevé». Il vit
dans un monde qui possède sa cohérence propre -jusqu'à ce que ses capacités
croissantes le conduisent à des expériences et des réflexions qui ne peuvent
plus être maîtrisées avec ses stratégies et catégories d'enfant.

Mais au rang des capacités cognitives les plus précoces d'un enfant appartient

également ce que l'on nomme «compétence communicationnelle», c'est-

à-dire la capacité de se comporter de façon différenciée avec des partenaires
différents. Un enfant parle aux adultes différemment qu'à ses semblables, de

12 Ibid., p. 68 sq.
11 A. de Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835): Œuvres complètes.

Paris, Gallimard, 1961, 1/1.121 : «Le temps fait toujours naître à la longue, che/ le même

peuple, des intérêts différents, [...]. C'est donc seulement à la naissance des sociétés

qu'on peut être complètement logique dans les lois. Lorsque vous voyez un peuple jouir
de cet avantage, ne vous hâtez pas de conclure qu'il est sage; pensez plutôt qu'il est

jeune.»



26 ELMAR HOLENSTEIN

même que les adultes parlent aux enfants différemment, avec d'autres formes
de langage, dans un autre registre, qu'à leurs semblables à eux, et différemment
encore qu'à des supérieurs à qui ils doivent le respect. Au rang de la compétence

cognitive la plus précoce de l'homme appartient la capacité de changer
naturellement de code suivant l'interlocuteur, l'objet de la discussion et
l'atmosphère de la conversation. A partir de son propre monde aux structures
pluralistes, qui se déployent en «sub-cultures», et grâce à sa capacité de

s'orienter dans celles-ci (avec la division correspondante de son code en
subcodes), l'enfant se trouve très tôt «préadapté», comme diraient les théoriciens
de l'évolution, à une entente interculturelle étendue.

3. Révision du principe herméneutique de Vico

L'accès à d'autres cultures sera facilité par une particularité remarquable
de la compréhension entre les hommes. La compréhension d'une langue va au-
delà de la capacité même de parler. Pour des psychologues comme Jean Piaget,
qui distinguent dans le développement de l'intelligence des stades clairement
délimités les uns par rapport aux autres, la compétence passive précède en règle
générale d'un stade la compétence active. L'homme maîtrise passivement en
les comprenant des structures qu'il ne maîtrise pas activement, productivement.
Dans le cas du bilinguisme, c'est là un phénomène familier à beaucoup. Même
un enfant sait bien qu'il utilise d'autres structures qu'un adulte, qu'il prononce
différemment un même mot (par exemple). D'après un constat anecdotique de

Roman Jakobson, l'enfant résiste quand un adulte s'adapte à lui, se met à son
niveau et parle comme il parle, quand, par exemple, il dit comme lui «toton»
au lieu de «cochon».

Quelque chose d'analogue vaut pour les compétences non linguistiques. Ce
serait une pétition de principe que d'admettre qu'un enfant voit le monde

comme il le dessine et ne peut manifestement que le dessiner, où les choses

sont juxtaposées, disposées les unes à côté des autres par agrégation, sans

perspective, et ne sont pas subordonnées les unes aux autres dans un tout, par
intégration, se recouvrant partiellement et mises en perspective. On peut en

dire autant de ces cultures archaïques, dans lesquelles on trouve ce même style
de représentation «enfantin». La conclusion qu'en tire Paul Feyerabend14, selon

laquelle les hommes vivent dans un monde tout à fait semblable à celui que
présentent leurs artistes, est indéfendable.

Le principe herméneutique qui (sous sa forme généralisée) est entré dans

l'histoire de la philosophie comme le principe de Vico, nécessite une révision
profonde et riche de conséquences. La formule lapidaire classique en est :

14 P. Feyerabend, Contre la méthode. Esquisse d'une théorie anarchiste de la
connaissance, Paris, Seuil, 1979.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 27

«Verum et factum convertuntur.» Selon cette formule, ce qui (en tant que vrai)
peut être compris peut aussi être fait, et vice versa15. Pour Kant16, qui se réclame
du même principe, cela signifie «que la raison ne comprend que ce qu'elle
produit d'elle-même suivant son projet». Wilhelm Dilthey17 a repris ce principe
dans l'herméneutique, réunissant Vico et Kant:

«L'esprit ne comprend que ce qu'il a créé.»

Et indépendamment de la tradition continentale européenne, on trouve chez
Ryle18 cette affirmation, apparemment fondée sur l'analytique du comportement,

mais en réalité tout aussi dogmatique:

«En d'autres termes, l'exécution et la compréhension ne sont que deux
manifestations de la connaissance des tours d'un même métier.»

Personne ne sous-estimera l'importance d'une construction pour le processus

de compréhension, surtout à titre de confirmation critique de la justesse
de la compréhension. Il est par ailleurs indéniable que la compréhension
linguistique, par ex., s'accompagne souvent d'une répétition intérieure, du
moins par ébauches. Mais la répétition d'après modèle, une imitation, est autre
chose que la maîtrise spontanée, indépendante, des mêmes structures.

Mais s'il en est ainsi, alors la thèse encore plus ancienne de Francis Bacon1'1

selon laquelle «scientia et potentia coincidunt» est également à soumettre à

une notable révision. On doit distinguer entre un savoir qui permet à quelqu'un
de réagir face à quelque chose d'autre et même de le critiquer, et un savoir
qui peut être transformé de manière productive. Il y a un savoir qui signifie
puissance technique (et accroissement de la productivité) et un savoir, distinct
de celui-ci, qui signifie «seulement» capacité à faire des distinctions, capacité
critique, et possibilité d'empathie, voire, dans le meilleur des cas, possibilité
de collaboration.

15 G. B. Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur der
Völker (1725), hg. von V. Hösle und Chr. Jermann. Hamburg, 1990, § 331 ; voir à ce

sujet l'introduction de V. Hösle, 2.3.
16 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft (1787), B XIII.
17 W. Dilthey, L'édification du monde historique dans les sciences de l'esprit

(1910). Trad, de S. Mesure. Paris, Cerf, 1988, p. 102.

18 G. RYLE, La notion d'esprit. Pour une critique des concepts mentaux. Trad, de
S. Stern-Gillet. Paris, Payot, 1978, p. 54. - Dans la discussion sur la généalogie du

principe de Vico manque la référence à J. Locke. A la différence des «substances» de
la nature, impénétrables pour nous, nous pouvons nous faire une représentation adéquate
des mixed modes que nous avons composés nous-mêmes à partir d'idées simples. Cf.
J. Locke, Essai philosophique concernant l'entendement humain (1690), Livre 2.

19 F. BACON, Novum Organum (1620), aphorisme 3; Neues Organon, latin-allemand,

hg. von W. Krohn, Hamburg, 1990, p. 80; voir à ce sujet l'introduction, p. XVII.



28 ELMAR HOLENSTEIN

C'est avant tout de l'explication neurolinguistique de la différence entre ces
facultés qu'on peut attendre des éclaircissements au sujet de la différence de

structure - qui échappe à une appréhension intuitive - entre compétence
passive et active, entre compréhension et production, et au sujet de la cause
de cette différence20. Selon toute vraisemblance, compréhension et production
linguistique reposent chacune sur des processus neuronaux différents.
Conformément à quoi la faculté de parler peut, à la suite d'une maladie ou d'un
accident, se perdre (aphasie) sans que la compréhension linguistique s'en

trouve affectée.
Il y a convergence entre la limitation apportée au principe de Vico et la

préférence accordée au modèle de l'intériorisation - ou introjectif - contre le

modèle classique de la projection dans l'explication de l'expérience
intersubjective.

Selon le modèle projectionniste, l'expérience intersubjective consiste dans

des transferts aperceptifs (apprésentatifs). En raison de la ressemblance de nos

corps et de notre comportement corporel, nous projetterions sur d'autres les

expériences psychiques, les intentions, les traits de caractère, ainsi que les

représentations axiologiques et les représentations du monde que nous-mêmes

nous relierions à notre apparence et à notre allure physiques, en cela motivés

par leur présence simultanée dans l'expérience que nous faisons de nous-
mêmes - expérience que nous faisons des deux côtés, expérience de l'intérieur
et de l'extérieur. D'après cela nous ne pourrions rien apprendre de l'autre que
nous ne saurions déjà de nous-mêmes, grâce à ce lien priviligié entre l'expérience

intérieure et l'expérience extérieure. Nous ne pourrions comprendre les

autres que dans la mesure où leur comportement et notre propre comportement
se recouvriraient ou recouvriraient des projets comportementaux que nous
aurions développées mentalement en toute indépendance.

D'après le modèle de l'introjection, nous ne développons nos propres
capacités mentales qu'après avoir perçu leur réalisation chez les autres. Selon

toute vraisemblance, il existe quelque chose comme une sorte de compréhension

innée des expressions des autres. La perception de l'expression des

sentiments (joie, tristesse), traits de caractère (fierté, anxiété) et intentions (de

quête, de fuite) des autres éveille en nous des dispositions correspondantes et

nous conduit à réaliser nous-mêmes ce que nous percevons chez eux. Cela

présuppose une expérience des autres et de nous-mêmes que l'on peut qualifier
de synesthésique (terme technique qui a été introduit à l'origine pour désigner
de tout autres couplages de perceptions, dont l'exemple typique est «l'audition

20 Voir les réserves formulées par Chomsky à l'endroit du privilège épistémologique

accordé aux sciences humaines en vertu du principe de Vico, in: Règles et
représentations. Trad, par A. Kihm. Paris, Flammarion, 1985, p. 1 I [trad, modifiée]:
«La langue a-t-elle été fabriquée par nos lointains ancêtres? [...] En fait, il n'y a pas
plus de raisons de considérer la langue comme constituée ou fabriquée qu'il n'y en aurait

pour le système visuel et les diverses formes qu'il peut prendre [...].»



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 29

en couleurs», association involontaire entre perceptions visuelles et auditives).
Maurice Merleau-Ponty en rapporte un bel exemple21 : un petit enfant fait
comprendre par les mouvements de sa bouche que la perception visuelle de

la bouche de son père s'accompagne chez lui, selon toute vraisemblance, d'une

perception proprioceptive de sa propre bouche. Le père avait pris les doigts
de l'enfant entre ses dents et par jeu les avait mordus légèrement. En ouvrant
de façon répétée la bouche, l'enfant semblait demander à son père de rouvrir
la sienne.

Mais les expériences que nous faisons d'autrui ne servent pas seulement
à l'épanouissement et à l'accroissement de nos propres facultés. Elles servent
aussi à appréhender, sur l'arrière-fond d'autres possibilités de réalisation de soi,
la particularité de notre propre nature et de notre propre culture. D'après un
mot célèbre de Lord Kipling, ne connaît l'Angleterre que celui qui ne connaît

pas que l'Angleterre. De même, un dicton chinois enseigne que, pour se

connaître soi-même, on doit apprendre à connaître son ennemi. Et la phrase
avec laquelle Jean-Jacques Rousseau a posé, comme le pense Lévi-Strauss22,
le fondement théorique de l'ethnologie, énonce similairement:

«Quand on veut étudier les hommes, il faut regarder près de soi; mais pour
étudier l'homme, il faut apprendre à porter sa vue au loin ; il faut d'abord observer
les différences pour découvrir les propriétés.»

4. Révision du principe herméneutique de l'holisme

Si les cultures particulières ne constituent pas une unité parfaitement
harmonieuse, ce n'est pas seulement dû au fait qu'elle se composent d'individus

appartenant à différentes classes d'âge, qui ne réagissent pas comme d'une
seule voix face à ce qui leur provient d'autres cultures. Les hommes appartenant

à une certaine culture viennent en outre de régions distinctes et exercent
des métiers différents dans des positions sociales différentes. A cela s'ajoutent
de nombreuses autres disparités : celles qui sont de nature confessionnelle, chez

nous, et, partout, celles qui découlent de la différence des sexes. Les différents

segments d'une société vivent chacun dans leur propre univers, même s'il y
a de nombreux croisements. Croisements qui se produisent déjà pour la simple
raison que les individus particuliers appartiennent en même temps à plusieurs

groupements, de par l'âge, la région, la profession, le niveau social, la
confession, le sexe, etc.

Ce qui est reçu d'une culture étrangère pénètre dans une culture de manière

analogue: canalisé et filtré de multiples façons. Ce qu'un groupe de la société

21 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945,

p. 404.
22 Cl. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale deux, Paris, Pion, 1973, p. 47.



30 ELMAR HOLENSTEIN

rejette, un autre l'accueille. Cela ne permet pas d'affirmer que ce qui est

assimilé par une couche sociale, et la façon dont elle l'assimile dans le but
de renforcer sa position et son identité, ne soit pas compris par une autre. On
ne comprend que trop bien les intentions des autres. En voici un exemple: le

jour du 1er mai, fête du travail, n'est pas né à Zurich. Mais comment le 1er mai
a-t-il été reçu par la société zurichoise Différemment, et cela malgré tous les

dénominateurs communs entre les différentes couches de la société suisse qui
frappent tant les gens de l'extérieur. Aujourd'hui encore, un journal écrira: «Pas

de parution le 1" mai. Le 1" mai est officiellement jour férié dans le canton
de Zurich.» Et un autre, proche des milieux patronaux: «Le ltr mai est jour
de repos légal dans le canton de Zurich.»

En fonction de facteurs qui ont à voir avec la situation spécifique de leurs

porteurs, les phénomènes culturels (langue, religion, technique, etc.) se

développent, que ce soit dans l'ensemble d'une culture ou seulement dans certaines
de ses formations sociales, selon des orientations diverses et à des degrés
divers. Une telle diversité dans le développement des domaines particuliers
d'une culture exerce, sur le développement des autres domaines partiels de

cette même culture, une influence qui n'a toutefois pas l'ampleur, et qui ne
s'exerce pas non plus de la manière que suggère une conception holistique
(totalisante au sens classique) de la culture. On ne saurait affirmer que des

changements dans un secteur entraînent inéluctablement des changements dans

tous les autres secteurs. Chaque secteur d'une culture est, en tant que ce qu'on
appelle une totalité partielle, relativement indépendant des autres quant à la

structure de son organisation. A l'homme individuel font défaut les conditions

cognitives, la mémoire et la vision synthétique qui lui permettraient de ne

serait-ce qu'appréhender toutes les incohérences entre les convictions variées

qui régnent dans les nombreux champs dont une culture se compose. Et en

trouverait-il tout de même, ou certaines s'imposeraient-elles tout de même à

lui, qu'il aurait depuis longtemps développé sa capacité à les minimiser ou à

les refouler, à les éliminer ou simplement à les ignorer. Souvent, une telle

ignorance ne porte pas à conséquence. Bien au contraire, il n'est pas rare, dans

la pratique, que la vie s'en trouve facilitée.

Selon toute vraisemblance, on peut appliquer aux cultures, comme à l'esprit
humain, un principe non d'uniformité, mais de modularité, de «boîte de

construction» en quelque sorte. Tout comme les systèmes nerveux, les cultures se

composent de domaines partiels d'une relative autonomie. Ceux-ci peuvent se

développer d'une manière relativement indépendante en fonction de lois qui
leur sont propres et qui s'adaptent chaque fois d'une manière spécifique à leurs

tâches également spécifiques.

Mais cela signifie aussi que l'hypothèse homologique, celle de la

philosophie de la culture des classiques et des romantiques, est à réviser. On ne

peut reconstruire sans autre forme de procès, à partir de la morphologie d'une

partie (par exemple à partir du bras d'un être vivant ou d'une statue), la



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 31

morphologie de toutes les autres parties. Oswald Spengler23, par exemple, dans
la tradition de la philosophie holistique de la culture, prétend

«qu'entre le calcul différentiel et le principe dynastique dans le gouvernement de
l'Etat du temps de Louis XIV, entre la forme antique de l'État dans la polis et la
géométrie euclidienne. [...] entre la musique instrumentale contrapuntique et le

système du crédit commercial, il existe une profonde correspondance formelle
[Zusammenhang der Form]».

Cela peut avoir des conséquences quant à la possibilité d'une entente
interculturelle. Il arrive souvent - et cela est particulièrement frappant chez les

paysans, mais aussi chez les citadins - que certaines classes et catégories
professionnelles, bien que de cultures différentes, partagent entre elles plus de valeurs

qu'avec les membres d'une autre profession ou classe de leur propre culture.
Pour qu'on puisse se comprendre, il n'est pas nécessaire, comme on le

suppose souvent, d'avoir recours à un point de vue «tierce», «valable en soi»,

«objectif» et «transculturel». La capacité d'entrer dans le point de vue de l'autre

y suffit. Sans cette capacité, il ne saurait y avoir d'intelligence humaine, ni
de compétence linguistique en particulier.

La faculté linguistique de l'être humain ne consiste pas uniquement dans

sa capacité à parler en principe de tout (universalité sémantique), mais
également dans celle à dire chaque chose autrement (traductibilité universelle).
A défaut de cette capacité, nous ne serions même pas en mesure d'apprendre
notre propre langue. Déjà l'enfant n'assimile un grand nombre de mots et

locutions qu'en passant par des périphrases. Cela est d'autant plus remarquable
qu'aucune de ces périphrases ne correspond entièrement à l'expression
paraphrasée, et ce, comme nous l'avons dit plus haut, en raison de la diversité des

formes phoniques et des structures grammaticales d'une part, du rapport au

contexte d'autre part. Nous pouvons certes essayer de rendre ces divergences

par un commentaire métalinguistique. Mais ainsi, nous faisons sans cesse

entrer en jeu de nouvelles connotations.
Même lorsqu'on essaye de saisir ces différences en termes rationnels et

univoques, il subsiste une incommensurabilité qu'on ne saurait finalement

supprimer, de même que l'on ne saurait supprimer ce prototype de

l'incommensurabilité qu'est le rapport, irréductible à des nombres rationnels, entre les

diagonales et les côtés d'un carré. Toutefois, ce prototype de l'incommensurabilité

nous apprend aussi qu'à l'égard de la compréhension (au sens d'une

entente intellectuelle aussi bien que d'un savoir-faire technique), il faut faire
la distinction entre, d'une part, une incommensurabilité de principe, théorique
et conceptuelle, et d'autre part, une incommensurablité factuelle, pratique et

intuitive. Un artisan, ou un technicien, qui veut établir une diagonale entre les

23 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes I (1918). München. 1922, p. 8

(et 29).



32 ELMAR HOLENSTEIN

angles d'une figure rectangulaire, qu'il s'agisse d'un grenier ou d'un microprocesseur,

peut très bien y parvenir malgré l'incommensurabilité théorique de

la diagonale avec les côtés de cette figure. L'imprécision et l'inexactitude qui
demeurent dans le calcul n'ont aucune pertinence sur le plan pratique. Il s'agit
là d'un écart qui ne se laisse cerner ni à l'œil nu (intuitivement), ni au microscope.

C'est uniquement par le calcul qu'on peut le déterminer toujours plus
précisément. Quelque chose d'analogue vaut pour les périphrases intralin-
guistiques et pour les traductions interlinguistiques. Les écarts sémantiques qui
subsistent n'ont, dans la plupart des cas, aucune pertinence sur le plan pratique
et échappent complètement à l'intuition. Quant aux divergences sémantiques
entre une version originale et sa traduction en langue étrangère, elles peuvent
être réduites exactement de la même manière que les divergences entre

périphrases intralinguistiques, c'est-à-dire par des commentaires métalinguisti-
ques sans cesse repris, jusqu'à épuisement. A partir d'un certain point, elles

ne jouent plus aucun rôle dans la communication pratique et intuitive.
Frappante et révélatrice est la convergence entre le résultat auquel est

parvenue la linguistique comparée grâce à des enquêtes empiriques, et le

résultat auquel est parvenue la philosophie des sciences24 grâce à l'analyse
comparative et evaluative de théories concurrentes, en apparence incommensurables

sur le plan conceptuel. Les variations intra- et interculturelles sont

(comme c'est exemplairement le cas pour les variations intra- et
interlinguistiques) fondamentalement de même nature et de fait fréquemment de

même ampleur25. Pour comprendre ou évaluer une théorie alternative, que ce

soit dans notre propre culture ou dans une culture étrangère, en la comparant

24 Cf. D. Davidson, «Sur l'idée même d'un scheme conceptuel», in: Enquêtes sur
la vérité et l'interprétation. Traduit de l'anglais par P. Engel. Nîmes, J. Chambon, 1993,

p. 267.
23 E. Holenstein, Menschliches Selbstverständnis, p. 149 (à partir de recherches

en linguistique comparée): «6e thèse. Les variations interculturelles sont comparables
aux variations intraculturelles. les premières n'étant souvent pas plus grandes que les
secondes.»

Voir un point de vue analogue chez R. Rorty: «Solidarité ou objectivité?» in:
J. Rajchman et C. West (éds), La pensée américaine contemporaine. Trad, de

A. Lyotard-May. Paris. P.U.F., 1991, p. 69 sq. [trad, modifiée]: «La critique que Quine
et Davidson adressent à l'opposition entre le conceptuel et l'empirique tire essentiellement

sa force de l'idée qu'entre des cultures différentes, l'écart n'est pas autre par nature
qu'entre des théories différentes au sein d'une même culture. Les aborigènes de la
Tasmanie et les colons britanniques ont une difficulté à communiquer, mais cette
difficulté ne diffère que par le degré de celle qu'éprouvent Gladstone et Disraeli. [...]
L'argumentation de Quine au sujet de la distinction positiviste entre vérité analytique
et vérité synthétique vaut aussi contre l'opposition anthropologiste entre l'interculturel
et lïntraculturel».

D'une manière analogue encore, chez S. J. Gould : «L'égalité humaine est un
accident de l'histoire», in : Le sourire du flamant rose. Réflexions sur l'histoire naturelle.
Trad, de l'américain par D. Teyssié, Paris, Seuil, 1988, p. 187: «Nous pouvons détecter



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 33

à celle que nous avons faite nôtre depuis longtemps, nous devons d'abord
appréhender (dans le langage de l'une ou l'autre théorie) les conditions sous
lesquelles ses propositions sont tenues pour vraies. Nous ne nous comportons
pas autrement lorsque nous sommes confrontés à une tournure de notre langue
ou d'une langue étrangère qui ne nous est pas familière. Nous recherchons les

conditions de son emploi. Sur la description des conditions auxquelles les
thèses d'une théorie sont tenues pour vraies et une expression de la langue pour
appropriée, il est possible, et c'est là un fait d'expérience, de trouver un accord
aussi bien avec ceux qui adoptent une théorie alternative ou ceux qui parlent
une langue étrangère qu'avec ceux qui représentent notre propre théorie ou
parlent notre propre langue.

Le dépassement de la distinction entre diversité intra- et interculturelle
auquel sont parvenues simultanément, venant d'horizons différents, la linguistique

empirique et l'epistemologie analytique, est également défendu sur un
troisième front, par la psychologie sociale. D'après la théorie la plus courante
en matière de racisme, l'individu perçoit de façon particulièrement sensible
chez les étrangers, voire projette sur eux sans retenue aucune, celles de ses

propres tendances qu'il considère comme négatives et qu'il refoule. Le
pluralisme intersubjectif des valeurs se ramène, si l'on procède à une introspection
sans prévention, à un polythéisme intrasubjectif des valeurs. Des valeurs que
l'on a soi-même écartées ou que l'on n'a pas même laissé émerger, parce
qu'elles portent préjudice aux valeurs qu'on privilégie soi-même et sont de ce
fait facilement affectées d'un indice négatif, semblent justement être les valeurs

qui, aux yeux des «autres», les «étrangers», sont les plus importantes.
Pour qu'une communication interlinguistique soit possible, il n'est pas

nécessaire, pas plus que pour une comparaison interthéorique, que les propositions

d'une langue (théorie) soient traduisibles dans l'autre telles quelles, sans

ajouts, sans commentaire - dans le jargon épistémologique : sans recours à des

«théories-passerelles». Ce qui est nécessaire, c'est bien plutôt qu'un langage
(théorie, avec ses présupposés sous-jacents) puisse servir de métalangage
(métathéorie) à un autre. Ce qui est dit dans une langue (théorie) doit pouvoir
être décrit et expliqué dans l'autre, le cas échéant à l'aide d'annotations qui,
au besoin, peuvent à leur tour être pourvues d'autres annotations et ainsi de

suite.

Les théories qui sont des réductions d'autres théories font souvent l'objet,
au cours du processus de réduction, et sous la pression et l'influence de la

théorie à réduire, d'une restructuration, d'une élaboration ou même d'une

rectification. La même chose vaut par analogie pour les traductions à partir

tellement de différences entre individus au sein d'une même race que le fait d'ajouter
une autre race à l'échantillon ne change pas grand-chose. [...] si, à Dieu ne plaise,
l'holocauste avait lieu et que seul le peuple xhosa en réchappait au fin fond de l'Afrique,
l'espèce humaine conserverait encore 80% de sa diversité génétique.»



34 ELMAR HOLENSTEIN

de langues étrangères et pour l'assimilation d'une culture étrangère. La langue
ou la culture réceptrice doit s'élargir afin de pouvoir intégrer la nouveauté.
Mais il peut aussi arriver que, sous la pression de l'élément étranger et pour
s'adapter à lui, elle s'appauvrisse et se réduise à ce qui est compatible avec
la nouveauté. C'est également sous ce rapport que le parallèle entre rapports
interculturels et interthéoriques est remarquable.

5. La synthèse issue du renouveau des recherches sur les universaux - une

hypothèse

La linguistique comparative, dans le cadre de ses recherches sur les

éléments que les langues humaines naturelles sont susceptibles d'avoir en

commun, est parvenue à des résultats qui sont d'une grand portée pour l'entente
interculturelle. La variabilité des langues humaines naturelles a de quoi
impressionner et étonner, mais elle n'est pas illimitée, ni arbitraire. D'un côté, on a

découvert dans les langues naturelles des structures et des processus auxquels
aucun philosophe du langage n'a jamais pensé dans ses projets de langue
universelle. D'un autre côté, on a fait la découverte non moins importante que
toutes les variations imaginables, et qui ont d'ailleurs été partiellement réalisées
dans les langues artificielles, n'apparaissent pas dans les langues naturelles.
De plus, parmi les variations que l'on y trouve, toutes n'ont pas la même
stabilité, ni la même fréquence, ni la même probabilité. Ces variations
s'inscrivent à l'intérieur de limites contraignantes pour lesquelles il est possible
d'établir des régularités. Certaines structures (le duel, par exemple) n'apparaissent

dans une langue que si certaines autres structures (le pluriel, par exemple)

y sont également présentes.
En découvrant qu'il existe également des régularités universelles sur le plan

expressif des langues, la recherche récente menée par les sciences du langage
dans le domaine des universaux s'écarte autant de la doctrine classique
(platonicienne) de la tradition de la grammatica universalis que de la doctrine de

l'époque moderne du relativisme linguistique; ce qui est remarquable quant
à la possibilité d'une entente interculturelle.

Elle se démarque de la doctrine classique non seulement en postulant des

régularités universelles sur le plan du contenu ou de la signification, mais en

en établissant également sur le plan de la forme et de l'expression. La doctrine

classique ne postulait des universaux que sur le plan «des impressions de

l'âme» (Aristote), respectivement des idées (Leibniz), des catégories de la

signification (Husserl). La recherche récente sur les universaux, en revanche,
postule l'existence d'universaux au niveau des «sons», des «mots» et de

«l'expression». Il existe également des universaux sur le plan de la forme, et sur
le plan de la «forme linguistique interne» (du mode de constitution du lexique
et de la syntaxe, de la morphologie, de la grammaire et de la stylistique) comme
sur celui de la «forme linguistique externe» (de la phonologie).



L'HERMÉNEUTIQUE INTERCULTURELLE 35

Par là, la linguistique empirique récente n'avance pas seulement des
arguments plus solides et d'une plus grande portée que les théories spéculatives
des universaux propres aux classiques, mais elle fait également comprendre

- tout en tenant compte de la pertinence du relativisme linguistique quand il
met en évidence la dépendance de la signification par rapport à l'expression -
comment on peut accéder à des universaux sémantiques malgré une telle
dépendance. Ou plutôt, ce n'est pas malgré cette dépendance que cela est

possible, mais précisément grâce à elle. Corrélativement aux régularités
universellement valides qui régissent le niveau expressif souvent jusque dans le

détail (en soi insignifiant), il s'en trouve également qui valent pour le niveau
sémantique des langues.

La nouvelle recherche dans le domaine des universaux reste donc attachée
à la conception fondamentale du relativisme linguistique contemporain suivant
laquelle le contenu varie en fonction de l'expression. Mais à la différence de

ce relativisme qui s'est fait largement accepter, elle postule, à cause des

contraintes de la variation sur le plan expressif de la langue, des contraintes

correspondantes sur le plan du contenu. Si le contenu dépend de l'expression
et si l'expression varie universellement selon les mêmes lois (celles de

l'organisation du champ lexical, par exemple), alors le contenu varie également
selon les mêmes lois dans les différentes langues. De telle sorte que les langues

peuvent être comparées et comprises à partir de leur contenu sémantique.

Les structures que les hommes adoptent comme appartenant (universellement)

à tous les éléments d'une classe n'ont pas nécessairement à coïncider
avec celles qui leur sont propres indépendamment de toute expérience humaine

(qui leur sont «réellement inhérentes»). Elles ne dépendent pas non plus
arbitrairement et irréversiblement des expressions de la langue. Ce qui a lieu,
c'est bien plutôt ceci que les structures et processus mentaux (conditionnés

neuro-biologiquement) dont disposent tous les hommes (dans des limites de

variabilité identiques) déterminent autant la structure de leurs expériences que
la structure de leurs langues. Quant à la querelle ontologique des universaux
(à ne pas confondre avec le débat linguistique sur les universaux dans la

tradition de la grammatica universalis), il y a convergence entre la recherche

linguistique sur les universaux et la position intermédiaire d'un conceptualisme
dorénavant fortement imprégné par la neurobiologie. Cette recherche redonne

vie à une position qui avait complètement disparu du débat contemporain
dominé par le réalisme et le nominalisme. Ce n'est pas tant la structure du

monde qui détermine la structure de la langue, ni la structure de la langue qui
détermine la structure de l'expérience du monde; ce sont au contraire les

structures du cerveau et de l'esprit qui déterminent les structures de l'expérience
du monde.

Mais comment légitimer alors l'hypothèse selon laquelle tous les êtres

humains disposent de facto des mêmes catégories cognitives? Qu'ils disposent

potentiellement des mêmes catégories linguistiques, cela est justifié par l'expé-



36 ELMAR HOLENSTEIN

rience, maintes fois confirmée, que chaque homme est capable d'apprendre la

langue au sein de laquelle il est né et avec laquelle il entre en contact pendant
la période cruciale pour l'acquisition de la langue. John Locke26 avait déjà
postulé quelque chose d'analogue par rapport à l'ensemble de nos facultés :

«Si vous ou moi étions nés dans la Baye de Soldanie, nos pensées & nos idées
n'auroient pas été peut-être plus parfaites, que les idées & les pensées grossières
des Hottentots qui y habitent ; & si Apoehancana Roi de Virginie eût été élevé en

Angleterre, peut-être auroit-il été aussi habile Théologien & aussi grand Mathématicien

que qui que ce soit dans ce Royaume.»

6. Une autre conception de la totalité

L'expérience de la linguistique nous apprend que la situation est différente
dès qu'un homme a grandi dans une langue déterminée. Pour un tel homme,
il semble bien que toute autre langue ne soit pas accessible de la même manière.

Ici, il faut toutefois opérer de «subtiles distinctions». Dans les langues

particulières, il n'y a pas que des structures qui s'impliquent unilatéralement

ou mutuellement. Il semble qu'il y en ait également qui s'excluent ou s'annulent
mutuellement. A cela s'ajoute que des glissements ou de simples nuances de

signification conditionnés par la structure ne peuvent pas être transposés dans

une autre langue. Cela ne veut pas dire que des personnes douées ne puissent

pas s'approprier les deux langues. Il ne faut pas confondre, d'une part, l'aptitude
linguistique de l'individu à exprimer une chose d'une certaine manière, et,
d'autre part, le potentiel d'une langue qui lui permet d'exprimer une chose d'une
certaine manière. Au regard de ses facultés cognitives, l'homme est multilingue
et multiculturel.

Dans ce contexte, le clivage entre compétence active et passive a également
son importance : la compétence passive a une plus grande portée interculturelle

que la compétence active. Il est frappant de constater que des artistes particulièrement

créatifs se montrent souvent moins tolérants face à un autre style que
l'amateur réceptif. Nous ne pouvons concrétiser simultanément toutes nos

représentations de valeurs. Il semble que les hommes dont la créativité se

nourrit d'une telle rivalité entre différentes représentations de valeurs, ressentent

avec d'autant plus d'acuité leur incompatibilité réciproque. La conclusion

que l'on peut tirer de tels constats sur le plan anthropologique n'est pas
nouvelle: dans aucune culture particulière, ni surtout chez aucun individu ne se

trouve pleinement réalisé tout le potentiel culturel de l'homme. Pour Kant27,

cela voulait dire

26 J. LOCKE, Essai philosophique concernant l'entendement humain (1690). Traduit
par Coste. Edité par E. Naert, Paris, J. Vrin, 1972, p. 48.

27 I. Kant, «Rezension von Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit» (1785) in: Werke: Akademie Ausgabe 8, Berlin, 1968, p. 65.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 37

«que ce ne peut être aucun membre d'aucune des générations de l'espèce humaine,
mais seulement le genre humain qui peut accomplir pleinement sa destination».

Par le passé, on n'a pas tiré, sur le plan d'une théorie de la totalité, la
conclusion que ces constats inspirent, comme l'ont imposée en physique des

constats tout différents quant à leur contenu. L'idéal classique de la totalité,
axé sur la métaphore à la fois platonicienne et herdérienne de la sphère, est
à réviser sur un autre point encore. Il n'est pas seulement vrai (1) que les

différentes parties d'un tout ne sont reliées entre elles que d'une manière souple
et qu'elles peuvent aussi subsister indépendamment les unes des autres, et

(2) que les principes de leur organisation n'ont pas à être nécessairement

homologues. Il est également faux (3) que le fonctionnement du tout exige
la co-présence de toutes les parties ; c'est même plutôt le contraire. Il est faux
qu'une partie ne puisse trouver son déploiement optimal que si elle s'intègre
de la manière la plus harmonieuse et la moins conflictuelle dans le tout. C'est

ce que l'on avait cru par le passé en raison du postulat de la dépendance

réciproque non seulement des parties entre elles, mais également entre le tout
et ses parties. On pensait, de manière simpliste et précipitée, qu'un manque
à un endroit du tout devait nécessairement entraîner un effet négatif à un autre
endroit. Le contraire est possible. De la même manière qu'en physique, la

complémentarité, en philosophie de la culture, ne veut plus dire co-présence,
réalisation simultanée de toutes les parties, mais une réalisation en alternance.

(Traduit de l'allemand par Frédéric Wieder,

avec la collaboration d'Alexandre Schild)


	L'herméneutique interculturelle

