Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1994)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique interculturelle
Autor: Holenstein, Elmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 126 (1994), P. 19-37

L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE!

ELMAR HOLENSTEIN

Résumeée

A la question de savoir comment des hommes de cultures différentes peu-
vent se comprendre, il existe trois types de réponses . une réponse platonicienne
(thése), une réponse romantique (antithése) et une réponse contemporaine (syn-
thése). Selon la thése platonicienne, il s'agit de retourner des mots aux choses
mémes. Selon la these romantique, forme et contenu sont interdépendants. On
ne peut s'approprier l'une sans l'autre. Selon la synthése contemporaine, une
entente est possible, entre autres parce que les faits culturels ne sont pas
totalement dépendants de leur contexte et que les hommes, de maniére con-
tingente, disposent de catégories de compréhension universelles.

1. La thése platonicienne

A l'appui de l'idée selon laquelle une entente (Verstindigung) inter-
culturelle est possible, il y eut une these qui, dans I'Antiquité, au Moyen Age
et jusque dans certaines filieres de la tradition conduisant au XX¢ siecle, a
orienté la philosophie occidentale; c'est celle qui se trouve au tout début du
Peri Hermeneias d'Aristote?:

«Et tout comme les hommes n'ont pas les mémes caracteres d'écriture
(ypéuporta ). ils n'ont pas tous les mémes sons (@wvai). Les impressions psychi-
ques ( mabnuoata ThHg Yuxic ) dont ces sons constituent les signes ( onueia )
immédiats sont pourtant les mémes chez tous. Comme sont identiques aussi les
choses (mpayuatra) dont ces impressions psychiques sont les équivalents
(Opoidpata ).»

' La présente étude reprend et prolonge quelques essais plus anciens sur «l'hermé-
neutique interculturelle». Cf. E. HOLENSTEIN, Linguistik, Semiotik, Hermeneutik,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1976, p. 176-197; Menschliches Selbstverstindnis,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985, p. 104-205; «Europa und die Menschheit» in
Phéinomenologie im Widerstreir, hg. von Chr. Jamme und O. Poggeler, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1989, p. 40-64. Les principales réflexions s'inspirent des procédures
et des résultats de la recherche récente menée par les sciences du langage dans le
domaine des universaux. Cf. E. HOLENSTEIN, Sprachliche Universalien, Bochum,
Brockmeyer, 1985.

* ARISTOTE, Peri Hermeneias, 16a.



20 ELMAR HOLENSTEIN

La philosophie qui est a la base de cette thése est une philosophie platoni-
cienne’. Intérieur et extérieur, essence et apparence — et, s'agissant de la langue,
contenu et expression — sont des oppositions dans lesquelles le premier terme
est indépendant de l'autre, en méme temps qu'invariable et universel, a la
différence du second, qui est variable et particulier.

Le probléme que souleve un tel point de vue est manifestement transcultu-
rel. 1l se retrouve en Grece comme en Chine, comme le probleme de la
«rectitude des noms» (0p00TNC T@WV dvoudtwy chez Platon, zheng ming chez
Confucius), méme si, pour des raisons bien compréhensibles, les perspectives
sont inversées®.

Les expressions de la langue n'étant pas un €tiquetage arbitraire, mais de
nature descriptive — ce qui est le plus manifeste dans le cas des noms composés
ou des mots qui désignent leur objet, par synecdoque, a partir de I'une de ses
propriétés —, la désignation devait, pour éviter toute équivoque, correspondre
a la nature de la chose. Une chose devait réellement posséder la propriété par
laquelle elle est désignée. Et c'est pourquoi il est également possible de se
comprendre quand, dans des langues différentes, et ne serait-ce déja que dans
des régions différentes, il est fait référence a des propriétés différentes, ainsi
quand les uns parlent d'un Rad ou d'un Fahrrad la ou d'autres parlent d'une
«bicyclette» ou bien d'un Zweirad (d'un «deux-roues») et d'autres encore d'un
«vélo» (d'un «vélocipede», qui permet «d'aller vite a pied»). Il suffit de trouver
quelles sont les propriétés qui, dans une autre langue, dans une autre culture,
et déja dans une autre région ou a une autre époque, sont déterminantes pour
la désignation des choses. Les problemes se posent quand, a la suite d'une
modification de l'aspect ou déja de la fonction d'une chose, la description ne
suit pas et, de ce fait, ne colle plus. Pour nous, le mot «Kellner» ne désigne
plus une personne qui aurait principalement a faire a la cave, mais quelqu'un
qui sert ce que, par le passé, il aurait apporté de la cave. Ainsi Confucius serait-
il resté en arrét devant la modification de la forme d'un vase sacrificiel,
anciennement polygonal, qu'exprimait le nom gu bu gu: «Un vase polygonal
rond — quel étrange “vase polygonal”!»

Dans la discussion du rapport entre langage et réalité, c'est, chez Platon,
qui s'orientait essentiellement sur la connaissance et qui était convaincu de
I'existence de quelque chose qui est par nécessité telle qu'elle est, 'adéquation

3 Cf. PLATON, Cratyle 389e-390a; E. HOLENSTEIN, Sprachliche Universalien, p. 6.

* Le Cratyle, dialogue platonicien traitant de la philosophie du langage, porte le
sous-titre : «La rectitude des noms». Le chinois zheng signifie: droit, juste, rectifier;
ming: nom, nommer. Sur ce point et sur les citations de Confucius ci-apres, voir
H. SCHLEICHERT, Klassische chinesische Philosophie, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1980, p. 28 sq. et (éd. revue) 19907, p. 32 sq. C'est a H. Schleichert que je suis redevable
de la transcription phonétique des citations, ainsi que d'explications plus détaillés.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 21

du langage avec la réalit€ qui occupe le premier plan. Mais pour Confucius,
dont l'orientation était essenticllement pragmatique et qui se souciait de res-
taurer les rapports «vrais» du passé, il y allait — principalement ou exclusive-
ment, peu importe — de I'adéquation de la réalité présente avec le langage. Les
points de vue pragmatiques nous étant aussi peu étrangers que la compétence
en maticre de questions épistémologiques ne l'est pour les Chinois, nous
pouvons aisément comprendre le renversement de la perspective, qui n'est pas
essentiellement différent du changement de point de vue dans les différentes
désignations de nos cycles. Il n'y aura a nouveau compréhension entre les
hommes, c'est la la préoccupation majeure de Confucius, que quand ceux-ci
se comporteront conformément aux propriétés et aux tdches qui leur sont
assignées par leur titre: «[Qu'ils le soient] le prince prince, le sujet sujet, le
pere pere, le fils fils.»

Comparé a ce renversement de perspective entre philosophies platoni-
cienne et confucéenne, un glissement bien plus problématique est survenu
quant a la possibilité d'une entente interculturelle, qui s'est opéré progressi-
vement au cours de I'époque moderne: 'abandon de la conception platoni-
cienne d'une indépendance entre 'essence et I'apparence et, dans le cas de la
langue, entre expression et signification.

Les langues se différencient par le biais des différentes formes phoniques
de leurs expressions. Mais avec des sons différents interviennent pourtant aussi
des connotations différentes. Le mot allemand Alptraum permet de faire de
tout autres associations (des Alpes qui menacent d'écraser le réveur) que sa
traduction anglaise nightmare. Toutefois, les deux mots se sont formés a partir
de la représentation d'un lutin (mare — Alb, Elf) qui menace d'étrangler le
dormeur. De telles associations phoniques n'engendrent pas seulement d'autres
connotations. Il n'est pas rare qu'elles entrainent un véritable changement de
signification dont les effets se répercutent parfois, et c'est significatif, jusque
dans I'orthographe des mots’.

Plus difficiles a surmonter, a compenser ou a neutraliser que les glisse-
ments de signification qui remontent a une différence de forme phonique, sont
ceux qui ressortissent a une différence de structure grammaticale. Ce sont aussi
des glissements dont nous sommes bien moins conscients. L'exemple classique
(intralinguistique) de la dépendance de la signification par rapport a la structure
grammaticale, c'est I'écart sémantique qui s'est creusé entre kill et cause to die.
Dans le cadre de la grammaire transformationnelle de Chomsky, on avait
d'abord admis que cause to die constituait la structure logique profonde
potentiellement universelle de kil/l°. Les deux expressions, toutefois, n'ont pas

* Cf. F. DE. SAUSSURE, Cours de linguistigue générale, Paris, Payot, 1916/69,
p. 238-241.

® Cf. J. HAIMAN, «Iconic and Economic Motivation» in Language 8 59, 1983,
p. 783 sq.



22 ELMAR HOLENSTEIN

tout a fait la méme signification. Elles ne sont pas permutables dans n'importe
quel contexte sans glissement de signification. Il en est de méme pour certaines
catégories grammaticales différentes qui, dans la tradition de la grammatica
universalis, ont €t€ considérées comme interchangeables, ainsi: «Cicéron
écrit» — «Cicéron est quelqu'un qui écrit» — «Cicéron est en train d'écrire». Tout
individu qui €crit n'est pas ipso facto quelqu'un qui €crit (un écrivain), et vice
versa. Et a plus forte raison, la forme participiale (que I'on €tait porté a prendre
pour la forme logique primitive) n'est pas équivalente a la forme verbale.

Puisqu'a c0té de la structure phonique, c'est avant tout la structure gramma-
ticale qui différencie les langues, on ne peut que s'attendre, comme chacun peut
se le voir rapidement confirmer, a ce qu'étant donné les catégories et formations
grammaticales différentes, la traduction d'une langue dans une autre n'aille pas
le plus souvent sans glissement sémantique, perte de sens d'un cOté et
surinterprétation de I'autre.

La signification des structures langagieres et, de maniere trés générale,
culturelles dépend également toujours de leur contexte. Lequel est justement
différent, par définition, dans des langues et des cultures différentes. Au
contexte des expressions langagiéres appartient le champ lexical qui est a
chaque fois le leur. La signification d'un mot se déplace suivant le degré de
stratification du champ lexical. Le non-respect des nuances sémantiques
conditionnées par le champ lexical peut conduire a des malentendus. On ne
compte plus les anecdotes a ce propos. Ma logeuse en Angleterre se moquait
de mes conceptions bizarres, qu'elle croyait «suisses», quand je lui racontais
que j'étais allé me promener dans la forest. Ce qui se trouvait de l'autre coté
de la rue n'était «naturellement» pas une forest, mais un wood. Le contexte
extralinguistique dans lequel un mot s'emploie finit donc aussi, t6t ou tard,
par avoir des effets sur sa signification. Ainsi le Bundeskanzler (le chancelier
fédéral) est le chef du gouvernement en Allemagne, alors qu'en Suisse il n'est
que son secrétaire, comme l'ancien Reichskanzler en Allemagne, qui était le
secrétaire de l'empereur.

L'herméneutique classique en a tir€ la conclusion que les phénomenes, les
structures et les institutions culturelles ne peuvent étre compris adéquatement que
dans leur ensemble. Seul celui qui possede une langue dans son intégralité peut
étre certain d'avoir compris une tournure particuliére. Mais seul celui qui a été
élevé en son sein peut avoir d'une langue ou méme de toute une culture une
compréhension comparable a celle d'un natif. Ce n'est qu'alors qu'il les voit dans
le méme contexte. Celui qui s'y joint de l'extérieur importe avec lui I'horizon d'un
autre monde a partir duquel il comprend «finalement» toutes choses.

2. L'antithése herdérienne

C'est la compréhension des contextes du genre que nous venons de décrire
qui conduisit rapidement, au cours de I'époque moderne, au dépassement de



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 23

la séparation platonicienne entre intérieur et extérieur, entre signification et
expression, ainsi qu'entre essence et apparence. Comme il est apparu en outre
que les expériences n'étaient pas sans lien avec la théorie, et que les théories
étaient aussi toujours culturellement conditionnées, on cessa de faire valoir
I'hypothese aristotélicienne selon laquelle «les impressions de I'dme», les
représentations que les hommes se font du monde, sont identiques chez tous
et que seuls leurs signes linguistiques différent. La modification de ces derniers
entraine aussi celle des premieres. Et pour ce qui est des choses, elles varient
€galement, du moins dans la mesure ou il s'agit de pragmata, d'affaires hu-
maines. Une famille de la Grece antique possede une structure différente
qu'une famille de la Gréce actuelle. L'empereur de Chine avait une autre
fonction que I'empereur d'Allemagne. Le sacrifice dans une église catholique
a, selon l'expression des théologiens, un «tout autre» sens que dans un temple
hindou. De méme la philosophie de la nature a pris en Europe, comme le
formulent de maniére non moins dogmatique les épistomologues, une «tout
autre» orientation que n'importe ot en Asie.

On a toujours plus fréquemment expliqué de telles expériences par le fait
qu'il n'y a pas de monde dont la structure soit indépendante des langues et des
cultures a partir desquelles il est appréhendé. Et a supposer qu'il y en ait tout
de méme un, il échapperait, ainsi que beaucoup le croyaient, a toute inves-
tigation. Il y aurait trop de points de vue a faire surgir des structures sans cesse
nouvelles, tout comme chaque nouvelle manipulation d'un kaléidoscope fait
surgir de nouvelles configurations. Il ne serait pas moins impossible de choisir
selon des criteres objectifs entre les visions particulieres du monde condition-
nées par un certain point de vue qu'entre les différents résultats des manipu-
lations d'un kaléidoscope. On trouve chez G.W. Leibniz’ un ancien témoignage
de cette idée d'un monde qui ne serait pas structuré en soi, mais seulement
— et de maniere arbitraire — par nous, les hommes:

«[...] d'autres comparent le corps entier de nos connaissances a un océan, qui
est tout d'une piece et qui n'est divisé en calédonien, atlantique, €thiopique, indien,
que par des lignes arbitraires.»

Comment et dans quelle mesure, dans de telles conditions, une entente
interculturelle est-elle somme toute possible ? Du point de vue de l'histoire des

idées, la position de J. G. Herder® est caractéristique de cette perspective
moderne :

«Chaque nation porte en elle son centre de félicité, de méme que chaque sphere
a en elle son centre de gravité! — Tout ce qui correspond & ma nature, ce qui peut
étre assimilé par elle, je le désire, le recherche, me 'approprie; face a tout ce qui
est au-dela, la nature dans sa bonté m'a armé d'insensibilité, de froideur et d'aveu-

" G. W. LEIBNIZ, Nouveaux essais sur l'entendement humain (1704/65), § 4.21.3.

8 J. G. HERDER, Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit
(1774), hg. von H.-G. Gadamer, Frankfurt am Main, 1967, p. 44 sq.



24 ELMAR HOLENSTEIN

glement, elle peut méme devenir mépris et dégoiit — mais elle a pour seul but de
me renvoyer d moi-méme, de me faire trouver satisfaction au centre méme qui me
porte».

Indubitablement, Herder décrit 1a quelque chose qui ne survient que trop
souvent. Mais décrit-il le seul état qui soit possible pour 'homme? Quelque
chose qui est toujours le cas, structurellement nécessaire? Quelque chose qui
restera toujours notre lot, au titre de quelque «condition humaine»? Herder
introduit-il 1a un relativisme auquel il n'y aurait absolument aucune alternative ?

L'image qu'utilise Herder éveille elle-méme le soupgon que sa conception
est également une idéalisation, rien d'autre que la scission platonicienne entre
idée et apparence ou voile des mots’. L'image de la sphére que Herder emploie
pour symboliser les différentes cultures est, en ce qui la concerne, également
platonicienne. La sphere est la forme de ce qui est parfait, idéal; chez Platon,
elle est la forme du cosmos, de I'hnomme originaire, des corps célestes. Dans
la philosophie de la nature des romantiques, cette forme est de plus attribuée
a tous les organismes vivants'’.

Cette image de la sphere se serait, semble-t-il, révélée féconde en biologie,
en particulier dans son application aux plus petits constituants des €tres vivants.
Elle aurait montré la voie a la biologie cellulaire naissante. Ce qu'écrit Herder
sur le comportement face a I'étranger, sur l'assimilation et sur le rejet (I'im-
munisation, comme on dirait aujourd’hui), ne rappelle-t-il pas quelque chose
qui est typique des organismes biologiques? Mais la biologie a pris ses dis-
tances de fagon différencice de la représentation classique de la totalité. A sa
place, Francois Jacob'' a eu recours a l'image du bricolage que Claude Lévi-
Strauss avait introduit a propos des cultures orales. Dans un organisme, tout
est certes li¢, mais par des liens dont certains sont laches. Certaines parties
des étres vivants se sont développées a différentes époques pour assumer des
taches de nature totalement distincte. Corrélativement a quoi les lois auxquel-
les elles obéissent sont aussi de nature différente. S'agissant de I'organe le plus
important pour la compréhension de la culture humaine en tout cas, c'est-a-
dire du cerveau, il ne saurait étre question d'une homologie compléte entre tous
les organes qui permettraient (comme le supputait la morphologie des roman-
tiques issue de la «Naturphilosophie» de Schelling) de reconstruire la totalité
de l'arbre a partir de la connaissance de la structure d'une seule feuille. A
I'ancien rhinencéphale (lobe olfactif du cerveau) des mammiféres, est venu

? G. BERKELEY, (Fuvres. 1. Trad. de G. Brykman, Paris, P.U.F.; 1985, Traité des
principes de la connaissance humaine (1710), Introduction, 24 : «nous n‘avons qu'a tirer
le voile des mots, afin de voir 'arbre le plus beau de la connaissance...»

' Pour plus de détails sur le modele de la sphere, cf. E. HOLENSTEIN, «Europa und
die Menschheit», p. 48 sq.

"' F. JACOB, Le jeu des possibles. Essai sur la diversité du vivant, Paris, Fayard,
1981, p. 65 sq.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 25

s'ajouter, peut-&tre «trop rapidement»'?, un néocortex. En tout état de cause,
il ne s'est pas produit une coordination parfaite entre les deux parties, qui
remplissent chacune des fonctions différentes. Il n'y a pas de rapport hiérar-
chique continu entre les deux parties, I'ancienne qui régit I'émotionnel, la
nouvelle qui régit le cognitif. Du mode de fonctionnement de 1'une, on ne
saurait déduire celui de l'autre. Ce qui, selon l'une, est bon ou mauvais pour
l'organisme, acceptable ou repoussant, ne I'est pas nécessairement pour l'autre.

Au vu de ces données concernant le soubassement neurobiologique des
productions culturelles, on se demandera tout naturellement si le modele
I€vistraussien du bricolage ne pourrait pas avantageusement étre étendu des
cultures orales a l'ensemble des cultures (et des biens culturels). Et ce qu'il
en serait de la problématique de la compréhension si I'hnomme disposait de
criteres de réception distincts. Si — comme on en fait largement l'expérience —
son intelligence de l'art le contraignait a reconnaitre une valeur esthétique a
une image qui ne lui «plait» pas. Ou s'il jugeait une théorie convaincante alors
méme qu'il la rejetterait au plan émotionnel.

Les cultures et les formations culturelles particulicres ne sont nullement,
comme toute investigation historique a vite fait de le montrer, des formations
unifiées. Seuls des joyaux tels que les poémes semblent etre d'un seul tenant.
Des créations qui s'étendent sur plus de temps ne le sont jamais. Aucun peuple
de culture, aucune des «nations» décrites par Herder, n'est, ne serait-ce qu'ap-
proximativement, une societas perfecta'.

Herder lui-méme offre un argument propre a briser le modele de la sphere.
Quelques pages apres le passage cité plus haut, il applique les mémes termes
aux différents ages de la vie des hommes qui composent les cultures parti-
culieres. Chacun d'eux a «le centre de sa félicité en lui-méme»!

C'est 1a une découverte dont on ne saurait assez reconnaitre l'importance.
L'enfant n'est plus considéré seulement comme un adulte «inachevé». Il vit
dans un monde qui posséde sa cohérence propre — jusqu'a ce que ses capacités
croissantes le conduisent a des expériences et des réflexions qui ne peuvent
plus étre maitrisées avec ses stratégies et catégories d'enfant.

Mais au rang des capacités cognitives les plus précoces d'un enfant appar-
tient également ce que I'on nomme «compétence communicationnelle», c'est-
a-dire la capacité de se comporter de facon différenci€ée avec des partenaires
différents. Un enfant parle aux adultes différemment qu'a ses semblables, de

o 1bid., p. 68 sq.

" A. de TOCQUEVILLE, De la démocratie en Amérique (1835): (Euvres complétes,
Paris, Gallimard, 1961, 1/1.121 : «Le temps fait toujours naitre a la longue, chez le méme
peuple, des intéréts différents, [...]. C'est donc seulement A la naissance des sociétés
qu'on peut étre completement logique dans les lois. Lorsque vous voyez un peuple jouir
de cet avantage, ne vous hitez pas de conclure qu'il est sage; pensez plutot qu'il est
Jeune.»



26 ELMAR HOLENSTEIN

meéme que les adultes parlent aux enfants différemment, avec d'autres formes
de langage, dans un autre registre, qu'a leurs semblables a eux, et différemment
encore qu'a des supérieurs a qui ils doivent le respect. Au rang de la compé-
tence cognitive la plus précoce de I'homme appartient la capacité de changer
naturellement de code suivant l'interlocuteur, l'objet de la discussion et l'at-
mosphere de la conversation. A partir de son propre monde aux structures
pluralistes, qui se déployent en «sub-cultures», et grice a sa capacité de
s'orienter dans celles-ci (avec la division correspondante de son code en sub-
codes), l'enfant se trouve tres tot «préadapté», comme diraient les théoriciens

de I'évolution, a une entente interculturelle étendue.

3. Révision du principe herméneutique de Vico

L'acces a d'autres cultures sera facilité par une particularité remarquable
de la compréhension entre les hommes. L.a compréhension d'une langue va au-
dela de la capacité méme de parler. Pour des psychologues comme Jean Piaget,
qui distinguent dans le développement de l'intelligence des stades clairement
délimités les uns par rapport aux autres, la compétence passive précede en regle
générale d'un stade la compétence active. L'homme maitrise passivement en
les comprenant des structures qu'il ne maitrise pas activement, productivement.
Dans le cas du bilinguisme, c'est 1a un phénomene familier a beaucoup. Méme
un enfant sait bien qu'il utilise d'autres structures qu'un adulte, qu'il prononce
différemment un méme mot (par exemple). D'aprés un constat anecdotique de
Roman Jakobson, I'enfant résiste quand un adulte s'adapte a lui, se met a son
niveau et parle comme 1l parle, quand, par exemple, il dit comme lui «toton»
au lieu de «cochon».

Quelque chose d'analogue vaut pour les compétences non linguistiques. Ce
serait une pétition de principe que d'admettre qu'un enfant voit le monde
comme il le dessine et ne peut manifestement que le dessiner, ou les choses
sont juxtaposées, disposées les unes a coté des autres par agrégation, sans
perspective, et ne sont pas subordonnées les unes aux autres dans un tout, par
intégration, se recouvrant partiecllement et mises en perspective. On peut en
dire autant de ces cultures archaiques, dans lesquelles on trouve ce méme style
de représentation «enfantin». La conclusion qu'en tire Paul Feyerabend', selon
laquelle les hommes vivent dans un monde tout a fait semblable a celui que
présentent leurs artistes, est indéfendable.

Le principe herméneutique qui (sous sa forme généralisée) est entré dans
I'histoire de la philosophie comme le principe de Vico, nécessite une révision
profonde et riche de conséquences. La formule lapidaire classique en est:

'"* P. FEYERABEND, Contre la méthode. Esquisse d'une théorie anarchiste de la
connaissance, Paris, Seuil, 1979.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 27

«Verum et factum convertuntur.» Selon cette formule, ce qui (en tant que vrai)
peut €tre compris peut aussi étre fait, et vice versa'’. Pour Kant'®, qui se réclame
du méme principe, cela signifie «que la raison ne comprend que ce qu'elle
produit d'elle-m&me suivant son projet». Wilhelm Dilthey!” a repris ce principe
dans I'herméneutique, réunissant Vico et Kant:

«L'esprit ne comprend que ce qu'il a créé.»

Et indépendamment de la tradition continentale européenne, on trouve chez
Ryle' cette affirmation, apparemment fondée sur l'analytique du compor-
tement, mais en réalité tout aussi dogmatique:

«En d'autres termes, I'exécution et la compréhension ne sont que deux mani-
festations de la connaissance des tours d'un méme métier.»

Personne ne sous-estimera |'importance d'une construction pour le proces-
sus de compréhension, surtout a titre de confirmation critique de la justesse
de la compréhension. Il est par ailleurs indéniable que la compréhension
linguistique, par ex., s'accompagne souvent d'une répétition intérieure, du
moins par ébauches. Mais la répétition d'aprés modele, une imitation, est autre
chose que la maitrise spontanée, indépendante, des mémes structures.

Mais s'il en est ainsi, alors la thése encore plus ancienne de Francis Bacon'"
selon laquelle «scientia et potentia coincidunt» est €également a soumettre a
une notable révision. On doit distinguer entre un savoir qui permet a quelqu'un
de réagir face a quelque chose d'autre et méme de le critiquer, et un savoir
qui peut &tre transformé de manieére productive. Il y a un savoir qui signifie
puissance technique (et accroissement de la productivité) et un savoir, distinct
de celui-ci, qui signifie «seulement» capacité a faire des distinctions, capacité
critique, et possibilité d'empathie, voire, dans le meilleur des cas, possibilité
de collaboration.

' G. B. Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft iiber die gemeinsame Natur der
Vilker (1725), hg. von V. Hosle und Chr. Jermann, Hamburg, 1990, § 331; voir a ce
sujet l'introduction de V. Hosle, 2.3.

' 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft (1787), B XIIL

" 'W. DILTHEY, L'édification du monde historique dans les sciences de ['esprit
(1910). Trad. de S. Mesure. Paris, Cerf, 1988, p. 102.

" G. RYLE, La notion d'esprit. Pour une critique des concepts mentaux. Trad. de
S. Stern-Gillet. Paris, Payot, 1978, p. 54. — Dans la discussion sur la généalogie du
principe de Vico manque la référence a J. Locke. A la différence des «substances» de
la nature, impénétrables pour nous, nous pouvons nous faire une représentation adéquate
des mixed modes que nous avons composés nous-mémes a partir d'idées simples. Cf.
J. LOCKE, Essai philosophique concernant l'entendement humain (1690), Livre 2.

" F. BACON, Novum Organum (1620), aphorisme 3; Neues Organon, latin-alle-
mand, hg. von W. Krohn, Hamburg, 1990, p. 80; voir a ce sujet I'introduction, p. XVIL.



28 ELMAR HOLENSTEIN

C'est avant tout de l'explication neurolinguistique de la différence entre ces
facultés qu'on peut attendre des éclaircissements au sujet de la différence de
structure — qui €chappe a une appréhension intuitive — entre compétence
passive et active, entre compréhension et production, et au sujet de la cause
de cette différence®. Selon toute vraisemblance, compréhension et production
linguistique reposent chacune sur des processus neuronaux différents. Confor-
mément a quoi la faculté de parler peut, a la suite d'une maladie ou d'un
accident, se perdre (aphasie) sans que la compréhension linguistique s'en
trouve affectée.

Il 'y a convergence entre la limitation apportée au principe de Vico et la
préférence accordée au modele de l'intériorisation — ou introjectif — contre le
modele classique de la projection dans l'explication de l'expérience inter-
subjective.

Selon le modele projectionniste, I'expérience intersubjective consiste dans
des transferts aperceptifs (apprésentatifs). En raison de la ressemblance de nos
corps et de notre comportement corporel, nous projetterions sur d'autres les
expériences psychiques, les intentions, les traits de caractére, ainsi que les
représentations axiologiques et les représentations du monde que nous-mémes
nous relierions a notre apparence et a notre allure physiques, en cela motivés
par leur présence simultanée dans l'expérience que nous faisons de nous-
mémes — expérience que nous faisons des deux cdtés, expérience de l'intérieur
et de l'extérieur. D'aprés cela nous ne pourrions rien apprendre de l'autre que
nous ne saurions déja de nous-mémes, grace a ce lien priviligié entre l'expé-
rience intérieure et 'expérience extérieure. Nous ne pourrions comprendre les
autres que dans la mesure ou leur comportement et notre propre comportement
se recouvriraient ou recouvriraient des projets comportementaux que nous
aurions développées mentalement en toute indépendance.

D'apres le modele de l'introjection, nous ne développons nos propres
capacités mentales qu'apres avoir percu leur réalisation chez les autres. Selon
toute vraisemblance, il existe quelque chose comme une sorte de compréhen-
sion innée des expressions des autres. La perception de I'expression des sen-
timents (joie, tristesse), traits de caractere (fierté, anxiété) et intentions (de
quéte, de fuite) des autres éveille en nous des dispositions correspondantes et
nous conduit a réaliser nous-mémes ce que nous percevons chez eux. Cela
présuppose une expérience des autres et de nous-mémes que I'on peut qualifier
de synesthésique (terme technique qui a été introduit a l'origine pour désigner
de tout autres couplages de perceptions, dont I'exemple typique est «I'audition

* Voir les réserves formulées par CHOMSKY a l'endroit du privilege épistémolo-
gique accordé aux sciences humaines en vertu du principe de Vico, in: Régles et
représentations. Trad. par A. Kihm. Paris, Flammarion, 1985, p. |1 [trad. modifiée]:
«l.a langue a-t-elle été fabriquée par nos lointains ancétres? [...] En fait, il n'y a pas
plus de raisons de considérer la langue comme constituée ou fabriquée qu'il n'y en aurait
pour le systeme visuel et les diverses formes qu'il peut prendre [...].»



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 29

en couleurs», association involontaire entre perceptions visuelles et auditives).
Maurice Merleau-Ponty en rapporte un bel exemple?': un petit enfant fait
comprendre par les mouvements de sa bouche que la perception visuelle de
la bouche de son pere s'accompagne chez lui, selon toute vraisemblance, d'une
perception proprioceptive de sa propre bouche. Le pére avait pris les doigts
de l'enfant entre ses dents et par jeu les avait mordus légérement. En ouvrant
de facon répétée la bouche, I'enfant semblait demander a son pére de rouvrir
la sienne.

Mais les expériences que nous faisons d'autrui ne servent pas seulement
a I'épanouissement et a 'accroissement de nos propres facultés. Elles servent
aussi a appréhender, sur l'arriere-fond d'autres possibilités de réalisation de soi,
la particularité de notre propre nature et de notre propre culture. D'aprés un
mot célebre de Lord Kipling, ne connait I'Angleterre que celui qui ne connait
pas que I'Angleterre. De méme, un dicton chinois enseigne que, pour se
connaitre soi-méme, on doit apprendre a connaitre son ennemi. Et la phrase
avec laquelle Jean-Jacques Rousseau a posé, comme le pense Lévi-Strauss®,
le fondement théorique de I'ethnologie, énonce similairement:

«Quand on veut étudier les hommes, il faut regarder pres de soi; mais pour
€tudier I'homme, il faut apprendre a porter sa vue au loin; il faut d'abord observer
les différences pour découvrir les propriétés.»

4. Révision du principe herméneutique de I'holisme

Si les cultures particulieres ne constituent pas une unit€¢ parfaitement
harmonieuse, ce n'est pas seulement di au fait qu'elle se composent d'individus
appartenant a différentes classes d'dge, qui ne réagissent pas comme d'une
seule voix face a ce qui leur provient d'autres cultures. Les hommes appar-
tenant a une certaine culture viennent en outre de régions distinctes et exercent
des métiers différents dans des positions sociales différentes. A cela s'ajoutent
de nombreuses autres disparités: celles qui sont de nature confessionnelle, chez
nous, et, partout, celles qui découlent de la différence des sexes. Les différents
segments d'une société vivent chacun dans leur propre univers, méme s'il y
a de nombreux croisements. Croisements qui se produisent déja pour la simple
raison que les individus particuliers appartiennent en méme temps a plusieurs
groupements, de par l'dge, la région, la profession, le niveau social, la con-
fession, le sexe, etc.

Ce qui est regu d'une culture étrangére pénétre dans une culture de manicre
analogue : canalisé et filtré de multiples facons. Ce qu'un groupe de la société

' M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945,
p. 404.

2 Cl. LEVI-STRAUSS, Anthropologie structurale deux, Paris, Plon, 1973, p. 47.



30 ELMAR HOLENSTEIN

rejette, un autre l'accueille. Cela ne permet pas d'affirmer que ce qui est
assimilé par une couche sociale, et la facon dont elle l'assimile dans le but
de renforcer sa position et son identité, ne soit pas compris par une autre. On
ne comprend que trop bien les intentions des autres. En voici un exemple: le
jour du 1" mai, féte du travail, n'est pas né a Zurich. Mais comment le 1 mai
a-t-11 €t€ regu par la sociét€ zurichoise 7 Différemment, et cela malgré tous les
dénominateurs communs entre les différentes couches de la société suisse qui
frappent tant les gens de I'extérieur. Aujourd'hui encore, un journal écrira: «Pas
de parution le 1 mai. Le 1° mai est officiellement jour férié dans le canton
de Zurich.» Et un autre, proche des milieux patronaux: «Le 1* mai est jour
de repos légal dans le canton de Zurich.»

En fonction de facteurs qui ont a voir avec la situation spécifique de leurs
porteurs, les phénomenes culturels (langue, religion, technique, etc.) se déve-
loppent, que ce soit dans I'ensemble d'une culture ou seulement dans certaines
de ses formations sociales, selon des orientations diverses et a des degrés
divers. Une telle diversité dans le développement des domaines particuliers
d'une culture exerce, sur le développement des autres domaines partiels de
cette méme culture, une influence qui n'a toutefois pas l'ampleur, et qui ne
s'exerce pas non plus de la maniere que suggere une conception holistique
(totalisante au sens classique) de la culture. On ne saurait affirmer que des
changements dans un secteur entrainent in€luctablement des changements dans
tous les autres secteurs. Chaque secteur d'une culture est, en tant que ce qu'on
appelle une totalité partielle, relativement indépendant des autres quant a la
structure de son organisation. A 'homme individuel font défaut les conditions
cognitives, la mémoire et la vision synthétique qui lui permettraient de ne
serait-ce qu'appréhender toutes les incohérences entre les convictions variées
qui regnent dans les nombreux champs dont une culture se compose. Et en
trouverait-il tout de méme, ou certaines s'imposeraient-elles tout de méme a
lui, qu'il aurait depuis longtemps développé sa capacité a les minimiser ou a
les refouler, a les éliminer ou simplement a les ignorer. Souvent, une telle
ignorance ne porte pas a conséquence. Bien au contraire, il n'est pas rare, dans
la pratique, que la vie s'en trouve facilitée.

Selon toute vraisemblance, on peut appliquer aux cultures, comme a l'esprit
humain, un principe non d'uniformité, mais de modularité, de «boite de cons-
truction» en quelque sorte. Tout comme les systemes nerveux, les cultures se
composent de domaines partiels d'une relative autonomie. Ceux-ci peuvent se
développer d'une maniére relativement indépendante en fonction de lois qui
leur sont propres et qui s'adaptent chaque fois d'une maniere spécifique a leurs
taches également spécifiques.

Mais cela signifie aussi que I'hypothése homologique, celle de la phi-
losophie de la culture des classiques et des romantiques, est a réviser. On ne
peut reconstruire sans autre forme de proces, a partir de la morphologie d'une
partie (par exemple a partir du bras d'un étre vivant ou d'une statue), la



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 31

morphologie de toutes les autres parties. Oswald Spengler?, par exemple, dans
la tradition de la philosophie holistique de la culture, prétend

«gu'entre le calcul différentiel et le principe dynastique dans le gouvernement de
I'Etat du temps de Louis XIV, entre la forme antique de I'Etat dans la polis et la
géométrie euclidienne, [...] entre la musique instrumentale contrapuntique et le
systeme du crédit commercial, il existe une profonde correspondance formelle
[Zusammenhang der Form)».

Cela peut avoir des conséquences quant a la possibilité d'une entente inter-
culturelle. Il arrive souvent — et cela est particulierement frappant chez les
paysans, mais aussi chez les citadins — que certaines classes et catégories profes-
sionnelles, bien que de cultures différentes, partagent entre elles plus de valeurs
qu'avec les membres d'une autre profession ou classe de leur propre culture.

Pour qu'on puisse se comprendre, il n'est pas nécessaire, comme on le
suppose souvent, d'avoir recours a un point de vue «tierce», «valable en soi»,
«objectif» et «transculturel». La capacité d'entrer dans le point de vue de l'autre
y suffit. Sans cette capacité, il ne saurait y avoir d'intelligence humaine, ni
de compétence linguistique en particulier.

La faculté linguistique de 1'étre humain ne consiste pas uniquement dans
sa capacité a parler en principe de tout (universalité sémantique), mais éga-
lement dans celle a dire chaque chose autrement (traductibilité universelle).
A défaut de cette capacité, nous ne serions méme pas en mesure d'apprendre
notre propre langue. Déja l'enfant n'assimile un grand nombre de mots et
locutions qu'en passant par des périphrases. Cela est d'autant plus remarquable
qu'aucune de ces périphrases ne correspond entiérement a l'expression para-
phrasée, et ce, comme nous l'avons dit plus haut, en raison de la diversité des
formes phoniques et des structures grammaticales d'une part, du rapport au
contexte d'autre part. Nous pouvons certes essayer de rendre ces divergences
par un commentaire métalinguistique. Mais ainsi, nous faisons sans cesse
entrer en jeu de nouvelles connotations.

Méme lorsqu'on essaye de saisir ces différences en termes rationnels et
univoques, il subsiste une incommensurabilité qu'on ne saurait finalement
supprimer, de méme que l'on ne saurait supprimer ce prototype de l'incom-
mensurabilité qu'est le rapport, irréductible a des nombres rationnels, entre les
diagonales et les c6tés d'un carré. Toutefois, ce prototype de l'incommensu-
rabilité nous apprend aussi qu'a l'égard de la compréhension (au sens d'une
entente intellectuelle aussi bien que d'un savoir-faire technique), il faut faire
la distinction entre, d'une part, une incommensurabilité de principe, théorique
et conceptuelle, et d'autre part, une incommensurablité factuelle, pratique et
intuitive. Un artisan, ou un technicien, qui veut établir une diagonale entre les

2 0. SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes 1 (1918), Miinchen, 1922, p. 8
(et 29),



V. ELMAR HOLENSTEIN

angles d'une figure rectangulaire, qu'il s'agisse d'un grenier ou d'un micropro-
cesseur, peut treés bien y parvenir malgré l'incommensurabilité théorique de
la diagonale avec les cotés de cette figure. L'imprécision et l'inexactitude qui
demeurent dans le calcul n'ont aucune pertinence sur le plan pratique. Il s'agit
la d'un €cart qui ne se laisse cerner ni a I'eeil nu (intuitivement), ni au micro-
scope. C'est uniquement par le calcul qu'on peut le déterminer toujours plus
précisément. Quelque chose d'analogue vaut pour les périphrases intralin-
guistiques et pour les traductions interlinguistiques. Les €carts sémantiques qui
subsistent n'ont, dans la plupart des cas, aucune pertinence sur le plan pratique
et échappent completement a l'intuition. Quant aux divergences sémantiques
entre une version originale et sa traduction en langue étrangere, elles peuvent
étre réduites exactement de la méme maniere que les divergences entre
périphrases intralinguistiques, c'est-a-dire par des commentaires métalinguisti-
ques sans cesse repris, jusqu'a épuisement. A partir d'un certain point, elles
ne jouent plus aucun role dans la communication pratique et intuitive.
Frappante et révélatrice est la convergence entre le résultat auquel est
parvenue la linguistique comparée grice a des enquétes empiriques, et le
résultat auquel est parvenue la philosophie des sciences™ grice a l'analyse
comparative et évaluative de théories concurrentes, en apparence incommen-
surables sur le plan conceptuel. Les variations intra- et interculturelles sont
(comme c'est exemplairement le cas pour les variations intra- et interlin-
guistiques) fondamentalement de méme nature et de fait fréquemment de
méme ampleur®. Pour comprendre ou évaluer une théorie alternative, que ce
soit dans notre propre culture ou dans une culture étrangere, en la comparant

* Cf. D. DAVIDSON, «Sur l'idée méme d'un schéme conceptuel», in: Enquétes sur
la vérité et Uinterprétation. Traduit de 'anglais par P. Engel. Nimes, J. Chambon, 1993,
p. 267.

2 E. HOLENSTEIN, Menschliches Selbstverstindnis, p. 149 (a partir de recherches
en linguistique comparée): «6° these. Les variations interculturelles sont comparables
aux variations intraculturelles, les premieres n'étant souvent pas plus grandes que les
secondes.»

Voir un point de vue analogue chez R. RORTY: «Solidarité ou objectivité 7» in:
J. RaJcHMAN et C. WEST (éds), La pensée américaine contemporaine. Trad. de
A. Lyotard-May, Paris, P.U.F., 1991, p. 69 sq. [trad. modifiée]: «La critique que Quine
et Davidson adressent a l'opposition entre le conceptuel et I'empirique tire essentiel-
lement sa force de l'idée qu'entre des cultures différentes, I'écart n'est pas autre par nature
qu'entre des théories différentes au sein d'une méme culture. Les aborigenes de la
Tasmanie et les colons britanniques ont une difficulté a communiquer, mais cette
difficulté ne différe que par le degré de celle qu'éprouvent Gladstone et Disraeli. [...]
L'argumentation de Quine au sujet de la distinction positiviste entre vérité analytique
et vérité synthétique vaut aussi contre l'opposition anthropologiste entre l'interculturel
et l'intraculturel».

D'une maniere analogue encore, chez S. J. GOULD: «L'égalité humaine est un
accident de I'histoire», in: Le sourire du flamant rose. Réflexions sur ['histoire naturelle.
Trad. de I'américain par D. Teyssié, Paris, Seuil, 1988, p. 187: «Nous pouvons détecter



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 33

a celle que nous avons faite nétre depuis longtemps, nous devons d'abord
appréhender (dans le langage de l'une ou l'autre théorie) les conditions sous
lesquelles ses propositions sont tenues pour vraies. Nous ne nous comportons
pas autrement lorsque nous sommes confrontés a une tournure de notre langue
ou d'une langue étrangére qui ne nous est pas familiére. Nous recherchons les
conditions de son emploi. Sur la description des conditions auxquelles les
theses d'une théorie sont tenues pour vraies et une expression de la langue pour
appropriée, il est possible, et c'est 1a un fait d'expérience, de trouver un accord
aussi bien avec ceux qui adoptent une théorie alternative ou ceux qui parlent
une langue étrangére qu'avec ceux qui représentent notre propre théorie ou
parlent notre propre langue.

Le dépassement de la distinction entre diversité intra- et interculturelle
auquel sont parvenues simultanément, venant d'horizons différents, la linguis-
tique empirique et I'épistémologie analytique, est également défendu sur un
troisieme front, par la psychologie sociale. D'apres la théorie la plus courante
en matiere de racisme, l'individu percoit de facon particulierement sensible
chez les étrangers, voire projette sur eux sans retenue aucune, celles de ses
propres tendances qu'il considére comme négatives et qu'il refoule. Le plu-
ralisme intersubjectif des valeurs se ramene, si I'on procede a une introspection
sans prévention, a un polythéisme intrasubjectif des valeurs. Des valeurs que
l'on a soi-méme écartées ou que l'on n'a pas méme laissé émerger, parce
qu'elles portent préjudice aux valeurs qu'on privilégie soi-méme et sont de ce
fait facilement affectées d'un indice négatif, semblent justement étre les valeurs
qui, aux yeux des «autres», les «étrangers», sont les plus importantes.

Pour qu'une communication interlinguistique soit possible, il n'est pas
nécessaire, pas plus que pour une comparaison interthéorique, que les proposi-
tions d'une langue (théorie) soient traduisibles dans l'autre telles quelles, sans
ajouts, sans commentaire — dans le jargon épistémologique : sans recours a des
«théories-passerelles». Ce qui est nécessaire, c'est bien plutdt qu'un langage
(théorie, avec ses présupposés sous-jacents) puisse servir de métalangage
(métathéorie) a un autre. Ce qui est dit dans une langue (théorie) doit pouvoir
étre décrit et expliqué dans l'autre, le cas échéant a l'aide d'annotations qui,
au besoin, peuvent & leur tour étre pourvues d'autres annotations et ainsi de
suite.

Les théories qui sont des réductions d'autres théories font souvent l'objet,
au cours du processus de réduction, et sous la pression et l'influence de la
théorie a réduire, d'une restructuration, d'une élaboration ou méme d'une
rectification. La méme chose vaut par analogie pour les traductions a partir

tellement de différences entre individus au sein d'une méme race que le fait d'ajouter
une autre race a l'échantillon ne change pas grand-chose. [...] si, @ Dieu ne plaise,
I'holocauste avait lieu et que seul le peuple xhosa en réchappait au fin fond de I'Afrique,
I'espece humaine conserverait encore 80% de sa diversité génétique.»



34 ELMAR HOLENSTEIN

de langues étrangéeres et pour l'assimilation d'une culture étrangere. La langue
ou la culture réceptrice doit s'élargir afin de pouvoir intégrer la nouveauté.
Mais il peut aussi arriver que, sous la pression de 1'élément étranger et pour
s'adapter a lui, elle s'appauvrisse et se réduise a ce qui est compatible avec
la nouveauté. C'est également sous ce rapport que le paralléle entre rapports
interculturels et interthéoriques est remarquable.

5. La synthése issue du renouveau des recherches sur les universaux — une
hypothése

La linguistique comparative, dans le cadre de ses recherches sur les élé-
ments que les langues humaines naturelles sont susceptibles d'avoir en com-
mun, est parvenue a des résultats qui sont d'une grand portée pour l'entente
interculturelle. La variabilité des langues humaines naturelles a de quoi impres-
sionner et étonner, mais elle n'est pas illimitée, ni arbitraire. D'un c6té, on a
découvert dans les langues naturelles des structures et des processus auxquels
aucun philosophe du langage n'a jamais pensé dans ses projets de langue
universelle. D'un autre c6té, on a fait la découverte non moins importante que
toutes les variations imaginables, et qui ont d'ailleurs été partiellement réalisées
dans les langues artificielles, n'apparaissent pas dans les langues naturelles.
De plus, parmi les variations que l'on y trouve, toutes n'ont pas la méme
stabilité, ni la méme fréquence, ni la méme probabilité. Ces variations s'ins-
crivent a l'intérieur de limites contraignantes pour lesquelles 1l est possible
d'établir des régularités. Certaines structures (le duel, par exemple) n'apparais-
sent dans une langue que si certaines autres structures (le pluriel, par exemple)
y sont €galement présentes.

En découvrant qu'il existe €également des régularités universelles sur le plan
expressif des langues, la recherche récente menée par les sciences du langage
dans le domaine des universaux s'écarte autant de la doctrine classique (pla-
tonicienne) de la tradition de la grammatica universalis que de la doctrine de
I'époque moderne du relativisme linguistique; ce qui est remarquable quant
a la possibilité d'une entente interculturelle.

Elle se démarque de la doctrine classique non seulement en postulant des
régularités universelles sur le plan du contenu ou de la signification, mais en
en établissant également sur le plan de la forme et de I'expression. La doctrine
classique ne postulait des universaux que sur le plan «des impressions de
I'ame» (Aristote), respectivement des idées (Leibniz), des catégories de la
signification (Husserl). La recherche récente sur les universaux, en revanche,
postule I'existence d'universaux au niveau des «sons», des «mots» et de «l'ex-
pression». Il existe également des universaux sur le plan de la forme, et sur
le plan de la «forme linguistique interne» (du mode de constitution du lexique
et de la syntaxe, de la morphologie, de la grammaire et de la stylistique) comme
sur celui de la «forme linguistique externe» (de la phonologie).



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE 35

Par 1a, la linguistique empirique récente n'avance pas seulement des argu-
ments plus solides et d'une plus grande portée que les théories spéculatives
des universaux propres aux classiques, mais elle fait également comprendre
— tout en tenant compte de la pertinence du relativisme linguistique quand il
met en évidence la dépendance de la signification par rapport a I'expression —
comment on peut accéder a des universaux sémantiques malgré une telle
dépendance. Ou plutdt, ce n'est pas malgré cette dépendance que cela est
possible, mais précisément grace a elle. Corrélativement aux régularités uni-
versellement valides qui régissent le niveau expressif souvent jusque dans le
detail (en soi insignifiant), il s'en trouve également qui valent pour le niveau
sémantique des langues.

La nouvelle recherche dans le domaine des universaux reste donc attachée
a la conception fondamentale du relativisme linguistique contemporain suivant
laquelle le contenu varie en fonction de l'expression. Mais a la différence de
ce relativisme qui s'est fait largement accepter, elle postule, & cause des
contraintes de la variation sur le plan expressif de la langue, des contraintes
correspondantes sur le plan du contenu. Si le contenu dépend de I'expression
et si I'expression varie universellement selon les mémes lois (celles de 1'or-
ganisation du champ lexical, par exemple), alors le contenu varie également
selon les mémes lois dans les différentes langues. De telle sorte que les langues
peuvent €tre comparées et comprises a partir de leur contenu sémantique.

Les structures que les hommes adoptent comme appartenant (universelle-
ment) a tous les éléments d'une classe n'ont pas nécessairement a coincider
avec celles qui leur sont propres indépendamment de toute expérience humaine
(qui leur sont «réellement inhérentes»). Elles ne dépendent pas non plus
arbitrairement et irréversiblement des expressions de la langue. Ce qui a lieu,
c'est bien plutdt ceci que les structures et processus mentaux (conditionnés
neuro-biologiquement) dont disposent tous les hommes (dans des limites de
variabilité identiques) déterminent autant la structure de leurs expériences que
la structure de leurs langues. Quant a la querelle ontologique des universaux
(2 ne pas confondre avec le débat linguistique sur les universaux dans la
tradition de la grammatica universalis), il y a convergence entre la recherche
linguistique sur les universaux et la position intermédiaire d'un conceptualisme
dorénavant fortement imprégné par la neurobiologie. Cette recherche redonne
vie & une position qui avait complétement disparu du débat contemporain
dominé par le réalisme et le nominalisme. Ce n'est pas tant la structure du
monde qui détermine la structure de la langue, ni la structure de la langue qui
détermine la structure de l'expérience du monde; ce sont au contraire les
structures du cerveau et de I'esprit qui déterminent les structures de I'expérience
du monde.

Mais comment légitimer alors 'hypothése selon laquelle tous les étres
humains disposent de facto des mémes catégories cognitives ? Qu'ils disposent
potenticllement des mémes catégories linguistiques, cela est justifi€ par I'expé-



36 ELMAR HOLENSTEIN

rience, maintes fois confirmée, que chaque homme est capable d'apprendre la
langue au sein de laquelle il est né et avec laquelle il entre en contact pendant
la période cruciale pour l'acquisition de la langue. John Locke? avait déja
postulé quelque chose d'analogue par rapport a l'ensemble de nos facultés:

«S1 vous ou moi étions nés dans la Baye de Soldanie, nos pensées & nos idées
n'auroient pas été peut-étre plus parfaites, que les idées & les pensées grossiéres
des Hottentots qui y habitent; & si Apochancana Roi de Virginie elit été élevé en
Angleterre, peut-étre auroit-il ét€ aussi habile Théologien & aussi grand Mathéma-
ticien que qui que ce soit dans ce Royaume.»

6. Une autre conception de la totalité

L'expérience de la linguistique nous apprend que la situation est différente
dés qu'un homme a grandi dans une langue déterminée. Pour un tel homme,
1l semble bien que toute autre langue ne soit pas accessible de la méme maniére.

Ici, 1l faut toutefois opérer de «subtiles distinctions». Dans les langues
particulieres, il n'y a pas que des structures qui s'impliquent unilatéralement
ou mutuellement. Il semble qu'il y en ait également qui s'excluent ou s'annulent
mutuellement. A cela s'ajoute que des glissements ou de simples nuances de
signification conditionnés par la structure ne peuvent pas étre transposés dans
une autre langue. Cela ne veut pas dire que des personnes douées ne puissent
pas s'approprier les deux langues. Il ne faut pas confondre, d'une part, 'aptitude
linguistique de l'individu a exprimer une chose d'une certaine maniere, et,
d'autre part, le potentiel d'une langue qui lui permet d'exprimer une chose d'une
certaine maniére. Au regard de ses facultés cognitives, I'homme est multilingue
et multiculturel.

Dans ce contexte, le clivage entre compétence active et passive a également
son importance : la compétence passive a une plus grande portée interculturelle
que la compétence active. Il est frappant de constater que des artistes particulie-
rement créatifs se montrent souvent moins tolérants face a un autre style que
I'amateur réceptif. Nous ne pouvons concrétiser simultanément toutes nos
représentations de valeurs. II semble que les hommes dont la créativité se
nourrit d'une telle rivalité entre différentes représentations de valeurs, ressen-
tent avec d'autant plus d'acuité leur incompatibilité réciproque. La conclusion
que l'on peut tirer de tels constats sur le plan anthropologique n'est pas nou-
velle: dans aucune culture particuliére, ni surtout chez aucun individu ne se
trouve pleinement réalisé tout le potentiel culturel de 'homme. Pour Kant*,
cela voulait dire

* J. LOCKE, Essai philosophique concernant l'entendement humain (1690). Traduit
par Coste. Edité par E. Naert, Paris, J. Vrin, 1972, p. 48.

77 1. KANT, «Rezension von Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit» (1785) in: Werke : Akademie Ausgabe 8, Berlin, 1968, p. 65.



L'HERMENEUTIQUE INTERCULTURELLE a7

«que ce ne peut étre aucun membre d'aucune des générations de l'espéce humaine,
mais seulement le genre humain qui peut accomplir pleinement sa destination».

Par le passé, on n'a pas tiré, sur le plan d'une théorie de la totalité, la
conclusion que ces constats inspirent, comme l'ont imposée en physique des
constats tout différents quant a leur contenu. L'idéal classique de la totalité,
axé sur la métaphore a la fois platonicienne et herdérienne de la sphére, est
a réviser sur un autre point encore. Il n'est pas seulement vrai (1) que les
différentes parties d'un tout ne sont reliées entre elles que d'une maniére souple
et qu'elles peuvent aussi subsister indépendamment les unes des autres, et
(2) que les principes de leur organisation n'ont pas a €tre nécessairement
homologues. Il est également faux (3) que le fonctionnement du tout exige
la co-présence de toutes les parties; c'est méme plut6t le contraire. 1l est faux
qu'une partie ne puisse trouver son déploiement optimal que si elle s'intégre
de la maniere la plus harmonieuse et la moins conflictuelle dans le tout. C'est
ce que l'on avait cru par le passé en raison du postulat de la dépendance
réciproque non seulement des parties entre elles, mais également entre le tout
et ses parties. On pensait, de maniere simpliste et précipitée, qu'un manque
a un endroit du tout devait nécessairement entrainer un effet négatif a un autre
endroit. Le contraire est possible. De la méme maniére qu'en physique, la
complémentarité, en philosophie de la culture, ne veut plus dire co-présence,
réalisation simultanée de toutes les parties, mais une réalisation en alternance.

(Traduit de l'allemand par Frédéric Wieder,
avec la collaboration d'Alexandre Schild)



	L'herméneutique interculturelle

