Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 2 mai 1992 : philosophie
transcendantale et praxis politique chez Fichte

Autor: Radrizzani, lves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

%‘)@Mfe, ﬁrl/!t/(,(f‘
F9.E #4190

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 1-20

Société romande de philosophie

Séance du 2 mai 1992

PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE
ET PRAXIS POLITIQUE CHEZ FICHTE

IvES RADRIZZANI

Résumé

Selon la conception fichtéenne de la philosophie, le philosophe ne peut
s'en tenir a sa pure science, mais doit s'engager dans la praxis politique,
avec tous les risques que cela comporte. Ce passage du plan de ['a priori a
celui de ['a posteriori s’avére problématique. Si Fichte a peu varié dans sa
définition de ' Etat idéal, en revanche son jugement quant a la réalisation
possible de cet idéal et aux moyens a mettre en @uvre pour y parvenir ont
considérablement évolué. Cette évolution de sa pensée politique, souvent
qualifiée de «machiavélisation», peut sans doute étre expliquée par des
arguments d'ordre tant historique que systématique. Toutefois, elle ne
laisse pas de jeter un doute sur le caractére de «science» que Fichte
prétend attribuer a la politique, en méme temps qu’elle risque de rendre
sujette a caution la consistance de la pensée transcendantale en matiére de
politique.

1. La politique comme thérapie

Des ses premiers ouvrages, Fichte manifeste un goiit trés prononcé pour
les questions politiques. C’est ainsi qu’en 1793 il fait éditer les Considéra-
tions sur la Révolution francaise, vibrante défense des idéaux de la Grande
Révolution'. L ouvrage parait a titre anonyme, tandis que son auteur vient se

'J. G. FicHTE, Considérations destinées a rectifier les jugements du public sur
la Révolution frangaise [= CRF), trad. Jules Barni, Paris, Payot, 1974 (reprise de
I’'éd. de 1849); GA 1, 1, 203 sq. Pour le texte allemand, il sera toujours renvoyé,
dans la mesure du possible, & la Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften [= GAJ, ed. R. Lauth et H. Jacob (2 partir de 1973, H. Gliwitzky),
en 4 séries (Euvres: I; (Buvres posthumes: II; Correspondance: III; Cahiers



2 IVES RADRIZZANI

réfugier en Suisse, par crainte de représailles. La position ultra-libérale qu’il
y prone avec une ferveur toute militante lui vaut une sulfureuse réputation
de jacobin dont il mettra bien longtemps a se défaire, et elle sera la cause
occulte de 1'accusation d’athéisme qui lui coflitera sa chaire a Iéna en 1799.
D’autres textes célebres, comme I'Etat commercial fermé (1800) ou les
Discours a la nation allemande (1806-1807), ou moins célebres comme les
Dialogues patriotiques, le Machiavel ou la République des Allemands?,
sont de la méme veine, illustrant chacun a sa fagon la mobilisation d’une
pensée au service de visées politiques concretes, 1’engagement du philo-
sophe dans la praxis politique. A I'instar d’un Condorcet en France, Fichte
a toujours congu que sa mission de philosophe ne se bornait pas a déve-
lopper des spéculations savantes mais impliquait une prise de position face
aux questions brilantes d’actualité.

Cette conception d’une philosophie engagée, censée apporter une
réponse pratique aux sollicitations de I’époque, est liée a 1’affirmation du
primat de la pratique, du primat de la vita activa sur la vita contemplativa,
primat qui s’enracine au plus profond du systeme fichtéen. En effet, la
Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, que 1’on traduit usuellement
par les Principes de la Doctrine de la Science®, seule version de la
Doctrine de la Science publiée du vivant de son auteur, a pour résultat le
plus remarquable de démontrer 1’'incapacité de développer le savoir théo-
rique sans I’appuyer sur la pratique.

Déja dans les Legons sur la destination du savant, Fichte affirmait que
le savant ne peut se contenter d’une simple connaissance générale des
dispositions de [’homme et des moyens de les développer, telle qu’il peut
I’obtenir a partir des seuls principes de la raison, et que la déduction a

d’étudiant: IV), Stuttgart, a partir de 1962. Pour les ceuvres qui ne sont pas encore
parues dans la GA, il sera renvoyé a I’édition d’l. H. Fichte, Sdmmtliche Werke
[= SW], 8 vol., Berlin, 1845-1846 (disponible en reproduction photomécanique:
Fichtes Werke, 1-VII1, Berlin, 1971) et Nachgelassene Werke [= NW], 3 vol., Bonn,
1834-1835 (disponible en reproduction photomécanique: Fichtes Werke, 1X-XI,
Berlin, 1971).

2 J. G. FicHTE, Etat commercial fermé [= ECF], trad. Daniel Schulthess,
Lausanne, L'Age d’Homme, 1980 (GA I, 7, 41 sq.); Discours a la nation
allemande, trad. S. Jankélévitch, Paris, 1975 (SW VII, 259 sq.); «Dialogues
patriotiques», trad. Luc Ferry et Alain Renaut, in: J. G. Fichte, Machiavel et autres
écrits philosophiques et politiques de 1806-1807, Paris, Payot, 1981, p. 87 sq. (NW
III, 221 sq.); «Sur Machiavel écrivain et sur des passages de son ceuvre» [= M],
trad. Alain Renaut, in: J. G. Fichte, Machiavel et autres écrits philosophiques..., op.
cit.,, p. 37 sq. (NW III, 403 sq.); «La République des Allemands», in: J. G. Fichte,
Opuscules de politique et de morale, trad. Jean-Christophe Merle, Caen, Univ. Caen,
1989, p. 49 sq. (SW VII, 530 sq.).

3 «Les Principes de la Doctrine de la Science», in: J. G. FICHTE, Euvres
choisies de philosophie premiére, trad. Alexis Philonenko, Paris, 1964, p. 11 sq.
(GA T, 2, 251 sq.).



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 3

priori, pour ne pas rester completement stérile, doit nécessairement s’ap-
puyer sur des connaissances empiriques.

«[...] 11 ne suffit pas de savoir en général quelles sont les dispositions de
I’homme, et par quels moyens en général on pourrait les développer; une telle
connaissance resterait encore complétement stérile. Il faut qu’elle fasse encore
un pas de plus, pour parvenir effectivement a I'utilit¢ souhaitée. 11 faut que 1’on
sache a quel degré précis de la culture se tient a un instant précis la société dont
on est membre, — par quels degrés précis a partir de celui-ci elle peut s’élever,
et quels moyens elle doit utiliser pour cela [...]. Mais indiquer le degré auquel
elle se trouve a un instant précis, c’est absolument impossible a partir des seuls
principes de la raison; la-dessus on doit interroger I’expérience Fa ™

Ainsi, deés ses premiers Ecrits, Fichte affirme clairement que la
démarche philosophique, pour ne pas manquer sa vocation, doit s’ouvrir au
champ du concret. Il le redit avec force, par exemple, dans I'Etat commer-
cial fermé:

«Le philosophe, pour autant qu’il ne tienne pas sa science pour un simple
jeu, mais pour une chose sérieuse, ne concédera ou ne présumera jamais le
caractére absolument irréalisable de ses propositions; si tel était le cas, sans
doute consacrerait-il son temps a quelque chose de glus utile qu’un simple jeu
de concepts qu’il reconnaitrait lui-méme comme tel.»"

Le savoir ne doit jamais se borner & n’étre qu’un «simple jeu de
concepts», une occupation oiseuse; il ne doit jamais constituer une fin en
soi mais un moyen d’agir dans la vie. Sa légitimité est en quelque sorte
assurée par son utilité pour la société. Se perdre dans la thedria, dans la
contemplation des idées, oublier que ce n’est pas le savoir mais «I’homme,
en son perfectionnement total» qui est le but ultime®, mener des recherches
purement spéculatives sans que celles-ci ne doivent se rapporter a la vie
comme a leur fin derniere, releve, aux yeux de Fichte, d’une dénaturation
de I'esprit qu’il ne craint pas, dans un petit texte de 1798 intitulé 1’Ascé-
tigue, d’assimiler 2 une maladie. Au chapitre portant le titre suggestif de
«Remedes a la corruption spécifique de la disposition purement spécula-
tive»”, il n’a, pour soigner cette maladie 2 laquelle les «artistes et les
esthetes», mais aussi les philosophes et les théologiens seraient particuliere-
ment exposés, qu'un seul reméde a prescrire: celui qui en est affecté «doit
prendre part a Dactivité de la vie et toujours plus, de sorte qu’elle

471 G FICHTE, Lecons sur la destination du savant [= DS], trad. Jean-Louis
Vieillard-Baron, Paris, Vrin, 1969, pp. 70-71 (GA 1, 3, 53).

> ECF62; GA 1, 7, 42.

6 «L’Ascétique comme supplément A la morale» [= Al, in: J. G. FICHTE,
Opuscules de politique et de morale, trad. Jean-Christophe Merle, Caen, Univ. Caen,
1989, p. 46 (GA 11, 5, 75).

7 Addsq.: GATLS, 73 sq.



4 IVES RADRIZZANI

commence effectivement a revétir de I’intérét pour lui et a réclamer les
forces qui sommeillaient auparavant dans le jeu oisif»®. Ce renversement
du theme de la thedria désintéressée qui, loin de procurer I'achevement, est
au contraire comparée a une maladie et pour laquelle Fichte mobilise le
theme classique de D'oisiveté, est 'une des illustrations les plus spectacu-
laires de ce primat accordé par Fichte a la pratique.

Suivant le méme ordre de considérations, il est particulierement signifi-
catif que, dans I’exposition du cours a priori de I’histoire figurant au début
du Caractére de ['époque actuelle, Fichte ne fasse pas culminer I’histoire
dans la science mais dans ce qu’il appelle I’«art de la raison» (Vernunft-
kunst)°. Selon le plan universel esquissé par Fichte, I’époque ou la science
régnerait en maitre serait 1’avant-derniere €poque de I’histoire, celle ou
I’humanité, dont la destination sur terre est de régler avec liberté tous les
rapports en son sein sur le modele de la raison, serait guidée dans sa
progression vers l’accomplissement de sa destination par la connaissance
claire et distincte des lois rationnelles. Bien qu’en possession déja de la
vérité, 1'époque de la science de la raison est déficiente parce que la
science n’a encore de valeur que théorique et qu’il lui manque 1’applica-
tion. Selon les regles de la science de la raison, tous les rapports au sein de
I’espéce humaine sont censés étre réglés avec liberté sur le modele de la
raison, «mais pour mener a bien cette tdche, il est clair qu’il ne suffit pas
de connaitre la regle [...] mais qu’il est encore besoin d’une science propre
de 'agir (Wissenschaft des Handelns), qui n’est €levée en savoir-faire que
par I’exercice (Ubung): en un mot, il est encore besoin de Iart (Kunst)» g

Par-dela la simple acquisition de la science, il est donc besoin encore
d’introduire la science dans la vie. Fichte distingue deux sciences qui ont
pour tache de remplir une telle fonction médiatrice et qui, par conséquent,
relevent de cette «science de 1’agir» dont il €tait question: la politique et
’ascétique. La premiére, la politique, a pour fonction de «médiatise[r] I’ap-
plication de la doctrine du droit pure aux constitutions existantes et déter-
minées»; la seconde, 1’ascétique, a pour fonction de «médiatise[r] autant
que possible 1’application de la morale pure au caractere empirique»''.
Nous nous occuperons ici uniquement de la politique. Notre but sera d’exa-
miner dans quelle mesure la politique parvient a combler le gouffre entre

théorie et pratique'? et, si la bréche demeure, d’examiner quelle part Fichte

8 A 46-47; GA 11, 5, 75-76.

? 1. G. FIicHTE, Caractére de I'époque actuelle [= CEA], trad. Ives Radrizzani,
Paris, Vrin, 1990, «Premiere lecon» et «Seconde lecon» (GA I, 8, 189 sq.).

10 CEA 27, GA 1, 8, 200.

A 29; GA 1, 5, 60.

12 A 28; GA L, 5, 60.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 5

accorde au jugement prudentiel, enfin de tester la consistance du modele
fichtéen.

2. La politique comme science philosophico-historique

Comme il ressort de la définition qui vient d’étre donnée de la poli-
tique, la science pure, dont la politique a pour tdche d’opérer la médiation
avec la vie, est le droit. Le droit est une science pure, ¢’est-a-dire qu’il peut
étre deéduit strictement a priori et releve, comme tel, de la connaissance
philosophique. Point n’est besoin de consulter I’expérience pour déterminer
ce qui est de droit. Au contraire, comme le releve avec force Fichte des les
Considérations sur la Révolution francaise, «la question du droit ne
ressortit nullement au tribunal de 1’histoire» '3, et il multiplie les exemples
des contradictions dans lesquelles tombent ceux qui entendent répondre
«par 1’expérience a la question du droit»'4. Répondre a la question du droit,
c’est déterminer par des principes en quoi consiste le devoir. Préter I’oreille
aux legons de l’expérience, c’est au contraire faire intervenir des considéra-
tions qui relévent de la prudence. Or, c’est une chose que de faire son
devoir et c’en est une autre que de «chercher son intérét d’une maniere
raisonnable»!®. L’intention bien affirmée de ne pas construire le droit sur un
agrégat de propositions isolées, tirées ¢a et la de I’expérience, mais de le
rattacher organiquement au reste du systeme en ’appuyant sur des proposi-
tions démontrées dans la partie principielle du systéme, est clairement affi-
chée dans le titre que Fichte a choisi pour désigner cette partie cruciale de
la philosophie pratique: «Fondement du droit naturel selon les principes de
la doctrine de la science»'°. Par 13, le droit se démarque nettement de la
science politique qui, du fait de sa fonction médiatrice, se doit de composer
avec 'empirie. Dans le Droit naturel, Fichte oppose clairement les deux
sciences:

«La science qui a affaire & un Etat particulier, déterminé par des caractéris-
tiques contingentes (empiriques), et considére quelle est la facon la plus consé-
quente d’'y réaliser la loi juridique, se nomme politique. Toutes les questions qui
en relevent n’ont rien a faire avec notre science, la doctrine du droit, qui est
purement a priori, et elles doivent en étre scrupuleusement écartées.» 7

B3 CRF93:GAT, I, 218.
4 CRF92: GA 1, 1, 217.
5 CRF92: GA T, 1, 218.

' J. G. FICHTE, Fondement du droit naturel selon les principes de la doctrine de
la science [= DN], trad. Alain Renaut, Paris, 1984.

'7 DN 295: GA 1, 3, 286.



6 IVES RADRIZZANI

Comme on I’a vu précédemment, le défaut d’une science purement
rationnelle telle que le droit est le caractére absolu de ses propositions,
valables indépendamment de toute situation concrete. «La science pure ne
convient pas quand on doit l'utiliser et déterminer d’apres elle ce qui
existe: ce qui existe ne correspond pas a ses propositions théoriques. Elle
apparait non pratique.»]8 En tant que science médiatrice, la politique se voit
impartie la tiche de remédier a ce défaut, d’adapter le systeme juridique a
la situation empirique concrete, et d’instaurer progressivement la rationalité
dans le reglement juridique des affaires humaines.

Aux antipodes de la connaissance purement philosophique dont releve
le droit et qui «se fonde sur des principes purs de la raison», Fichte place
la connaissance «purement historique»'”, qui présente le corpus des déter-
minations factuelles de 1’existence empirique et qui, comme telle, revét un
caractere strictement a posteriori. L’existence d’une sphére du contingent,
soustraite comme telle a la déduction a priori, trouve son fondement dans
le systeme transcendantal; elle est donc elle-méme déduite, et correspond
méme a une exigence de la raison. L’ensemble du systéme transcendantal
est en effet construit sur le concept de liberté. Or, la liberté est, en tant que
telle, non déductible. Une formule de M. Lauth me parait exprimer trés
clairement ce point: «La philosophie transcendantale reconnait donc a
priori et par principe que la réalité dans sa totalité comprend, griace a la
liberté et en conséquence de celle-ci, une partie indéductible, qui n’est
appréhendable qu’a posteriori»>° L’histoire, en tant qu’espace dans lequel
s’inscrivent les libres interventions opérées par les hommes sur la nature a
travers le fil du temps implique la liberté; elle constitue donc un champ de
réalisations concrétes non déductibles et n’offre par conséquent prise qu’a
un savoir a posteriori; la connaissance historique ne peut donc fonder
qu’une science empirique établie sur des preuves factuelles. A ce titre, elle
est doublement dénuée de sens: d’une part, loin d’étre capable de restituer
les déterminations de la liberté, elle ne livre que des faits bruts, reliés
uniquement par la succession chronologique?!. A moins d’outrepasser la
sphere des faits, elle ne peut s’élever a la connaissance des mobiles expli-
quant cette succession chronologique et reste, face a la chaine de liberté,
dans un rapport d’extériorité radicale. En effet, en raison de la finitude de
la raison humaine, la liberté ne peut pas étre pergue immédiatement mais

18 A 28: GA 1, 5, 59.
9 DS 70-71: GA 1, 3, 53.

20 Cf. REINHARD LAuTH, «Le véritable enjeu des discours a la nation allemande»,
in: Approches de Fichte, ed. Ives Radrizzani, Revue de Théologie et de Philosophie,
123, 1991, p. 269.

2L Cf. p. ex. CEA 150-151; GA 1, 8, 304-305.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 7

seulement inférée 2 partir de certains phénoménes”. Or, une telle inférence
est interdite a I’histoire qui doit s’en tenir aux faits. Ainsi, I’histoire est
condamnée a n’étre qu’un catalogue de faits dénués de sens. D’autre part,
ce ne sont pas seulement les éléments de ce catalogue qui sont dénués de
sens, mais €galement 1’entreprise méme de constituer un tel corpus, par
nature indéfiniment extensible. Véritable tonneau des Danaides, la science
historique est a I'infini incapable de saisir son objet et se transforme en une
entreprise non seulement décourageante mais absurde. «Autant compter des
petits pois!», pour citer la fameuse boutade de Fichte®. Prise isolément,
I’histoire n’est pas plus utile a la société que le droit.

A la différence du droit qui, pris isolément, est, par son extréme degré
d’abstraction, une science sans application, I’histoire apporte sans doute la
richesse du concret, mais elle n’offre aucun moyen d’orienter I’action dans
le champ de la praxis. En raison précisément de sa trop grande richesse,
elle est une science sans enseignement. Certaines situations actuelles
peuvent sembler présenter une certaine analogie avec des cas anciens, et
I'on pourrait étre tenté d’y apporter les mémes solutions que par le passé,
mais [’histoire, selon Fichte, ne se répete pas; jamais les circonstances ne
se retrouvent exactement dans la méme configuration; aucune situation ne
peut se représenter de facon parfaitement identique; par conséquent, une
solution qui pouvait étre une fois appropriée ne le sera pas nécessairement
dans la situation nouvelle?*. Dans 1'Etar commercial fermé, Fichte envisage
le cas d’un «empiriste pur», qui ne ferait «confiance a aucun concept ni
a aucun calcul, mais uniquement a la confirmation de I’expérience immé-
diate» et qui rejetterait toute politique qui ne constituerait pas un «récit
d’événement». Un tel politicien, dit-il, «tient en réserve dans sa mémoire
un certain nombre de cas et de mesures réputées efficaces, que d’autres
avant lui ont adoptées dans de tels cas». A un homme de ce genre, Fichte
suggere de rappeler «que tout ce qui est vieux maintenant a été¢ neuf un
jour»?. Bref, ’histoire ne peut servir de livre de recettes pour la politique.
La politique exige une capacité d’innover en se laissant guider par des prin-
cipes. Or, 1’étude de I'histoire, & moins d’étre mise au service d’un intérét
étranger a son indifférente neutralité, n’en fournit pas. Aussi, bien que

22 Cf. p. ex. J. G. Ficute, Doctrine de la Science Nova Methodo, trad. Tves
Radrizzani, Lausanne, 1990, p. 294 (J. G. Fichte, Wissenschaftslehre nova methodo,
ed. Erich Fuchs, Hamburg, Meiner, 1982, pp. 231-232).

23 Boutade rapportée par Friedrich Schlegel dans sa lettre & Korner du
21 septembre 1796, cf. Fichte im Gesprdch, ed. Erich Fuchs, Stuttgart, 1978, I,
n® 446, p. 375.

24 Pour la critique du jugement par analogie, cf. p. ex. CRF 98; GA 1, 1, 222

» ECF 63; GA 1, 7, 43.



8 IVES RADRIZZANI

nécessaires, les contributions a tirer de 1’histoire ne seront utiles et appro-
priées qu’une fois que nous saurons ce que nous avons a y chercher.

Des les Lecons sur la destination du savant, Fichte distingue, a c6té de
la connaissance philosophique et de la connaissance historique, un troisieme
mode de connaissance, la connaissance «philosophico-historique»®® qui,
comme son nom l’indique, a pour tiche de médiatiser les deux premiers
modes de connaissance, apparemment radicalement hétérogénes. Derricre
I’opposition entre les deux premiers modes de connaissance, on voit se
profiler I’opposition entre science et vie. Par conséquent, dans la recherche
d’un mode de connaissance intermédiaire, c’est le probleme de la politique
qui est en jeu.

La connaissance philosophico-historique est définie comme la connais-
sance des moyens nécessaires a la satisfaction des besoins déduits philoso-
phiquementﬂ‘ Un tel mode de connaissance transcende la connaissance pure-
ment historique, car, pour pouvoir discerner les moyens nécessaires pour
parvenir & une fin, il faut que je connaisse la fin, pour apprécier leur qualité
de moyens par rapport a cette fin, or, la fin ne peut étre connue que philo-
sophiquement®®. A I'inverse, la recherche des moyens introduit un intérét
pratique qui était étranger a la connaissance strictement philosophique, dont
le désintéressement faisait justement la valeur et suppose une connaissance
du monde que la déduction a priori est dans 1'incapacité de produire. Dans
la connaissance philosophico-historique, connaissance philosophique et
connaissance historique sont donc destinées a se compléter. D’une part,
Fichte écrit: «Je soutiens que l'étude d’une philosophie sérieuse ne
dispense pas du tout d’acquérir des connaissances empiriques, pourvu
seulement qu’elles soient sérieuses, et je montre qu’au contraire une telle
étude démontre d’une facon irréfutable que ces connaissances sont indis-
pensables.»*’ 11 faut donc «interroger ’expérience», «faire un examen appro-
fondi des circonstances», «porter ses regards autour de soi et observer ses
contemporains»; mais, d’autre part, cette investigation ne prend sens
qu’«avec un regard éclairé par la philosophie»®’. Dans ce mode de
connaissance mixte, la connaissance philosophique trouve un objet auquel
s’appliquer et la connaissance historique un fil conducteur auquel se
raccrocher.

2 Cf. DS 70 sq.; GA I, 3, 53.

2T Cf. DS 70; GA 1, 3, 53.

2 Cf. DS 70; (GA I, 3, 53): Pour connaitre les «moyens nécessaires a [la]
satisfaction [des besoins de I’homme]», il faut «que je rapporte les fins qui ne

peuvent étre reconnues que philosophiquement aux objets donnés dans |’expérience,
pour pouvoir apprécier ceux-ci comme moyens d’atteindre des fins».

29 DS 72: GA 1, 3, 54.
0 PSS 71: GA T, 3, 53.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 9

Dans les Legons sur la destination du savant, cette tripartition des
modes de connaissance a une valeur trés générale et s’applique & la «sphére
entiere du savoir humain»>'. Dans I’Etat commercial fermé, on voit réappa-
raitre le méme modele, appliqué spécifiquement au domaine qui nous inté-
resse: I'ouvrage est divisé en trois livres, consacrés respectivement au droit,
a I’histoire et a la politique®’. Au sein de cette structure, la politique occupe
la place qui était tenue par la connaissance philosophico-historique. Dans
cette ceuvre, le probleme de la médiation censée effectuée par la politique
est clairement pos€. Fichte distingue entre 1’«Etat réel» et 1’Etat idéal ou
«Etat de raison», a savoir entre un Etat doté d’une constitution «née du
hasard et de la providence» et un Etat doté d’une constitution résultant
d’une «construction délibérée», par concepts purs, et il définit la politique
comme la science chargée d’opérer la médiation entre I’Etat réel et |'Etat
de raison. «Si on donne le nom de Politique a la science du gouvernement
de I’Etat réel, [...] cette Politique se place a mi-chemin entre 1’Etat donné et
I’Etat de raison.»>® A la différence de I’histoire, qui ne s’occupe que de
I’Etat dans sa factualité, et du droit, qui ne s’interroge que sur la question
de droit et non de fait, la politique, ni purement historique, ni purement
philosophique, est la science de gouverner ayant pour tiche de discerner ce
qui, de I’Etat de droit, est réalisable en telles circonstances, et de conduire
I’Etat réel sur la voie de I’Etat idéal**. Pour I’exprimer dans une formule
proche de celle qui avait été utilisée pour définir la connaissance philoso-
phico-historique, la politique est la connaissance des moyens nécessaires 2
I'instauration progressive des fins déduites philosophiquement. S’élevant
au-dessus de 1’histoire dont elle pergoit toute la contingence, elle confere au
droit I’instrumentalité qui lui fait défaut.

3. La sentence de la raison et le jugement prudentiel

Je me suis appliqué jusqu’a présent a faire apparaitre le «gouffre» que
la politique a pour tiche de combler si elle entend assurer un passage sans
accroc de la théorie a la praxis. Fichte est toujours resté attaché aux idéaux

3 rbid.

32 ECF 69 sq.: «Livre premier — Philosophie de ce qui est de droit dans I’Etat
de raison quant aux échanges commerciaux»; 115 sq.: «Livre deuxiéme — Histoire
contemporaine de la situation des échanges commerciaux dans les Etats réels
contemporains»; 143 sq.: «Livre troisieme — Politique de la fagon dont un Etat
existant doit étre conduit vers la constitution exigée par la raison ou: de la fermeture
de I’Etat commercial».

¥ ECF67; GA L, 7, 51.
34 Cf. également la définition donnée dans I'Ascétique, p.- 29 (GAII, 5, 60): «La

politique doit indiquer la voie par laquelle on peut conduire peu & peu un Etat
déterminé a la constitution uniquement juste et conforme 2 la raison.»



10 IVES RADRIZZANI

de la Révolution francaise, comme |'ont encore récemment démontré de
facon particulierement convaincante M. Buhr et D. Losurdo dans leur petit
opuscule Fichte — Die Franzdsische Revolution und das Ideal vom ewigen
Frieden™. La prise de distance progressive marquée par Fichte a I’égard de
la facon dont la Révolution s’est déroulée tient a I’insuffisance des prin-
cipes théoriques sur lesquels elle s’appuyait. Le réve de Fichte a sans doute
toujours été de découvrir les principes qui auraient di guider la Révolution
pour la prévenir des déviations qu’elle a connues. J'aimerais revenir sur le
plan universel présenté au début du Caractére de ' époque actuelle. Fichte
distingue cing grands stades dans I’histoire de 1’humanité®. Je passe rapide-
ment sur les deux premiers, définis respectivement comme 1’état d’inno-
cence, ou I’enfance de 'humanité, et I’époque ou [’humanité plie sous le
joug de l'autorité exercée par quelques hommes et dont le systeme féodal
offre une bonne illustration. La troisicme €poque, qui caractériserait selon
Fichte 1I’époque moderne, est celle du triomphe des Lumiéres, de la libéra-
tion, qui se traduirait dans tous les domaines et dont la Révolution serait en
mati¢re de politique I'un des exemples les plus frappants. Cette libération,
qui constitue aux yeux de Fichte un progrés incontestable, souffre pourtant
d’un grave défaut, car elle est le produit d’une liberté purement formelle,
d’une liberté vide?’, et elle est conduite sans principes. L’action & elle seule
ne suffit pas, elle doit étre fondée. Comme nous 'avons vu précédemment,
ce n'est qu'a la quatrieme époque, celle de la science de la raison, que
I’humanité s’éléve a la connaissance théorique des regles qui lui seront
nécessaires, au cinquiéme stade, pour ordonner rationnellement le domaine
de la praxis. Fichte, comme il le dit lui-méme dans le Caractére de
I"époque actuelle, s’exprime en se plagant au point de vue de la science de
la raison®® et entend mettre en place une stratégie politique concréte qui
s’appulerait sur des principes rationnels ou, ce qui revient au méme, qui
serait fondée dans le systéme transcendantal, permettant un passage harmo-
nieux de la théorie a la pratique. Le but de cette troisiéme partie sera
d’examiner dans quelle mesure la conception de la politique développée par
Fichte permet effectivement d’opérer la médiation qu’elle se propose. La
tiche revient, en d’autres termes, a démasquer les éléments de discontinuité
qul pourraient malgré tout subsister.

La premiere qualité requise de la part du politicien est, selon Fichte, la
faculté de ne pas «tenir le contingent pour nécessaire». «Celui qui s’est

35 MANFRED BUHR et DOMENICO LOSURDO, Fichte — Die Franzésische Revolution
und das Ideal vom ewigen Frieden, Berlin, Akademie Verlag, 1991.

36 Cf. ci-dessus note 9,
37 CEA 37; GA 1, 8, 209.

38 CEA 139 (GA 1, 8, 295): «notre [...] conception de I’histoire, que nous avons
développée en étant guidés par la science de la raisons».



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 11

habitué non seulement a reconstituer par sa pensée ce qui existe véritable-
ment, mais aussi a créer librement le possible en lui-méme grice a cette
pensée, découvre tres fréquemment entre les choses des liaisons et des rela-
tions tres différentes de celles qui existent, peut-€tre tout aussi possibles
que celles-1a, voire bien plus d’un point de vue rationnel.»* Gréce a cette
faculté de produire du possible, condition nécessaire pour qu’il puisse se
lancer dans des «innovations hardies»", le politicien peut élaborer diverses
stratégies entre lesquelles il doit opérer un choix. Ce choix, comme il
découle de ce qui précede, est conditionné par la prise en compte d’un
double objectif. D’un c6té, le politicien doit viser I’instauration de 1’Etat de
droit; d’un autre coté, il doit tenir compte des circonstances particulieres
lides a la situation contingente de I'Etat dans lequel il se trouve, il doit &tre
capable de discerner ce qui, du but qu’il poursuit, est faisable dans telles
conditions, capable d’adapter son programme a toutes les situations; il doit
en particulier savoir faire face au surgissement inopin¢ de telle ou telle
«circonstance qui en soi n’était ni nécessaire, ni prévisible», capable enfin
d’examiner «comment cette circonstance est utilisable pour son dessein [...],
en homme qui, peut-€tre, si, au lieu de celle qui s’est présentée, c’était
exactement la circonstance contraire qui €tait survenue, aurait aussi bien
trouvé en elle ce qui s’adapte a son dessein»*!. Renaut exprime admirable-
ment ’articulation entre ces deux objectifs: «la politique de 1’entendement,
sachant que la raison humaine n’est point maitresse du temps, inclut en elle
une dimension prudentielle, ¢’est-a-dire une ouverture a 1’‘occasion’ et au
‘temps’ qui n’annule aucunement la nécessité pour elle d’étre fondée sur un
‘savoir’ (Wissenschaft)»*. La question que j’aimerais soulever est celle de
la compatibilité de ces deux objectifs. Ce que conseille la prudence ne
peut-il pas entrer en conflit avec ce que prescrit la raison? C’est 1a un
probleme dont Fichte a toujours €té pleinement conscient et qu’il pose déja
dans toute son acuité dans les Considérations sur la Révolution frangaise:

«Une action peut étre trés prudente et en méme temps tres injuste; d’un
autre coté, nous pouvons avoir droit & une chose dont il serait pourtant fort
imprudent de faire usage. Les deux tribunaux rendent des sentences tout a fait
indépendantes I'une de I'autre: ils ne suivent pas du tout les mémes lois et ne
répondent pas du tout aux mémes questions. [...]

La sentence de la raison [...] est une loi absolue et universelle: ce qu’elle
ordonne doit absolument étre fait; ce qu’elle permet ne doit rencontrer absolu-
ment aucun obstacle. La décision de la prudence n’est qu’un bon conseil; si
nous sommes prudents, nous ne manquerons certainement pas de I'écouter; si

¥ ECF 117; GA 1, 7, 92.
0 ECF 64: GA 1, 7, 43.
41 M 83; NW III, 449.

42 ALAIN RENAUT, «Fichte et la politique de I'entendement», in: Approches de
Fichte, op. cit., p. 310.



12 IVES RADRIZZANI

nous ne le sommes pas autant que vous, si nous ne possédons pas votre arithmé-
tique en matiere d’intéréts, cela est sans doute facheux pour nous, — mais vous
n’avez pas le droit de nous forcer i étre prudents.»*?

Dans ce texte, écrit sur fond de révolution et dans le but précisément de
justifier auprés du public Dentreprise révolutionnaire, on voit Fichte
accorder sans conteste la primauté au droit. Le passage figure d’ailleurs au
chapitre traitant du droit du peuple a changer de constitution. Sous cet
éclairage, le recours a une politique de prudence apparait comme une
manceuvre dilatoire pour tenter, au nom d’intéréts conservateurs, de main-
tenir une situation d’inégalité au lieu de s’engager clairement a réaliser ce
qui ne doit souffrir absolument aucun obstacle. Fichte se montre, en tout
cas dans ce texte, trés peu soucieux de faire des concessions a la prudence
sous le prétexte d’une ingénieuse arithmétique d’intéréts. Ce texte fait appa-
raitre une autre difficulté: comment définir la prudence puisque, a 'inverse
du droit, il n’existe pas de critere absolu pour la définir, et qu'une conduite
qui peut paraitre prudente a certains paraitra hardie ou timorée a d’autres?

Dans U'Etat commercial fermé, on note déja un infléchissement consi-
dérable du rdle accordé a la prudence. Dans ce texte, il est vrai, Fichte
affiche une grande confiance dans la continuité entre la science pure qu’est
le droit et la science appliquée qu’est la politique, expliquant que le carac-
tere irréalisable du droit pur tient uniquement a un degré insuffisant de
précision et non a une profonde inadéquation: «Il [= le philosophe]
soutiendra que ses directives, méme si elles n’ont été établies qu’en pure
théorie et qu’elles sont inapplicables dans I'immédiat, n’ont qu’a érre déter-
minées plus précisément pour s’adapter a une situation réelle donnée, puis-
qu’elles conviennent, par leur extréme généralité, a tout objet et par consé-
quent a nul objet déterminé», et Fichte n’hésite pas a comparer le calcul
auquel doit se livrer le politicien pour rendre applicables les directives
générales que lui dicte la théorie au calcul d’un géometre: «il en va de
méme dans un ftriangle; en connaissant les rapports généraux qu’ont entre
eux les cdtés et les angles, on ne dispose encore d’aucun savoir précis sur
un cdté ou un angle réels dans le plan, et il est encore besoin d’appliquer
effectivement quelque part un meétre et un rapporteur, et de relever une
mesure; mais par la connaissance des rapports généraux, on est mis a
méme de trouver les données restantes sans application effective du métre,
par pur calcul». De méme en politique: «Le praticien de la politique a
toujours la tdche d’appliquer une régle, qui reste immanquablement géné-
rale a certains égards, et cette application est un peu différente dans chaque
cas particulier; mais cette regle générale reste trés proche de son applica-

43 CRF 104; GA 1, 1, 230-231.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 13

tion.»* Selon ce passage, la part revenant i la prudence dans la mise en
ceuvre de la science politique semble minime.

Un autre passage du méme texte nous oblige toutefois a nuancer cette
affirmation: «Il [= I’Etat réel doté d’une constitution née du hasard et de la
providence] ne saurait détruire tout soudain cette constitution sans disperser
les hommes, les rendre a la sauvagerie, et anéantir son vrai but, a savoir
I’instauration [...] d’un Etat de raison.»* Fichte prend ici ses distances par
rapport a la Révolution francaise. Il n’est plus question de changer d’un
coup la constitution, d’appliquer immédiatement les sentences de la raison.
Vouloir forcer les choses, ne pas adapter la politique a la situation contin-
gente de I’Etat, vouloir d’emblée instaurer I’Etat de raison, loin de promou-
voir la fin rationnelle, va a son encontre, conduit a la barbarie. La prudence
n’est plus dés lors simplement «de bon conseil», elle devient une allie
nécessaire de la raison. Seul son concours permet de faire progresser I’Etat
vers la réalisation du droit constitutionnel pur.

Enfin, les objectifs mémes que Fichte se fixe dans I'Etat commercial
fermé paraissent révélateurs de cette évolution: il n’est plus question d’im-
poser, flt-ce par la force, le modele républicain au reste de I'Europe. En
raison d’une suspicion croissante face a la politique et aux visées des Fran-
cais et surtout des Anglais, Fichte prone maintenant la fermeture des fron-
tieres. On peut supposer que certains motifs de prudence ne sont pas étran-
gers a cette nouvelle orientation, que Fichte prétend pourtant fonder unique-
ment dans la raison.

Dans le Caractére de I'époque actuelle, on voit apparaitre une nouvelle
conception de I'articulation entre la politique de la prudence et la promo-
tion des fins rationnelles. Selon Fichte, I’Etat moderne est caractérisé par
une tendance a la monarchie universelle. «Chaque Etat aspire [...] a la
monarchie universelle chrétienne, ou, du moins, a la faculté de pouvoir y
aspirer, a maintenir 1’équilibre lorsqu’un autre veut le perturber et, dans le
plus grand secret, A la faculté de le perturber éventuellement lui-mé&me.»*°
La volonté de puissance qui est a la racine de cette tendance a la monarchie
absolue se traduit sur le plan extérieur par une politique expansionniste, soit
par annexion, soit par alliance, et sur le plan intérieur par la recherche
effrénée d’un accroissement de puissance en attirant les étrangers, en prati-
quant une politique nataliste, en améliorant les hopitaux, en perfectionnant
les techniques de domination de la nature‘”, en revitalisant 1'industrie, en
développant le commerce, etc.*®. Toutes ces mesures sont dictées a 1'Etat

 ECF 62-63; GA I, 7, 42.

B ECF67; GA 1, 7, 51.

¥ CEA 209; GA 1, 8, 357.

Y7 CEA 211-212; GA 1, 8, 359.
® Cf. CEA 173; GA 1, 8, 323.



14 IVES RADRIZZANI

moderne par la prudence, et non par la poursuite désintéressée de fins
rationnelles. L’Etat ne cherche que son intérét. Mais, dialectiquement, cette
politique de la prudence sert les fins de la raison. Sans le vouloir, en ne
«cherchant que son intérét d’une maniere raisonnable», I’Etat est contraint
d’adopter des mesures progressistes. C’est ainsi qu’il se voit impos¢ la
nécessité d’instaurer I’égalité des droits de tous*. Non pas qu’il le veuille
positivement. Ce qu’il veut, c’est uniquement attirer des étrangers pour
accroitre sa puissance. Or, ce que recherchent les Européens, «d’une extré-
mité de I’Europe a 'autre», ¢’est la méme chose:

«lls recherchent une liberté personnelle, un droit et une loi qui soient égaux
pour tous et qui les protégent tous, sans exception et sans délai; ils recherchent
I’occasion de gagner par leurs efforts et leur travail de quoi vivre honnétement;
ils recherchent la liberté confessionnelle; ils recherchent la libert¢ de penser
selon leurs principes religieux et scientifiques, de s’exprimer ouvertement sur
ceux-ci et de juger selon eux. La ou 'une de ces exigences n’est pas remplie,
ils aspirent a partir; la ou elles sont remplies, ils affluent. Or, 'ensemble de ces
exigences constituent déja, de toute facon, les fins nécessaires de 1’Etat en tant
que tel. Dans la situation étriquée ou se trouve actuellement I'Etat, elles lui sont
méme imposées par la nécessité et par le souci qu’il porte & sa propre conserva-
tion; car la crainte d’étre englouti le contraint a s’agrandir [ )0

Par la contrainte dans laquelle I'Etat se voit placé de contribuer a
promouvoir I’égalité des droits, il concourt inconsciemment, aveuglément, a
I'instauration du regne du droit. La politique de la prudence devient 1'ins-
trument de la politique de la raison, par le recours a un modele présentant
une €trange analogie avec la théorie de la ruse de la raison.

Dans le Machiavel, on voit réapparaitre la thése d’une tendance généra-
lisée des Etats modernes a la monarchie absolue, mais cette thése revét
désormais une forme encore plus radicale. Comme dans le Caractére de
I'époque actuelle, les rapports internationaux sont régis par le seul droit du
plus fort, mais Fichte ne s’appuie plus sur un modele de ruse de la raison,
et il n’est plus certain que la loi de la jungle prévalant dans ces rapports
internationaux favorise dialectiquement une promotion des fins de la raison.
La poursuite d’intéréts technico-pratiques exigée du gouvernement va
désormais diamétralement a 1’encontre de ce que pourrait prescrire la
morale. Le prince, celui qui est a la téte du gouvernement, n’a pas a
présumer de la part des autres gouvernements ’application des lois univer-
selles de la morale; c’est 12, d’un point de vue technico-pratique, une grave
erreur politique, responsable de la majorité des guerres. Il ne lui est pas
permis de dire «‘J’ai cru en I’humanité, j’ai cru a la fidélité et a ’honné-
teté’. [...] Qu’il croie & ’humanité, s’il le veut, dans ses affaires privées,

49 CEA 212: GA 1, 8, 360.
0 CEA 210: GA 1, 8, 358.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 15

mais qu’il n’expose pas la nation [...] uniquement pour qu’il puisse étre dit
de lui qu’il a cru en I’humanité.»”! Contre un «certain humanitarisme»,
contre un «certain libéralisme», contre un «certain amour du peuple, implo-
rant que 1'on pit simplement €tre bon», Fichte, s’inspirant de 'enseigne-
ment de Machiavel, prescrit désormais une «vision plus sérieuse et plus
forte de I’art politique», dont les maximes sont les suivantes: «Aux lois
universelles de la morale, le prince est tenu dans sa vie privée, comme le
plus humble de ses sujets; dans sa relation a son peuple (en état de paix) il
est tenu a la loi et au droit [...]; mais dans sa relation aux autres peuples, il
n’y a ni loi, ni droit, excepté le droit du plus fort, et cette relation confie a
la responsabilité du prince, dépose entre ses mains les droits divins de
souveraineté sur le destin et I’administration du monde, et 1’éleve au-dessus
des interdits de la morale individuelle, jusqu’a un ordre éthique supérieur
dont le contenu matériel est inscrit dans la formule: salus et decus populi
suprema lex esto.»>% Sans renier ses anciens idéaux, Fichte semble désor-
mais davantage attaché a dénoncer les illusions qu’ils peuvent engendrer et
les récupérations idéologiques auxquelles ils peuvent se préter. C’est ainsi
qu’il s’en prend a la «médiocrité dorée» régnante, toute empreinte d’huma-
nitarisme et «éprise tout particulierement des paix perpétuelles», qui a
«€tendu son influence déprimante sur les cours et dans les cabinets ministé-
riels. Depuis la Révolution frangaise, les doctrines des droits de 1’homme,
de la liberté et de I’égalité originelle de tous — qui constituent certes les
fondements éternels et inébranlables de tout ordre social, & quoi absolument
aucun Etat ne peut déroger, mais par la conception exclusive desquelles on
ne peut ni fonder un Etat, ni I’administrer — sont traitées méme par quel-
ques-uns de nos compatriotes, dans le feu du combat, avec un accent trop
enthousiaste et comme si elles conduisaient dans [’art politique encore plus
loin qu’elles ne le font effectivement.»>>

En vertu de cette machiavélisation de la pensée politique du Fichte
tardif, du role croissant accordé a la prudence, le lien entre politique et
science tend 2 devenir toujours plus ténu>*. Les anciens idéaux, tels que

LM 62; NW 11, 427.
2 M 62; NW 111, 427-428.
3 M 63: NW 111, 428.

* Dune part, ’engagement de Fichte a partir de 1804, et surtout de 1806, tend
a devenir plus concret; d’autre part, la valeur scientifique de ces nouveaux objectifs,
prétendument concrets, semble fort équivoque. Examinons ’exemple souvent cité de
’engagement pour la nation allemande. Dans un article consacré au probléme du
nationalisme dans les Discours d la nation allemande («Ist Fichtes Modell des
Kosmopolitismus pluralistisch», in: Fichte-Studien, 2, 1990, pp. 7-19), j’ai déja
essayé de faire apparaitre toute 1’ambiguité de ce recours au concret en montrant que
derriere la fameuse opposition entre 1’Allemand et I’étranger, on retrouve une
opposition de caractére non nationaliste mais philosophique et que, par le biais d’un



16 IVES RADRIZZANI

I’engagement républicain, le projet de paix perpétuelle, sont bien sir main-
tenus, puisqu’ils trouvent leur fondement dans la philosophie transcendan-
tale et que la partie proprement scientifique du systéme n’est pas, comme
telle, remise en question; mais, en raison de 1’affaiblissement du lien entre
science et politique, ces idéaux perdent, sinon de leur lustre, en tout cas de
leur actualité. Alors que, dans le bouillonnement de I'époque révolution-
naire, ils avaient pris valeur de programme politique concret, ils sont désor-
mais relégués dans un futur incertain. Le titre donné par Losurdo a la
derniére partic de son étude consacrée a 1'idéal de la paix éternelle chez
Fichte: «Der ewige Friede — vom politischen Programm zur Utopie» (La
paix éternelle — du programme politique  1’utopie)® me semble particulie-
rement bien choisi et caractériser de facon pertinente la tendance générale
de la pensée politique du Fichte tardif. Alors que chez le jeune Fichte, la
politique semble conduire, de fagon plus ou moins directe, a 1'Etat
rationnel, le lien entre politique et raison parait désormais rompu, ce qui
signifie également 1’échec de la tentative de relier scientifiquement théorie
et pratique, du moins dans le domaine de la politique. Ce n’est plus la paix
perpétuelle (ewiger Friede) mais tout au plus une paix bien assurée
(sicherer Friede) qui constitue dorénavant I’objectif politique concret®®. Les
idéaux de la raison sont renvoyés dans l’utopie, c’est-a-dire nulle part. Le
propre de l'utopie est de n’avoir son lieu, son fopos, nulle part. Aucune
voie politique concréte ne semble y conduire. Sans doute, 1’échec n’est pas
irrémédiable, et il n’est pas exclu de penser que I’humanité atteindra un
jour ce que Fichte appelle I’époque de la science de la raison et celle de
I’art de la raison, mais une telle progression ne semble plus dépendre
uniquement des hommes et ne semble plus ’affaire exclusive de la poli-
tique. C’est la fo1 qui prend le relais.

4. Consistance de la pensée transcendantale en matiere de philosophie
politique

Le terme d’«échec» vient d’€tre prononcé. Est-il bien approprié€?
N’€tait-il pas clair des les premiers €crits de Fichte que la science politique,

langage nationaliste, Fichte veut faire passer des idées qui, elles, n’ont rien de
nationaliste. Nous nous trouvons alors placé devant I’alternative suivante: de deux
choses I'une, soit Fichte tient toujours un langage transcendantal et, sous le couvert
d’un langage nationaliste, il ne s’agit toujours que d’une défense de la philosophie
transcendantale; dans ce cas, le discours de Fichte n’a rien de concret; ou alors le
discours de Fichte est effectivement nationaliste, mais alors le rapport a la
philosophie transcendantale devient équivoque.

33 LosuRrDo, op. cit., p. 128.
56 Ibid., p. 130.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 17

en raison du caractere mixte du mode de connaissance auquel elle se préte,
ne peut atteindre la certitude propre a la connaissance purement rationnelle,
et que par conséquent, pour I’exprimer dans les termes de Renaut, la poli-
tique présente le «niveau ultime d’une problématique de 1’application dont
les derniers développements lui échappent par définition»?>7 S’imaginer des
lors qu’une politique guidée par la «science de la raison» pourrait conduire
a ’«art de la raison» ne releve-t-il pas de I’illusion propre a une raison
«inconsciente de ses limites» et «traversée par [I’Joubli de la finitude»?
L’apport spécifique de Fichte, loin de consister dans la recherche d’un
passage sans accroc de la théorie a la pratique, ne consiste-t-il pas au
contraire a démasquer les illusions engendrées par une «politique de la
raison» — c’est-a-dire par une politique qui prétendrait se fonder sur des
principes purement rationnels —, et a proner une «politique de 1’entende-
ment» — c’est-a-dire une politique qui «s’enracine dans cette figure désillu-
sionnée de la raison qui est celle de la raison critique» et renonce au projet
«extravagant» de déduire «a partir du concept» une politique «spatio-
temporellement conditionnée»?°® On ne peut, me semble-t-il, qu’abonder
dans le sens de Renaut. C’est d’ailleurs précisément pourquoi, aprés avoir,
dans la seconde partie de cet article, défini la politique comme une science
philosophico-historique (qui, comme telle, reléve de ce que Renaut appelle
la «politique de 1’entendement»), je me suis attaché, dans la troisiéme
partie, a I’étude du théme de la prudence, d’une fagon certes trés rapide et
qui demanderait & étre approfondie. Or, s’il est vrai, comme le souligne
Renaut, qu’en «refusant de faire de la raison le ‘point de départ’ de la
praxis, Fichte donne [...] la formule d’une critique des politiques prétendant
déduire leur contenu a partir d’une prétendue appréhension du sens de la
totalité historico-sociale», sans succomber pour autant a la tentation de
"antirationalisme juridique, 1’évolution notable que 1’on observe dans le
role accordé au jugement prudentiel invite tout de méme a s’interroger sur
la consistance propre de cette «politique de 1’entendement». Alors que, dans
le Fondement du droit naturel et dans I'Etat commercial fermé, la marge
d’indétermination dans 1’application politique des principes juridiques parait
€troite et que le rdle propre du jugement prudentiel ne semble consister
qu’en [’optimisation des conditions d’application de ces principes, en
fonction des circonstances dont il faut tenir compte, on constate chez le
Fichte tardif une autonomisation du politique allant de pair avec 1’appari-
tion de nouvelles normes, intra-politiques, dont on trouve une esquisse par
exemple dans le Machiavel. Ces nouvelles normes, dictées exclusivement
par des intéréts technico-pratiques, se substituent aux idéaux de la raison
comme principes régulateurs de la praxis politique. L’idée de paix éternelle,

T Art. cit., p. 312.
8 Ibid.



18 IVES RADRIZZANI

I’idéal républicain, sans €étre carrément abandonnés, sont relégués au stock
des veeux pies. I1 n’est plus méme possible de s’y référer dans le discours
politique sans qu’ils ne revétent une connotation idéologique suspecte.
I’accent, chez le Fichte tardif, n’est plus mis sur la problématique de 1’ap-
plication, mais sur la recherche d’un équilibre entre des forces antagonistes
ne reconnaissant entre elles que la loi de la jungle. Pour I’exprimer autre-
ment, la tiche de la politique n’est plus primairement de conférer au droit
I’instrumentalité qui lui fait défaut mais de fournir a 1’Etat les moyens de
sa survie.

Le déplacement est considérable. Est-il de nature a jeter le discrédit sur
I’ensemble de la pensée politique de Fichte, a faire apparaitre 1’inconsis-
tance de la «politique de 1’entendement» et I'incapacité de la pensée trans-
cendantale a quitter le plan de I'a priori? 1l importe de préciser ce point.
En effet, dans la mesure ou la politique est désormais congue bien plus
comme la connaissance des moyens nécessaires a la survie de I’Etat que
comme la connaissance des moyens nécessaires a 1’instauration progressive
des fins déduites philosophiquement, c’est 1’essence méme de la politique
de Ientendement qui est remise en cause. Il est toutefois possible d’expli-
quer dans une tres large mesure ce déplacement par 1’évolution de la situa-
tion historique. Dans la perspective de Fichte, le bouleversement de 1’ordre
international occasionné par I’entreprise napoléonienne menagait tous les
acquis de la civilisation. Face a 1’urgence de la situation, de nouvelles prio-
rités s’imposaient. En situation de guerre, I’objectif d’actualité n’était plus
de continuer de progresser vers la «science de la raison» et vers ’«art de la
raison», mais de préserver 1’indépendance nationale. Une telle réorientation
des objectifs politiques en période de crise n’implique nullement I’inconsis-
tance en soi de la «politique de ’entendement», mais signifie uniquement
que les conditions qui doivent étre réunies pour mener a bien cette politique
n’étaient plus remplies. Il n’est pas interdit de penser qu’une fois écarté le
danger de retour a la barbarie, lié aux yeux de Fichte a I’entreprise de celui
qu’il appelle I’«Homme sans Nom» (Napoléon), et une fois la paix rétablie,
la politique de I’entendement devait reprendre tous ses droits et la problé-
matique de I’application revenir au premier plan. Selon une telle hypothese
qui présente ’avantage d’expliquer 1’évolution considérable de la pensée
politique de Fichte sans discréditer la politique de 1’entendement, 1’échec, si
échec il y a, n’est pas imputable au systeme transcendantal, mais aux
circonstances historiques et — puisque, selon le systéme transcendantal,
I’histoire est le produit de la liberté — au mauvais usage de la liberté.

Ce modele d’explication faisant recours a un argument d’ordre histo-
rique peut en outre &tre conforté par des réflexions d’ordre systématique
touchant a la philosophie de I’histoire. L’abandon de la foi naive dans le
progrés de I'humanité professée avec un optimisme un peu tapageur par
exemple dans les Legons sur la destination du savant et la prise en compte



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 19

tres séricuse de la possibilité de retournements catastrophiques dans le
cours de I’histoire, loin d’équivaloir a un affaiblissement, voire a un
abandon de ’humanisme, en est au contraire le fidele prolongement et ne
consiste au fond qu’en 1’exploitation des conséquences ultimes découlant de
la conception fichtéenne de 1’essence de [’homme, ni bonne, ni mauvaise:
neutre, et corrélativement, du modele d’une histoire ouverte, a 1’image de
ce que les hommes font de leur liberté. Des lors que 1’amélioration des
institutions politiques ne saurait étre garantie puisque, par définition, il est
impossible de tabler sur les résultats de la liberté, la progression vers les
dernieres étapes de I’humanité esquissées dans le Caractére de [ époque
actuelle ne peut plus étre qu’un article de foi, a savoir de foi dans le «bon»
usage de la liberté.

Toutefois, invoquer des arguments historiques et méme systématiques
pour expliquer, voire justifier la tournure prise par la philosophie politique
du Fichte tardif, ne permet pas de résoudre tous les problemes. En effet, si
vraiment il y a continuité dans la philosophie politique de Fichte, les diffi-
cultés manifestes que le Fichte tardif éprouve a articuler science et politique
ne sont-elles pas révélatrices d’une inconsistance radicale de la «politique
de I’entendement»?

Comme I’a bien fait remarquer Renaut, l’intérét de la position
fichtéenne est d’avoir cherché une position intermédiaire entre ce que 1’on
peut, avec lui, appeler la «politique de la raison» et 1’antirationalisme juri-
dique d’un Jacobi ou d’un Burke; mais cette position intermédiaire, que
'on peut, toujours avec lui, appeler «politique de I’entendement», n’est pas
exempte de difficultés, et ces difficultés font peser une menace non négli-
geable sur la consistance d’une telle politique de I’entendement. En effet,
dans la mesure précisément ol cette politique de I’entendement est poli-
tique de I’entendement et non politique de la raison, c’est-a-dire dans la
mesure ou elle ne peut pas étre déduite a partir de principes rationnels,
mais ou, par définition, elle peut seulement se laisser guider par de tels
principes, autrement dit, dans la mesure ou les principes rationnels ne
peuvent valoir qu’a titre de principes régulateurs et non de principes consti-
tutifs, elle est nécessairement affectée d’un coefficient d’indétermination
qui risque fort de la rendre suspecte. Le danger est double. Il y a d’abord
danger de contamination idéologique si 1’on investit de l'autorité de la
philosophie transcendantale des positions que celle-ci ne permet pas a elle
seule de fonder. En retour, la philosophie transcendantale peut é&tre
confondue dans le rejet des prises de position qui ont €té accidentellement
adoptées en son nom. L’exemple de I’engagement de Fichte pour la nation
allemande est une bonne illustration de ce propos. En mobilisant son
systtme au service d’une cause politique concrete, Fichte fait sans aucun
doute acte de courage politique, mais en méme temps qu’il apporte a cette
cause une caution que son systéme est incapable de fonder, il le rend



20 IVES RADRIZZANI

susceptible d’étre affecté par les critiques portées contre cette cause. En
conclusion, si la philosophie transcendantale produit une déduction de la
sphere du politique, si elle produit une déduction des fins a fixer au poli-
tique, si elle produit méme la déduction de la nécessité pour I’homme
d’agir dans la sphére du politique et de s’engager, elle doit s’effacer deés
qu’il y a passage a I'action. Le philosophe doit, comme tout homme, s’en-
gager dans la praxis politique, mais des lors qu’il le fait, il ne peut, sauf a
outrepasser les limites d’une philosophie de la finitude, le faire au nom de
sa philosophie, en vertu de la radicale hétérogénéité entre le plan philoso-
phique et le plan politique. Et ce n’est qu’en maintenant une telle hétérogé-
néité — avec plus de conséquence que ne 1’a réalisé Fichte dans ses écrits
populaires — que 1'on peut préserver la philosophie transcendantale de tout
usage et de toute critique abusive, et construire un véritable «systeme de la
liberté».



	Société romande de philosophie : séance du 2 mai 1992 : philosophie transcendantale et praxis politique chez Fichte

