
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 2 mai 1992 : philosophie
transcendantale et praxis politique chez Fichte

Autor: Radrizzani, Ives

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2'il- JMS

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 125 (1993). P. 1-20

Société romande de philosophie

Séance du 2 mai 1992

PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE
ET PRAXIS POLITIQUE CHEZ FICHTE

Ives Radrizzani

Résumé

Selon la conception fichtéenne de la philosophie, le philosophe ne peut
s'en tenir à sa pure science, mais doit s'engager dans la praxis politique,
avec tous les risques que cela comporte. Ce passage du plan de Ta priori à

celui de l'a posteriori s'avère problématique. Si Fichte a peu varié dans sa

définition de l'Etat idéal, en revanche son jugement quant à la réalisation
possible de cet idéal et aux moyens à mettre en œuvre pour y parvenir ont
considérablement évolué. Cette évolution de sa pensée politique, souvent
qualifiée de «machiavélisation», peut sans doute être expliquée par des

arguments d'ordre tant historique que systématique. Toutefois, elle ne
laisse pas cle jeter un doute sur le caractère de «science» que Fichte
prétend attribuer à la politique, en même temps qu'elle risque de rendre
sujette à caution la consistance de la pensée transcendantale en matière de

politique.

1. La politique comme thérapie

Dès ses premiers ouvrages, Fichte manifeste un goût très prononcé poulies

questions politiques. C'est ainsi qu'en 1793 il fait éditer les Considérations

sur la Révolution française, vibrante défense des idéaux de la Grande
Révolution'. L'ouvrage paraît à titre anonyme, tandis que son auteur vient se

J. G. Fichte, Considérations destinées à rectifier les jugements du public sulla

Révolution française [= CRF], trad. Jules Barni, Paris, Payot, 1974 (reprise de
l'éd. de 1849); GA I, 1, 203 sq. Pour le texte allemand, il sera toujours renvoyé,
dans la mesure du possible, à la Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften [= GA], ed. R. Lauth et H. Jacob (à partir de 1973, H. Gliwitzky),
en 4 séries (Œuvres: I; Œuvres posthumes: II; Correspondance: III; Cahiers



2 IVES RADRIZZANI

réfugier en Suisse, par crainte de représailles. La position ultra-libérale qu'il
y prône avec une ferveur toute militante lui vaul une sulfureuse réputation
de jacobin dont il mettra bien longtemps à se défaire, et elle sera la cause
occulte de l'accusation d'athéisme qui lui coûtera sa chaire à léna en 1799.

D'autres textes célèbres, comme l'Etat commercial fermé (1800) ou les

Discours à la nation allemande (1806-1807), ou moins célèbres comme les

Dialogues patriotiques, le Machiavel ou la République des Allemands",
sont de la même veine, illustrant chacun à sa façon la mobilisation d'une
pensée au service de visées politiques concrètes, l'engagement du philosophe

dans la praxis politique. A l'instar d'un Condorcet en France, Fichte
a toujours conçu que sa mission de philosophe ne se bornait pas à

développer des spéculations savantes mais impliquait une prise de position face

aux questions brûlantes d'actualité.
Cette conception d'une philosophie engagée, censée apporter une

réponse pratique aux sollicitations de l'époque, est liée à l'affirmation du

primat de la pratique, du primat de la vita activa sur la vita contemplativa,
primat qui s'enracine au plus profond du système fichtéen. En effet, la

Grundlage der gesummten Wissenschaftslehre, que l'on traduit usuellement

par les Principes de la Doctrine de la Science-, seule version de la

Doctrine de la Science publiée du vivant de son auteur, a pour résultat le

plus remarquable de démontrer l'incapacité de développer le savoir
théorique sans l'appuyer sur la pratique.

Déjà dans les Leçons sur la destination du savant, Fichte affirmait que
le savant ne peut se contenter d'une simple connaissance générale des

dispositions de l'homme et des moyens de les développer, telle qu'il peut
l'obtenir à partir des seuls principes de la raison, et que la déduction a

d'étudiant: IV), Stuttgart, à partir de 1962. Pour les œuvres qui ne sont pas encore
parues dans la GA, il sera renvoyé à l'édition d'I. H. Fichte, Sämmtliche Werke
[= SW], 8 vol., Berlin, 1845-1846 (disponible en reproduction photomécanique:
Fichtes Werke, I-VIII, Berlin, 1971) et Nachgelassene Werke [= NW], 3 vol.. Bonn,
1834-1835 (disponible en reproduction photomécanique: Fichtes Werke, IX-XI,
Berlin, 1971).

2 J. G. Fichte, Etat commercial fermé [= ECF], trad. Daniel Schulthess,
Lausanne, L'Age d'Homme, 1980 (GA I, 7. 41 sq.); Discours à la nation
allemande, trad. S. Jankélévitch, Paris, 1975 (SW VII, 259 sq.); «Dialogues
patriotiques», trad. Luc Ferry et Alain Renaut, in: J. G. Fichte, Machiavel et autres
écrits philosophiques et politiques cle 1806-1807, Paris, Payot, 1981, p. 87 sq. (NW
III, 221 sq.); «Sur Machiavel écrivain et sur des passages de son œuvre» [= M],
trad. Alain Renaut, in: J. G. Fichte, Machiavel et autres écrits philosophiques... op.
cit., p. 37 sq. (NW III, 403 sq.); «La République des Allemands», in: J. G. Fichte,
Opuscules de politique et de morale, trad. Jean-Christophe Merle, Caen, Univ. Caen,
1989, p. 49 sq. (SW VII, 530 sq.).

3 «Les Principes de la Doctrine de la Science», in: J. G. Fichte, Œuvres
choisies de philosophie première, trad. Alexis Philonenko, Paris, 1964, p. 11 sq.
(GAI, 2, 251 sq.).



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 3

priori, pour ne pas rester complètement stérile, doit nécessairement

s'appuyer sur des connaissances empiriques.

«[...] Il ne suffit pas de savoir en général quelles sont les dispositions de

l'homme, et par quels moyens en général on pourrait les développer; une telle
connaissance resterait encore complètement stérile. Il faut qu'elle fasse encore
un pas de plus, pour parvenir effectivement à l'utilité souhaitée. Il faut que l'on
sache à quel degré précis de la culture se tient à un instant précis la société dont
on est membre. - par quels degrés précis à partir de celui-ci elle peut s'élever,
et quels moyens elle doit utiliser pour cela [...]. Mais indiquer le degré auquel
elle se trouve à un instant précis, c'est absolument impossible à partir des seuls

principes de la raison; là-dessus on doit interroger l'expérience [...J.»4

Ainsi, dès ses premiers écrits. Fichte affirme clairement que la

démarche philosophique, pour ne pas manquer sa vocation, doit s'ouvrir au

champ du concret. Il le redit avec force, par exemple, dans l'Etat commercial

fermé:

«Le philosophe, pour autant qu'il ne tienne pas sa science pour un simple
jeu. mais pour une chose sérieuse, ne concédera ou ne présumera jamais le

caractère absolument irréalisable de ses propositions; si tel était le cas, sans
doute consacrerait-il son temps à quelque chose de plus utile qu'un simple jeu
de concepts qu'il reconnaîtrait lui-même comme tel.»

Le savoir ne doit jamais se borner à n'être qu'un «simple jeu de

concepts», une occupation oiseuse; il ne doit jamais constituer une fin en
soi mais un moyen d'agir dans la vie. Sa légitimité est en quelque sorte
assurée par son utilité pour la société. Se perdre dans la theôria, dans la

contemplation des idées, oublier que ce n'est pas le savoir mais «l'homme,
en son perfectionnement total» qui est le but ultime6, mener des recherches

purement spéculatives sans que celles-ci ne doivent se rapporter à la vie
comme à leur fin dernière, relève, aux yeux de Fichte, d'une dénaturation
de l'esprit qu'il ne craint pas, dans un petit texte de 1798 intitulé l'Ascétique,

d'assimiler à une maladie. Au chapitre portant le titre suggestif de

«Remèdes à la corruption spécifique de la disposition purement spéculative»

il n'a, pour soigner cette maladie à laquelle les «artistes et les

esthètes», mais aussi les philosophes et les théologiens seraient particulièrement

exposés, qu'un seul remède à prescrire: celui qui en est affecté «doit
prendre part à l'activité de la vie et toujours plus, de sorte qu'elle

J. G. Fichte. Leçons sur la destination du savant [= DS], trad. Jean-Louis
Vieillard-Baron, Paris, Vrin, 1969, pp. 70-71 (GA I, 3. 53).

5 ECF62; GA 1,7, 42.
6

«L'Ascétique comme supplément à la morale» [= A], in: J. G. Fichte.
Opuscules de politique et de morale, trad. Jean-Christophe Merle, Caen. Univ. Caen,
1989, p. 46 (GA II, 5, 75).

7 A 44 sq.: GAH, 5. 73 sq.



4 IVES RADRIZZANI

commence effectivement à revêtir de l'intérêt pour lui et à réclamer les

forces qui sommeillaient auparavant dans le jeu oisif»8. Ce renversement
du thème de la theôria désintéressée qui, loin de procurer l'achèvement, est

au contraire comparée à une maladie et pour laquelle Fichte mobilise le

thème classique de l'oisiveté, est l'une des illustrations les plus spectaculaires

de ce primat accordé par Fichte à la pratique.

Suivant le même ordre de considérations, il est particulièrement significatif

que, dans l'exposition du cours a priori de l'histoire figurant au début

du Caractère de l'époque actuelle, Fichte ne fasse pas culminer l'histoire
dans la science mais dans ce qu'il appelle l'«art de la raison» (Vernunftkunst

f. Selon le plan universel esquissé par Fichte, l'époque où la science

régnerait en maître serait l'avant-dernière époque de l'histoire, celle où

l'humanité, dont la destination sur terre est de régler avec liberté tous les

rapports en son sein sur le modèle de la raison, serait guidée dans sa

progression vers l'accomplissement de sa destination par la connaissance

claire et distincte des lois rationnelles. Bien qu'en possession déjà de la

vérité, l'époque de la science de la raison est déficiente parce que la

science n'a encore de valeur que théorique et qu'il lui manque l'application.

Selon les règles de la science de la raison, tous les rapports au sein de

l'espèce humaine sont censés être réglés avec liberté sur le modèle de la

raison, «mais pour mener à bien cette tâche, il est clair qu'il ne suffit pas
de connaître la règle [...] mais qu'il est encore besoin d'une science propre
de l'agir (Wissenschaft des Handelns), qui n'est élevée en savoir-faire que

par l'exercice (Übung): en un mot, il est encore besoin de l'art (Kunst)»

Par-delà la simple acquisition de la science, il est donc besoin encore
d'introduire la science dans la vie. Fichte distingue deux sciences qui ont

pour tâche de remplir une telle fonction médiatrice et qui, par conséquent,
relèvent de cette «science de l'agir» dont il était question: la politique et

l'ascétique. La première, la politique, a pour fonction de «médiatise[r]
l'application de la doctrine du droit pure aux constitutions existantes et
déterminées»; la seconde, l'ascétique, a pour fonction de «médiatise[r] autant

que possible l'application de la morale pure au caractère empirique»".
Nous nous occuperons ici uniquement de la politique. Notre but sera d'examiner

dans quelle mesure la politique parvient à combler le gouffre entre
théorie et pratique12 et, si la brèche demeure, d'examiner quelle part Fichte

8 A 46-47; GA 11,5, 75-76.
9 J. G. Fichte, Caractère de l'époque actuelle [= CEA], trad. Ives Radrizzani,

Paris, Vrin, 1990, «Première leçon» et «Seconde leçon» (GA I, 8, 189 sq.).
10 CEA 27; GAI, 8, 200.
11 A 29; GAH, 5, 60.
12 A 28; GA 11,5, 60.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTAUE ET PRAXIS POUTIQUE 5

accorde au jugement prudentiel, enfin de tester la consistance du modèle
fichtéen.

2. La politique comme science philosophico-historique

Comme il ressort de la définition qui vient d'être donnée de la

politique, la science pure, dont la politique a pour tâche d'opérer la médiation
avec la vie, est le droit. Le droit est une science pure, c'est-à-dire qu'il peut
être déduit strictement a priori et relève, comme tel, de la connaissance

philosophique. Point n'est besoin de consulter l'expérience pour déterminer
ce qui est de droit. Au contraire, comme le relève avec force Fichte dès les

Considérations sur la Révolution française, «la question du droit ne
ressortit nullement au tribunal de l'histoire»13, et il multiplie les exemples
des contradictions dans lesquelles tombent ceux qui entendent répondre

«par l'expérience à la question du droit»14. Répondre à la question du droit,
c'est déterminer par des principes en quoi consiste le devoir. Prêter l'oreille
aux leçons de l'expérience, c'est au contraire faire intervenir des considérations

qui relèvent de la prudence. Or, c'est une chose que de faire son
devoir et c'en est une autre que de «chercher son intérêt d'une manière
raisonnable»15. L'intention bien affirmée de ne pas construire le droit sur un

agrégat de propositions isolées, tirées çà et là de l'expérience, mais de le

rattacher organiquement au reste du système en l'appuyant sur des propositions

démontrées dans la partie principielle du système, est clairement
affichée dans le titre que Fichte a choisi pour désigner cette partie cruciale de

la philosophie pratique: «Fondement du droit naturel selon les principes de

la doctrine de la science» Par là, le droit se démarque nettement de la

science politique qui, du fait de sa fonction médiatrice, se doit de composer
avec l'empirie. Dans le Droit naturel, Fichte oppose clairement les deux
sciences:

«La science qui a affaire à un Etat particulier, déterminé par des caractéristiques

contingentes (empiriques), et considère quelle est la façon la plus
conséquente d'y réaliser la loi juridique, se nomme politique. Toutes les questions qui
en relèvent n'ont rien à faire avec notre science, la doctrine du droit, qui est

purement a priori, et elles doivent en être scrupuleusement écartées.»17

13 CRF93; GA I, ]l. 218
14 CRF 92; GA I, 11, 217
15 CRF92; GA I, 11, 218

J. G. Fichte, Fondement du droit naturel selon les principes de la doctrine de
la science [= DN], trad. Alain Renaut, Paris, 1984.

17 DN 295; GAI, 3, 286.



6 IVES RADRIZZANI

Comme on l'a vu précédemment, le défaut d'une science purement
rationnelle telle que le droit est le caractère absolu de ses propositions,
valables indépendamment de toute situation concrète. «La science pure ne

convient pas quand on doit l'utiliser et déterminer d'après elle ce qui
existe: ce qui existe ne correspond pas à ses propositions théoriques. Elle
apparaît non pratique.» En tant que science médiatrice, la politique se voit
impartie la tâche de remédier à ce défaut, d'adapter le système juridique à

la situation empirique concrète, et d'instaurer progressivement la rationalité
dans le règlement juridique des affaires humaines.

Aux antipodes de la connaissance purement philosophique dont relève
le droit et qui «se fonde sur des principes purs de la raison», Fichte place
la connaissance «purement historique», qui présente le corpus des

déterminations factuelles de l'existence empirique et qui, comme telle, revêt un
caractère strictement a posteriori. L'existence d'une sphère du contingent,
soustraite comme telle à la déduction a priori, trouve son fondement dans

le système transcendantal; elle est donc elle-même déduite, et correspond
même à une exigence de la raison. L'ensemble du système transcendantal
est en effet construit sur le concept de liberté. Or, la liberté est, en tant que
telle, non déductible. Une formule de M. Lauth me paraît exprimer très

clairement ce point: «La philosophie transcendantale reconnaît donc a

priori et par principe que la réalité dans sa totalité comprend, grâce à la

liberté et en conséquence de celle-ci, une partie indéductible, qui n'est
appréhendable qu'a posteriori.»20 L'histoire, en tant qu'espace dans lequel
s'inscrivent les libres interventions opérées par les hommes sur la nature à

travers le fil du temps implique la liberté; elle constitue donc un champ de

réalisations concrètes non déductibles et n'offre par conséquent prise qu'à
un savoir a posteriori; la connaissance historique ne peut donc fonder

qu'une science empirique établie sur des preuves factuelles. A ce titre, elle
est doublement dénuée de sens: d'une part, loin d'être capable de restituer
les déterminations de la liberté, elle ne livre que des faits bruts, reliés

uniquement par la succession chronologique21. A moins d'outrepasser la

sphère des faits, elle ne peut s'élever à la connaissance des mobiles expliquant

cette succession chronologique et reste, face à la chaîne de liberté,
dans un rapport d'extériorité radicale. En effet, en raison de la finitude de

la raison humaine, la liberté ne peut pas être perçue immédiatement mais

18 A 28; GAH, 5, 59.
19 DS 70-71; GAI, 3, 53.

Cf. Reinhard Lauth, «Le véritable enjeu des discours à la nation allemande»,
in : Approches de Fichte, ed. Ives Radrizzani, Revue de Théologie et de Philosophie,
123, 1991, p. 269.

21 Cf. p. ex. CEA 150-151; GA I, 8, 304-305.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 7

seulement inférée à partir de certains phénomènes Or, une telle inference
est interdite à l'histoire qui doit s'en tenir aux faits. Ainsi, l'histoire est

condamnée à n'être qu'un catalogue de faits dénués de sens. D'autre part,
ce ne sont pas seulement les éléments de ce catalogue qui sont dénués de

sens, mais également l'entreprise même de constituer un tel corpus, par
nature indéfiniment extensible. Véritable tonneau des Danaïdes, la science

historique est à l'infini incapable de saisir son objet et se transforme en une

entreprise non seulement décourageante mais absurde. «Autant compter des

petits pois!», pour citer la fameuse boutade de Fichte23. Prise isolément,
l'histoire n'est pas plus utile à la société que le droit.

A la différence du droit qui, pris isolément, est, par son extrême degré
d'abstraction, une science sans application, l'histoire apporte sans doute la

richesse du concret, mais elle n'offre aucun moyen d'orienter l'action dans

le champ de la praxis. En raison précisément de sa trop grande richesse,
elle est une science sans enseignement. Certaines situations actuelles

peuvent sembler présenter une certaine analogie avec des cas anciens, et

l'on pourrait être tenté d'y apporter les mêmes solutions que par le passé,

mais l'histoire, selon Fichte, ne se répète pas; jamais les circonstances ne

se retrouvent exactement dans la même configuration; aucune situation ne

peut se représenter de façon parfaitement identique; par conséquent, une
solution qui pouvait être une fois appropriée ne le sera pas nécessairement
dans la situation nouvelle24. Dans l'Etat commercial fermé, Fichte envisage
le cas d'un «empiriste pur», qui ne ferait «confiance à aucun concept ni
à aucun calcul, mais uniquement à la confirmation de l'expérience immédiate»

et qui rejetterait toute politique qui ne constituerait pas un «récit
d'événement». Un tel politicien, dit-il, «tient en réserve dans sa mémoire
un certain nombre de cas et de mesures réputées efficaces, que d'autres
avant lui ont adoptées dans de tels cas». A un homme de ce genre, Fichte

suggère de rappeler «que tout ce qui est vieux maintenant a été neuf un
jour»25. Bref, l'histoire ne peut servir de livre de recettes pour la politique.
La politique exige une capacité d'innover en se laissant guider par des

principes. Or, l'étude de l'histoire, à moins d'être mise au service d'un intérêt

étranger à son indifférente neutralité, n'en fournit pas. Aussi, bien que

Cf. p. ex. J. G. Fichte, Doctrine de la Science Nova Methodo, trad. Ives
Radrizzani, Lausanne, 1990, p. 294 (J. G. Fichte, Wissenschaftslehre nova methodo,
ed. Erich Fuchs. Hamburg, Meiner, 1982, pp. 231-232).

2:1 Boutade rapportée par Friedrich Schlegel dans sa lettre il Körner du
21 septembre 1796, cf. Fichte im Gespräch, ed. Erich Fuchs, Stuttgart, 1978, I,
n" 446, p. 375.

24 Pour la critique du jugement par analogie, cf. p. ex. CRF 98; GA I, 1, 222.
25 ECF63; GA I, 7, 43.



8 IVES RADRIZZANI

nécessaires, les contributions à tirer de l'histoire ne seront utiles et appropriées

qu'une fois que nous saurons ce que nous avons à y chercher.

Dès les Leçons sur la destination du savant, Fichte distingue, à côté de

la connaissance philosophique et de la connaissance historique, un troisième
mode de connaissance, la connaissance «philosophico-historique»26 qui,
comme son nom l'indique, a pour tâche de médiatiser les deux premiers
modes de connaissance, apparemment radicalement hétérogènes. Derrière

l'opposition entre les deux premiers modes de connaissance, on voit se

profiler l'opposition entre science et vie. Par conséquent, dans la recherche

d'un mode de connaissance intermédiaire, c'est le problème de la politique
qui est en jeu.

La connaissance philosophico-historique est définie comme la connaissance

des moyens nécessaires à la satisfaction des besoins déduits
philosophiquement27. Un tel mode de connaissance transcende la connaissance purement

historique, car, pour pouvoir discerner les moyens nécessaires pour
parvenir à une fin, il faut que je connaisse la fin, pour apprécier leur qualité
de moyens par rapport à cette fin, or, la fin ne peut être connue que
philosophiquement28. A l'inverse, la recherche des moyens introduit un intérêt

pratique qui était étranger à la connaissance strictement philosophique, dont
le désintéressement faisait justement la valeur et suppose une connaissance
du monde que la déduction a priori est dans l'incapacité de produire. Dans
la connaissance philosophico-historique, connaissance philosophique et

connaissance historique sont donc destinées à se compléter. D'une part,
Fichte écrit: «Je soutiens que l'étude d'une philosophie sérieuse ne

dispense pas du tout d'acquérir des connaissances empiriques, pourvu
seulement qu'elles soient sérieuses, et je montre qu'au contraire une telle
étude démontre d'une façon irréfutable que ces connaissances sont
indispensables.»29 Il faut donc «interroger l'expérience», «faire un examen approfondi

des circonstances», «porter ses regards autour de soi et observer ses

contemporains»; mais, d'autre part, cette investigation ne prend sens

qu'«avec un regard éclairé par la philosophie»30. Dans ce mode de

connaissance mixte, la connaissance philosophique trouve un objet auquel
s'appliquer et la connaissance historique un fil conducteur auquel se

raccrocher.

26 Cf. DS 70 sq.; GA I, 3, 53.
27 Cf. DS 70; GA I, 3, 53.

Cf. DS 70; (GA I, 3, 53): Pour connaître les «moyens nécessaires à [la]
satisfaction [des besoins de l'homme]», il faut «que je rapporte les fins qui ne

peuvent être reconnues que philosophiquement aux objets donnés dans l'expérience,
pour pouvoir apprécier ceux-ci comme moyens d'atteindre des fins».

29 DS72; GAI, 3, 54.
30 DS 71; GA I, 3, 53.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 9

Dans les Leçons sur la destination du savant, cette tripartition des

modes de connaissance a une valeur très générale et s'applique à la «sphère
entière du savoir humain»31. Dans l'Etat commercial fermé, on voit réapparaître

le même modèle, appliqué spécifiquement au domaine qui nous
intéresse: l'ouvrage est divisé en trois livres, consacrés respectivement au droit,
à l'histoire et à la politique Au sein de cette structure, la politique occupe
la place qui était tenue par la connaissance philosophico-historique. Dans

cette œuvre, le problème de la médiation censée effectuée par la politique
est clairement posé. Fichte distingue entre l'«Etat réel» et l'Etat idéal ou
«Etat de raison», à savoir entre un Etat doté d'une constitution «née du

hasard et de la providence» et un Etat doté d'une constitution résultant
d'une «construction délibérée», par concepts purs, et il définit la politique
comme la science chargée d'opérer la médiation entre l'Etat réel et l'Etat
de raison. «Si on donne le nom de Politique à la science du gouvernement
de l'Etat réel, [...] cette Politique se place à mi-chemin entre l'Etat donné et
l'Etat de raison.»" A la différence de l'histoire, qui ne s'occupe que de

l'Etat dans sa factualité, et du droit, qui ne s'interroge que sur la question
de droit et non de fait, la politique, ni purement historique, ni purement
philosophique, est la science de gouverner ayant pour tâche de discerner ce

qui, de l'Etat de droit, est réalisable en telles circonstances, et de conduire
l'Etat réel sur la voie de l'Etat idéal34. Pour l'exprimer dans une formule
proche de celle qui avait été utilisée pour définir la connaissance
philosophico-historique, la politique est la connaissance des moyens nécessaires à

l'instauration progressive des fins déduites philosophiquement. S'élevant
au-dessus de l'histoire dont elle perçoit toute la contingence, elle confère au

droit l'instrumentalité qui lui fait défaut.

3. La sentence de la raison et le jugement prudentiel

Je me suis appliqué jusqu'à présent à faire apparaître le «gouffre» que
la politique a pour tâche de combler si elle entend assurer un passage sans

accroc de la théorie à la praxis. Fichte est toujours resté attaché aux idéaux

Jl Ibid.
- ECF 69 sq. : «Uivre premier - Philosophie de ce qui est de droit dans l'Etat

de raison quant aux échanges commerciaux»; 115 sq.: «Uivre deuxième - Histoire
contemporaine de la situation des échanges commerciaux dans les Etats réels

contemporains»; 143 sq.: «Uivre troisième - Politique de la façon dont un Etat
existant doit être conduit vers la constitution exigée par la raison ou: de la fermeture
de l'Etat commercial».

33 ECF 67; GA 1,7, 51.

Cf. également la définition donnée dans l'Ascétique, p. 29 (GA II, 5, 60): «La
politique doit indiquer la voie par laquelle on peut conduire peu à peu un Etat
déterminé à la constitution uniquement juste et conforme à la raison.»



10 IVES RADRIZZANI

de la Révolution française, comme l'ont encore récemment démontré de

façon particulièrement convaincante M. Buhr et D. Losurdo dans leur petit
opuscule Fichte - Die Französische Revolution und das Ideal vom ewigen
Frieden35. La prise de distance progressive marquée par Fichte à l'égard de

la façon dont la Révolution s'est déroulée tient à l'insuffisance des

principes théoriques sur lesquels elle s'appuyait. Le rêve de Fichte a sans doute

toujours été de découvrir les principes qui auraient dû guider la Révolution

pour la prévenir des déviations qu'elle a connues. J'aimerais revenir sur le

plan universel présenté au début du Caractère cle l'époque actuelle. Fichte

distingue cinq grands stades dans l'histoire de l'humanité Je passe rapidement

sur les deux premiers, définis respectivement comme l'état d'innocence,

ou l'enfance de l'humanité, et l'époque où l'humanité plie sous le

joug de l'autorité exercée par quelques hommes et dont le système féodal
offre une bonne illustration. La troisième époque, qui caractériserait selon
Fichte l'époque moderne, est celle du triomphe des Lumières, de la libération,

qui se traduirait dans tous les domaines et dont la Révolution serait en

matière de politique l'un des exemples les plus frappants. Cette libération,
qui constitue aux yeux de Fichte un progrès incontestable, souffre pourtant
d'un grave défaut, car elle est le produit d'une liberté purement formelle,
d'une liberté vide37, et elle est conduite sans principes. L'action à elle seule

ne suffit pas, elle doit être fondée. Comme nous l'avons vu précédemment,
ce n'est qu'à la quatrième époque, celle de la science de la raison, que
l'humanité s'élève à la connaissance théorique des règles qui lui seront
nécessaires, au cinquième stade, pour ordonner rationnellement le domaine
de la praxis. Fichte, comme il le dit lui-même dans le Caractère de

l'époque actuelle, s'exprime en se plaçant au point de vue de la science de

la raison38 et entend mettre en place une stratégie politique concrète qui
s'appuierait sur des principes rationnels ou, ce qui revient au même, qui
serait fondée dans le système transcendantal, permettant un passage harmonieux

de la théorie à la pratique. Le but de cette troisième partie sera

d'examiner dans quelle mesure la conception de la politique développée par
Fichte permet effectivement d'opérer la médiation qu'elle se propose. La
tâche revient, en d'autres termes, à démasquer les éléments de discontinuité
qui pourraient malgré tout subsister.

La première qualité requise de la part du politicien est, selon Fichte, la

faculté de ne pas «tenir le contingent pour nécessaire». «Celui qui s'est

35 Manfred Buhr et Domenico Losurdo, Fichte - Die Französische Revolution
und das Ideal vom ewigen Frieden, Berlin. Akademie Verlag, 1991.

36 Cf. ci-dessus note 9.
37 CEA 37; GA I, 8, 209.

CEA 139 (GA I, 8, 295): «notre [...] conception de l'histoire, que nous avons
développée en étant guidés par la science de la raison».



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 11

habitué non seulement à reconstituer par sa pensée ce qui existe véritablement,

mais aussi à créer librement le possible en lui-même grâce à cette

pensée, découvre très fréquemment entre les choses des liaisons et des

relations très différentes de celles qui existent, peut-être tout aussi possibles

que celles-là, voire bien plus d'un point de vue rationnel.» Grâce à cette
faculté de produire du possible, condition nécessaire pour qu'il puisse se

lancer dans des «innovations hardies»40, le politicien peut élaborer diverses

stratégies entre lesquelles il doit opérer un choix. Ce choix, comme il
découle de ce qui précède, est conditionné par la prise en compte d'un
double objectif. D'un côté, le politicien doit viser l'instauration de l'Etat de

droit; d'un autre côté, il doit tenir compte des circonstances particulières
liées à la situation contingente de l'Etat dans lequel il se trouve, il doit être

capable de discerner ce qui, du but qu'il poursuit, est faisable dans telles

conditions, capable d'adapter son programme à toutes les situations; il doit
en particulier savoir faire face au surgissement inopiné de telle ou telle
«circonstance qui en soi n'était ni nécessaire, ni prévisible», capable enfin
d'examiner «comment cette circonstance est utilisable pour son dessein [...],
en homme qui, peut-être, si, au lieu de celle qui s'est présentée, c'était
exactement la circonstance contraire qui était survenue, aurait aussi bien
trouvé en elle ce qui s'adapte à son dessein»41. Renaut exprime admirablement

l'articulation entre ces deux objectifs: «la politique de l'entendement,
sachant que la raison humaine n'est point maîtresse du temps, inclut en elle
une dimension prudentielle, c'est-à-dire une ouverture à T'occasion' et au

'temps' qui n'annule aucunement la nécessité pour elle d'être fondée sur un
'savoir' (Wissenschaft)»42. Ua question que j'aimerais soulever est celle de

la compatibilité de ces deux objectifs. Ce que conseille la prudence ne

peut-il pas entrer en conflit avec ce que prescrit la raison? C'est là un
problème dont Fichte a toujours été pleinement conscient et qu'il pose déjà
dans toute son acuité dans les Considérations sur la Révolution française:

«Une action peut être très prudente et en même temps très injuste; d'un
autre côté, nous pouvons avoir droit à une chose dont il serait pourtant fort
imprudent de faire usage. Ues deux tribunaux rendent des sentences tout à fait
indépendantes l'une de l'autre: ils ne suivent pas du tout les mêmes lois et ne

répondent pas du tout aux mêmes questions. [...]
La sentence de la raison [...] est une loi absolue et universelle: ce qu'elle

ordonne doit absolument être fait; ce qu'elle permet ne doit rencontrer absolument

aucun obstacle. La décision de la prudence n'est qu'un bon conseil: si

nous sommes prudents, nous ne manquerons certainement pas de l'écouter; si

39 ECF 117; GAI, 7, 92.
40 ECF 64; GA I, 7, 43.
41 M 83; NW III, 449.
42 Alain Renaut, «Fichte et la politique de l'entendement», in: Approches de

Fichte, op. cit., p. 310.



12 IVES RADRIZZANI

nous ne le sommes pas autant que vous, si nous ne possédons pas votre arithmétique

en matière d'intérêts, cela est sans doute fâcheux pour nous, - mais vous
n'avez pas le droit de nous forcer à être prudents.»43

Dans ce texte, écrit sur fond de révolution et dans le but précisément de

justifier auprès du public l'entreprise révolutionnaire, on voit Fichte
accorder sans conteste la primauté au droit. Le passage figure d'ailleurs au

chapitre traitant du droit du peuple à changer de constitution. Sous cet

éclairage, le recours à une politique de prudence apparaît comme une

manœuvre dilatoire pour tenter, au nom d'intérêts conservateurs, de maintenir

une situation d'inégalité au lieu de s'engager clairement à réaliser ce

qui ne doit souffrir absolument aucun obstacle. Fichte se montre, en tout
cas dans ce texte, très peu soucieux de faire des concessions à la prudence
sous le prétexte d'une ingénieuse arithmétique d'intérêts. Ce texte fait apparaître

une autre difficulté: comment définir la prudence puisque, à l'inverse
du droit, il n'existe pas de critère absolu pour la définir, et qu'une conduite

qui peut paraître prudente à certains paraîtra hardie ou timorée à d'autres?

Dans l'Etat commercial fermé, on note déjà un infléchissement
considérable du rôle accordé à la prudence. Dans ce texte, il est vrai, Fichte
affiche une grande confiance dans la continuité entre la science pure qu'est
le droit et la science appliquée qu'est la politique, expliquant que le caractère

irréalisable du droit pur tient uniquement à un degré insuffisant de

précision et non à une profonde inadéquation: «Il [= le philosophe]
soutiendra que ses directives, même si elles n'ont été établies qu'en pure
théorie et qu'elles sont inapplicables dans l'immédiat, n'ont qu'à être
déterminées plus précisément pour s'adapter à une situation réelle donnée,
puisqu'elles conviennent, par leur extrême généralité, à tout objet et par conséquent

à nul objet déterminé», et Fichte n'hésite pas à comparer le calcul
auquel doit se livrer le politicien pour rendre applicables les directives
générales que lui dicte la théorie au calcul d'un géomètre: «il en va de

même dans un triangle; en connaissant les rapports généraux qu'ont entre
eux les côtés et les angles, on ne dispose encore d'aucun savoir précis sur

un côté ou un angle réels dans le plan, et il est encore besoin d'appliquer
effectivement quelque part un mètre et un rapporteur, et de relever une

mesure; mais par la connaissance des rapports généraux, on est mis à

même de trouver les données restantes sans application effective du mètre,

par pur calcul». De même en politique: «Le praticien de la politique a

toujours la tâche d'appliquer une règle, qui reste immanquablement générale

à certains égards, et cette application est un peu différente dans chaque
cas particulier; mais cette règle générale reste très proche de son applica-

43 CRF 104; GAI, 1, 230-231



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 13

tion.» Selon ce passage, la part revenant à la prudence dans la mise en

œuvre de la science politique semble minime.
Un autre passage du même texte nous oblige toutefois à nuancer cette

affirmation: «Il [= l'Etat réel doté d'une constitution née du hasard et de la

providence] ne saurait détruire tout soudain cette constitution sans disperser
les hommes, les rendre à la sauvagerie, et anéantir son vrai but, à savoir
l'instauration [...] d'un Etat de raison.»45 Fichte prend ici ses distances par
rapport à la Révolution française. Il n'est plus question de changer d'un

coup la constitution, d'appliquer immédiatement les sentences de la raison.

Vouloir forcer les choses, ne pas adapter la politique à la situation contingente

de l'Etat, vouloir d'emblée instaurer l'Etat de raison, loin de promouvoir

la fin rationnelle, va à son encontre, conduit à la barbarie. La prudence
n'est plus dès lors simplement «de bon conseil», elle devient une alliée
nécessaire de la raison. Seul son concours permet de faire progresser l'Etat
vers la réalisation du droit constitutionnel pur.

Enfin, les objectifs mêmes que Fichte se fixe dans l'Etat commercial
fermé paraissent révélateurs de cette évolution: il n'est plus question
d'imposer, fût-ce par la force, le modèle républicain au reste de l'Europe. En
raison d'une suspicion croissante face à la politique et aux visées des Français

et surtout des Anglais, Fichte prône maintenant la fermeture des

frontières. On peut supposer que certains motifs de prudence ne sont pas étrangers

à cette nouvelle orientation, que Fichte prétend pourtant fonder uniquement

dans la raison.
Dans le Caractère de l'époque actuelle, on voit apparaître une nouvelle

conception de l'articulation entre la politique de la prudence et la promotion

des fins rationnelles. Selon Fichte, l'Etat moderne est caractérisé par
une tendance à la monarchie universelle. «Chaque Etat aspire [...] à la

monarchie universelle chrétienne, ou, du moins, à la faculté de pouvoir y

aspirer, à maintenir l'équilibre lorsqu'un autre veut le perturber et, dans le

plus grand secret, à la faculté de le perturber éventuellement lui-même.»46

La volonté de puissance qui est à la racine de cette tendance à la monarchie
absolue se traduit sur le plan extérieur par une politique expansionniste, soit

par annexion, soit par alliance, et sur le plan intérieur par la recherche
effrénée d'un accroissement de puissance en attirant les étrangers, en

pratiquant une politique nataliste, en améliorant les hôpitaux, en perfectionnant
les techniques de domination de la nature47, en revitalisant l'industrie, en

développant le commerce, etc.48. Toutes ces mesures sont dictées à l'Etat

44 ECF 62-63; GA 1,7, 42.
45 ECF 67; GAI, 7, 51.
46 CEA 209; GA I, 8, 357.
47 CEA 211-212; GAI, 8, 359.
48 Cf. CEA 173; GAI, 8, 323.



14 IVES RADRIZZANI

moderne par la prudence, et non par la poursuite désintéressée de fins
rationnelles. L'Etat ne cherche que son intérêt. Mais, dialectiquement, cette

politique de la prudence sert les fins de la raison. Sans le vouloir, en ne

«cherchant que son intérêt d'une manière raisonnable», l'Etat est contraint

d'adopter des mesures progressistes. C'est ainsi qu'il se voit imposé la

nécessité d'instaurer l'égalité des droits de tous49. Non pas qu'il le veuille
positivement. Ce qu'il veut, c'est uniquement attirer des étrangers pour
accroître sa puissance. Or, ce que recherchent les Européens, «d'une extrémité

de l'Europe à l'autre», c'est la même chose:

«Ils recherchent une liberté personnelle, un droit et une loi qui soient égaux

pour tous et qui les protègent tous, sans exception et sans délai; ils recherchent
l'occasion de gagner par leurs efforts et leur travail de quoi vivre honnêtement;
ils recherchent la liberté confessionnelle; ils recherchent la liberté de penser
selon leurs principes religieux et scientifiques, de s'exprimer ouvertement sur
ceux-ci et de juger selon eux. Uà où l'une de ces exigences n'est pas remplie,
ils aspirent à partir; là où elles sont remplies, ils affluent. Or, l'ensemble de ces

exigences constituent déjà, de toute façon, les fins nécessaires de l'Etat en tant

que tel. Dans la situation étriquée où se trouve actuellement l'Etat, elles lui sont
même imposées par la nécessité et par le souci qu'il porte à sa propre conservation;

car la crainte d'être englouti le contraint à s'agrandir [...].»

Par la contrainte dans laquelle l'Etat se voit placé de contribuer à

promouvoir l'égalité des droits, il concourt inconsciemment, aveuglément, à

l'instauration du règne du droit. La politique de la prudence devient
l'instrument de la politique de la raison, par le recours à un modèle présentant
une étrange analogie avec la théorie de la ruse de la raison.

Dans le Machiavel, on voit réapparaître la thèse d'une tendance généralisée

des Etats modernes à la monarchie absolue, mais cette thèse revêt
désormais une forme encore plus radicale. Comme dans le Caractère de

l'époque actuelle, les rapports internationaux sont régis par le seul droit du

plus fort, mais Fichte ne s'appuie plus sur un modèle de ruse de la raison,
et il n'est plus certain que la loi de la jungle prévalant dans ces rapports
internationaux favorise dialectiquement une promotion des fins de la raison.
La poursuite d'intérêts technico-pratiques exigée du gouvernement va
désormais diamétralement à l'encontre de ce que pourrait prescrire la

morale. Le prince, celui qui est à la tête du gouvernement, n'a pas à

présumer de la part des autres gouvernements l'application des lois universelles

de la morale; c'est là, d'un point de vue technico-pratique, une grave
erreur politique, responsable de la majorité des guerres. Il ne lui est pas
permis de dire «'J'ai cru en l'humanité, j'ai cru à la fidélité et à l'honnêteté'.

[...] Qu'il croie à l'humanité, s'il le veut, dans ses affaires privées,

49 CEA 212; GA I, 8, 360.
50 CEA 210; GA I, 8, 358.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 15

mais qu'il n'expose pas la nation [...] uniquement pour qu'il puisse être dit
de lui qu'il a cru en l'humanité.»51 Contre un «certain humanitarisme»,
contre un «certain libéralisme», contre un «certain amour du peuple, implorant

que l'on pût simplement être bon», Fichte, s'inspirant de l'enseignement

de Machiavel, prescrit désormais une «vision plus sérieuse et plus
forte de l'art politique», dont les maximes sont les suivantes: «Aux lois
universelles de la morale, le prince est tenu dans sa vie privée, comme le

plus humble de ses sujets; dans sa relation à son peuple (en état de paix) il
est tenu à la loi et au droit [...J; mais dans sa relation aux autres peuples, il
n'y a ni loi, ni droit, excepté le droit du plus fort, et cette relation confie à

la responsabilité du prince, dépose entre ses mains les droits divins de

souveraineté sur le destin et l'administration du monde, et l'élève au-dessus

des interdits de la morale individuelle, jusqu'à un ordre éthique supérieur
dont le contenu matériel est inscrit dans la formule: sains et clecus populi
suprema lex esto.»52 Sans renier ses anciens idéaux, Fichte semble désormais

davantage attaché à dénoncer les illusions qu'ils peuvent engendrer et
les récupérations idéologiques auxquelles ils peuvent se prêter. C'est ainsi

qu'il s'en prend à la «médiocrité dorée» régnante, toute empreinte
d'humanitarisme et «éprise tout particulièrement des paix perpétuelles», qui a

«étendu son influence déprimante sur les cours et dans les cabinets ministériels.

Depuis la Révolution française, les doctrines des droits de l'homme,
de la liberté et de l'égalité originelle de tous - qui constituent certes les

fondements éternels et inébranlables de tout ordre social, à quoi absolument
aucun Etat ne peut déroger, mais par la conception exclusive desquelles on

ne peut ni fonder un Etat, ni l'administrer - sont traitées même par
quelques-uns de nos compatriotes, dans le feu du combat, avec un accent trop
enthousiaste et comme si elles conduisaient dans l'art politique encore plus
loin qu'elles ne le font effectivement.»53

En vertu de cette machiavélisation de la pensée politique du Fichte
tardif, du rôle croissant accordé à la prudence, le lien entre politique et

science tend à devenir toujours plus ténu Les anciens idéaux, tels que

51 M 62; NW III, 427.
52 M 62; NW 111,427-428.
53 M 63; NW III, 428.
54 D'une part, l'engagement de Fichte à partir de 1804, et surtout de 1806, tend

à devenir plus concret; d'autre part, la valeur scientifique de ces nouveaux objectifs,
prétendument concrets, semble fort équivoque. Examinons l'exemple souvent cité de

l'engagement pour la nation allemande. Dans un article consacré au problème du

nationalisme dans les Discours à la nation allemande («1st Fichtes Modell des

Kosmopolitismus pluralistisch», in: Fichte-Studien, 2, 1990, pp. 7-19), j'ai déjà
essayé de faire apparaître toute l'ambiguïté de ce recours au concret en montrant que
derrière la fameuse opposition entre l'Allemand et l'étranger, on retrouve une
opposition de caractère non nationaliste mais philosophique et que, par le biais d'un



16 IVES RADRIZZANI

l'engagement républicain, le projet de paix perpétuelle, sont bien sûr

maintenus, puisqu'ils trouvent leur fondement dans la philosophie transcendantale

et que la partie proprement scientifique du système n'est ptis, comme
telle, remise en question; mais, en raison de l'affaiblissement du lien entre
science et politique, ces idéaux perdent, sinon de leur lustre, en tout cas de

leur actualité. Alors que, dans le bouillonnement de l'époque révolutionnaire,

ils avaient pris valeur de programme politique concret, ils sont désormais

relégués dans un futur incertain. Le titre donné par Losurdo à la

dernière partie de son étude consacrée à l'idéal de la paix étemelle chez

Fichte: «Der ewige Friede - vom politischen Programm zur Utopie» (Ua

paix éternelle - du programme politique à l'utopie) me semble particulièrement

bien choisi et caractériser de façon pertinente la tendance générale
de la pensée politique du Fichte tardif. Alors que chez le jeune Fichte, la

politique semble conduire, de façon plus ou moins directe, à l'Etat
rationnel, le lien entre politique et raison paraît désormais rompu, ce qui
signifie également l'échec de la tentative de relier scientifiquement théorie
et pratique, du moins dans le domaine de la politique. Ce n'est plus la paix
perpétuelle (ewiger Friede) mais tout au plus une paix bien assurée

(sicherer Friede) qui constitue dorénavant l'objectif politique concret Les

idéaux de la raison sont renvoyés dans l'utopie, c'est-à-dire nulle part. Le

propre de l'utopie est de n'avoir son lieu, son topos, nulle part. Aucune
voie politique concrète ne semble y conduire. Sans doute, l'échec n'est pas

irrémédiable, et il n'est pas exclu de penser que l'humanité atteindra un

jour ce que Fichte appelle l'époque de la science de la raison et celle de

l'art de la raison, mais une telle progression ne semble plus dépendre

uniquement des hommes et ne semble plus l'affaire exclusive de la

politique. C'est la foi qui prend le relais.

4. Consistance de la pensée transcendantale en matière cle philosophie
politique

Le terme d'«échec» vient d'être prononcé. Est-il bien approprié?
N'était-il pas clair dès les premiers écrits de Fichte que la science politique,

langage nationaliste, Fichte veut faire passer des idées qui, elles, n'ont rien de

nationaliste. Nous nous trouvons alors placé devant l'alternative suivante: de deux
choses l'une, soit Fichte tient toujours un langage transcendantal et, sous le couvert
d'un langage nationaliste, il ne s'agit toujours que d'une défense de la philosophie
transcendantale; dans ce cas, le discours de Fichte n'a rien de concret; ou alors le
discours de Fichte est effectivement nationaliste, mais alors le rapport à la

philosophie transcendantale devient équivoque.
55 Losurdo, op. cit., p. 128.
56 Ibid., p. 130.



PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 17

en raison du caractère mixte du mode de connaissance auquel elle se prête,
ne peut atteindre la certitude propre à la connaissance purement rationnelle,
et que par conséquent, pour l'exprimer dans les termes de Renaut, la
politique présente le «niveau ultime d'une problématique de l'application dont
les derniers développements lui échappent par définition»?57 S'imaginer dès

lors qu'une politique guidée par la «science de la raison» pourrait conduire
à l'«art de la raison» ne relève-t-il pas de l'illusion propre à une raison
«inconsciente de ses limites» et «traversée par [l'Joubli de la finitude»?
U'apport spécifique de Fichte, loin de consister dans la recherche d'un
passage sans accroc de la théorie à la pratique, ne consiste-t-il pas au

contraire à démasquer les illusions engendrées par une «politique de la
raison» - c'est-à-dire par une politique qui prétendrait se fonder sur des

principes purement rationnels -, et à prôner une «politique de l'entendement»

- c'est-à-dire une politique qui «s'enracine dans cette figure désillusionnée

de la raison qui est celle de la raison critique» et renonce au projet
«extravagant» de déduire «à partir du concept» une politique «spatio-
temporellement conditionnée»? On ne peut, me semble-t-il, qu'abonder
dans le sens de Renaut. C'est d'ailleurs précisément pourquoi, après avoir,
dans la seconde partie de cet article, défini la politique comme une science

philosophico-historique (qui, comme telle, relève de ce que Renaut appelle
la «politique de l'entendement»), je me suis attaché, dans la troisième
partie, à l'étude du thème de la prudence, d'une façon certes très rapide et

qui demanderait à être approfondie. Or, s'il est vrai, comme le souligne
Renaut, qu'en «refusant de faire de la raison le 'point de départ' de la

praxis, Fichte donne [...] la formule d'une critique des politiques prétendant
déduire leur contenu à partir d'une prétendue appréhension du sens de la
totalité historico-sociale», sans succomber pour autant à la tentation de

l'antirationalisme juridique, l'évolution notable que l'on observe dans le

rôle accordé au jugement prudentiel invite tout de même à s'interroger sur
la consistance propre de cette «politique de l'entendement». Alors que, dans
le Fondement du droit naturel et dans l'Etat commercial fermé, la marge
d'indétermination dans l'application politique des principes juridiques paraît
étroite et que le rôle propre du jugement prudentiel ne semble consister

qu'en l'optimisation des conditions d'application de ces principes, en

fonction des circonstances dont il faut tenir compte, on constate chez le
Fichte tardif une autonomisation du politique allant de pair avec l'apparition

de nouvelles normes, intra-politiques, dont on trouve une esquisse par
exemple dans le Machiavel. Ces nouvelles normes, dictées exclusivement

par des intérêts technico-pratiques, se substituent aux idéaux de la raison

comme principes régulateurs de la praxis politique. L'idée de paix éternelle,

57 Art. cit., p. 312.



18 IVES RADRIZZANI

l'idéal républicain, sans être carrément abandonnés, sont relégués au stock
des vœux pies. Il n'est plus même possible de s'y référer dans le discours

politique sans qu'ils ne revêtent une connotation idéologique suspecte.
L'accent, chez le Fichte tardif, n'est plus mis sur la problématique de

l'application, mais sur la recherche d'un équilibre entre des forces antagonistes
ne reconnaissant entre elles que la loi de la jungle. Pour l'exprimer autrement,

la tâche de la politique n'est plus primairement de conférer au droit
l'instrumentalité qui lui fait défaut mais de fournir à l'Etat les moyens de

sa survie.

Le déplacement est considérable. Est-il de nature à jeter le discrédit sur
l'ensemble de la pensée politique de Fichte, à faire apparaître l'inconsistance

de la «politique de l'entendement» et l'incapacité de la pensée
transcendantale à quitter le plan de l'a priori! Il importe de préciser ce point.
En effet, dans la mesure où la politique est désormais conçue bien plus
comme la connaissance des moyens nécessaires à la survie de l'Etat que
comme la connaissance des moyens nécessaires à l'instauration progressive
des fins déduites philosophiquement, c'est l'essence même de la politique
de l'entendement qui est remise en cause. Il est toutefois possible d'expliquer

dans une très large mesure ce déplacement par l'évolution de la situation

historique. Dans la perspective de Fichte, le bouleversement de l'ordre
international occasionné par l'entreprise napoléonienne menaçait tous les

acquis de la civilisation. Face à l'urgence de la situation, de nouvelles priorités

s'imposaient. En situation de guerre, l'objectif d'actualité n'était plus
de continuer de progresser vers la «science de la raison» et vers l'«art de la

raison», mais de préserver l'indépendance nationale. Une telle réorientation
des objectifs politiques en période de crise n'implique nullement l'inconsistance

en soi de la «politique de l'entendement», mais signifie uniquement
que les conditions qui doivent être réunies pour mener à bien cette politique
n'étaient plus remplies. Il n'est pas interdit de penser qu'une fois écarté le

danger de retour à la barbarie, lié aux yeux de Fichte à l'entreprise de celui

qu'il appelle l'«Homme sans Nom» (Napoléon), et une fois la paix rétablie,
la politique de l'entendement devait reprendre tous ses droits et la
problématique de l'application revenir au premier plan. Selon une telle hypothèse
qui présente l'avantage d'expliquer l'évolution considérable de la pensée

politique de Fichte sans discréditer la politique de l'entendement, l'échec, si

échec il y a, n'est pas imputable au système transcendantal, mais aux
circonstances historiques et - puisque, selon le système transcendantal,
l'histoire est le produit de la liberté - au mauvais usage de la liberté.

Ce modèle d'explication faisant recours à un argument d'ordre historique

peut en outre être conforté par des réflexions d'ordre systématique
touchant à la philosophie de l'histoire. L'abandon de la foi naïve dans le

progrès de l'humanité professée avec un optimisme un peu tapageur par
exemple dans les Leçons sur la destination du savant et la prise en compte



PHIUOSOPHIE TRANSCENDANTALE ET PRAXIS POLITIQUE 19

très sérieuse de la possibilité de retournements catastrophiques dans le

cours de l'histoire, loin d'équivaloir à un affaiblissement, voire à un
abandon de l'humanisme, en est au contraire le fidèle prolongement et ne

consiste au fond qu'en l'exploitation des conséquences ultimes découlant de

la conception fichtéenne de l'essence de l'homme, ni bonne, ni mauvaise:

neutre, et corrélativement, du modèle d'une histoire ouverte, à l'image de

ce que les hommes font de leur liberté. Dès lors que l'amélioration des

institutions politiques ne saurait être garantie puisque, par définition, il est

impossible de tabler sur les résultats de la liberté, la progression vers les

dernières étapes de l'humanité esquissées dans le Caractère de l'époque
actuelle ne peut plus être qu'un article de foi, à savoir de foi dans le «bon»

usage de la liberté.

Toutefois, invoquer des arguments historiques et même systématiques

pour expliquer, voire justifier la tournure prise par la philosophie politique
du Fichte tardif, ne permet pas de résoudre tous les problèmes. En effet, si

vraiment il y a continuité dans la philosophie politique de Fichte, les

difficultés manifestes que le Fichte tardif éprouve à articuler science et politique
ne sont-elles pas révélatrices d'une inconsistance radicale de la «politique
de l'entendement»?

Comme l'a bien fait remarquer Renaut, l'intérêt de la position
fichtéenne est d'avoir cherché une position intermédiaire entre ce que l'on
peut, avec lui, appeler la «politique de la raison» et l'antirationalisme
juridique d'un Jacobi ou d'un Burke; mais cette position intermédiaire, que
l'on peut, toujours avec lui, appeler «politique de l'entendement», n'est pas

exempte de difficultés, et ces difficultés font peser une menace non
négligeable sur la consistance d'une telle politique de l'entendement. En effet,
dans la mesure précisément où cette politique de l'entendement est
politique de l'entendement et non politique de la raison, c'est-à-dire dans la

mesure où elle ne peut pas être déduite à partir de principes rationnels,
mais où, par définition, elle peut seulement se laisser guider par de tels

principes, autrement dit, dans la mesure où les principes rationnels ne

peuvent valoir qu'à titre de principes régulateurs et non de principes constitutifs,

elle est nécessairement affectée d'un coefficient d'indétermination
qui risque fort de la rendre suspecte. Le danger est double. Il y a d'abord
danger de contamination idéologique si l'on investit de l'autorité de la

philosophie transcendantale des positions que celle-ci ne permet pas à elle
seule de fonder. En retour, la philosophie transcendantale peut être

confondue dans le rejet des prises de position qui ont été accidentellement
adoptées en son nom. L'exemple de l'engagement de Fichte pour la nation
allemande est une bonne illustration de ce propos. En mobilisant son

système au service d'une cause politique concrète, Fichte fait sans aucun
doute acte de courage politique, mais en même temps qu'il apporte à cette
cause une caution que son système est incapable de fonder, il le rend



20 IVES RADRIZZANI

susceptible d'être affecté par les critiques portées contre cette cause. En

conclusion, si la philosophie transcendantale produit une déduction de la

sphère du politique, si elle produit une déduction des fins à fixer au
politique, si elle produit même la déduction de la nécessité pour l'homme
d'agir dans la sphère du politique et de s'engager, elle doit s'effacer dès

qu'il y a passage à l'action. Le philosophe doit, comme tout homme,
s'engager dans la praxis politique, mais dès lors qu'il le fait, il ne peut, sauf à

outrepasser les limites d'une philosophie de la finitude, le faire au nom de

sa philosophie, en vertu de la radicale hétérogénéité entre le plan philosophique

et le plan politique. Et ce n'est qu'en maintenant une telle hétérogénéité

- avec plus de conséquence que ne l'a réalisé Fichte dans ses écrits

populaires - que l'on peut préserver la philosophie transcendantale de tout

usage et de toute critique abusive, et construire un véritable «système de la

liberté».


	Société romande de philosophie : séance du 2 mai 1992 : philosophie transcendantale et praxis politique chez Fichte

