Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 4

Artikel: Etude critique : la philosophie contre I'esprit d'abstraction
Autor: Célis, Raphaél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 383-391

ETUDE CRITIQUE

LA PHILOSOPHIE CONTRE
L’ESPRIT D’ABSTRACTION!

RAPHAEL CELIS

Résumeé

La pensée de Gabriel Marcel se présente essentiellement comme une
ontologie de la relation intersubjective. Par la relecture des textes publiés
dans Les hommes contre 1’humain, cette étude vise a situer les enjeux éthi-
ques de cette pensée lorsqu’elle exerce sa clairvoyance sur le terrain de la
critique des idéologies, du jugement politique et de I'évaluation des formes
«désenchantées» de notre culture.

La réédition des essais de Gabriel Marcel rassemblés dans Les hommes
contre I"humain, si ’on se réféere aux nouvelles annotations de Jeanne
Parain-Vial, répond a un double objectif. D’une part, il s’agit de redécou-
vrir dans 1’histoire de la philosophie francaise un protagoniste important,
que I’on a souvent tendance a oublier ou a négliger. Dans cette perspective,
cet ouvrage témoigne de la position originale prise par G. Marcel a 'inté-
rieur des débats de son époque ou il était beaucoup discuté, comme aujour-
d’hui a propos de Heidegger, de la responsabilité socio-politique du philo-
sophe. D’autre part, comme le suggere la préface de P. Ricceur, cette réédi-
tion vise aussi a montrer toute 1’actualité de 1’auteur pour 1’abord des ques-
tions éthiques qui constituent la toile de fond des travaux philosophiques
d’aujourd’hui. En effet, pour centrer correctement les enjeux de cet
ouvrage, il faut rappeler que, dans la lignée de Karl Jaspers et de Max
Scheler, et proche également de certains penseurs comme Emmanuel
Lévinas ou Martin Buber, les méditations de G. Marcel sont principalement
axées sur l'intersubjectivité, la relation de personne a personne, le rapport
ontologique d’appartenance qui convertit tout autrui en un «prochain». En
affinité sur ce point avec d’autres démarches «existentielles», tout 1’effort

I Gabriel MARCEL, Les hommes contre I humain. Préface de P. Ricceur, nouvelle
édition, Paris, Editions universitaires, 1991, 171 p.



384 RAPHAEL CELIS

de l'auteur a consisté a mettre en ceuvre un autre type de réflexivité que
celle, €goistique et monadique, léguée par la pensée moderne. Pour G.
Marcel, la réflexion du «je pense», congu de maniére cartésienne ou
kantienne, intercepte I'étrangeté du réel par des représentations dont elle
dispose en maitre. Elle intercale entre la subjectivité et la concrétude de la
réalité que nous existons transitivement (celle de notre incarnation, celle de
nos passions, celle de notre présence a autrui) la neutralité d’une
«méthode», €laborée par 1'ingenium de 1’ego, et qui transmue tout question-
nement adressé a notre identité la plus intime en un probléme technique-
instrumental susceptible d’une exposition et d’une résolution imperson-
nelles. A ce mode de réflexion, ol la conscience convertit /’étre de ce qui
la transcende en l’objet d’un avoir, G. Marcel oppose une «réflexion
seconde», dont la tdche est d’expliciter notre acceés au «mystére ontolo-
gique» qui sous-tend la révélation du sujet. «Nous exposons ce que nous
avons, nous révélons ce que nous sommes». C’est dans [’horizon de cette
réflexion seconde sur les modalités de cette «révélation» spécifique que se
situent les analyses du monde culturel et social pratiquées dans Les hommes
contre " humain.

En quoi consiste donc l'actualité de ce livre? Et quels en sont les
motifs directeurs? Avant de proposer notre schéma d’interprétation au
lecteur, nous devons avertir celui-ci de ce que le style de composition de
I’ouvrage n’en permet guére la réarticulation systématique. Tout comme le
Journal métaphysique de 1’auteur, mais cette fois en référence constante a
I’histoire, le propos y est développé de maniere libre et n’obéit a aucune
structuration logique précise. La division du recueil en trois parties met
peut-étre en évidence certains regroupements thématiques; mais il s’avére
¢galement que les themes abordés s’enchevétrent pour former une sorte de
prisme qui rend difficile [’entreprise de syntheése. C’est pourquoi, plutdt que
de rendre compte de ces textes par un examen linéaire, il nous a semblé
préférable d’organiser notre €tude autour d’un certain nombre de leurs
«invariants» problématiques et d’indiquer, a partir de ceux-ci, des pistes de
discussion avec des auteurs d’aujourd’hui. Je songe entre autres a Jiirgen
Habermas, a Hannah Arendt, et a certains disciples de Lévinas. En nous
aidant de la préface de Paul Ricceur, qui resitue 1’ouvrage dans le contexte
historique qui a motivé sa rédaction (la guerre froide, I’intellectualisme de
gauche, les dissensions internes de la sociét€ frangaise d’apres-guerre), nous
avons essentiellement dégagé trois invariants problématiques majeurs:
1° I"esprit d’ abstraction dénoncé comme €tant la source des idéologies tota-
litaires; 2° la crise des valeurs comme effet de la destruction par ces idéo-
logies du rapport ontologique d’appartenance entre les hommes; 3° /a
fonction critique du philosophe dans sa différence d’avec la fonction de
I’apologete ou du prophete.



LA PHILOSOPHIE CONTRE L’ESPRIT D’ABSTRACTION 385

1* L’esprit d’abstraction.

A travers ces différents essais, G. Marcel accomplit a la fois une
phénoménologie circonstanciée de 1’esprit d’abstraction et une généalogie
du totalitarisme moderne. Qu’est-ce que I’esprit d’abstraction? «Des le
moment, écrit I’auteur, ol nous accordons arbitrairement la prééminence a
une certaine catégorie isolée sur toutes les autres, nous sommes victimes de
’esprit d’abstraction: ceci est vrai au supréme degré pour qui prétend inter-
préter l’ensemble de la réalit€é humaine a partir des faits économiques»
(p. 48). L’«économisme» qui régit nos sociétés, et dont procede le plus
souvent 1'interprétation marxisante de 1’homme, est donc par excellence un
phénomene de I’esprit d’abstraction. Mais celui-ci peut se réclamer d’autres
catégories isolées, telles que la race (le nazisme), la productivité (le darwi-
nisme social), ou I’histoire universelle (la Terreur). Le commun dénomina-
teur de toutes les formes de l'esprit d’abstraction se situe trés exactement
dans la prétention de certains savoirs qui ont I’homme pour objet, et parmi
lesquels I’économie joue un rbéle dominant, de s’élever au rang de science
générale de la société et de substituer aux normes €thiques des normes
réductrices et pseudo-objectives de la vie en commun. C’est en effet en
vertu de cette prétention a décider de ce qui «vaut» et ne «vaut pas» que
ces savoirs se muent en idéologies. Celles-ci sont toujours davantage
enclines & concevoir le citoyen en fonction d’une vision «unidimension-
nelle» de son essence, tel un ensemble programmé de fonctions et de
besoins. Avec elles, s’affirme le primat de ’homo laborans ou de 1’homo
ceconomicus, défini comme un complexe de compétences et de perfor-
mances qu’un pan-technicisme s’autorise a «gérer» de maniere soi-disant
efficace. «C’est I’homme dont le rendement est objectivement discernable
qui est désormais pris comme archétype de I’humanité» (p. 111). G. Marcel
recoupe ainsi les théses les plus incisives de Hannah Arendt, 1'auteur des
Origines du totalitarisme et de La condition de I'homme moderne. L’ op-
pression qui guette 1’homme contemporain n’est plus a comprendre comme
la conséquence d’un autoritarisme irrationnel, soutenu par une tradition
culturelle désuéte, mais comme le fruit d’un hyper-rationalisme qui confond
I’action et la production (la praxis et la poiesis), et qui vise a subordonner
I’ordre moral et juridique de la collectivité a la loi du marché. C’est pour-
quoi, les mots d’ordre les plus péremptoires de cet esprit d’abstraction, la
sélection naturelle et la rentabilité, la vitesse et la compétitivité, décident de
I’existence ou de la non-existence de la personne humaine selon des normes
d’évaluation et de mensuration qui la laissent sans recours. En s’appliquant
méthodiquement a travailler la personne, en anesthésiant sa sensibilité, en
déculturant sa pensée et en la violant dans son intériorité, ils préparent la
prochaine mise au pas des collectivités humaines en un gigantesque «staff»



386 RAPHAEL CELIS

d’exploitation et de mobilisation des ressources de toutes especes, ou I’édu-
cation au vivre-ensemble se réduira a I’élevage professionnel. L ordre histo-
rique mondial est ainsi rétréci aux dimensions d’un ordre domestique que
ne contrdle plus aucune instance éthique ou politique autonome.

Quant a la description des «techniques d’avilissement», auxquelles G.
Marcel consacre plusieurs essais, elle doit donc s’entendre comme une
réflexion sur I’ensemble des méthodes de propagande utilisées pour
brouiller et obturer tous les acces — philosophique, artistique, culturel, reli-
gieux — qui permettent de s’en référer a des niveaux de signification irrécu-
pérables par I’économisme ambiant. Dans cette perspective, ce n’est ni a la
science, ni a la technique en tant que telles que 1’auteur intente un proces,
mais a |’«esprit» technocratique et aux mutilations que celui-ci inflige a
I"herméneutique quotidienne du phénomeéne humain. Ainsi, €crit-il, «on
pourrait se demander si I’homme de la technique n’en vient pas a regarder
la vie elle-méme comme une technique tout a fait imparfaite et ou le
bousillage serait la reégle. Comment, dans ces conditions, ne s’arrogerait-il
pas le droit d’intervenir dans le cours méme de la vie, comme on €écluse
une riviere? On fera ses calculs avant de savoir $’il y a lieu de mettre un
enfant «en route», comme on calcule avant d’acheter un side-car ou une
«simca»; on fera le compte aussi exact que possible du cofit annuel; dans
un cas il faudra prévoir les maladies et les notes de médecin; dans ’autre,
les avaries et les notes de garagiste. On se rabattra assez fréquemment sur
le petit chien qui coiite moins cher; si les notes du vétérinaire s’allongent a
’exces, il y aura la ressource de piquer Azor ou Coquette. On n’en est pas
encore a envisager cette solution pour Jeanine ou Félicien» (p. 46). Par ces
remarques ironiques, G. Marcel s’efforce de faire apparaitre 1’absurdité de
la «pensée calculante» lorsque celle-ci est indifférement appliquée a toutes
les questions concréetes ou 'homme décide de son sens et de ses finalités.
Ce faisant, il recoupe partiellement les interrogations d’un Heidegger sur le
«Gestell» ou sur la «Machenschaft», c’est-a-dire sur cette «ingéniérie»
débridée qui s’empare du projet entier de I’existence, en soumettant toute
action et toute pensée a la Loi indiscutée d’une mise a disposition produc-
tive et instrumentale. Il reprend ainsi en sous-ceuvre la distinction, fonda-
mentale a ses yeux, entre «probléme» et «mystére» — ce dernier terme étant
réservé a la condition ontologique de la personne. Néanmoins, pour notre
auteur, la négation du mystére par la pensée calculante n’est pas tant
marquée par le régne de la Raison ou par le triomphe du Logos que par la
répudiation, la désertion ou la caricature de ['universel: c’est le phénoméne
humain concret, sous-tendu par la croyance originaire dans les normes du
Vrai et du Bien comme conditions de possibilité du vivre-ensemble, que
défigurent et annihilent les pratiques d’avilissement de la civilisation positi-
viste (il est significatif & cet €gard, comme le souligne P. Ricceur, que



LA PHILOSOPHIE CONTRE L’ESPRIT D’ABSTRACTION 387

G. Marcel recommande a notre époque une cure de platonisme). Ces prati-
ques, nous le savons, ne se réduisent pas a la torture physique ou a I’intimi-
dation directe. Elles se complexifient par le développement de procédés
extrémement subtils de manipulation psychologique et de chantage moral,
dont les médias, les parodies publicitaires et la propagande omniprésente,
qut fait s’équivaloir I’homme et la marchandise, ne forment que la pointe
visible de I'iceberg. C’est sur ce point que G. Marcel se risque le plus. Il
faut avoir ['audace, suggere-t-il, de dégager toutes les implications méta-
physiques des événements de 1’histoire et de «se poser la question de savoir
si les camps de concentration ne peuvent pas en quelque sorte tre regardés
comme la figure anticipée et sinistrement caricaturale du monde qui vient»
(p. 137). Plus proche ici d’Adorno, qui fonde sa démarche sur la négativité
essentielle de la pensée philosophique, que du courant «post-moderne» qui
accuse en bloc la tradition de cette pensée d’avoir inventé un discours qui
tout a la fois engendre I’horreur et la forclot, G. Marcel refuse de reléguer
les atrocités nazies dans la sphere de l'inintelligible, comme si celles-ci
n’étaient que l’aboutissement fatal et destinal de 1’onto-théologie occiden-
tale, ou encore comme si elles étaient I’émanation d’un mal démonique et
mystérieux que la conscience ne pourrait nommer sans se départir d’elle-
méme. Ce qui s’est passé a Auschwitz se reproduit & nouveau et s’organise
a I’échelle planétaire. Quiconque cultive une compassion inquicte pour ses
contemporains ne pourra pas ne pas faire ’épreuve de la ressemblance trou-
blante entre les techniques d’extermination et d’intimidation que subissent
certaines populations du monde sous le couvert de la dure loi des affaires et
les techniques de ravalement et d’humiliation qui furent administrées dans
les camps de la mort. Seul le badigeon idéologique a changé. Au nom de la
démocratie, du progrés économique et de la liberté d’initiative élevés au
rang d’absolu, «comme si la démocratie moderne €tait une parousie de 1’es-
prit» (p. 84), un modele réductionniste de 1'homme déploie ses effets
dévastateurs, lequel ne differe essentiellement en rien de celui que pronait
le millénarisme hitlérien. Dans un cas comme dans ['autre, un méme natu-
ralisme, fanatique et usinaire, s’en prend a l'irréductible transcendance de
I’homme, 2 toutes les dimensions de son €tre qui transgressent la codifica-
tion instrumentale de ses facultés et la mise a disposition programmative et
calculante de son énergie. En référence au récit de George Orwell, /984,
I’auteur nous interroge: qu’est-ce aujourd’hui que cette «liberté» a laquelle
le discours politique fait appel chaque fois qu’il est nécessaire de réorches-
trer la guerre de tous contre tous? Elle n’est autre, nous répond-il, que la
possibilité laissée a chacun de «se rendre assez insignifiant pour ne pas
attirer sur soi 1’attention du pouvoir» (p. 25), étant entendu que la volonté
d’insignifiance n’est qu’une forme cérébralisée de suicide.



388 RAPHAEL CELIS

2° La crise des valeurs

A ce propos, G.Marcel précise: «on ne parle de valeur que la ot on est
en présence d’une dévaluation préalable (...). Le terme de valeur a au fond
une fonction compensatrice et est utilisé la ol une certaine réalité substan-
tielle a été véritablement perdue (...). La philosophie des valeurs m’apparait
comme une tentative vraisemblablement avortée pour récupérer dans les
mots ce qui a été réellement perdu dans les esprits» (p. 83). Quelle est cette
réalité substantielle en perdition? Celle-ci concerne davantage les vertus
théologales — relatives au caractere sacré de la vie humaine — que les vertus
enseignées par la morale (courage, honnéteté, tempérance). En d’autres
termes, il est question en elle des positions doxiques originaires qui sous-
tendent de maniere anté-prédicative notre appréhension intime de [’acte
d’exister: I’épreuve de la fiabilité, de ’espérance et de ’amour qui motive
généralement le désir du vivre-ensemble. «On peut poser en principe, €crit
G.Marcel, que I’€tre-humain se situe normalement par rapport a d’autres
tres et aussi a des choses qui ne sont pas seulement spatialement proches,
mais auxquelles 1l est relié par un sentiment d’intimité. C’est ce sentiment
dont je dirai qu’il est en soi focalisant. On pourrait encore parler d’une
constellation matérielle et spirituelle, qui se crée normalement autour de
chaque étre humain» (p. 94). Pour I'auteur, c’est ce sentiment «focalisant»
qui conduit a [’absolu; il présuppose la limitation du savoir et des catégo-
ries. Car il est impossible de concevoir en totalité ce foyer ou la constella-
tion des personnes puise sa source: «si j’ai clairement reconnu ma situation
d’étre fini, j’ai compris que je suis un parmi d’autres, ou encore avec d’au-
tres. Entre nous se constitue quelque chose qui dépasse les relations propre-
ment dites, une sur-relation qu’il n’est pas en mon pouvoir de transformer
en une sorte d’objet idéal dont je pourrais disposer comme on dispose
d’une formule» (p. 81).

Ce que partagent toutes les grandes idéologies technocratiques, qu’il
s’agisse du biologisme fasciste, du matérialisme historique ou du néo-libé-
ralisme, c’est la méme inaptitude & rencontrer I’homme concret et a penser
son inscription préalable dans le «foyer» ontologique de I’étre-avec, — cet
homme concret pour qui la Raison n’est pas d’abord une instance de domi-
nation et d’auto-dressage, mais la faculté d’adresser et de signifier son exis-
tence a d’autres hommes. Le mal radical qui sous-tend ces idéologies, et
dont la seconde partie de ce volume s’efforce d’élucider les présupposés,
réside dans la dissociation de caractére résolument métaphysique qui
s’opere entre 1’esprit et ’amour — dissociation, affirme 1’auteur, qui
contredit toute la tradition de la sagesse occidentale. «En se comprenant sur
le modele des produits de sa propre technique, I’homme se dégrade a 1’in-
fini et se condamne a renier, c’est-a-dire en fin de compte a annuler les
sentiments fondamentaux qui pendant des millénaires ont dirigé sa



LA PHILOSOPHIE CONTRE L’ESPRIT D’ABSTRACTION 389

conduite» (p. 66). Telle qu’elle se dégage de I’'idéologie technicienne,
I’existence humaine est ainsi faite que la surrection faustienne de ’esprit et
la volonté de surpuissance qu’elle promeut arrachent cet esprit au tissu rela-
tionnel vivant ou il s’incarne, menagant d’épuiser et de paralyser la dyna-
mique désirante qui porte cette existence et la met en mouvement: «La
question qui domine toutes les autres aujourd’hui est de savoir comment il
est possible de rallumer I’amour de la vie chez des étres qui ne semblent
plus aucunement le ressentir» (p. 116). Cet amour de la vie va de pair avec
I’appréhension et 1’acceptation de cette vie comme don, comme interpella-
tion transcendante. Aussi, le terrain privilégié ol se joue cette expérience
donatrice de 1’absolu est celui de la relation au «prochain» (p. 161). Celle-
ci n’est pas une relation a une instance de droit ou a un support de
«valeurs» (p. 83), soumises comme le dirait Kant aux estimations du juge-
ment hypothétique. Mais elle est la révélation d’une solidarité incondition-
nelle envers tous ceux dont je recois mon propre €tre, la direction de mon
désir, et le sens de mes actions. Le prochain n’est pas ce terminal avec qui
nous €changeons des informations; il n’est pas d’abord le cosignataire d’un
contrat ou le partenaire d’une entreprise avec lesquels 1l me faudrait décider
d’une tactique commune de «réussite». Le prochain est celui envers lequel
nous nous découvrons /iés par tout un réseau de significations non formali-
sables, et qui précéde toute décision d’entreprendre, de communiquer et de
statuer sur quoi que ce soit. Il est celui qui nous invoque par-dela toute
«valeur» et qui, par I'offrande de cette invocation, nous livre le viatique
indispensable pour que nous nous déterminions pour la vie plutét que pour
la mort. En dépit de tout ce qui les sépare, G. Marcel est trés proche d’un
E. Lévinas ou d’un M. Buber, dont on connait les réflexions sur la constitu-
tion originellement «religieuse» (au sens étymologique de ce terme) du
rapport a autrui. Pareillement a ces derniers, il cherche a situer I’«éternel
humain», non dans une appartenance archaique a la nature ou dans la
subordination aveugle de celle-ci a2 un entendement omnipotent, mais dans
la «logique du don» qui engage la personne et transforme 1'€goité éprise de
pouvoir en un étre-pour-1’autre. La démarche réflexive de G. Marcel s’enra-
cine ainsi dans une ontologie de 1’étre-en-commun, qui seule est a méme de
fonder, par la concrétude d’une pré-donation phénoménologique, le primat,
revendiqué aujourd’hui par J. Habermas, de la «raison communicationnelle»
sur la raison instrumentale.

3¢ Le role du philosophe

G. Marcel consacre tout un chapitre a la position du philosophe devant
le monde d’aujourd’hui. Entre le professionnalisme universitaire qui tend a
confondre le professeur de philosophie avec un artisan, voire un «horticul-



390 RAPHAEL CELIS

teur» du concept (p. 72), et le journalisme transcendantal ou la pens€e se
laisse commander par la surenchere médiatique de la provocation, de la
mode et de la commercialisation, le philosophe authentique doit trouver une
voie moyenne. N1 hors du monde, ni prisonnier du monde, la lucidité de sa
méditation, centrée sur la saisie des essences (p. 77), doit servir le jugement
et l'action. Elle n’a de sens que si elle travaille un tant soit peu le sens
commun pour €clairer en profondeur son choix entre €tre et ne pas étre:
«nous avons a reconnaitre que le non-Etre peut €tre préféré, qu’il peut
affecter le visage méme de 1’€tre, et c’est ce travestissement que le philo-
sophe est tenu de dénoncer expressément» (p. 83). De ce travestissement,
G. Marcel donne un exemple: la canonisation de 1’histoire pratiquée par les
néo-hégéliens, obéissant au principe qui déclare Weltgeschichte ist Weltge-
richt. Cette substitution de la loi de I'histoire a la transcendance de 1’étre,
non seulement déracine la personne du sol de l'intersubjectivité concrete,
mais elle confére a la philosophie une autorité de type eschatologique
qu’elle ne peut légitimement assumer. La philosophie se doit de rester
critique et ne peut se muer en prophétie. La tentation de I'illusion transcen-
dantale, dénoncée par Kant, la guette aujourd’hui plus qu’hier, dans la
mesure ou les sciences de 1’homme lui proposent autant de modeles au
départ desquels il peut lui paraitre fondé d’extrapoler des prédictions. Il lui
faut humblement reconnaitre que penser n’est pas connaitre, et positivement
affirmer que la liberté humaine excede, de par son statut ontologique, la
législation des systemes hypothético-déductifs. Ce qui ne signifie pas non
plus que la philosophie doive céder le pas a la mystique et troquer la
discursivité contre 1'incantation (de I’Etre ou du Tout-Autre): «il ne peut y
avoir de philosophie aujourd’hui sans une analyse d’essence phénoménolo-
gique portant sur la situation fondamentale de 1’homme» (p. 80). Si elle ne
peut prétendre 4 une connaissance exhaustive, la philosophie a pour tiche
de rendre intelligible a2 nouveau ce que la servitude des stéréotypes et des
clichés a obscurci et perverti. Par une vigilance de tous les instants, son
devoir est d’assumer sa responsabilité pour le sens, sans négliger les réper-
cussions que ses options peuvent entrainer sur le plan de 1’action.

Le lecteur averti regrettera peut-étre que ces essais ne soient pas plus
explicites sur le plan théorique et que 1’analyse des essences, pourtant
reconnue pour nécessaire, ne soit pas menée avec plus de rigueur et de
persévérance. Certaines digressions, engagées a propos d’un contexte histo-
rique aujourd’hui dépassé, donnent parfois 1’impression que |’auteur vaga-
bonde en communiquant ses positions sur des sujets secondaires. D’autre
part, la relation négative que 1’auteur entretient implicitement avec les
sciences humaines laisse perplexe le philosophe rompu aux médiations
herméneutiques. La philosophie serait-elle la seule discipline a développer
I’esprit critique envers les sources du malaise de notre civilisation? Ne
revient-il pas a la sociologie d’avoir éclairé en premier I’«anomie» dont



LA PHILOSOPHIE CONTRE L’ESPRIT D’ABSTRACTION 391

patissent nos soci€t€és? Ne sommes-nous pas redevables a la science de
I’histoire de nous avoir avertis que les démocraties s’averent plus exposées
que les régimes «forts» a la tentation totalitaire? L’anthropologie et les
sciences politiques ne sont-elles pas informées elles aussi du danger que
représente I'économisme unilatéral charrié par certaines idéologies? Et le
philosophe n’est-il pas contraint de faire le détour par ces savoirs constitués
pour étre a méme de formuler en un langage rigoureux ce qu’il en est de la
relation ontologique interpersonnelle qui sous-tend le Collectif? L’on s’in-
quiétera d’autant plus de ces absences de médiation que G. Marcel ne se
soucie guere de la spécificité du registre politique par rapport aux autres
niveaux de la collectivité humaine, et qu’il établit des relations d’inférence
directe entre des réalités institutionnelles aussi différentes que la famille, la
communauté et la société.

Certes, si ’on tient compte du fait que ces textes €taient destinés a un
large public, on n’insistera pas trop sur ces questions de méthode. Comme
nous 1’avons indiqué au début de ces lignes, le chercheur soucieux de saisir
les présupposés fondamentaux de I’ouvrage ne peut y voir clair qu’en se
rapportant aux écrits plus spéculatifs de 1’auteur. Et le lecteur non averti
trouvera dans ces pages, qui ne manquent ni d’exemples pertinents ni
d’images évocatrices, une excellente occasion de prendre distance a I’égard
des fausses €vidences qui masquent les enjeux réels de notre siecle et de
faire I'expérience d’un type de pensée dont la clairvoyance est toujours
accompagnée du souci constant de renouer avec les préoccupations
humaines les plus communes.

2 Nous recommandons également, 2 titre d’introduction, les essais de P. Riceeur
consacrés a Gabriel Marcel dans Lectures 2, Paris, Seuil, 1982.



	Étude critique : la philosophie contre l'esprit d'abstraction

