Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 4

Artikel: La vie humaine est-elle sacrée? : Euthanasie et assistance au suicide
Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 359-381

LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE?
EUTHANASIE ET ASSISTANCE AU SUICIDE*

BERNARD BAERTSCHI

Résumé

De nombreuses personnes estiment que la vie humaine est sacrée, et
donc que sa destruction intentionnelle n’est jamais justifiée. A partir d une
réflexion sur la notion de ‘qualité de vie', nous tentons de montrer que
I affirmation de ce caractére sacré ne se justifie pas et qu'il faut changer
notre appréciation de la valeur de la vie. Il en résulte que, dans certains
cas, lorsque la qualité de vie est trop basse, la destruction directe et inten-
tionnelle d’une vie humaine, que ce soit la sienne ou celle d’autrui, est
permise. Cette conclusion est ensuite appliquée aux diverses variétés d eu-
thanasie et a I’ assistance au suicide.

L. Introduction: le cas de Karen Quinlan

Actuellement, parmi les auteurs qui se réclament de la tradition judéo-
chrétienne, nombreux sont ceux qui affirment le caractere sacré de la vie
humaine, généralement en référence au commandement bien connu du
Décalogue: «Tu ne tueras pas!» Par ailleurs, dans ’optique de la défense
des droits de I’homme, le prix Nobel Jean Dausset a récemment proposé
d’ajouter le droit a la vie a la Déclaration universelle des Droits de
I'Homme, en précisant qu’il inclut une «protection contre toute utilisation
des connaissances allant & ’encontre de la dignité ou de 1’existence mé&me
de ’homme»'. Il y a 12 une convergence qui dénote une préoccupation
caractéristique de notre époque, dont il parait bien difficile de ne pas recon-
naitre la valeur et 'importance. Pourtant, a y regarder de plus pres, des
interrogations se font jour, comme on le voit bien a partir d’un cas qui fit
les titres de la presse aux Etats-Unis, celui de Karen Quinlan, car il met

* Une version antérieure de ce texte a fait 1’objet d’une conférence, prononcée
devant la Société romande de philosophie, le 2 décembre 1992 a Lausanne et le
13 janvier 1993 a Geneve.

I «Les Droits de I'Homme face aux progres des connaissances», Journal
International de Bioéthique, 1991/1, p. 24.



360 BERNARD BAERTSCHI

bien en lumiére les dilemmes moraux que l’affirmation du caractere sacré
de la vie humaine suscite.

Au mois d’avril 1975, alors qu’elle est dgée de 21 ans, Karen Quinlan
féte I’anniversaire d’un ami dans un bar; aprés avoir avalé quelques bois-
sons alcoolisées, elle se sent mal; elle est ramenée a la maison et peu
apres, sa respiration cesse. Ranimée par un policier, elle ne reprend pour-
tant pas conscience et est conduite a 1’hopital, ot ’on constate des 1ésions
cérébrales irréversibles, si graves que son état est considéré comme végé-
tatif. Aprés plusieurs mois de doute et de réflexion, ses parents, avec 1'ac-
cord du prétre de leur paroisse, demandent que le respirateur artificiel soit
débranché. Le médecin soignant de 1’hopital refuse: Karen n’est pas clini-
quement morte, et doit en conséquence €tre soignée comme toute autre
personne, -ainsi que 1’exigent les lois. L’affaire est alors portée devant les
tribunaux, qui tranchent apres bien des vicissitudes en faveur des parents:
le 22 mai 1976, le respirateur est débranché, mais Karen se met a respirer
spontanément; elle vivra inconsciente pendant plus de dix ans encore, et
sera déclarée morte le 13 juin 19862,

Cette tragique affaire pose quantit¢ de problemes éthiques; celui qui
nous retiendra concerne, nous 1’avons dit, le caractere sacré de la vie: selon
les critéres de la mort en vigueur, Karen Quinlan, bien qu’inconsciente et
réduite, comme on dit parfois, a I’état de «légume», était vivante dans son
coma ; débrancher le respirateur pouvait donc la tuer, ce qui contredisait le
caractere sacré, par conséquent l’intangibilité de la vie innocente®. La
bataille 1égale qui fit rage autour de cette affaire le montre bien: le procu-
reur général du New Jersey affirma que laisser Karen mourir serait ouvrir
la porte a I’euthanasie, un avocat parla de sentence de mort et un théolo-
gien catholique critiqua les Quinlan en précisant que le droit a la mort
n’existe pas, que I’amour de la vie, méme si celle-ci est réduite a une ruine,
oblige & une protection utilisant tous les moyens possibles®.

De telles situations contredisent-elles le caractére sacré de la vie? En
tout cas, elles le mettent en question. D’abord dans sa littéralité: une fois
le feu des passions apaisé, on peut se demander si «sacré» est 1’adjectif

2 Cf. G. PENCE, Classic Cases in Medical Ethics, New York, McGraw-Hill,
1990, ch. 1.

* Si nous ajoutons «innocente», c’est pour ne pas entrer dans une discussion de
la peine de mort ou de la 1égitime défense.

* Cf. G. PENCE, op. cit., p. 11 & 13. Relevons que la position de ce théologien
n’est pas ici représentative de celle de son Eglise, qui distingue les moyens
ordinaires (obligatoires) des moyens extraordinaires (non obligatoires); cf. sur ce
point PIE XII, «Problémes religieux et moraux de la réanimation», 1957, in
P. VERSPIEREN (€d.), Biologie, médecine et éthique, Paris, Le Centurion, 1987,
p. 368.



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 361

qui convient, et on voit vite que ce n’est pas le cas, comme le fait remar-
quer Jean-Marie Thévoz:

«Dans la tradition biblique, la vie est digne de protection, mais cette protec-
tion passe par un autre chemin que le sacré. [C’est] dans les textes de loi, le

décalogue et les développements et explications deutéronomistes de la loi que

I’on trouve les affirmations du respect dii 2 la vie humaine»>.

I1 faut en effet €tre précis, et le théologien nous rappelle justement que
I'adjectif «sacré» ne doit pas étre utilis€ hors de propos; notamment, il ne
s’applique pas a tout ce qui possede une valeur éminente simplement parce
qu’il a cette valeur, ce que, bien siir, nous affirmons de la vie, lorsque, un
peu légerement d’un point de vue théologique, nous la déclarons sacrée. Ce
qu’il faut dire, si ’on veut étre précis, c’est que la vie humaine est trés
importante, sans €tre pourtant un absolu; c’est pourquoi, comme le reléve
encore Thévoz, «si la vie humaine ne doit pas étre détruite, elle ne peut pas
toujours étre protégée»6. Certes; mais au-dela et a travers le pouvoir pointe
la question du devoir: le probleme que pose la tragique histoire de Karen
Quinlan, c’est de savoir si la vie doit étre protégée, lorsqu’elle peut 1’étre,
quelles que soient les circonstances; ici, comme on l’a vu mentionné, le
probleme de 1’euthanasie se présente naturellement.

2. La valeur de la vie

L’euthanasie, ¢’est la bonne mort; 11 y a donc de mauvaises morts. Cela
signale immédiatement que, lorsqu’il est question de vie dans ce contexte,
il ne s’agit pas de la simple existence: la mort ne met pas fin a la vie tout
court, mais a une vie d’une certaine qualité, celle-ci conférant justement a
celle-la une dignité: vivre, c’est vivre dignement, et le droit a la vie n’est
pas simplement un droit a I’existence, mais a la vie digne — souvenons-
nous de Dausset parlant de «la dignité ou de I'existence méme de
I’homme» —. Bref, lorsque nous parlons d’existence et de vie, c’est bien
plus que nous entendons. C’est pourquoi, quand quelqu’un dit que sa vie
est un fardeau, qu’elle contient plus de maux que de biens, mais que pour-
tant il ’aime, ce qu’il aime, ce n’est pas la vie tout court, mais la vie et les
propriétés dont elle est encore le support et que, tout bien réfléchi, il consi-
deére encore comme dignes d’étre préservées; une telle plainte contre la vie
n’est donc qu’une facon de parler’.

3> Entre nos mains I'embryon, Geneve, Labor et Fides, 1990, p. 245.
6 Op. cit., p. 247.
7 Philippa Foot a tendance & prendre de telles remarques trop au sérieux: «If

life is a good only because it is the condition of good things why is it not equally
an evil when it brings bad things? And how can it be a good even when it brings



362 BERNARD BAERTSCHI

On voit bien que la vie tout court n’est pas ce qui importe si 1’on suit
ce raisonnement proposé€ par Derek Parfit qui aboutit a ce qu’il nomme «la
conclusion répugnante». Acceptons pour les besoins de I’argumentation le
principe suivant: «Si les autres choses sont égales, le meilleur résultat
d’une action est celui dans lequel il y aura la plus grande quantité de ce qui
rend la vie heureuse»®. Imaginons maintenant deux états du monde, A et
B; dans B, la population est le double de A, et la vie est heureuse d’un tiers
en moins: I’augmentation de population est accompagnée d une diminution
de la qualité de la vie des individus, mais comme cette diminution est infé-
rieure a une demie, la quantité totale de bonheur est plus grande en B qu’en
A, et donc I’état du monde B est meilleur que I’état du monde A. Cela n’est
pas forcément génant: beaucoup d’entre nous acceptent une légere diminu-
tion de leur bien-&tre pour augmenter celui de moins favorisés qu’eux; c’est
notamment ce que réalisent les impots et les ceuvres d’entraide. Cela se
gate, toutefois, si 1’on poursuit sur cette pente et qu’on imagine des états du
monde C, D,..., Z, ou chaque fois la population croit et le niveau de vie
diminue, mais ou la diminution de celui-ci est plus que compensée par 1’ac-
croissement de celle-la; en Z, on aura une population immense dont la
qualité de la vie sera proche du plus petit minimum vital. D ol la conclu-
sion répugnante:

«Pour toute population possible composée d’au moins 10 milliards d’indi-
vidus, ayant chacun une haute qualité de vie, il doit y avoir une population
imaginable bien plus grande dont l’existence, si les autres choses sont égales,

est meilleure, méme si ses membres ont des vies qui valent a peine d’étre

vécues»®.

Si maintenant I’on considére que toute vie humaine a un caractére sacré
et vaut la peine d’étre vécue, on en arrivera a une conclusion encore plus
répugnante que peu importe la qualité¢ de telles vies, et qu’il vaut mieux
mettre au monde une myriade d’enfants dont la plupart mourront de faim
dans leurs premieres années, que de conserver «égoistement» les biens exis-
tants pour soi-méme.

Comme cet argument est encore applicable a la vie d’un individu qui a
le choix entre plusieurs futurs, ainsi que le souligne Parfit'?, nous sommes

more evil than good?» («Euthanasia», 1977, in J. NARVESON (ed.), Moral Issues,
Toronto, OUP, 1983, p. 13).

8 Cf. D. PARFIT, Reasons and Persons, Oxford, OUP, 1984, p. 387.

? Op. cit., p. 388. Relevons que cela n’empéche pas que Smart a raison de
penser que s’il existait deux mondes, I’'un d’un million d’habitants et ’autre de deux
millions, chaque individu ayant la méme quantité¢ de bonheur — c’est-a-dire que le
bonheur moyen serait le méme dans les deux mondes, mais que le bonheur total
serait le double dans le second — il préférerait le second (cf. J. SMART &
B. WiLLiAMS, Utilitarianism for and against, Cambridge, CUP, 1973, p. 27-28).

10 ¢f, «Overpopulation and the Quality of Life», 1986, in P. SINGER (ed.)
Applied Ethics, Oxford, OUP, 1986, p. 160-161.



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 363

amené A affirmer que ceux qui veulent préserver a tout prix la vie se trom-
pent, car il y a des vies qui ne valent pas ou plus la peine d’étre vécues.
Mais alors, que vaut la vie? Pour le savoir, nous allons édifier une sorte
d’arbre de Porphyre: sous la vie humaine digne, il y a la vie simplement
humaine; il y a donc encore, plus bas, la vie non humaine, puis, tout en
bas, la pure existence. Or nous nous rendons compte immédiatement que
nos valorisations suivent la méme échelle, et que plus une vie est riche,
plus elle a de valeur; ce sont donc ses qualités ou propriétés qui comptent,
en tant qu’ elles sont porteuses de valeur''. Au premier niveau, la pure exis-
tence, ce qui distingue son sujet du néant, n’en a pas ou peu: elle n’est pas,
disent les kantiens, un prédicat ou une perfection; le vivant est ensuite plus
que I’inanimé, I’animal que le végétal et ’humain que I’animal. D¢s lors, il
apparait clairement qu’il peut exister des situations ol la préservation de la
vie humaine tout court ne serait plus compatible avec la poursuite d’une vie
digne, ou donc la préservation de la premiére donnerait une valeur forte-
ment négative a la seconde. Et dans de telles situations, qui pourrait nier
que la vie humaine puisse €tre sacrifiée? Toutes les traditions qui ont leurs
martyrs et leurs héros tragiques le reconnaissent, méme si c’est dans d’au-

fres contextes 12.

Ainsi, lorsque 1’on veut évaluer la valeur de la vie, celle d’une vie, ou
d’un reste de vie, il faut faire pour ainsi dire la liste de toutes les propriétés
porteuses de valeur dont elle est le support, propriétés qui se groupent selon
des niveaux hiérarchiques, et faire un bilan dont le résultat est ce qu’on
appelle «qualité de vie». Celle-ci ne recouvre donc pas une seule propriété,
mais toute une collection, dont la structure hiérarchique n’est d’ailleurs pas
tres serrée, en ce sens que, selon les situations, c’est tantdt une propriété,
tantdt une autre qui occupe une situation éminente: ce qui rend la vie un
objet de prix comprend, sauf pour les fanatiques, bien des éléments.
«Qualité de vie» est par conséquent un concept comparatif, puisqu’il
comprend une évaluation et une hiérarchisation respective de ses compo-
sants et «qu’il se préte éminemment a une formulation en termes de plus
ou de moins»'?; il est aussi un concept historique et social, changeant de
contenu selon les époques et les lieux; par exemple, notre qualité¢ de vie

' Comme le dit Engelhardt: «All else being equal, plants seem to be valued
less than lower animals, lower animals less than higher animals (such as primates
other than humans), and humans are usually held to have the highest value»
(«Medicine and the Concept of Person», in M. F. GoobmaN, What Is a Person,
Clifton N. J., Humana Press, 1988, p. 169).

12 Sidney Callahan rapporte des paroles de Jeanne d’Arc et de Natan Sharansky,
prisonnier du KGB, qui montrent bien que «these persons, as conscious moral
agents, appear to fear the loss of their inner moral integrity more than their lives»
(In Good Conscience, San Francisco, Harper, 1991, p. 37).

3 J-Y. Gorr, «Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie», in Studia
Philosophica, vol. 50, 1991, p. 107.



364 BERNARD BAERTSCHI

est fonction des ressources médicales et sociales qui nous sont accessi-
bles ',

Pour les questions de 1’euthanasie et de [’assistance au suicide, nous
voyons que les deux branches de I’arbre éthique de Porphyre, les deux
niveaux hiérarchiques qui nous intéressent, sont ceux de la vie simplement
humaine et de la vie humaine digne. Cette terminologie n’est d’ailleurs pas
trés judicieuse, car les deux expressions contiennent le terme ‘humain’, qui
ressortit au domaine de la biologie, alors que ce qui importe lorsqu’il est
question de dignité, c’est d’abord la liberté et la rationalité, bref, les
propriétés qui font de leur possesseur ce qu’on appelle une personne. Or,
comme le releve Engelhardt, il n’y a pas équivalence entre la classe des
hommes et celle des personnes:

«Ainsi que les textes sur les anges, les dieux et les déesses I'indiquent, pour
ne rien dire des spéculations de la science-fiction concernant des étres rationnels
et conscients de soi sur d’autres planetes, toutes les personnes ne sont pas
nécessairement des étres humains. L’archange Gabriel apparaissant & Mahomet
dans le désert et E.T. traversant une ville américaine du XX* siecle sont des
exemples d’€tres qui sont des personnes, bien qu’ils ne soient clairement pas
humains [...] D’un autre coté, tous les humains ne sont pas des personnes. Tous
les humains ne sont pas conscients de soi, rationnels et capables de concevoir la
possibilité d’étre loués ou blamés. Les feetus, les nouveau-nés, les handicapés
mentaux profonds et les comateux végétatifs sont des exemples d’humains qui

ne sont pas des personnes .

Pour notre propos, peu importe la liste avancée ici des étres humains
qui ne sont pas des personnes, peu importe encore qu’on ne puisse conclure
de I’humain au personnel, et donc que Karen Quinlan, lors de son hospi-
talisation n’ait peut-étre plus été une personne; l’important, c’est que la
non-équivalence entre [’humain biologique et le personnel implique la
distinction de deux domaines de valeurs bien différentes, que nous nomme-
rons en suivant Max Scheler: valeurs-de-personne (valeur,) et valeurs-du-
vivant (valeur,)'®. Ainsi nous avons deux plans hiérarchiquement ordonnés:
le personnel est porteur de valeurs plus hautes que le biologique, ce qui,
notons-le en passant, implique, contrairement a ce qu’affirment certains

14 Ce qui est vrai pour tout homme I'est encore plus pour les handicapés:
«Whether life will be of value for a handicaped infant obviously depends to some
extent on what resources are available to help the infant develop his or her
potentialities and meet future crises» (J. MoskoP & R. SALDANHA, «The Baby Doe
Rule: Still a Threat», 1986, in BEAUCHAMP WALTERS, Contemporary Issues in
Bioethics, Belmont California, Wadsworth P. C., 1989, p. 288b).

1S The Foundations of Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 107. Dans le méme
ordre d’idées, James Rachels parle de vie au sens biologique et de vie au sens
biographique; cf. J.-Y. GoFF, art. cit., p. 107.

16 Cf. Le formalisme en éthique, Paris, Gallimard, 1955, p. 121.



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 365

kantiens comme Engelhardt, que le biologique posseéde une valeur intrin-
seéque et ne ressortit pas au simple domaine des choses.

Parmi ces deux groupes de valeurs, quelles sont celles qui sont en jeu
dans les questions qui nous occupent? Fréquemment, la situation est
présentée comme celle d’un contraste entre d’une part la vie biologique tout
court et sa durée ou quantité — des valeurs, —, et d’autre part sa qualité,
mesurée par la douleur, la souffrance, ’absence d’autonomie,... — des
valeurs, et des valeurs, —; on pose alors cette question: I"augmentation de
la quantité est-elle soutenable lorsque la qualité diminue? Comme cette
question est la converse de celle qui se pose lorsqu’une action thérapeu-
tique est entreprise qui permet d’augmenter la qualité de la vie, mais au
prix d’un raccourcissement de la vie, ainsi que c’est le cas lors d’usage
important de sédatifs puissants, on pose encore celle de savoir si la licéité
morale de 1’une des action implique celle de 1’autre ou non.

Nous pensons que c’est 1a une mauvaise maniere de procéder et que
’opposition sur laquelle elle s’appuie est artificielle. En effet «qualité de
vie» y est employé en un sens trop restreint, puisque, loin de désigner l’en-
semble de routes les propriétés qui donnent un prix a la vie, elle exclut la
vie biologique et sa quantité; or un corps en bonne santé et une espérance
de vie importante ouvrent des perspectives, permettent des projets, qu’une
santé déficiente ou la certitude d’une fin prochaine excluent. On observe
d’ailleurs trés fréquemment des restrictions injustifiées de sens sur ce point:
dans le contexte médical par exemple, on réduit parfois la qualité de vie a
I’absence de douleur insupportable, ce qui entraine la conséquence discu-
table que celle d’une vie rendue inconsciente par des sédatifs est satisfai-
sante ou bonne.

Il faut donc prendre la qualité de vie dans toute son ampleur, notam-
ment avec toutes ses valeurs,. D’autant que la mauvaise méthode que nous
venons d’esquisser biaise la question: la quantité n’a aucune chance contre
la qualité, puisque cette derniere comprend une multiplicité de propriétés
qui, en s’additionnant, donneront toujours plus. Comme disait déja Platon,
dans un autre domaine, celui de la définition, «n’allons pas mettre & part,
toute seule, une petite portion en face de plusieurs grandes»'’. En outre, et
cela seul est pour nous décisif, nous estimons que les valeurs qui compo-
sent la qualité de vie ne sont pas additionnables, qu’elles ne gardent pas
toujours la méme place dans la hiérarchie — une méme douleur peut rendre
la vie insupportable ou non, selon la personne et la situation —, que tantot
I’'une, tantdt une autre, seule ou en groupe, saille. C’est pourquoi seule une
approche tenant compte de toutes les propriétés pertinentes peut convenir,
d’autant que les valeurs, de la vie biologique et de sa quantité ne sont pas
de simples valeurs,, comme !’est la vie d’un animal ou d’une plante, mais

7 Le Politique, 262b-263a, éd. Belles-Lettres, p. 9-10.



366 BERNARD BAERTSCHI

accédent a ce qui vaut pour une personne en tant que telle, puisqu’elles
sont conditions de I’exercice de tout ce qui constitue la qualité de vie, les
valeurs, y compris. Plus particulierement, pour une personne, I’essentiel de
leur valeur vient des valeurs, dont elles permettent I’exercice, la poursuite
ou ’éclosion: continuer de vivre n’est pas la simple continuation d’un rien
ou la perpétuation de processus organiques, et si le vivre n’a plus qu'une
valeur biologique, on peut trés bien juger que ce n’est pas suffisant pour
une personne en tant que personne, que c’est une qualité de vie indigne
d’un étre raisonnable et libre %,

Dés lors, si I’on pose la question de savoir si une vie dont la valeur est
trés basse justifie qu’il y soit mis fin, il n’est pas difficile d’y donner une
réponse de principe, et dans la mesure ou l’euthanasie et le suicide — qui,
on le dira, ne se distinguent que par l'identité de l’agent qui ceuvre —
consistent a terminer une vie dont la qualité est au-dessous de ce qu’une
personne peut légitimement en attendre, on ne voit pas au nom de quoi on
pourrait estimer injustifi€s de tels actes.

Au-dela du principe, cependant, subsistent encore bien des interroga-
tions; nous allons les examiner en commencant par distinguer les diffé-
rentes variétés de ’euthanasie.

3. Les variétés de " euthanasie

Selon deux points de vue couramment adoptés, on distingue:

(i) Par rapport a ’action ou a 1’agent, ’euthanasie passive et active: la
premiere consiste a laisser la nature faire, ce n’est en général rien d’autre
que le refus de I’acharnement thérapeutique; dans la seconde, quelque
chose est fait qui va hater la mort. Mais ici encore, une distinction s’im-
pose: l’euthanasie active peut étre directe ou indirecte; elle est indirecte
lorsqu’un médicament est administré qui a pour effet secondaire de préci-
piter la fin du patient, et elle est directe lorsque 1’intervention a pour effet
premier de causer la mort. Comme le dit [’abbé Bernard Tissier de Malle-
rais, en commentant un cas:

«Cet exemple a I’avantage d’illustrer la différence entre 1’euthanasie directe
(le «cocktail lytique» est employé pour donner la mort) et I’euthanasie indirecte
(’analgésique est pris pour calmer les souffrances du malade, mais I’on sait que
cela va accélérer la mort). La premigre n’est qu’un meurtre ou un suicide, la

'8 On pourra dire que, dans ce cas, il s’agit souvent de la prolongation, non de
la vie, mais de I’agonie; cf. A. L. BowLES, «Commentary», Hastings Center Report,
vol. 22/4, novembre-décembre 1992, p. 28: «It is important to distinguish between
prolonging life and prolonging dying [..] Merely sustaining biological function
would really only prolong Mrs. R’s dying».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 367

seconde est une action parfaitement licite, pourvu que I’intention ne soit nulle-
~ . . Q
ment de héter la fin du patient!» '

Le jugement moral qui accompagne ce commentaire localise le cas le
plus délicat: I’euthanasie active directe.

(1) Par rapport au patient, I'euthanasie volontaire, demandée par le
malade, ’euthanasie non volontaire, lorsque le patient est dans |’'incapacité
de donner son accord et ’euthanasie involontaire, contre la volonté du
malade?V.

La distinction de ces deux points de vue met en lumiere |’importance
de deux facteurs cruciaux: la bienfaisance de ’agent et 1’autodétermination
du patient. En effet, par rapport a 1’action et a 1’acteur, ce qui compte, c’est
qu’un certain bien soit réalisé ou a tout le moins un mal empéché: méme
lorsque la mort est directement voulue, c’est pour faire cesser une situation
devenue intolérable ou jugée comme telle, la qualité de vie du malade étant
devenue si basse qu’il est demandé au médecin d’intervenir par un acte de
bienfaisance. Par rapport au patient, ce qui compte, c’est son choix ou, a
défaut, les conditions qui le rendent impossible ou non respectable. Exami-
nons maintenant, en référence a ces deux facteurs, les neuf cas possibles
qui résultent de la combinaison de ces variétés:

1. L’euthanasie volontaire passive: le malade refuse qu’on continue a
le soigner; s’il est atteint d’une maladie incurable et a un stade terminal,
personne n’éléevera d’objection, car son droit de décider est entier et il n’a
plus rien a attendre de la vie: la bienfaisance est satisfaite effectivement a
condition que 1’on ne s’acharne pas.

2. L’euthanasie volontaire active indirecte: le malade demande qu’on
lui administre des médicaments qui diminuent ses souffrances, mais qui
vont hater sa fin. Ici aussi, la bienfaisance le recommande, si aucun moyen
plus doux n’existe.

3. L’euthanasie volontaire active directe: le malade demande qu’on
mette fin a ses jours, car la vie lui est devenue insupportable. Il exerce la
son autodétermination et la bienfaisance ’appuie encore, tout comme dans
I’assistance au suicide, ol seul 1’agent différe: ici le patient, 1a le médecin.

19 «L’euthanasie», Fideliter, n° 47, sept.-oct. 1985. Certains auteurs qualifient de
‘passive’ I’euthanasie active indirecte. Nous pensons que cela n’est pas judicieux,
car la structure causale de ces épisodes en est obscurcie.

20 Cf. D. BROCK, «Voluntary Active Euthanasia», Hastings Center Report,
vol. 22/2, mars-avril 1992, p. 10-11: «[...] voluntary euthanasia — that is, with the
case in which a clearly competent patient makes a fully voluntary and persistent
request for aid in dying. Involuntary euthanasia, in which a competent patient
explicitly refuses or opposes receiving euthanasia, and nonvoluntary euthanasia, in
which a patient is incompetent and unable to express his or her wishes about
euthanasia».



368 BERNARD BAERTSCHI

Dés lors, ce cas n’est pas plus difficile que le précédent du point de vue
moral.

4. 5. 6. L’euthanasie non volontaire: le choix du patient n’est plus
possible; s’il n’a pas laissé d’instructions ou s’il n’a pas délégué explicite-
ment son autodétermination a un proche, la bienfaisance permet de réaliser
cette euthanasie pour les raisons mentionnées sous 1. 2. et 3. Pour ne pas
compliquer notre propos, nous ferons comme si 1’euthanasie non volontaire
pouvait toujours étre ramenée au cas de |’euthanasie volontaire, par une
procédure de délégation®!.

7. L’euthanasie involontaire passive: on suspend un traitement jugé
inutile contre les veeux du malade. L’autodétermination s’y oppose, mais
non la bienfaisance, a quoi peut encore s’ajouter une raison de justice dans
1’allocation des soins, si les ressources médicales sont limitées.

8. L’euthanasie involontaire active indirecte: [’autodétermination la
proscrit et la bienfaisance est ici douteuse; en effet, il semble bien que ce
soit au malade de décider quand ses souffrances deviennent pour lui suffi-
samment intolérables pour qu’il choisisse de préférer leur atténuation a la
quantité de vie qui lui reste.

9. L’euthanasie involontaire active directe: pour 1’autodétermination et
la bienfaisance, ce cas se ramene au précédent. En outre, ¢’est un meurtre.

Ce survol nous confirme que la qualité de vie joue bien un role central,
et donc que la vie biologique et sa quantité ne sont jamais des criteres
déterminants. Mais il montre aussi qu’elle n’est pas seule en jeu: tant la
condamnation spontanée qui accompagne l’euthanasie involontaire active,
que I'importance de la question de la délégation dans les cas d’euthanasie
non volontaire, indiquent que [la véritable bienfaisance doit respecter
"autodétermination, celle-ci étant comprise non pas comme un ¢lément de
la qualité de vie, bien que la capacité de I’exercer en soit un, mais comme
une caractéristique qui fait de celui qui la posséde un sujet moral et qui
le constitue comme premiere autorité pour juger de la valeur de sa vie. Un
kantien parlerait ici de ‘liberté transcendantale’ et ajouterait, comme le
reléve Anne Fagot-Largeault, qu’elle n’est jamais négociablen, étant, si
I’on peut dire, a la source de toute négociation. Bref, la vie qui a dignité,
qu’il faut respecter et sauvegarder avant tout, c’est celle qui est le support

2L Cf. sur ce sujet A. M. CAPRON, «Substituting our Judgment», Hastings Center
Report, vol. 22/2, mars-avril 1992, p. 58-59.

22 Cf. «Réflexions sur la notion de qualité de la vie», in Archives de Philosophie
du Droit, t. 36, 1991, p. 145: «C’est cette liberté (transcendantale) de I'individu qui
n’est pas négociable, ce n’est pas sa vie au sens empirique».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 369

de cette liberté; quand ce n’est plus possible, ce peut étre un acte ultime
d’autodétermination que de s’en défaire.

Cela signifie que ceux qui considérent I’expression «qualité de vie»
comme moralement assez glissante et s’en méfient ont tort: a défaut du
respect de 1'autodétermination, elle peut certes légitimer bien des abus,
jusqu’au point ou, en contexte eugéniste, ’autorité politique prétendra étre
habilitée a dire quelles sont les personnes qui méritent de vivre. Mais
compte bien tenu de cette autodétermination, ce danger n’existe plus et ne
peut servir d’objection contre les formes d’euthanasie (non) volontaires et
I’assistance au suicide.

L’Eglise catholique pourtant condamne 1’euthanasie active directe et le
suicide, on 1'a vu: «L’euthanasie, méme motivée par une pitié mal
comprise, est I’expression d’une conception purement terrestre de la vie et
un refus de croire qu’elle est fondée et ancrée en Dieu»??. Certes, mais ce
n’est pas en tant que cette tradition valoriserait la vie tout court, sinon, elle
se tromperait tout simplement sur sa propre these: ce qui compte pour elle,
c’est la propriété relationnelle que la vie a d’avoir été créée par Dieu et
avec elle la personne, c’est-a-dire un élément qui, pour un chrétien, est
éminemment partie de la qualité de vie et lui donne une valeur telle que sa
destruction n’est de facto jamais justifiée. C’est pourquoi (i) le Conseil
permanent de 1’épiscopat francais a pu dire: «La technique thérapeutique
doit respecter non pas «la vie» sans plus, mais la personne humaine tout
entiere, avec tout ce qu’elle est et selon sa dignité»“, (1) la bienfaisance
icl est interprétée comme de la pitié mal comprise — car on ne peut bien
faire quand on agit mal —, (iii) 'autodétermination est «oubliée», celle de
la personne ne pouvant valoir contre un décret divin. Mais ce décret ne
parait pas transparent a tous les théologiens, puisque le synode de 1'Eglise
réformée des Pays-Bas pense que la qualité de vie doit prévaloir sur sa
quantité?.

Notre conclusion se heurte cependant 2 deux objections. Pour certains
auteurs, €tant centrée sur I’autodétermination et le bien du patient, elle ne
tient pas suffisamment compte du point de vue de 1’agent; pour d’autres,
elle réalise un bien par le moyen d’ un mal illicite. Examinons-les.

23 CONFERENCE EPISCOPALE ALLEMANDE, «La vie de ’homme et |’euthanasie»,
1975, in P. VERSPIEREN, op. cit., p. 385. Cf. Deutéronome, 32.39: «Nul autre avec
moi n’est Dieu! C’est moi qui fais mourir et qui fais vivre».

24 «Note sur I’euthanasie», 1976, in P. VERSPIEREN, op. cit., p. 393.

25 Cf. M. DE WACHTER, «Euthanasia in the Netherlands», Hastings Center Report,
vol. 22/2, mars-avril 1992, p. 27c: «The synod concluded that quality of life is
more important than length of life».



370 BERNARD BAERTSCHI

4. Premiére objection: I’omission et la commission

«La vie humaine, disait Thévoz, ne doit pas €tre détruite»; or elle I'est
dans !’euthanasie active, mais non dans la passive. Dans les deux cas, la
chaine causale est différente: dans 1'un, c’est le médecin qui agit, alors que
dans 1’autre il laisse faire la nature. De ce point de vue, on trouve aussi une
différence entre 1’euthanasie et 1’assistance au suicide, puisqu’ici, c’est le
patient qui agit en définitive. La question est alors de savoir, comme le
remarque Jean-Yves Goffi, si cette différence causale fait ou non une diffé-
rence morale: «Ces attitudes factuellement différentes sont-elles différentes
éthiquement?»°.

On a tendance a le penser, et a subsumer la situation sous les concepts
de commission et d’omission; c’est que, comme dit Anne Fagot-Largeault:
«Il y a [...] toute la différence du monde entre consentir a2 la mort d’autrui
et vouloir le tuer»?’, Comment, en effet, le nier? Mais alors, notre évalua-
tion de l'euthanasie ne serait pas correcte, et il nous faudrait la reconsi-
dérer. A moins que nos intuitions morales sur la différence entre omettre et
commettre ne soient pas fiables? C’est ce que pensent plusieurs auteurs:
pour Jonathan Glover, si je prévois que quelque chose de mauvais — ou de
bon — va arriver, le fait que ce soit moi qui le cause ou que je laisse un
autre agir n’a pas d’importance morale; dans les deux cas, le résultat est
éthiquement le méme?®, Dans le méme esprit, Louis Pascal va jusqu’a
contester la différence entre omettre et commettre: dans les deux cas, ce
qui compte, c’est que le processus engagé est précédé d’un choix, et que
celui-ci vise le meilleur®. Peter Singer encore est de cet avis, et il I’appuie
en donnant ’exemple suivant: imaginez la victime hospitalisée d’un acci-
dent de la route en état de coma végétatif irréversible et dont le respirateur
artificiel se débranche accidentellement; le médecin de garde, considérant

2 Art. cit, p. 102. Cette question est précédée du passage suivant:
«Certainement il y a une différence factuelle entre commettre et omettre, qui ne sont
pas le méme genre d’actions. En tuant [...] on initie une série causale dont on est
"auteur si on se place du point de vue des gestes effectués, et le responsable si ’on
se place du point de vue de I'imputation éventuelle. En s’abstenant d’empécher la
mort, on laisse se poursuivre un processus causal dont on n’est pas I’auteur physique
et, donc, sans doute pas non plus le responsable. Mais est-ce vraiment le cas ?»

2T Art. cit., p. 148.

28 Cf. J. GLOVER, «It Makes no Difference Whether or not 1 Do it», 1975, in
SINGER, Applied Ethics, p. 140: «I have [not] made a worse moral choice if
something bad foreseeably comes about as the result of my deliberate act than I
have if something equally bad foreseeably comes about as the result of my
deliberate omission».

8 CF. L. PascaL, «Judgement Day», 1980, in SINGER, op. cit, p. 115: «The sins
of omission are as serious as those of commission: there is really no such thing as
omission. There are always choices to be made; it is impossible not to choose».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 371

la qualité de vie du patient et la charge qu’il représente pour sa famille
décide de ne pas intervenir; I’évaluation morale de cette «action» serait-elle
différente si le médecin avait décidé, au vu et su des mémes raisons, de
débrancher lui-méme? On ne voit pas pourquoi’®. Nous pouvons donc
conclure que la distinction entre omettre et commettre n’a pas de pertinence
morale, et qu’elle ne peut étre alléguée pour distinguer les différentes
variétés d’euthanasie, sinon au point de vue de la causalité, du moins a
celui de 1'éthique.

C’est 1a une conclusion qui pourrait nous conforter, et pourtant ce serait
a tort. En effet, elle n’est pas valable tout court, mais seulement pour une
morale qui juge que la valeur d’une action réside entierement dans ses
conséquences, pour le conséquentialisme donc. C’est d’ailleurs ce que
souligne expressément Peter Singer, qui souscrit a4 une telle approche?!.
Mais il n’en va plus du tout de méme des que 1’on donne un poids moral a
I’intention, ce qui €tait justement le propos d’Anne Fagot-Largeault, qui
signalait que la distinction en question n’était pas prise dans un sens
absolu, mais «du point de vue d’une morale de I’intention». Plus générale-
ment, nous devons dire qu’il en va ainsi pour toute morale qui estime que
I’intention compte dans [’évaluation morale; or c’est bien notre cas,
puisque, selon nous, afin qu’une action soit bonne, celui qui ’effectue doit
viser intentionnellement la réalisation des valeurs les plus élevées dans la
situation ol elle s’inscrit*? et que, plus particuliecrement dans les questions
qui nous occupent, nous avons insisté tant sur la bienfaisance comme
volonté de réaliser le bien du malade, de favoriser son bien-&tre, que sur la
volonté de respecter I’autodétermination du patient.

Il faut donc distinguer éthiquement I’omission de la commission; certes,
mais cela n’entraine pas une évaluation morale différente des variétés d’eu-
thanasie, dans la mesure ot ¢’ est chaque fois la qualité de la vie du patient
et le respect de son autodétermination quand c’est possible, qui sont les
objets de !'intention de [I'agent. Or cela a un avantage non négligeable,
étant donné qu’il est parfois difficile de caractériser une situation comme de
commission ou d’omission, c’est-a-dire une euthanasie comme active ou
passive: ne pas continuer un traitement est passif, mais que dire si, pour

30 Cf. P. SINGER, Practical Ethics, Cambridge, CUP, 1979, p. 151.

31 Cf. «Can Bioethics be both Rigorous and Practical 7» in Réseaux, n° 53-54,
1987-1988, p. 128: «A consequentialist approach to these issues will not take refuge
in the distinction between acts and omissions [...] Instead it will focus on the
consequences of acts (and omissions)». I soutenait déja la méme thése dans
Practical Ethics, p. 150, en ajoutant que par contre, pour un déontologiste, la
distinction avait une signification.

32 Nous avons développé cette these dans «Le devoir est-il constitutif de la
moralité?», Conférences et débats du Cercle d études philosophiques d Annecy,
1991/2.



372 BERNARD BAERTSCHI

cela, il faut débrancher un respirateur, entrainant la mort immédiate du
patient?®? On est heureux que cette indécision n’influence pas ’appréciation
morale de la situation. Autrement dit, et de maniere plus décisive, la
distinction morale entre commettre et omettre est entierement relative et
subordonnée a la nature de l’intention, et si celle-ci est a la fois bienveil-
lante et respectueuse de I'autodétermination du patient, peu importe qu’elle
se réalise activement ou en laissant faire. Bref, la valeur morale de
I’«action» n’est pas sensible a la variété des cas d’euthanasie.

C’est pourquoi si la plupart des crimes sont de commission, il peut en
exister d’omission, comme le montrent ces deux situations imaginées par
Judith Thomson: «Frank hait sa femme et veut sa mort. Il met un produit
chimique de nettoyage dans son café, ce qui cause sa mort» et «George hait
sa femme et veut sa mort. Elle met un produit chimique de nettoyage dans
son café, en croyant que c’est de la creme. Il se trouve que George possede
I’antidote a ce produit, mais il ne le lui donne pas; il ne sauve pas sa vie,
et elle meurt»?*. Dans la mesure ol le verbe ‘veut’ a la méme valeur dans
les deux cas, c’est-a-dire ou l’intention est la méme, 1’évaluation des deux
«actes» ne variera pas. On le voit encore lorsque 1’on tient compte qu’il
existe un troisicme type d’«actions», celles qui sont commises par procura-
tion ou, comme le dit Neuberg, que I’on «améne»>’; imaginons alors la
situation suivante: «John hait sa femme et veut sa mort. Il paye la femme
de chambre pour qu’elle mette un produit chimique de nettoyage dans son
café, ce qui cause sa mort.» L’action de John sera évaluée tout comme
celle de Frank et de George, mais cela n’aura pas d’abord a voir avec la
chaine causale des événements, car si, aprés coup, John se repent et tente
vainement de téléphoner a la femme de chambre pour qu’elle ne verse pas
le poison, son action sera jugée moins séveérement, nonobstant I’identité de
la chaine causale amenant la mort de sa femme: la seule différence perti-
nente aura été au niveau de son intention.

On ne sera donc pas étonné qu’il existe des cas ou il est manifestement
meilleur de tuer que de laisser mourir: justement ceux ou un patient
compétent le demande. Mais ils ne sont pas les seuls. Rappelons le cas de

3 Cf. T. BEAUCHAMP & J. CHILDRESS, Principles of Biomedical Ethics, 3¢ éd.,
Oxford, OUP, 1989, p. 147: «No one has, as yet, succeeded in clearly formulating
this distinction so as the active and the passive fall neatly into two different
classes».

= «Rights and Deaths», in Rights, Restitution, and Risks, Harvard University
Press, 1986, p. 31. James Rachels propose un exemple analogue in «Active and
Passive Euthanasia», 1975, in SINGER (ed.), op. cit., p. 32.

3 Cf. M. NEUBERG, «L’Intention définit-elle I’action?», Revue de théologie et de
philosophie, 1992/111, p. 223: «Il y a les choses qu’on fait (intentionnellement ou
non), celles qu’on laisse arriver (intentionnellement ou non) et celles qu’on améne
(intentionnellement ou non)».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 373

«bébé Doe»: cet enfant était né affligé d’un syndrome de Down et d’une
fistule entre la trachée et I’cesophage, qui empéchait I’ingestion normale de
tout aliment. Les parents du nouveau-né furent informés qu’une opération
chirurgicale destinée a corriger la fistule avait une grande chance de réus-
site; par contre, si on ne l’entreprenait pas, le bébé mourrait soit de faim,
soit d’une pneumonie due aux sécrétions de 1’estomac parvenant dans les
poumons. Les parents, qui avaient déja deux enfants en bonne santé, choisi-
rent de refuser au nouveau-né toute nourriture et tout traitement, et de
laisser la nature suivre son cours. Une action en justice pour retirer aux
parents la garde de ’enfant fut alors entreprise par le Ministére public, afin
de permettre l'intervention chirurgicale, action qui fut rejetée par le
tribunal, puis par la Cour supréme de I'Indiana. Bébé Doe mourut a 1’dge
de six jours, alors que la Cour supréme des Etats-Unis avait été saisie du
dossier.

La question générale qu’on peut poser a partir de ce cas est la suivante:
si un bébé nait avec une malformation qui entraine a coup sir une mort tres
pénible dans les jours qui suivent, ne vaut-il pas mieux le tuer*®? La bien-
faisance — plutdt que la piti€é — le requiert: comme le releve James Rachels,
dans de tels cas et dans tous ceux ou il est décidé d’interrompre un traite-
ment palliatif, I’euthanasie non volontaire active directe est préférable a
toute autre, qui s’apparenterait 2 de la cruauté®’. Le nier par simple respect
de la vie serait erroné et reviendrait a soutenir soit le caractere sacré de la
vie biologique, soit ce que Judith Thomson a appel€ un «principe d’inertie
morale», stipulant qu’il y aurait un devoir de ne pas intervenir par rapport a
un état de choses existant simplement parce qu’il est existant®®, Dés que
I’évaluation morale d’une situation débouche sur la conclusion qu’une vie
ne vaut plus la peine d’étre vécue, dans la mesure ou |’autodétermination
des personnes concernées n’est pas violée et qu’aucun droit moral n’est
bafoué, le choix des moyens se résume au plus adapté, c’est-a-dire au meil-
leur disponible; le reste n’a aucune pertinence €thique.

3 Cf. G. PENCE, op. cit., p. 149: «An important moral issue here is to whether it
would be more compassionate to simply mercy kill imperiled newborns than to just
let them die slowly». Cf. encore J. GUSTAFSON, «The John Hopkins Case», 1973, in
BEAUCHAMP & WALTERS, op. cit., p. 275a: «The child was put in a side room and,
over an |1-day period, allowed to starve to death [...] Both doctors and nursing staff
were firmly convinced that it was “clearly illegal” to hasten the child’s death by the
use of medication».

3T Cf. Art. cit., p. 30: «If one simply withholds treatment, it may take the
patient longer to die, and so he may suffer more than he would if more direct action
were taken and a lethal injection given. This fact provides strong reason for thinking
that, once the initial decision not to prolong his agony has been made, active
euthanasia is actually preferable to passive euthanasia, rather than the reverse».

3 Cf. J. THOMSON, «Killing, Letting Die, and the Trolley Problems», in Rights,
Restitution, and Risks, p. 84.



374 BERNARD BAERTSCHI

5. Seconde objection: les actions a double effet

Faire compter 'intention souléve cependant une autre objection, bien
connue, celle de sa direction, comme le releve justement Goffi:

«On [risque de glisser] vers une problématique de la direction de I'inten-
tion, qui consiste & donner une description de la fin de son action en termes

d’objets permis, et dont les Provinciales de Pascal ont montré tout |arbi-

traire»-°.

Un médecin malveillant prétendra ne pas avoir 'intention de tuer le
patient dont il veut se débarrasser, mais de terminer une vie que les souf-
frances ont vidée de tout sens personnel et rendue insupportable. Et s’il est
légitime dans ce cas de parler pour le moins d’hypocrisie, le caractere
holistique des situations dans lesquelles nous nous trouvons fait que notre
intention se partage souvent et qu’il est difficile de dire que nous n’avons
aucun dessein de faire ce que nous savons étre une conséquence inévitable
de notre action. Ajoutons a cela [’obscurité dans laquelle se trouvent
souvent nos motivations, il est clair que nous ne pouvons pas €échapper a la
problématique de la direction de l'intention. C’est pourquoi 1’Eglise catho-
lique, dont la morale fait aussi compter l'intention, a senti le besoin
d’édicter des regles complémentaires; or celles-ci paraissent bien
condamner certaines formes d’euthanasie. Voyons si elles peuvent convenir.

Ces regles concernent les actions a double effet, 'un bon et 1’autre
mauvais, ce qui est bien la situation de l’euthanasie, puisque la mort —
I’effet mauvais — est produite concurremment avec un souci de la qualité de
vie — D’effet bon —. Quelles sont ces régles?

«1. L’action doit étre en elle-méme bonne ou indifférente.

2. L’intention de I'agent doit étre bonne: en particulier, elle ne doit pas
porter sur I’effet mauvais.

3. L’effet bon ne doit pas venir de I’effet mauvais; ou, ce qui revient au
méme, ’effet mauvais ne doit pas étre un moyen pour obtenir ’effet bon (ne
faisons pas le mal pour qu’il en advienne un bien).

4. Enfin il faut une raison grave, c’est-a-dire proportionnée, pour agir ainsi:
qu’il n’y ait pas d’autre mode d’obtenir I’effet bon, et que I’effet bon soit supé-
rieur ou au moins d’égale importance a I’effet mauvais qui est permis»*.

39 Art. cit., p. 104. Cf. F. BUEKENS, «Essayer, réussir, échouer», Revue de
théologie et de philosophie, 1992/111, p. 232: «La construction “X avait 1’intention
de =" crée un contexte intensionnel. La substitution des termes coréférentiels ne
préserve pas la valeur de vérité de 1’énoncé».

40 G, BAUMANN, «L’avortement», Fideliter, n° 47, septembre-octobre 1985, p. 36.
Cf. TH. NAGEL, «War and massacre», in S. SCHEFFLER (ed.), Consequentialism and
its Critics, Oxford, OUP, 1988, p. 58: «Briefly, the principle states that one is
sometimes permitted knowingly to bring about or permit as a side-effect of one’s
action something which it would be absolutely impermissible to bring about or
permit deliberately as an end or as a means».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 373

La seconde condition est justement celle que nous avons estimée insuf-
fisante. La premiere est dans le méme cas: une action peut €tre décrite de
maniére multiple vu son caractere holistique, et méme si elle comprend une
chaine causale unidirectionnelle, il est toujours loisible de multiplier les
causes intermédiaires; ainsi 1’action du médecin malveillant sera décrite
non pas comme celle de tuer un patient, mais comme celle de faire cesser
des souffrances, ce qu’on sait, par ailleurs, ne pouvoir étre réalisé que par
sa mort. La quatritme condition permet d’éviter les abus qu’autoriserait
I’application des trois criteres précédents, mais n’est pas pertinente pour
notre propos, puisqu’elle n’autorise pas une discrimination des divers cas
d’euthanasie. Reste donc la troisieme qui, effectivement, marque des diffé-
rences; elle permet par exemple de déclarer licite ’administration de médi-
caments qui hétent la mort, mais non de tuer pour faire cesser des souf-
frances, puisque dans le premier cas ’effet mauvais n’est qu’une consé-
quence de ’effet bon, alors que dans le second il en est la cause. Certes,
son application requiert que 1’on se soit mis d’accord sur la description a
donner a I’action, mais cela n’est pas trop difficile si on le tente sincere-
ment, car les relations causales efficientes n’ont qu’une direction: un effet
ne peut produire sa cause.

Ces regles pour les actions a double effet permettent donc 1’euthanasie
passive et active indirecte, mais prohibent I’euthanasie active directe ainsi
que l’aide au suicide, et ce sur la base d’une propriété intrinséque, leur
structure causale; on comprend alors les motivations du jugement porté par
I’abbé Tissier de Mallerais que nous avons cité plus haut. Elles ne sont par
contre pas sensibles a la distinction entre volontaire, non volontaire et invo-
lontaire, puisqu’elles ne concernent pas le point de vue du patient, si bien
qu’il faudrait encore leur adjoindre une condition pour exclure I’euthanasie
involontaire, mentionnant le respect de 1’autodétermination du malade. Cela
admis, on avouera volontiers qu’une telle limitation de I’euthanasie est en
accord avec nos intuitions morales qui nous interdisent de tuer directement
un innocent, quelles qu’en soient les conséquences, et méme a sa demande:
si elle n’est pas sacrée, la vie humaine innocente reste un absolu intan-
gible*!,

Nous pensons pourtant qu’une telle conclusion n’est pas valide et
qu’elle cherche appui dans des intuitions qui sont en partie erronées et en
partie non pertinentes. En effet, s’il est vrai que, en principe, une vie
humaine innocente est un tel absolu, cela n’est vrai que prima facie,
comme disent certains auteurs*?: déja les régles du volontaire indirect

41 Cf. D. BrOCK, «Voluntary Active Euthanasia», in Hastings Center Report,
vol 22/2, mars-avril 1992, p. 12c: «If the deliberate killing of an innocent person is
wrong, euthanasia would be nearly always impermissible».

2 Ppar exemple J. MACKIE, «Can there be a Right-based Moral Theory?» in



376 BERNARD BAERTSCHI

permettent en cas de guerre de bombarder un pont stratégique méme si des
enfants y jouent“. Il en résulte que, si ce qui compte toujours en dernier
recours est I’ensemble des valeurs en jeu dans une situation et leur hiérar-
chisation, la place qu’y occupe la valeur de la vie innocente n’est qu’un
¢lément a considérer parmi beaucoup d’autres. On s’apercoit alors rapide-
ment que, lorsqu’il est question d’euthanasie, la prise en compte du carac-
tere innocent de la vie est tout a fait hors de propos: c’est la bienfaisance
et 'autodétermination qui comptent en premier lieu et qui doivent €tre
visées par l’agent.

Des lors, privée de ’appui de ces intuitions, la conclusion tirée des
régles pour les actions a double effet laisse apparaitre une faiblesse que
nous connaissons déja, celle de faire dépendre la valeur de 1’action de sa
structure causale. Certes, il arrive que la distinction de la cause et de I’effet
soit moralement pertinente, mais c’est toujours en tant que subordonnée a
I’intention, car, comme le dit Philippa Foot:

«Il existe des situations dans lesquels i1l est moralement licite de causer
quelque chose sans le viser intentionnellement, alors qu’il ne serait pas morale-

ment licite de le viser intentionnellement, m&me si 1’équilibre des bienfaits et
44

des torts était la méme dans les deux cas»™".

Des lors, nous devons dire que peu importe lequel, de 1’effet bon et de
I’effet mauvais, cause 1’autre, tant que la qualité de la vie dans sa totalité
reste la fin visée et qu’aucun droit n’est violé. Il n’est donc pas toujours
vrai qu’il ne faut pas faire le mal pour qu’il en advienne un bien: lorsque
le bien est éminent, que le mal est le seul moyen de [’obtenir et qu’il ne
bafoue aucune valeur plus éminente que celle qui est visée, rien ne 1’in-
terdit; il n’est alors méme sans doute pas correct de le qualifier de ‘mal’,
en tout cas de mal moral.

Mais alors, comment éviter la problématique de la direction de ’inten-
tion si des criteres objectifs font défaut? Tout simplement en [’affrontant
et en considérant la redescription des fins d’une «action en termes d’objets
permis» comme une tentative de justification a évaluer. Par ailleurs, il faut
se rappeler que l'intention de l'agent n’est pas le tout de la situation
morale: si, par exemple, une euthanasie demandée par un patient compétent
était effectuée par un médecin malveillant, ayant I’intention de tuer, elle ne
deviendrait pas illicite pour cela; le non-respect de 1’autodétermination du

J. WALDRON (ed.) Theories of Rights, Oxford, OUP, 1984, p. 177. L’expression est
de W. D. Ross; cf. W. FRANKENA, Ethics, Englewood Cliffs, Prentice-Hall, 1973,
p. 26.

3 Cf. G. BAUMANN, loc. cit..

o «Morality, Action and Outcome», in T. HoNDERICH (ed.) Morality and
Objectivity, London, RKP, 1985, p. 25.



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 377

malade la rendrait immorale non pas dans sa totalité, mais seulement en
ce qui concerne [’action du médecin.

6. Conclusion: la prudence et la fonction du médecin

L’euthanasie dans toutes ses variétés, ainsi que l’assistance au suicide,
sont donc bien moralement licites, tant qu’elles respectent a la fois I'orga-
nisation des valeurs qui constitue la qualité de vie et I'autodétermination
du patient. 11 semble d’ailleurs que I’opinion publique de nos pays occiden-
taux se dirige de ce c6té: en 1986, au procés qui opposait Elisabeth Bouvia
a la Cour supréme de Californie, la Cour d’appel du méme Etat a fondé
son jugement sur la qualité de vie treés basse de la requérante pour autoriser
une euthanasie volontaire — dgée de 28 ans, elle était tétraplégique de nais-
sance —, considérant méme qu’il était incongru, sinon monstrueux d’obliger
un patient a continuer de vivre grabataire pendant des années, en compléte
dépendance du personnel soignant pour tous ses besoins vitaux. L'un des
juges a méme ajouté que si seule I'euthanasie passive était légitime, la plai-
gnante n’aurait d’autre choix que de se laisser mourir de faim, ce qui serait
lui imposer quelque chose d’inhumain®. C’est que, on 1’a vu, la quantité de
vie n’est qu'un ¢lément entrant dans 1’appréciation de la qualité de vie, une
valeur parmi d’autres, et de loin pas la plus importante. Ainsi, les Pays-Bas
encore sont sur la bonne voie lorsqu’ils autorisent ’euthanasie aux trois
conditions qu’elle soit volontaire, que le patient souffre de maniére insup-
portable et que le médecin traitant ait 1’accord d’un collégue®®: autodéter-
mination, bienfaisance et prudence obligent; de méme que [’Allemagne

4 Cf. CaLIFORNIA COURT OF APPEALS, SECOND DISTRICT, 16 avril 1986, in
BEAUCHAMP & WALTERS, op. cit.,, p. 260b-26la: «In Elizabeth Bouvia’s view, the
quality of her life has been diminished to the point of hopelessness, uselessness,
unenjoyability and frustration. She, as the patient, lying helplessly in bed, unable to
care for herself, may consider her existence meaningless [...] Who shall say what the
minimum amount of available life must be? Does it matter if it be 15 to 20 years,
15 to 20 months, or 15 to 20 days, if such life has been physically destroyed and
its quality, dignity and purpose gone? [...] We do not believe it is in the policy of
this State that all and every life must be preserved against the will of the sufferer. It
1s incongruous, if not monstruous, for medical practice to assert their right to
preserve a life that someone else must live, or, more accurately, endure, for “15 to
20 years”. We cannot conceive it to be the policy of this State to inflict such an
ordeal upon anyone», et p. 262b: «The fact that she is forced to suffer the ordeal of
self-starvation to achieve her objective is in itself inhumane».

4 Cf. M. DE WACHTER, art. cit, p. 23b. En 1990, sur 130000 décés aux
Pays-Bas, on a dénombré 49 000 cas de décision médicale de continuer ou non le
traitement et 20 000 cas d’euthanasie; cf. H. TEN HAVE & J. WELIE, «Euthanasia:
Normal Medical Practice?» et J. KeowN, «On Regulating Death», Hastings Center
Report, vol. 22/2, mars-avril 1992, p. 34a-42b.



378 BERNARD BAERTSCHI

dans sa législation sur 1’assistance au suicide®’. Il n’est pas étonnant que la
prudence soit un élément important de tout ensemble 1égislatif sur ces ques-
tions, car les abus sont toujours possibles et les modalités d’application
réservent forcément difficultés et mauvaises surprises; mais cela n’est pas
une raison pour condamner toute I’entreprise et, comme on dit, jeter le bébé
avec 1’eau du bain, ce qui serait, du point de vue moral, bien plus grave.

Méme une prudence éclairée ne permettra pas d’échapper aux cas-
limites et aux dilemmes, surtout lorsque le patient est inconscient ou
incompétent, mais des guides pour la décision sont préférables au vide qui
ne saurait étre d’aucune aide. Les principes que nous avons mis en lumicre
permettent déja par exemple de récuser les raisons qui interdisent aux Etats-
Unis de ne pas soigner un nouveau-né atteint du syndrome de Down et
d’une malformation létale curable par la chirurgie; en effet, contrairement a
ce que pense le législateur américain, il est faux que toute vie non coma-
teuse et non immédiatement condamnée vaille mieux que la non-exis-
tence®®; peut-&tre faut-il soigner ces enfants, mais ce n’est en tous cas pas
pour les raisons alléguées, car si la quantité de vie n’est d€ja pas un argu-
ment décisif, le simple fait de vivre 1’est encore moins.

L’euthanasie et I’assistance au suicide sont donc non seulement licites,
mais encore recommandables, tant du point de vue du malade que de celui
de I’agent. Mais qui sera cet agent? Au vu de la médicalisation de la mort
qui a cours dans notre société, il parait a la fois judicieux et prudent d’en
réserver au médecin le monopole, ce que, d’ailleurs, nous avons implicite-
ment admis jusqu’ici. Il y a cependant un obstacle dés qu’il est question
d’euthanasie directe et d’assistance au suicide, 1ié a la fonction tradition-
nelle du médecin, comme le souligne, avec d’autres, Bernard Courvoisier:

«Le fait de tuer un malade est incompatible avec la vocation du médecin (et
de tous les professionnels de la santé) qui est de prévenir et de soigner les mala-
dies individuelles et collectives et de gréserver la vie aussi longtemps que
possible, dans les meilleures conditions»*”.

47 Cf. M. BATTIN, «Assisted Suicide: Can we Learn from Germany?», Hastings
Center Report, vol. 22/2, mars-avril 1992.

48 (Cf. J. MoskoP & R. SALDANHA, art. cit., p. 286a: «The policy assumes, in
other words, that noncomatose, nonterminal life is always preferable to

nonexistence: it expressly prohibits consideration of the future quality of life of the
infant».

49 «Euthanasie?», Rapport annuel de I Académie suisse des Sciences médicales,
1991, p. 71. Cf. encore BEAUCHAMP & CHILDRESS, op. cit., p. 144: «There are,
nevertheless, serious objections to building into medical practice an explicit
exception that licence physicians to kill their patients in order to relieve
uncontrollable pain and suffering» et BROCK, art. cit., p. 16b: «Permitting physicians
to perform euthanasia, it is said, would be incompatible with their fundamental
moral and professional commitment as healers to care for patients and to protect
life».



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 379

En effet, le médecin a pour tdche de soigner les malades, non de les
tuer quand cela devient impossible; ce qu’il faudrait donc viser en lieu et
place de l’euthanasie, ce serait des soins palliatifs de bonne qualité, seuls
conformes a la déontologie du médecin. Toutefois, on peut se demander si
ce n’est pas 1a une difficulté plus psychologique que morale, en outre un
des ingrédients de la crise actuelle de la médecine qui doit apprendre a
respecter 1'autodétermination des patients, et non seulement a agir au nom
d’une bienfaisance trop souvent mal comprise. Ainsi, le médecin devrait
plutot accepter de reconsidérer sa fonction, s’il veut vraiment étre au
service du malade.

Ce raisonnement méconnait cependant le fait que 1’appartenance a une
tradition modele toute prise de décision, et met I’autodétermination de celui
qui choisit en situation. Ainsi, s’il est vrai, comme le dit encore le méme
auteur, que 1’«autonomie est reconnue aujourd’hui comme étant a la base
des principes éthiques des soins de santé», cela a encore pour conséquence
que «le médecin est, lul aussi, une personne; on ne saurait donc exiger de
lui qu’il agisse contrairement a 1'idée qu’il se fait de son éthique profes-
sionnelle, qui comprend d’autres principes fondamentaux, comme celui de
la bienfaisance et celui du respect de la vie, de sa préservation et/ou de sa
restauration»>". Les vertus comportent des différences, et celle de bienfai-
sance n’a pas tout a fait le méme contenu pour un malade et pour un
médecin. A partir de la, deux voies sont possibles: soit on permet a d’au-
tres personnes de pratiquer 1’euthanasie, soit on entreprend tout de méme
de modifier la fonction du médecin et I’'image qui s’y attache. L’attitude
qui prévaut dans la question de [’avortement, impliquant que la préservation
de toute vie n’est pas une priorité absolue, montre déja que cette image
n’est pas immuable; certes, dans ce cas, le patient n’est pas celui qui est
tué, mais la mére; est-ce toutefois vraiment une différence qui doit compter
moralement?

Plus profondément, nous pensons que la résistance des médecins vient
du fait qu’ils ne sont pas persuadés de la licéité morale de |’euthanasie
active, directe surtout. Si, par contre, elle venait a étre considérée comme
une action licite et légale dans certaines circonstances, l'image de la
fonction de I’institution médicale pourrait se modifier, et avec elle celle de
la vocation du médecin.

Cela, toutefois, n’aura lieu que si 1'on bloque le passage du licite a
I’obligatoire. En effet, si le bien oblige, il s’ensuivra que 1’euthanasie, ainsi
que le suicide et son assistance, seront requis, lorsque la prolongation de la
vie entrera en conflit avec des valeurs plus hautes ou lorsque la qualité de
vie subira un effondrement, & cause par exemple de douleurs rendant la

30 «L’autonomie du patient et du médecin en situation de réanimation ou de
soins terminaux», Rapport annuel de I'ASSM, 1991, p. 74.



380 BERNARD BAERTSCHI

poursuite de toute valeur, impossible. Les utilitaristes le pensent, ainsi que
Peter Singer le dit explicitement contre Judith Thomson”!, et bien des déon-
tologistes avec eux; Hume déja le laissait entendre, en approuvant, lorsqu’il
notait que, dans certains cas, le suicide s’accordait avec notre devoir envers
nous-méme’>. Pourtant, il n’y a aucune raison de suivre ces auteurs: beau-
coup de choses sont bonnes sans qu’il soit requis de les poursuivre, et c’est
pour ne pas le voir que nombre de moralistes encourent le reproche de
fanatisme moral >,

Ce que nous avons dit permet-il encore de rassurer ceux qui craignent
les conséquences d’une autorisation légale de I’euthanasie, arguant notam-
ment qu’elle risquerait de mettre en péril le respect pour la vie, la
confiance dans les médecins, 'attente l€gitime de soins adéquats pour les
personnes dgées et qu’elle pourrait déboucher sur I’eugénisme?>* On recon-
nait la un argument conséquentialiste du type de la pente savonneuse. Sans
entrer en profondeur dans son examen et sans nous prononcer sur la néces-
sité ou non que la loi suive la morale sur ce point, nous ferons remarquer
simplement que l’interdiction de 1’euthanasie aurait des conséquences non
moins dommageables: savoir qu’en devenant vieux ou qu’en cas d’état
végétatif chronique on sera condamné sans rémission a des années d’une
vie dégradante pour une personne morale autonome n’est pas de nature a
assurer le respect des valeurs qu’on estime importantes et a établir un
contact confiant avec son médecin, au contraire. Il est en tout cas compléte-
ment arbitraire et démesuré de prétendre, a 1'instar du Conseil permanent
de 1’épiscopat francais:

«A partir du moment olt une société ne se fixe plus comme objectif premier
d’accueillir et de faire vivre toutes les personnes, et chacune d’elles, cette
société s'achemine vers une politique plus ou moins cachée d’élimination

SUCf. Practical Ethics, p. 115: «Thomson does not accept that we are always
obliged to take the best course of action, all things considered».

2 Cf. D. HUME, «On Suicide», in SINGER (ed), op. cit., p. 26: «That suicide may
often be consistent with interest and with our duty to ourselves, no one can question,
who allows that age, sickness, or misfortune may render life a burden, and make it
worse even than annihilation». Cf. aussi ENGELHARDT, The Foundations of Bioethics,
p. 314: «When the individual to be killed is in severe pain, beneficience-based
arguments may indeed make it morally laudatory if not obligatory to hasten death».

53 Cf. B. WiLLIAMS, Ethics and the Limits of Philosophy, Fontana Press, 1983,
p. 182: «If obligation is allowed to structure ethical thought, there are several
natural ways in which it can come to dominate life altogether».

% Cf. Pu. Foort, Euthanasia, p. 27: «The possibility of active voluntary
euthanasia might change the social scene in ways that would be very bad. As things
are, people do, by and large, expect to be looked after if they are old or ill. This is
one of the good things that we have, but we might lose it, and be much worse off
without it» et BEAUCHAMP & CHILDRESS, op. cit., p. 141.



LA VIE HUMAINE EST-ELLE SACREE? 381

physique. En cette matiere, un seul fléchissement pourrait entrainer une
avalanche d’actes inhumains»>.

«Inhumain» n’a pas le méme sens pour ces évéques que pour les juges
californiens, mais si nous en croyons les arguments développés ici, c’est a
ces derniers qu’il faut donner raison”®

3 «Note sur I’euthanasie», 1976, in P. VERSPIEREN (éd.), op. cit., p. 392.

6 Pour la question des conséquences d'une légalisation de 1’euthanasie, cf. D.
Brock, art. cit., p. 14 sq. et D. CALLAHAN, art. cit., p. 52 sq.



	La vie humaine est-elle sacrée? : Euthanasie et assistance au suicide

