Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 4

Artikel: La culture grecque, le message chrétien et 'origine de la théologie
Autor: Siegert, Folker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 321-341

LA CULTURE GRECQUE,
LE MESSAGE CHRETIEN
ET L’ORIGINE DE LA THEOLOGIE!

FOLKER SIEGERT

Résume

L’article tente une approche historique du fait de la communication
entre Dieu et ses partenaires humains. Sans vouloir prouver ce fait, il en
reléve plutét le caractére paradoxal. Un des paradoxes consiste en ce que
le Nouveau Testament, par sa langue et méme par ses idées, est redevable
a son milieu culturel, connu sous le nom de [ «hellénisme». La notion
méme de «théologie» lui est due. Il semble bien que les destinataires de la
révélation n’ étaient pas seulement les membres du Peuple élu.

1. Introduction: le paradoxe d’un Nouveau Testament écrit en grec

Ce petit livre, dont ’explication sera ma charge, contient un grand
paradoxe. Je parle du fait qu’il est écrit en grec, donc dans une des langues
que l'on considére comme profanes, tandis que 1’hébreu, lui, jouit de la
réputation d’étre la langue sainte. Dieu parlant le grec, c’est un paradoxe
qui a trait a2 un autre paradoxe encore plus grand, celui de 1'Incarnation.
L’opinion courante est plutdt qu’au ciel, on parle I’hébreu. Lors de la créa-
tion, nous lisons dans le livre de la Genese que Dieu appela toutes choses
par des mots hébreux; ils les créa méme ainsi. Yehi or, wayyehi or — «que
la lumigre soit, et la lumieére fut». Wayyigra elohim la-or yom welahosSek
gara layela (Gn 1,5) — «Dieu appela la lumiére yom, jour, et les ténébres il
les appela layela, nuit», etc.

I Cet article est le texte remanié d’une lecon inaugurale qui, sur ’invitation du
recteur de 1’Université de Neuchatel, a été délivrée le 16 juin 1992 dans 1’aula de
I'Université. Cf. les Annales de cette Université, année 1991/92, p. 246-264.
L’auteur, conscient de 1’honneur de devenir le successeur du professeur Jean
ZUMSTEIN A la chaire de Nouveau Testament, remercie la Faculté de théologie de son
chaleureux accueil; il remercie en particulier son collégue, le professeur Pierre
Biihler, et les assistantes Muriel Schmid et Carmen Burkhalter d’avoir corrigé, dans
le présent exposé, 1’expression francaise.



322 FOLKER SIEGERT

Le pouvoir de donner aux choses leur «vrai» nom fut conféré a Adam
qui continua a appeler les choses en hébreu (Gn 2,19s). Ce sont des
mythes, bien siir. Mais avec la confusion des langues, on se rapproche de
I’histoire. La langue des anges, elle, devient inaccessible aux humains.
Paul, ravi au troisiéme ciel, entend des &ppnta pruata (2 Co 12,4), des

«paroles indicibles».

Vu sous cet angle, il est curieux que dans la vision d’origine qui a
converti Paul de persécuteur du Christ en chrétien, il entende le Christ
parler en hébreu. «Tous nous tombames a terre, et j’entendis une voix qui
me disait en langue hébraique: Shaoul, Shaoul, pourquoi me persécutes-
tu?» (Ac 26,14).

Je laisse de cdté la question de savoir si le mot ‘hébreu, hébraique’,
dans de pareils textes, désigne I’hébreu ou plutdt I'araméen. On n’avait pas
encore de nom pour cette famille de langues sémitiques. Ce qui me frappe,
c’est que sous des formes vari€es, 1’opinion ancienne selon laquelle 1'hé-
breu est la langue de la révélation” est maintenue méme dans des travaux
qui se réclament de I'exégese historico-critique. Le fameux dictionnaire de
Kittel et Friedrich, par exemple, le Theologisches Wérterbuch zum Neuen
Testament, a pour méthode de ramener chaque notion du Nouveau Testa-
ment a ses racines hébraiques. Cela est judicieux dans de nombreux cas.
Mais ensuite, les articles s’attachent a déceler a travers les siécles une sorte
de décadence qui consisterait en ce qu’on appelle I'hellénisation de la tradi-
tion biblique. Philon d’Alexandrie en est un des coupables, et les Gnosti-
ques en seraient les maitres les plus accomplis. Dans la littérature franco-
phone, Claude Tresmontant et André Chouraqui sont les avocats les plus
connus d’une rétroversion et d’une ré-hébraisation du Nouveau Testament
dont je veux interroger précisément la présyllabe ré-.

2 Jubilés 12,26 (parlant d’un ange envoyé 2 Abraham): «Le Seigneur Dieu me
dit: ‘Ouvre-lui la bouche et les oreilles, afin qu’il entende et parle le langage qui lui
est révélé.” Il avait, en effet, cess€é d’€tre parlé par tous les humains a partir du jour
ol s’était écroulée (la tour de Babel). Je lui ouvris la bouche, les oreilles et les
levres, et je commengai & converser avec lui en hébreu, langue de la création» (trad.
A. CAQuUOT in: La Bible. Ecrits intertestamentaires, Paris 1987 [Bibl. de la Pléiade],
p. 692.) — La littérature théologique du XVII® s. favorisera cette opinion: cf. les
arguments et les renvois (bibliques et littéraires) chez Johann GERHARD, Loci
theologici (1610ss), locus 26, tractatus 6 (rééd. Berlin 1863-85, t. 9, p. 406s). —
Pourtant, les voix critiques ne font pas défaut. Isidore de Séville, dans ses
Etymologies, 1. IX, ch. 1, 11, dit: «Cuiusmodi autem lingua locutus est Deus in
principio mundi dum diceret: «fiat lux» invenire difficile est. Nondum enim erant
linguae.» (Je dois cette référence 2 M. F. Hurni, helléniste neuchatelois.) Cf.
W. BERSCHIN, Griechisch-lateinisches Mittelalter, Bern/Miinchen, 1980, p. 31s. Dans
les liturgies de I’Occident, c’est surtout le grec qui acquit la dignité d’une langue
sainte (ibid., p. 33ss): ¢’était sa langue d’origine.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 323

L’axiologie inhérente a la structure des articles de Kittel et Friedrich
(pour retourner a cet exemple) se révele dans des anachronismes presque
réguliers: on cite la Mishna, le Talmud, les Midrashim avant Philon,
Flavius Josephe et les autres comprometteurs de la vérité biblique, en
renversant ainsi [’ordre Chronologique3. On semble oublier que la littéra-
ture rabbinique est une création des années postérieures a I’an 70 de notre
ere, et que ce que 1’on posseéde des doctrines des précurseurs des rabbins
n’est vraiment pas grand-chose. Sur Gamaliel I, par exemple, le maitre
jérusalémite de Paul, on n’a qu’une poignée d’informations, incomparable-
ment moins que ce que l'on sait de Gamaliel II, son petit-fils, I'un des
rabbins appelés tannaites; il vécut autour de [’an 90.

Pour introduire nos considérations sur l'origine de la théologie, je
propose d’abandonner le mythe d’une tradition hébraique ininterrompue et
Jjamais déformée qui daterait, sinon des jours d’Adam, du moins de ceux
d’Esdras*. En jetant un nouveau regard sur les documents et en conservant
I’impartialité de I’historien, nous découvrons que la théologie, telle que
nous ’avons recue en héritage, a plus d’une source. L.’échange entre les
cultures du monde méditerranéen était beaucoup trop intense pour que 1’on
puisse maintenir une évolution intra-hébraique «pure». La recherche vétéro-
testamentaire le sait depuis longtemps; regardons les données qui portent
sur le Nouveau Testament.

J’aimerais ici remettre en question l’idée méme de «pureté». En tant
que chrétiens, nous croyons et nous confessons que Dieu s’est mélé des
affaires humaines; il s’est souillé, pour ainsi dire, et non pas seulement de
chair et de sang, mais aussi de la culture humaine qui, a cette époque-l1a,
€tait déja une culture composée, mélangée et dépourvue de tout ce que
I’axiologie romantique, nationaliste, raciste aimerait appeler «pur». Jetons
un coup d’ceil sur le monde religieux et intellectuel du bassin méditerranéen
tel qu’il se présente dans les siécles précédant I’Incarnation.

2. La culture grecque

Si nous appelons quelque chose une «théologie», nous nous inscrivons
dans la culture grecque, méme a notre insu. Car c’est a elle que nous

3 Cette idéologie pénetre méme dans le texte. Un exemple: t. I, p. 750, 1. 52s
(G. ScHReNK: «Es ist zu beachten, daB oi igpail ypadai spezifisch rabbinische
Ausdrucksweise ist, sich sodann bei Philo und auch sonst im hellenistischen
Judentum findet...» On s’attendrait a ce que 1’auteur nomme pour sa thése au moins
un rabbin pré-philonique!

4 Dans la Mishna, le traité Abor, ch. 1, en est ’expression classique.



324 FOLKER SIEGERT

devons cette notion”. Platon fut le premier & employer ce mot, inconnu des
langues sémitiques, dans la République, livre 11 (379 A). On notera que
Oeo, dans ce mot composite, figure au pluriel. C’est vrai qu’en régle géné-
rale, on ne peut faire de théories que de ce qui se trouve au pluriel. La
théorie, la “Aoyia, c’est la comparaison et la mise en ceuvre de notions
générales.

Dans le méme sens que chez Platon, on trouve chez Aristote (Métaphy-
sique B, 1009a9.18) la mention du poete Hésiode et des autres BeoAdyor
qui ont éduqué les humains en faisant usage des mythes (uvBikdc codpile-
ocBou). A 1’époque hellénistique, ce concept a changé peu a peu pour arriver
a cette sorte de synthése qui a conservé jusqu’a nos jours le nom de ‘théo-
logie’. Robert Flaceliere, dans son introduction générale aux traités philoso-
phiques de Plutarque (ce fut un écrivain contemporain du Nouveau Testa-
ment), propose «de distinguer les ‘théologues’ voisins des mythologues, et
les véritables ‘théologiens’ qui, selon le veeu de Plutarque, interprétent les
traditions religieuses dow¢ kai prhocoddwe», donc avec pureté et discerne-
ment philosophique®.

Pour placer ces derniers dans leur milieu historique, rappelons quelques
faits de base de la culture grecque.

2.1. Les institutions et les idées

Le panthéon grec, auquel toutes les divinités des peuples orientaux
furent plus ou moins associées par voie d’identification, peut étre caracté-
risé par le médium qui servait 2 le présenter au grand public. Il s’imposait
de fagon visible dans ce que nous admirons encore aujourd’hui comme 1’art
grec et hellénistique. Les dieux suprémes du monde antique ne souffraient
pas du manque esthétique d’étre invisibles. Si on avait demandé a un habi-
tant du monde gréco-romain «oul est Zeus?», il aurait, sans hésiter, pointé
son doigt vers le haut, en vous invitant a regarder ce que la Bible appelle la
raqia’, la vofite du ciel. Dans le climat méditerranéen, cette volite semble
étre ’or le plus fin, la lumiére pure; pendant la nuit, ce sont les étoiles qui
continuent a briller d’une facon qui nous est inconnue, 2 nous les habitants
des brouillards de Cimmérie. Zeus, c’était 1’éther’, la coupole de lumiere

> Cf. A.-J. FESTUGIERE, La révélation d’Hermés Trismégiste, t. 2, Paris, 1949,
p. 598-605. La Bible ne contient ce mot dans aucun des deux Testaments.

6 Plutarque, (Euvres morales 1,1, Paris 1987 (Coll. Budé), p. CLXI, n. 3,
faisant référence a De Iside et Osiride 355 C.

7 Cf. Euripide, frg. 941 (Nauck), un des fragments les plus cités dans
I’Antiquité. Euripide, a son tour, ne fait qu’élaborer 1’épithéte homérique de Zeus
comme cifépt vodwv.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 323

et de chaleur visibles dont les étincelles pénétraient la matiére grossiére et
plus ou moins inerte du bas, de la Terre. La beauté, la brillance esthétique
des statues de Zeus ont pour tache d’exprimer cette sorte de transcendance
qui n’était pas l'invisibilité, mais ’excellence, la supériorité, la pureté et
I’énergie. La taille toujours surhumaine des statues des dieux invite les
spectateurs a reconnaitre que la pierre n’est pas le dieu®; elle est le point
de départ pour se faire une idée de quelque chose de transcendant, un

vontov’.

Conformément au fait que la société €tait organisée, depuis quelques
siccles, sous la forme du patriarcat, on attribuait les marques de la virilité a
tout ce qui €tait en haut, supérieur et créatif, tandis que les statues fémi-
nines représentaient des récipients passifs. Héra, par exemple, I'épouse de
Zeus, symbolisait 1’élément moins chaud, moins actif de la vapeur atmo-
sphérique et de la pluie. La Terre, elle, était considérée comme remplie de
divinités féminines qui étaient a 1'origine de la fertilité et des moissons:
Céres (ou Proserpine), la Grande Mére de Phrygie (ou Cybele) et les autres.
Les religions 2 mystéres conservaient des rites sanglants et des mythes
primitifs dont 1’ Antiquité tardive, devenue lasse de plusieurs siecles d’intel-
lectualisme, tentait de s’inspirer 4 nouveau'’. A cette époque — je parle du
I1I¢ siecle —, le christianisme s’était déja emparé de I’héritage dont il est
question a présent. Il retint de la culture antique ce qu’elle offrait de mieux,
tandis que les philosophes paiens a partir du III* siécle, pour la plupart,
feront un curieux mouvement en arriére: faisant front a 1'influence crois-
sante de I’Eglise, ils amalgameront non seulement la philosophie et la reli-
gion paienne, mais aussi celle-ci et la magie. Ils confondront a dessein les
invocations et les évocations, les dieux et les démons, voire les dieux et
eux-mémes, en se divinisant par des exercices exceptionnels'!,

8 Vue sous cet angle, la polémique juive contre les «idoles» n’a pas bien atteint
son but.

? Pour les références, voir F. SIEGERT, Drei hellenistisch-jiidische Predigten.
Ps.-Philon, «Ueber Jona», «Ueber Jona» <Fragment> und «Ueber Simson», t. 2:
Kommentar nebst Beobachtungen zur hellenistischen Vorgeschichte der
Bibelhermeneutik, Tiibingen, 1992, p. 75-79. Les dieux célestes étaient aicOnroi et
vontoi a la fois.

10 Sur ce drame, cf. P. de LABRIOLLE, La réaction paienne, Paris 1934, surtout
p. 175ss. Le II°¢ siécle tardif connait un «véritable affaissement intellectuel»
(E. Renan) avec le cercle autour de I'impératrice Julia Domna et la «Vie»
d’Apollonius de Tyane écrite par le sophiste Philostrate.

1 L attitude religieuse des plus grands néoplatoniciens est un shamanisme
acompli. Cf. les ch. 10-11 de la Vie de Plotin par Porphyre, les écrits du «divin»
Jamblique, etc.; cf. aussi le livre magistral de Joseph BIDEZ, La vie de I'empereur
Julien, Paris 1930.



326 FOLKER SIEGERT

Pour en revenir a I'époque qui voit naitre la Bible grecque, mention-
nons quelques institutions qui servirent a propager des idées religieuses.
Les fétes communautaires étaient toujours de caractere religieux, et elles
étaient souvent accompagnées de dons de viande sacrifiée, méme aux
pauvres, de consommations de vin, de jeux de théatre, de compétitions
sportives, etc. Ajoutons le systeme d’éducation grec, recu par le monde
gréco-romain tout entier, qui assurait une formation a la fois corporelle,
intellectuelle et morale des adolescents appelés éphébes. C’était 1a un privi-
lege des fils de citoyens libres, que nombre de Juifs dans les villes de la
diaspora parvinrent 2 acquérir, malgré le paganisme. Les raisons sociales et
le désir intellectuel favorisaient un tel compromis.

Rappelons, enfin, la vie publique des villes dont les foires et les colon-
nades €taient peuplées de rhéteurs et de philosophes populaires enseignant
en public, ce qui était, si j'ose dire, la télévision de 1’époque. Nous avons
ainsi une idée de l'efficacité de la propagande culturelle et religieuse de
I’époque. Quant aux images, dont les villes étaient pleines, le christianisme,
faisant suite au judaisme, eut besoin de quelques siecles d’hésitation et
d’infériorité jusqu’a ce qu’il trouvat, avec l’icOne plate mais dorée, un
substitut passable. Quant au théatre, représentation de I’'irrationnalité et de
la toute-puissance du destin et des passions humaines, le remplacer posait
des problemes encore plus grands 2.

2.2, La théologie philosophique

Les deux siecles qui précédent l'ere chrétienne virent une synthése
caractéristique entre la religion et la philosophie, le mythe et la raison. Ce
fut I’apogée du stoicisme. Cette école de pensée grecque — fondée, d’ail-
leurs, par un sémite, Zénon de Kition en Chypre — construisait des théories
rationnelles et cohérentes qui ressemblent beaucoup a ce qu’on a appelé,
dans notre siecle, une démythologisation. Son école identifiait systématique-
ment les puissances considérées divines a des éléments du cosmos. Seul
Zeus, le feu pur, était en quelque sorte supérieur au monde, €tant sa source,
sa maticre premicre aussi bien que sa fin, dans la conflagration périodique

12 Le savant juif allemand Gilinther ZunTZ constate d’une fagon positive dans sa
thése, «da3 es im christlichen Aeon keine Tragbdie gab, nicht geben konnte, weil
ein Gott stellvertretend fiir alle gelitten hat». Voir son article: «Ein Heide las das
Markusevangelium», in: H. Canzik (éd.), Markus-Philologie, Tiibingen, 1984,
p. 205-222; citation p. 221. Le «paien» de cet exposé est 'auteur lui-méme. Cf.
avec cet article celui d’A.-J. FESTUGIERE: ‘Du christianisme’, in: Mémorial
André-Jean Festugiére, éd. E. LuccHesI et H.D. SAFFREY, Genéve, 1984, p. 276-281,
publication posthume d’un texte dans lequel I’auteur entreprend de revétir le
personnage d’un paien du I siecle.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 327

appelée «&kmbpwoic». A vrai dire — c’est la doctrine de Cléanthe et de
Chrysippe'?, successeurs de Zénon: il n’y a qu’une seule force ou substance
divine, c’est celle que ’on appelle Zeus, qui est le feu le plus pur. Les
autres en dérivent, étant mélées plus ou moins de maticres plus lourdes.
Telle était la théorie de la transcendance et de I'immanence qui permettait
aux Stoiciens d’intégrer dans un seul systeme tout le savoir empirique et
toutes les traditions mythiques et spéculatives. C’est par la méthode allégo-
rique que les Stoiciens parvinrent a transformer les traditions religieuses
grecques en théologie au sens plus moderne du terme. Ils étaient soucieux
de sauver la réputation des anciens poetes, en particulier d’Homeére qui leur
était cher comme preuve de |’ancienneté de leurs opinions.

Pour la religion et la culture grecques, les poemes homériques représen-
taient quelque chose comme une Bible. Etablis depuis les origines de 1’écri-
ture grecque comme texte d’exercice, modele de grammaire et maticre
presque unique de l’enseignement scolaire, ils recevaient, par les soins des
Stoiciens, les interprétations qui permettaient d’en dégager tout ce qui
importait comme vérité scientifique ou comme exemple de morale. L’école
dite de Pergame, dont les Stoiciens se faisaient les partisans, avait supposé
qu’Homere, le «poete divin», disposait d’un savoir surhumain qu’il ne
savalt mieux communiquer aux générations a venir que sous la forme plai-

sante et charmante d’énigmes et d’allégories consciemment voulues ',

Des trois disciplines de la philosophie selon les Stoiciens, la logique, la
physique et 1’éthique, les deux dernieres s’enseignaient dans la formation
secondaire, chez le ypaupoatikdc, par le moyen de l'allégorisation d’Ho-
mere. C’est seulement dans la troisieme étape du systéme d’éducation grec,
qui était celle de la rhétorique et de la philosophie, que 1’attention se tour-
nait vers les textes non homériques: les orateurs attiques, les historiens,
Platon, etc. 3.

Le dicton du sage hébreu ben Bag-Bag qui disait de la Tora: «Tourne-
la et retourne-la, tout est en elle»'® décrit en fait ce que les grammairiens
des trois sieécles précédents avaient pratiqué sur Homere. Il existe encore

3 Voir Hans von (TIoannes ab) ARNIM (éd.), Stoicorum veterum fragmenta,
Berlin, 1903-42, t. I, no. 537 (’hymne de Cléanthe); t. II, no. 1009ss; traduction
francaise dans E. BREHIER (éd.), Les Stoiciens, Paris, 1962 (Bibl. de la Pléiade), 7s,
etc.

14 H. DORRIE «Zur Methodik antiker Exegese», in: ZNW 65, 1974, 121-138. Cet
article tres informatif a le seul défaut de placer I'apogée de [!interprétation
allégorique trop tard, 2 savoir dans la fusion du platonisme avec le pythagorisme au
I siécle.

15 Ouvrage de référence: H.-1. MARROU, Histoire de I'éducation dans I Antiquité,
3¢ éd., Paris, 1955.

16 Abor 5,25(22). Yohanan ben Bag-Bag est considéré comme disciple d’Hillel,
donc contemporain de Jésus.



328 FOLKER SIEGERT

trois manuels d’interprétation homérique'’, dont la lecture aiderait beaucoup
les biblistes a comprendre, de par ses origines, leur métier exégétique. On y
ajoutera les efforts plus modérés d’un platonicien tel que Plutarque, dont
les exégeses, allégoriques au besoin, tiennent compte de la cohérence du
texte et de ses structures internes'®. Méme le courant qui s’opposait  toute
allégorisation, la philologie homérique d’un Aristarque de Samos, bibliothé-
caire alexandrin, précéde de beaucoup les efforts correspondants des théolo-
giens juifs et chrétiens. Aristarque est considéré comme le pere de la
critique textuelle, qui a rendu la littérature grecque incomparable a celles,
par exemple, des Perses, des Mandéens, etc. La maxime "Ounpov &
‘Oufipov cadnviCerv'? a été transposée, sans trop d’originalité, dans notre
principe protestant Sacra Scriptura sui ipsius interpres.

Pour terminer ce deuxieme chapitre, notons un probleme exemplaire:
pour le stoicisme, il n’y a pas d’histoire. Il fallut les efforts des théologiens
chrétiens pour la faire valoir. C’est la un des mérites de 1'épitre aux
Hébreux. D’autres problemes de la théologie philosophique antique, notam-
ment celui du patriarcalisme théologique, ont attendu plus longtemps pour
étre découverts.

3. L’intermédiaire du judaisme hellénisé

Prenant dans un sens large ce que le titre de cette lecon annonce, j’ai-
merais porter a votre attention un phénomeéne souvent ignoré, dont le rdle

17 Héraclite le Stoicien, Quaestiones Homericae; Cornutus, Theologiae Graecae
compendium; ps.-Plutarque, De vita et poesi Homeri. Les trois ouvrages sont €crits
en grec. — Le succes énorme de 1’herméneutique stoicienne a marginalisé les efforts
d’Evémere, philosophe et critique des mythes des IV® et III* siécles avant J.-C., qui
proposait une interprétation historicisante: les dieux étaient des héros, les héros des
personnes humaines du passé lointain — des rois, des sages, des législateurs, dont les
mérites auraient €té exagérés par une divinisation postérieure.

18 Qu’il suffise ici de rappeler son traité Sur Isis et Osiris (Moralia 351 C a
384 C), qui est d’ailleurs notre source d’information principale sur ce chapitre si
important de la pensée religieuse égyptienne (les sources autochtones ne le
présentent jamais en entier), et son traité programmatique De audiendis poetis
(Moralia 14 D a 37 B). Développant une herméneutique beaucoup plus «moderne»
que celle des Stoiciens, Plutarque traite ses textes non pas comme une physique
cryptée, mais comme de la poésie.

19 Voir N. G. WILSON, ‘An Aristarchean maxim’, in: The Classical Review 21,
1971, p. 172. Je remercie mon collégue neuchitelois W. Spoerri, helléniste, de cette
référence. — Cf. A. Viciano: ‘«Homeron ex Homerou saphenizein». Principios
hermenéuticos de Teodoreto de Ciro en su Comentario a las Epistolas Paulinas’, in:
Scripta Theologica 21, Pamplona, 1989, p. 13-61.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 329

intermédiaire entre la sagesse grecque et la révélation biblique ne peut étre
exagéré: c’est le judaisme de langue grecque.

3.1. Naissance et apogée de la théologie juive hellénistique

Généralement, on considére la traduction grecque de 1I’A.T., ouvrage
commencé au III* siecle avant J.-C. avec le Pentateuque et poursuivi
jusqu’a l’ére chrétienne, comme le document primordial du judaisme de
langue grecque. Malheureusement, le langage de la Septante est pour 1’es-
sentiel tellement sous-littéraire et dépourvu de toute grice que, a 'excep-
tion des premiers chapitres de la Genése qui possédent malgré tout une
sorte de grandeur, tout le reste ne semble guere avoir attiré 1’attention des
gens de lettres. La renommée du peuple juif, au III¢ siecle avant J.-C.,
d’étre un peuple de philosophes, qui était due au luxe exceptionnel de
dépenser chaque septiéme jour pour le bien d’un enseignement dans la Loi
et dans les traditions nationales, s’est perdue avec I’échec publicitaire de la
Septante. Ses livres n’étaient adaptés qu’a 1'usage liturgique des synago-
gues?0,

Arnaldo Momiglianom, un historien juif italien, a bien souligné que,

pour le public de langue grecque, on ne produisait pas de traductions, mais
on créait de nouvelles ceuvres qui portaient & sa connaissance les sagesses
de 1’Orient. Bérossos 1’a fait pour les Babyloniens; pour les Egyptiens,
c¢’était Manéthon; pour les Juifs, enfin, mais trop tard, Flavius Joséphe. Ses
Antiguités juives, une sorte d’Ancien Testament réécrit, qui parut apres la
catastrophe juive de 1’an 70, n’ont pas trouvé d’autres lecteurs que les chré-
tiens. D’autres efforts pour représenter 1’histoire sainte sous une forme
dramatique®? ou épique®® n’avaient peut-étre pas la qualité nécessaire pour
retenir 1’intérét du public paien. Toute la littérature juive de langue grecque
n’a été préservée que par des copies chrétiennes. Cela vaut méme pour
’ensemble de la Septante qui, on le sait, a été rejetée et condamnée a
I’oubli par les rabbins.

20 Ce nrest qu’a partir du I siecle, avec le Nouveau Testament, auquel se
joindront plus tard les écrits hermétiques, qu’il se fit une sorte d’imitation du style
sémitisant de la Septante, considéré alors comme solennel.

21 Dans son livre: Alien Wisdom, The Limits of Hellenization, Cambridge, 1975,
ch. 2. Sur la Septante en particulier, voir p. 92.

22 Pour Ezékiel le potte tragique, voir E. SCHURER, The History of the Jewish
People in the Age of Jesus Christ, revised and ed. by G. VERMES et al., t. III/1,
Edimbourg 1986, p. 563-566.

23 SCHURER/VERMES (note précédente), p. 558-562 (Philon le poete épique,
Théodote).



330 FOLKER SIEGERT

Apres les Grecs, auxquels nous devons la notion de Oeoloyia, et avant
I’avénement du christianisme, qui a popularisé cette notion, seuls les Juifs
de langue grecque ont créé quelque chose de comparable. La lettre pseudé-
pigraphe d’Aristée, Aristobule, Philon d’Alexandrie, Flavius Josephe, le
rhéteur anonyme juif a qui nous devons les prédications Sur Jonas et Sur
Samson, et enfin le Juif cité anonymement par Celse avec des extraits d’un
écrit contre les chrétiens — voila les principaux auteurs de ce que 1’on pour-
rait et devrait appeler une «théologie juive»?*. A I’exception de Joséphe, ce
sont tous des Alexandrins®. Ils formulent et observent des régles hermé-
neutiques explicites qui n’étaient que des adaptations de celles du stoi-
cisme?® — en faveur d’une réflexion sur Dieu et sur la législation et his-
toire saintes qui tenait bien le niveau intellectuel de 1’époque. Aristobule,
par exemple, — nous le savons par Eusébe — transforma programmatique-
ment les anthropomorphismes de 1’Ancien Testament en doctrines symboli-
ques de contenu cosmologique ou moral?’. Les auteurs juifs alexandrins
€vitaient toute opposition entre la vérité révélée et la vérité des sciences.

Au niveau de la pratique, un avantage inestimable du judaisme antique
consistait en un culte monothéiste et dépourvu de tout acte de sacrifice
sanglant: le service synagogal dont 1’origine remonte peut-€tre a une solu-
tion de compromis qu’on a trouvée dans la diaspora des exilés, apres la
ruine du premier Templezs. Au cours des siecles, il acquiert le rang d’une

24 En employant ce terme, je ne me réfere pas  la «théologie» implicite qu’on
pourrait trouver dans n’importe quel document religieux de |'Antiquité. Cf.
F. C. GrRANT, Roman Hellenism and the New Testament, New York, 1962, p. 6:
«The later Greeks assumed that Homer had a «theology» much as «theology» has
been read into the Old Testament, the Koran, and other sacred books — of course
with some justification, if a broad enough definition of theology is used.»

25 A I’époque, le judaisme d’Alexandrie était beaucoup moins prolétaire que
celui de Rome, issu d’importations d’esclaves. D’Antioche, on ne sait pas
grand-chose; notons quand méme que les Juifs de cette ville participaient activement
aux sports (FL. Joséphe, Ant. XII 119s; Bell. II 591s) et que l'on soignait les
tombeaux des martyrs maccabéens.

26 Cf. op. cit. (n. 9), p. 55-91.

27 Les cinq fragments d’Aristobule sont transmis par Eusebe, Hist. eccl. VII
32,17s; Préparation évangéligue VIII 10,1-17; XII 12,1s; ibid. 3-8 (le postulat
d’6oton dronperg); ibid. 9-16.

28 M. HENGEL, ‘Proseuche und Synagoge’, in: Tradition und Glaube, Festgabe
fiir K. G. Kuhn, éd. G. JEREMIAS et al., Gottingen, 1971, p. 157-184. Hengel
constate: «Dieser jiidische Wortgottesdienst wie auch der dazugehdrige
gottesdienstliche Raum bildeten gegeniiber den Kultformen aller antiken Religionen
wie auch gegeniiber dem eigenen traditionellen Tempelkultus eine revolutionidre
Neuerung» (p. 158), en ajoutant: «Leider liegen die historischen Hintergriinde ihrer
Entstehung nach wie vor im Dunkeln.» Les plus anciens témoignages archéologiques
semblent étre des inscriptions égyptiennes provenant de plusieurs synagogues du
III* siecle avant J.-C.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 331

représentation de facto de 1'idéal éclairé et monothéiste d’une Aoyikn
AoTpeian («culte raisonnable/ rendu par la parole»)®’. Philon est trés fier de
son caractere philosophique; il en tire de bons arguments pour sa présenta-

tion apologétique du judarsme™.

3.2. La fin du judaisme hellénistique et la naissance du rabbinisme

L’échange culturel entre I’hellénisme et le judaisme — échange dans
lequel le c¢6té juif a beaucoup plus recu qu’il n’a donné — souffrit une inter-
ruption violente, dans la seconde moitié du I'" et la premiere moitié du
1I¢ siecle, lors du désastre de la Guerre des Juifs (66-74 apres J.-C.) et des
émeutes juives a Alexandrie et ailleurs. Avec le Temple, récemment
restauré par Hérode I** et détruit en 70 ap. J.-C. par les troupes romaines,
les magnifiques synagogues d’Alexandrie, de Tibériade et d’autres tombe-
rent en ruines. Les courants de pensée apocalyptique, expression de 1’insa-
tisfaction des petites gens, avaient contribué a la radicalisation des masses®!
— avec pour résultat que ce n’est pas 1’apocalyptique qui disparut, mais la
haute théologie avec ses chefs-lieux??. Une de ses faiblesses avait consisté 2
vouloir apaiser les masses en justifiant toujours le statu quo.

Apres la catastrophe, le légalisme pharisien saisit la chance de s’ériger
en monopole™, la tradition rabbinique devenant la colonne vertébrale du
judaisme hébreu tel qu’il a survécu jusqu’a nos jours.

Les catastrophes du judaisme, qui ont particuliérement atteint sa partie
hellénisante, ont eu pour conséquence que méme 1'Eglise, seule héritiere de
la synthése dont nous parlons, a oublié et renié ses prédécesseurs. Depuis le

2% Lieu classique: Rm 12,1. Cf. O. CasEL, ‘Die Aoyiki) Buoic der antiken Mystik
in christlich-liturgischer Umdeutung’, in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 4, 1924,
p. 37-47.

30 par exemple De vita Mosis 11 216; De specialibus legibus 11 62.

31 Cf. M. HENGEL, ‘Messianische Hoffnung und politischer «Radikalismus» in
der «jiidisch-hellenistischen Diaspora»’, in: D. HeELLHOLM (éd.), Apocalypticism in
the Mediterranean World and the Near East, Tiibingen, 1983, p. 655-686, surtout
p. 680s.

32 Marcel SIMON constate le paradoxe: «En fait, aprés 70 et 135, comme avant,
deux tendances coexistent dans le judaisme: 1’une étroite, intransigeante,
isolationniste, I’autre large et tolérante. Ce n’est que trés progressivement que la
premiere finira par triompher. Elle n’est pas née du désastre: c’est elle, au contraire,
qui a engendré les révoltes et la catastrophe» (M. SIMON, Verus Israél, Paris, 1948 et
réimpr., p. 49).

3 Les quelques traces de théologie judéo-hellénistique qui se trouvent aux
II*-IVe sigcles sont énumérées dans Drei hellenistisch-jiidische Predigten (voir n. 9),
p. 40s et 44,



332 FOLKER SIEGERT

[I° siecle, la vérité historique fut remplacée par une basse polémique qui
déforme méme les productions les plus belles de la théologie ecclésiastique,
a partir de 1’apologiste Méliton de Sardes?*,

Le judaisme, a son tour, a dissous, au cours des cing premiers siecles
de notre ere, ses liens avec la culture grecque. C’était 1a un processus tres
long et trés hésitant, qui montre a quel point étaient devenues profondes les
racines de cette symbiose. C’est seulement sous la pression des empereurs
romains devenus chrétiens que la syntheése finit par se dissoudre compléte-
ment, toute langue a ’exception de 1'hébreu (et de I’araméen) étant désor-
mais écartée du culte synagogal.

Vu sous I’aspect de ses doctrines, le rabbinisme s’aveére en grande
partie étre une réaction a la théologie chrétienne®. C’est pourquoi ses écrits
ne peuvent guére servir comme source pour comprendre cette derniere. On
a souvent fait un usage maladroit de 1’ouvrage monumental de Paul Biller-
beck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, en
ayant trop peu de respect pour la chronologie, et trop pour la force sugges-
tive des caracteres hébreux (qui, quant a eux, sont un emprunt fait aux
Babyloniens).

La Religionsgeschichtliche Schule s’est efforcée a son tour de nous
faire croire a un anachronisme: au lieu des rabbins, elle voulait interposer
les gnostiques entre Jésus et les théologiens dogmatiques de [’Eglise
ancienne. Harnack, dans sa fameuse Dogmengeschichte, disait des gnosti-
ques®®: «ils ont été purement et simplement les théologiens du premier
siecle.» Il ne saurait nommer un seul gnostique pour cette these. Un
regard, méme superficiel, sur les sources du I°" siecle montrera au cher-
cheur impartial que les théologiens de cette époque sont des paiens
comme Cornutus, auteur d’un Theologiae Graecae compendium (écrit en
grec), Plutarque et d’autres — et les Juifs de langue grecque, dont la
présence semble avoir géné les autorités de la Religionsgeschichtliche
Schule a tel point qu’ils les ont ignorés.

3 Son discours Sur la Paque (éd. grecque-frangaise par O. PERLER, SC 123) est
le premier exemple d’une inculpation exclusive des Juifs concernant la mise a4 mort
de Jésus.

3 1a théologie des mérites, par exemple, n’a recu sa forme extréme (qui a
remplacé une théologie de la grice exprimée notamment en 4 Esd 8,11-19;
PsSal 9; Ps.-Philon, Sur Samson 3; Sur Jonas 71) que par les rabbins. Voir
Abot 3,20 (Rabbi Akiba); cf. ce que les dictionnaires d’hébreu rabbinique et les
ouvrages de référence offrent sous le terme zekut (Abraham), etc. La doctrine des
mérites des saints n’est nullement une création chrétienne.

T, 1, 4° &d., Freiburg 1909, p. 250: «Sie sind kurzweg die Theologen des
ersten Jahrhunderts gewesen.» HARNACK répete cette thése dans sa Dogmen-
geschichte, 6° éd., Tiibingen 1922 (et réimpr.), p. 65.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 333

4. Le message chrétien

Cela dit, nous pouvons revenir sur le phénomeéne d’un Nouveau Testa-
ment €crit en grec, et sur la question de savoir quel est le rapport entre la
révélation divine et la culture humaine tel que le met a jour ce petit recueil
d’écrits.

Constatons tout d’abord que, pour faire comprendre le message chrétien
d’une facon missionnaire, il fallait que les apdtres et missionnaires 1’expri-
ment dans la langue que 1’on connaissait et parlait plus ou moins dans tout
’espace qui s’étend de la France et de Rome jusqu’a I’Euphrate. 1l ne
s’agissait pas seulement d’un compromis pratique. Si 1’on considere le
Nouveau Testament comme |’expression d’une vérité révélée, on y verra
bien plus que cela. Le fait que le Nouveau Testament dans son entier soit
écrit en grec37 montre, & mon avis, combien 1’on était au courant, au ciel,
de la qualité des moyens de communication d’ici-bas. A 1’époque, aucune
langue du bassin méditerranéen n’était autant différenciée, au niveau lexical
et au niveau syntaxique, que la langue grecque que I’on appelle la xowvn 8
Méme les langues modernes ne peuvent guére s’attribuer un statut supé-
rieur. Edouard Delebecque le constate trés bien: «Il fallait toutes les
ressources de la langue des dieux pour révéler aux hommes la parole de
Dieu»’. Regardons le phénomene de plus pres.

4.1. Les premiers chrétiens parlant le grec

Jérusalem était une ville bilingue®®, araméenne et grecque. Ce n’est
sirement pas sans raison qu’une partie des disciples de Jésus portaient des
noms ou des surnoms grecs. Le centurion romain dont le valet était malade

3 La légende d’un proto-Matthieu écrit en araméen, que I’autorité plus que
douteuse d’un Papias a fait circuler, exerce trop d’attraction sur les sémitistes pour
étre jamais abandonnée. Pour une critique récente, voir G. ZUNTZ, ‘Wann wurde das
Evangelium Marci geschrieben?’ in: H. Canzik (éd.), Markus-Philologie (cf. n. 12),
p. 47-71, surtout p. 70.

38 Pour elle, les ressources et les nuances de I’attique classique étaient toujours
disponibles (quoique restreintes au style noble et littéraire), tandis que le vocabulaire
en comparant par exemple Démosthéne a Plutarque s’€tait triplé. Cf. H. MARTIN in:
Berz, Hans Dieter (éd.), Plutarch’s Ethical Writings and Early Christian Literature,
Leiden, 1978, p. 451.

¥ Les Actes des apdtres, texte traduit et annoté, Paris 1982, p. XXXIL

40 M, HENGEL, «Der vorchristliche Paulus», in: idem et U. HECKEL, Paulus und
das antike Judentum, Tiibingen, 1990, p. 177-293, surtout p. 256-265. Cf. idem,
The ‘Hellenization' of Judaea in the first century after Christ, London/Philadelphia,
1989, p. 22ss.



334 FOLKER SIEGERT

(Lc 7,2, etc.) n’eut pas de problémes pour communiquer avec le groupe
dont Jésus était le centre, pas plus que les pelerins grecs qui approcheérent
Philippe et André pour obtenir une audience chez leur maitre (Jn 12,20ss).
A Jérusalem existait, entre autres, une synagogue dite «des Alexandrins»
(Ac 6,9). Ce que Philippe, le membre du groupe jérusalémite des Sept,
explique au ministre éthiopien, c’est le chapitre 53 dans la version grecque
d’Esaie, achetée sans doute dans cette ville.

Méme Simon Pierre, si I'on veut bien croire ce que la tradition affirme
au sujet de ses activités a Rome, s’engage en de tels efforts. Il n’aurait pu
étre évéque de Rome en parlant son dialecte galiléen.

A Ephese, le futur siege du cercle johannique, le judaisme alexandrin
s’introduisit par la personne d’Apollos, un judéo-chrétien originaire d’Ale-
xandrie, que le livre des Actes (18,24) qualifie d’&vip Adyro¢ («homme
¢loquent / érudit»). Le texte ajoute qu’il était dvvarog év toic Ipadoic,
«versé dans les Ecritures»m, donc une sorte de Philon chrétien et précurseur
de Clément d’Alexandrie.

On voit que 1’adaptation du message a la culture au sein de laquelle il
se fait entendre a commencé du vivant méme du Jésus historique. Elle s’est
continuée a chaque €tape de la mission et s’est poursuivie de méme a
chaque étape de la réflexion sur les données de la nouvelle Alliance.

Parmi ces données se trouvaient, comme leur noyau dur, les symboles
du baptéme et de la sainte-céne. Le prophete et thaumaturge de Nazareth
avait osé instituer un nouveau culte. Ce culte exprimait et exprime toujours
les trois vérités de base suivantes:

— c’est Dieu qui fait le premier pas vers les humains;

— sa parole, son message, c’est la réconciliation méme de ceux qui ne
pensaient pas en avoir besoin;

— Dieu lui-méme donne I’exemple de ce que veut dire le seul commande-
ment divin, celui de 1’amour.

On ne peut sous-estimer le fait que ces trois vérités s’exprimerent et se
propagerent a partir de la Pentecote sous la forme d’un culte monothéiste.
A T’exception des Juifs, dont le culte synagogal fut imité et adapté par les
chrétiens, les religions de 1’Antiquité n’avaient pas la possibilité de s’ex-
primer ainsi. Les interprétations philosophiques des croyances et des cultes
étaient une chose, et la pratique rituelle une autre. Elle était contrdlée par le

' On pourrait ajouter Silvain, chrétien jérusalémite (Ac 15,22 etc.), qui a
également participé aux voyages missionnaires de Paul (1 Th 1,1 etc.). S’il y a
moyen de trouver dans |'épitre de Jacques, qui est une diatribe hellénistique
accomplie, la propriété intellectuelle et spirituelle du frére de Jésus, c’est seulement
par D'intermédiaire d’une personne comme Silvain qui aurait pu servir de
ghost-writer.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 335

pouvoir politique qui ne permettait guere des innovations sur ce plan-1a*%.
Les cultes traditionnels étaient une sorte de tabou. Ni Cléanthe, ni Chry-
sippe, ni Cicéron, ni Séneque, ni Epictéte, ni Plutarque — on peut continuer
la liste jusqu’aux derniers paiens grecs au temps de Julien I’ Apostat — n’ont
jamais songé a changer ou a réformer les cultes existants.

Revenons-en aux synagogues juives et a leur fonction de modele pour
le culte chrétien: le fait d’un culte monothéiste, basé sur une idée plus
pure, platonicienne d’ailleurs, de la transcendance, était en lui-méme un
véhicule puissant de 1'adaptation culturelle du message a une époque ou les
cultes traditionnels, particuliers, polythéistes, étaient, en théorie du moins,
depuis longtemps dépassés.

En ce qui concerne le travail intellectuel dont les écrits néotestamen-
taires font preuve, mentionnons, en guise d’exemple, les notions principales
qui servent a expliquer le mystére de I’incarnation. On n’en est pas resté a
la représentation narrative et mythologique d’une naissance virginale. On a
appelé le Christ le Adyog du Créateur (Jn 1), ce qui établit des liens avec
toute la pensée grecque concernant la transcendance et l'immanence. On
pourrait s’attacher longuement a exploiter la richesse de cette notion. De
méme, on a appelé le Christ I’eixwv 10D @eol (2 Co 4,4; cf. Col 1,15), en
ouvrant ainsi la porte au platonisme qui n’hésita pas a exercer toutes ses
facultés interprétatives. Je saute les tentatives terminologiques encore plus
expresses qui se trouvent dans I’épitre aux Hébreux (1,3s; cf. la définition
de miotic en 11,D)*. Au terme de cette «conceptualisation» de la foi se
trouvent, nous le savons, les définitions des grands conciles des IV¢ et
Ve siecles, exploits hardis qui vont peut-&tre au-dela de ce que la langue la
plus savante peut exprimer®. Pour illustrer une étape 3 mi-chemin, je me
permets de citer la fin des Actes apocryphes d’André®: «Que j’acheve ici
mes récits bienheureux des actes et des mysteres difficiles, pour ne pas dire
impossibles & exprimer...» Un auditoire antique aurait ici automatiquement

42 Le culte de Sérapis, institué en Egypte par les premiers Ptolémées comme un
parallele au culte du Zeus grec, en serait une exception. Aux II° et III° siécles, les
empereurs romains favorisaient le culte du Soleil (et de Mithras) venant de la Perse
et dont le symbolisme leur convenait. Mais avec tout cela, on restait beaucoup en
arriere par rapport a la théologie philosophique.

43 Je suis conscient du fait qu’on peut considérer chaque définition en matiere de
religion comme un vice. Mais sans cet effort intellectuel, le christianisme, & mon
avis, ne serait jamais sorti du cadre du folklore.

“ W. ELErT, Der Ausgang der altkirchlichen Christologie, Berlin, 1957, a
montré — peut-étre contre son gré — comment les définitions, au V¢ s., aboutirent &
une impasse. Cela ne vaut pas moins pour les monophysites que pour 1’orthodoxie
chalcédonienne.

43 Jai sous les yeux: F. Bovon, ‘Les paroles de vie dans les Actes de 1’apdtre
André’, in: Apocrypha 2, 1991, p. 99-117; cité: p. 107.



336 FOLKER SIEGERT

reconnu un dicton célébre de Platon (Timée 28 C). Par I'intermédiaire de
Philon, Platon €tait devenu une sorte de pere de I’Eglise, pas moins que
pour les latins le moraliste stoicien Séneque.

Luc, Ihistorien de la mission — ¢’est lui qui nous informe que Paul savait
parler I’araméen aussi bien que le grec —, offre a ses lecteurs des modeles
pour I’adaptation culturelle de I’Evangile. La fameuse sceéne sur 1’ Aréopage
(Ac 17), dont je ne ferai pas ici [’analyse détaillée, contient au verset 28 une
des citations — peu nombreuses dans le Nouveau Testament46, mais
marquantes —, d’un auteur paten. Il s’agit du poeme du stoicien Aratos sur
les astres (Phénomeénes 5) dont le début exprime, une fois de plus, le mono-
théisme du moins théorique de cette école de pensée théologique.

Quoir qu’on dise de la fidélité historique de Luc, sa facon de nous
représenter 1’apdtre*’ citant un podte paien n’a rien d’invraisemblable. En
1 Co 15,33, une lettre authentique de Paul, on lit le vers d’Euripide et de
Ménandre®: $Beipovory #0n xpno®* duinion xakad, «les mauvaises
compagnies corrompent les bonnes mceurs». Ce vers, bien siir, comme tous
les autres exemples de citations poétiques qui se trouvent dans le Nouveau
Testament™’, était déja devenu un proverbe dans la langue grecque. C’est la

46 Cf. la liste donnée par K. ALAND dans son édition du N.T. grec, Stuttgart,
1979, p. 775. On ne s’étonnera pas du fait qu’aucun auteur paien ne soit nommé par
son nom, les premiers témoins chrétiens n’ayant aucun intérét a faire état de leur
érudition séculaire.

4711 semble bien qu’il ait fagonné 1’épisode sur le modele classique de Socrate,
le Eévwv doupoviwv katayyeredc (Ac 17,18). E. HAENCHEN qui, dans son
commentaire Die Apostelgeschichte, Gottingen, 1965, note a juste titre ce
rapprochement (p. 454 et 457), oublie, dans son explication d’ATNQXTQI @EQI
(Ac 17,23) et dans sa référence au fameux épisode de l’expiation de la ville par
Epiménide, les paroles mémes qui en auraient donné la clé. Les sacrifices ordonnés
par le shamane crétois eurent lieu la ou les bétes se couchaient; ils étaient donc
destinés 1@ mpoonkovtt Bew (Diogene Laérce I 110). K. LAKE in: idem / H.
CADBURY, The beginnings of Christianity, t. 5, p. 241, cite la référence correcte; elle
nous fait comprendre le singulier non attesté par les inscriptions. — A Epidaure, une
des inscriptions qui relatent les guérisons faites par Asclépios commence avec
OEOL, TYXAI (=t0xn) ATA®AI (voir Th. PApADAKIS, Epidauros. Das Heiligtum
des Asklepios, Miinchen/Ziirich, 1971, pl. 18 a droite et p. 19; transcription a
corriger).

% Euripide, fr. 1024 (NAUCK); Meénandre, fr. 211 (MENEKE) = fr. 218
(THIERFELDER).

4 Lélision de I'a s’entend; il n'y avait pas d’obligation, pour les scribes
anciens (méme ceux qui copiaient les poémes d’Homere), de la marquer.

9 Tt 1,12, un autre hexametre dont 1attribution 2 Epiménide est due a Clément
d’Alexandrie (Strom. 1 59,2) et & Jérdme (dans son commentaire ad loc.). Depuis
Eubulide (IVe® siecle avant J.-C.), on citait ce vers pour illustrer le paradoxe du
pevdouevoc. Voir G. BUCHMANN, Gefliigelte Worte, 32¢ éd., Berlin, 1972, p. 101. —
En Jc 3,3, inmwv xodwvoi évoque Sophocle, Antigone 477, drame qui, lui aussi,
présente le probléme des passions intempérées.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 337

une des raisons pour lesquelles il aurait €t€ stupide d’ajouter un nom d’au-
teur ou méme une référence bibliographique. L’intention de créer une cohé-
rence entre deux «univers d’interprétation»>' est tout de méme évidente.

En faisant l’exégese de 1’épitre aux Romains, on a longtemps admis
que le dilemme anthropologique entre le savoir et le vouloir — relation trou-
blée par la passion — trouvait son pendant dans les réflexions d’Ovide sur
la passion de I’amour”?. Récemment, Muriel Schmid”® a défendu la these
que Rm 7,17-24 présuppose la connaissance des passions tragiques de
Médée telles que le drame d’Euripide de méme nom les met en sceéne.
Rappelons-nous qu’Euripide était ['auteur le plus joué et le plus cité de tous
les dramaturges grecs>?; il était le Racine ou le Schiller de 1" Antiquité.

Pour I’herméneutique, il est important de noter que les citations et les
allusions a la poésie grecque qu’on trouve dans le Nouveau Testament sont
toutes des reprises de matériaux tres répandus, donc de lieux communs de
toute une culture. Les témoins chrétiens auxquels nous devons le Nouveau
Testament ne se firent jamais les partisans de telle école de pensée grecque
en citant ce qui aurait pu &étre contesté par telle autre. Les Phénoménes
d’Aratos que rappelle le discours sur I’ Aréopage €taient depuis longtemps
devenus un texte de mémorisation pour apprendre aux €coliers les notions
de base de 1’astronomie.

En continuant notre revue — incompleéte — des citations et allusions
grecques dans le Nouveau Testament, nous rencontrons un phénomene tout
a fait remarquable, théme de notre point suivant.

4.2. Le Christ parlant le grec

A en croire Luc, le Christ céleste n’hésite aucunement a faire usage de
la langue grecque et des lieux communs qu’elle comporte.

Revenons-en a la parole adressée a Paul sur le chemin de Damas:
«Shaoul, Shaoul, pourquoi me persécutes-tu?» (Ac 26,14). Paul écoute son
nom prononcé en hébreu. Lisons maintenant ce qui suit: oxkAnpov oot mpog
KEVTpo AoktiCetv. On traduit: «Il est dur pour toi de regimber contre 1’ai-
guillon». Le mot rare AaxTiCetv pousse le lecteur du texte original a ouvrir

Al J’emprunte ce terme 2 Wim A. de PATER, ‘Sprachanalyse und Erfahrung’, in:
U. GerBer / E. GUTTGEMANNS (éd.), Glauben und Grammatik, Bonn, 1973,
p. 112-122.

2 M. LUTHER, Scolies sur Rm 2,12 (GEuvres, t. XI, Genéve, 1983, p. 269),
citant Ovide, Am. 111 4,17s; II 19,3.36.

33 Dans son mémoire de spécialisation en Nouveau Testament, en avril 1992.

> Méme Philon, qui était plus restreint par I’obéissance a la loi mosaique que
ne I'était Paul, avoue avoir assisté 2 la représentation d’un drame d’Euripide: De
ebrietate 177.



338 FOLKER SIEGERT

son dictionnaire®, et ses yeux tombent sur des références tout a fait intéres-
santes. On a affaire a un proverb656 grec qui évoque le contexte de la haute
poésie. Pindare, Eschyle et Euripide se font suite, pour ne pas parler des
imitateurs latins. D’Euripide®’, le vers 795 des Bacchantes est particuliere-
ment pertinent:

B0o’ Gv adt® uéAAov, §j Bupoduevog

TIpOC KEVTPA AakTiCotut Bvntoc (v Oed .

Ceslas Spicq, dans I’article correspondant de son Lexigue, traduit: «Au
lieu de regimber contre son aiguillon®® — un mortel contre un Dieu! — je lui
sacrifierais...» Il s’agit donc du motif du Oeoudxoc, de I’homme en révolte
contre Dieu, auquel on ne peut que recommander de cesser au plus vite.

Quelques chapitres plus haut, en Ac 5,39, on avait déja lu le terme
Oeopdrxoc dans la bouche d’une personne de haut rang, Gamaliel I, le
maitre jérusalémite de Paul. Son conseil, donné a ses collegues du Sanhé-
drin, était de contenu tout a fait comparable. De tels termes et de tels
proverbes étaient évocateurs de tout un chapitre de théologie grecque.

La critique tdche de s’en débarrasser en prétendant que c’est Luc lui-
méme qui a ajouté ces paroles™. Elles manquent, il est vrai, dans les deux
autres récits du méme événement (Ac 9 et 22). Mais cela ne veut pas dire
que les autres paroles viendraient d’autant plus du ciel. Le fait qu'une
partie de cette bat gol (voix céleste) se sert de la langue du Jésus terrestre
est totalement insignifiant pour notre question.

Nous faut-il un autre exemple? Prenons la parole du Christ, absente des
évangiles, que cite Ac 20,35, la fin du discours d’adieu que Paul adresse
aux presbytres d’Ephese: pokdépidv €otiv udArov didovar fj Aoupévery —
«1l y a plus de bonheur a donner qu’a recevoir». Je suis curieux de trouver
un jour un commentaire qui rende compte du fait qu’il s’agit, dans tout le
discours des vv. 18b-35, d’un exemple florissant de prose rythmée®. La
parole du Christ citée a la fin ne fait pas exception: ..H Aoupdverv

>3 A cbté de BAUER / ALAND, on comparera C. SPICQ, Lexique théologique du
Nouveau Testament, Fribourg (Suisse) / Paris, 1991, p. 882s.

%6 ’édition d’ALAND, en ajoutant anachroniquement une référence 2 Julien,
Discours 8, 246 B, renvoie au jugement de ce dernier qui cite TPOC KEVTpQ
AakTiCety comme une TopotpiaL.

37 L’édition d’ALAND, en choisissant la référence d’Euripide pour son apparat

marginal, tient compte du fait que le pluriel kévrpa est dii aux contraintes du metre
iambique du drame.

> Pour tenir compte du pluriel, on pourrait méme préciser: «ses coups d’ai-
guillon».

% Par exemple M. DIBELIUS, Aufsitze zur Apostelgeschichte, éd. H. GREEVEN,
3¢ éd., Gottingen, 1957, p. 160: la phrase est «vom Autor hinzugefiigt». Sur ce
point, les critiques protestantes et catholiques coincident: cf. infra, n. 67.

60 Ouvrage de référence: E. NORDEN, Die antike Kunstprosa, 2 t., 7° éd.,
Darmstadt, 1974 (= 2¢/3¢ éd., Leipzig et Berlin, 1909.1915).



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 339

constitue un vers «crétique» (— W —), précédé d’une syllabe longue —
clausule typique de la prose rythmée appelée «asianique». Elle est plus
répandue dans le Nouveau Testament qu’on ne le pensem. C’était 1a le
grand style qui €tait nécessaire pour susciter les émotions et pour faire
impression sur le public. Le livre des Actes [’emploie réguliérement, tout
comme 1'épitre de «Jacques»® et celle aux Hébreux. On peut ajouter les
homélies de Valentin le gnostique, la harangue de Méliton sur la Paque, les
Actes apocryphes de Paul et de Thecle, ceux de Jean et nombre d’autres
textes qui s’efforcent de recommander le christianisme — ou une sorte de
christianisme — au grand public.

Du point de vue du contenu, le logion de Jésus que nous venons de
citer contient une allusion a la magnanimité du grand roi de Perse qui, a
son tour, était un des modeles sur lesquels 1’'idée juive de Dieu s’était
formée®. Xénophon parle de 1ui®, et Thucydide de méme®. Selon Plu-
tarque®, Artaxerxés aurait dit: TO TpocOgivan ToD APEAETY PATINKGTEPOV
goTiv, «il est plus digne d’un roi d’ajouter que d’enlever». A 1’époque, ce
qui €tait digne d’un roi était aussi digne d’un dieu, et inversement.

Que faire de ces paralleles? D’une part, on se rend compte que 1’enga-
gement du Nouveau Testament dans la culture hellénistique est beaucoup
plus profond que le simple fait de sa composition en grec ne le laisse soup-
conner. D’autre part, on peut se poser la question suivante: cet engagement
ne serait-il pas celui de Dieu lui-mé&me qui a choisi de s’incarner en Jésus-
Christ? Luc, & mon avis, est tout a fait juste dans sa présentation des
€vénements. Ce serait un historicisme myope que de réduire le Christ
céleste a 'usage de 1’araméen de son séjour terrestre®’, attitude pas plus

o1 G. LupErITz a fait une analyse métrique de passages choisis de Mc dans
son article «Rhetorik, Poetik, Kompositionstechnik im Markusevangelium», in:
H. Canzik (éd.), Markus-Philologie (cf. n. 12), p. 165- 203; elle prouve un certain
soin de marquer au moyen du rythme les clausules importantes. A plus forte raison,
on peut ajouter les débuts de Lc et d’Ac aussi bien que d’autres parties d’Ac, de Col
(I’hymne en prose de 1,14-18), d'He, etc.

62 Voir la note 41.

3 Voir les références données dans: Philon von Alexandrien, Ueber die
Gottesbezeichnung «wohliitig verzehrendes Feuer», éd. F. SIEGERT, Tiibingen, 1988,
p. 71-73.

8% Cyropédie VIII 7,14.

83 11 97,4. Voir les commentaires sur Ac, par ex. celui d’E. HAENCHEN, et
BUcHMANN, Gefliigelte Worte (n. 60), p. 91.

% Mor. 173 D.

67 Je ne peux me défendre d’un sourire en lisant par exemple J. DUPONT, Le
discours de Milet, Testament pastoral de S. Paul <Actes 20,18-36>, Paris, 1962,
p. 324ss, ol ’auteur, s’appuyant sur Jean Chrysostome (MIGNE, P. G. 60, 316 [B])

et d’autres Péres, propose de considérer I'agraphon d’Ac 20,35 comme provenant
d’une tradition orale, ou bien d’une combinaison de plusieurs /ogia de Jésus connus



340 FOLKER SIEGERT

convaincante que le dogmatisme passé qui attribuait au ciel 1'usage d’un
hébreu anté-diluvien.

5. Conclusion: Porigine de la théologie

Pour conclure, je propose de mettre en ceuvre la définition suivante: /a
«théologie» est I'adaptation de la parole de Dieu a une culture donnée qui,
a son tour, devient redevable de ce qu’elle recoit. Elle est la médiation du
message révélé avec tout ce qui importe dans la vie des humains, c’est-
a-dire avec tout leur savoir, vrai ou faux. C’est surtout pour nous, biblistes
protestants, qui ne connaissons plus le Christ selon la chair, mais seulement
selon I’Esprit (2 Co 5,16), que le Christ ne parle plus 1’araméen. Il parle le
grec aussi bien que toutes les langues dont se servent les humains pour
communiquer I’évangile. Qu’il me soit permis de citer a ce propos mon
compatriote saxon, Martin Luther, qui disait: «..La langue grecque, elle
aussi, peut etre appelée sainte, puisqu’elle a été choisie de préférence a
toutes les autres pour la rédaction du Nouveau Testament. C’est d’elle que,
comme d’une source, il [le Nouveau Testament] a coulé par la traduction

dans d’autres langues qu’il a également sanctifiées»®®.

La victoire du christianisme, qui fut pour un temps tellement complete
qu’on en oublia presque ses prédécesseurs paiens et juifs, s’explique en
partie par son habileté a s’accommoder aux moyens de communication qui
étaient demandés et qui étaient €galement disponibles — grice au phéno-
mene de [’éducation grecque.

des évangiles. Cela est possible, bien siir, mais 1'idée est mal employée pour
rattacher le Christ parlant ici au Jésus historique qui a parlé jadis. Quel est le gain a
avancer ’hypothése que le Jésus historique aurait connu les traditions en question
(DuponT, p. 328)? Dupont, évoquant le parallele d’Ac 26,14, ou il considere
I’emploi du proverbe grec comme un «enjolivement littéraire» da a 1’interlocuteur
paien de Paul (p. 328s), propose de conclure 2 une procédure analogue en
Ac 20,35. Cette reconstruction qui se veut historique fait abstraction du fait que les
premiers chrétiens (et non pas eux seuls) avaient une relation au Christ qui n’était
pas de la nature d’une réminiscence. La rigueur historique oblige 2 ne pas ignorer
des témoignages comme 2 Co 5,16.

88 M. LUTHER, Aux magistrats de toutes les villes allemandes (1524; WA t. 15,
p. 27ss), cité d’aprés (Fuvres, t. 4, Geneéve, 1958, p. 105. — Isidore de Séville,
dans ses Etrymologies, 1X,1,3, qualifie ’hébreu, le grec et le latin de linguae sacrae
parce que I’inscription sur la croix du Christ était rédigée dans ces trois langues (cf.
Jn 19,20). Le théologien luthérien Johann GERHARD ajoutera (Loci theologici,
locus 1, ch. 24, 503) qu’on ne doit pas prendre cette triade dans un sens exclusif
(qui favoriserait la Vulgate comme derniére expression légitime de la vérité révélée),
mais dans un sens représentatif de toutes les langues; il cite méme [’autorité d’un
Cajetan pour cette vue.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRETIEN 341

Ajoutons I’avantage du christianisme de disposer d’un culte, d’un
symbolisme et d’une liturgie monothéistes. Cela a fini par compenser ses
difficultés a faire un emploi positif des images et du théatre.

Une autre conclusion s’impose en ce qui concerne la définition de la
théologie chrétienne. Si la présentation des matériaux historiques que j’ai
faite n’est pas tout a fait erronée, il s’ensuit que la parole de Dieu ne s’est
pas fait entendre aux humains une seule fois, ni @ un seul peuple. Bien que
I’histoire sainte soit restreinte, pour les temps avant Jésus-Christ, au seul
peuple israélite et juif, la théologie, elle, a des racines plus étendues®. Je
laisse a la théologie systématique la tache d’apprécier ce fait. Etant exégete,
je me contente de dire que 1’histoire sainte, pour €tre bien comprise, semble
avoir besoin de I’histoire tout entiere. L ’humanité a collaboré, & son su et a
son insu, a €valuer intellectuellement les immenses dons qu’elle reconnait
comme venant de Dieu.

Au terme de cet exposé qui se veut un échantillon de recherche histo-
rique en matiere de théologie, j’aimerais ajouter une remarque générale a
adresse de mes futurs étudiants. Bien qu’on dise des études académiques
et du savoir en général qu’il gonfle ses adeptes et les rend orgueilleux, le
savoir historique, 2 mon avis, n’a pas cette nature dangereuse. Car c’est
surtout I’historien qui jouit de la connaissance socratique de ce qu’il ne sait
pas.

Quand j’avais vingt ans, je me proposais de devenir un linguiste. A cet
age, la mémoire est encore fraiche, et chaque langue qu’on acquiert prépare
le sol pour une autre. A trente ans, j'avais I'intention de devenir un philo-
sophe. Cela est possible, du moins dans certaines branches de la philoso-
phie, pour autant que |’on dispose d’une terminologie suffisamment
€laborée et de quelque pratique en matiere de logique. Maintenant, dans ma
quarantaine, je restreins mon ambition a faire ceuvre d’historien. L’histoire,
c’est la discipline la plus complexe et la moins réglée de toutes. Elle
comprend les cimes éclairées aussi bien que le chaos d’en bas. Les sources
sont toujours inépuisables; et si je réussis a engager mes €tudiants a en
faire amplement usage et a s’éduquer a leur aide, alors mes efforts acadé-
miques atteindront leur fin.

69 C’est pourquoi la these qui ferait du gree biblique, A son tour, une «langue du
saint-Esprit» (cf. R. ROTHE, Zur Dogmatik, 2¢ éd., Gotha, 1869, p. 233) ne pourrait
engendrer qu’un malentendu. Le grec du Nouveau Testament (qu’on pense aussi a la
Septante) n’a pas de particularités qui le qualifieraient de langue des anges ou de la
révélation, si ce n’est I’admirable souplesse et la faculté de différencier propres 2 la
koiné, dont les auteurs bibliques font un usage tantét ample, tantét modeste.



	La culture grecque, le message chrétien et l'origine de la théologie

