
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 4

Artikel: La culture grecque, le message chrétien et l'origine de la théologie

Autor: Siegert, Folker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 321-341

LA CULTURE GRECQUE,
LE MESSAGE CHRÉTIEN

ET L'ORIGINE DE LA THÉOLOGIE1

Folker Siegert

Résumé

L'article tente une approche historique du fait de la communication
entre Dieu et ses partenaires humains. Sans vouloir prouver ce fait, il en

relève plutôt le caractère paradoxal. Un des paradoxes consiste en ce que
le Nouveau Testament, par sa langue et même par ses idées, est redevable
à son milieu culturel, connu sous le nom de T «hellénisme». La notion
même de «théologie» lui est due. Il semble bien que les destinataires de la
révélation n'étaient pas seulement les membres du Peuple élu.

1. Introduction: le paradoxe d'un Nouveau Testament écrit en grec

Ce petit livre, dont l'explication sera ma charge, contient un grand
paradoxe. Je parle du fait qu'il est écrit en grec, donc dans une des langues

que l'on considère comme profanes, tandis que l'hébreu, lui, jouit de la

réputation d'être la langue sainte. Dieu parlant le grec, c'est un paradoxe
qui a trait à un autre paradoxe encore plus grand, celui de l'Incarnation.
L'opinion courante est plutôt qu'au ciel, on parle l'hébreu. Lors de la création,

nous lisons dans le livre de la Genèse que Dieu appela toutes choses

par des mots hébreux; ils les créa même ainsi. Yehi or, wayyehi or - «que
la lumière soit, et la lumière fut». Wayyiqra elohim la-or yom welahosek

qara layeia (Gn 1,5) - «Dieu appela la lumière yom, jour, et les ténèbres il
les appela layela, nuit», etc.

Cet article est le texte remanié d'une leçon inaugurale qui, sur l'invitation du
recteur de l'Université de Neuchâtel, a été délivrée le 16 juin 1992 dans l'aula de
l'Université. Cf. les Annales de cette Université, année 1991/92, p. 246-264.
L'auteur, conscient de l'honneur de devenir le successeur du professeur Jean
Zumstein à la chaire de Nouveau Testament, remercie la Faculté de théologie de son
chaleureux accueil; il remercie en particulier son collègue, le professeur Pierre
Bühler, et les assistantes Muriel Schmid et Carmen Burkhalter d'avoir corrigé, dans
le présent exposé, l'expression française.



322 FOLKER SIEGERT

Le pouvoir de donner aux choses leur «vrai» nom fut conféré à Adam

qui continua à appeler les choses en hébreu (Gn 2,19s). Ce sont des

mythes, bien sûr. Mais avec la confusion des langues, on se rapproche de

l'histoire. La langue des anges, elle, devient inaccessible aux humains.

Paul, ravi au troisième ciel, entend des äppnTOc prju.crra (2 Co 12.4), des

«paroles indicibles».

Vu sous cet angle, il est curieux que dans la vision d'origine qui a

converti Paul de persécuteur du Christ en chrétien, il entende le Christ
parler en hébreu. «Tous nous tombâmes à terre, et j'entendis une voix qui
me disait en langue hébraïque: Shaoul, Shaoul, pourquoi me persécutes-
tu?» (Ac 26,14).

Je laisse de côté la question de savoir si le mot 'hébreu, hébraïque',
dans de pareils textes, désigne l'hébreu ou plutôt l'araméen. On n'avait pas
encore de nom pour cette famille de langues sémitiques. Ce qui me frappe,
c'est que sous des formes variées, l'opinion ancienne selon laquelle l'hébreu

est la langue de la révélation est maintenue même dans des travaux
qui se réclament de l'exégèse historico-critique. Le fameux dictionnaire de

Kittel et Friedrich, par exemple, le Theologisches Wörterbuch zum Neuen

Testament, a pour méthode de ramener chaque notion du Nouveau Testament

à ses racines hébraïques. Cela est judicieux dans de nombreux cas.

Mais ensuite, les articles s'attachent à déceler à travers les siècles une sorte
de décadence qui consisterait en ce qu'on appelle l'hellénisation de la tradition

biblique. Philon d'Alexandrie en est un des coupables, et les Gnostiques

en seraient les maîtres les plus accomplis. Dans la littérature francophone,

Claude Tresmontant et André Chouraqui sont les avocats les plus
connus d'une rétroversion et d'une ré-hébraïsation du Nouveau Testament
dont je veux interroger précisément la présyllabe ré-.

2 Jubilés 12,26 (parlant d'un ange envoyé à Abraham): «Le Seigneur Dieu me
dit: 'Ouvre-lui la bouche et les oreilles, afin qu'il entende et parle le langage qui lui
est révélé.' Il avait, en effet, cessé d'être parlé par tous les humains à partir du jour
où s'était écroulée (la tour de Babel). Je lui ouvris la bouche, les oreilles et les

lèvres, et je commençai à converser avec lui en hébreu, langue de la création» (trad.
A. Caquot in: La Bible. Ecrits intertestamentaires, Paris 1987 [Bibl. de la Pléiade],
p. 692.) - La littérature théologique du XVIIe s. favorisera cette opinion: cf. les

arguments et les renvois (bibliques et littéraires) chez Johann Gerhard, Loci
theologia (1610ss), locus 26, tractatus 6 (rééd. Berlin 1863-85, t. 9. p. 406s). -
Pourtant, les voix critiques ne font pas défaut. Isidore de Seville, dans ses

Etymologies, 1. IX, ch. 1, 11, dit: «Cuiusmodi autem lingua locutus est Deus in
principio mundi dum diceret: «fiat lux» invenire difficile est. Nondum enim erant
linguae.» (Je dois cette référence à M. F. Hurni, helléniste neuchâtelois.) Cf.
W. Berschin, Griechisch-lateinisches Mittelalter, Bern/München, 1980, p. 31s. Dans
les liturgies de l'Occident, c'est surtout le grec qui acquit la dignité d'une langue
sainte (ibid., p. 33ss): c'était sa langue d'origine.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 323

L'axiologie inhérente à la structure des articles de Kittel et Friedrich
(pour retourner à cet exemple) se révèle dans des anachronismes presque
réguliers: on cite la Mishna, le Talmud, les Midrashim avant Philon,
Flavius Josephe et les autres comprometteurs de la vérité biblique, en

renversant ainsi l'ordre chronologique On semble oublier que la littérature

rabbinique est une création des années postérieures à l'an 70 de notre
ère, et que ce que l'on possède des doctrines des précurseurs des rabbins
n'est vraiment pas grand-chose. Sur Gamaliel I, par exemple, le maître

jérusalémite de Paul, on n'a qu'une poignée d'informations, incomparablement

moins que ce que l'on sait de Gamaliel II, son petit-fils, l'un des

rabbins appelés tannaïtes; il vécut autour de l'an 90.

Pour introduire nos considérations sur l'origine de la théologie, je
propose d'abandonner le mythe d'une tradition hébraïque ininterrompue et

jamais déformée qui daterait, sinon des jours d'Adam, du moins de ceux
d'Esdras4. En jetant un nouveau regard sur les documents et en conservant
l'impartialité de l'historien, nous découvrons que la théologie, telle que
nous l'avons reçue en héritage, a plus d'une source. L'échange entre les

cultures du monde méditerranéen était beaucoup trop intense pour que l'on
puisse maintenir une évolution intra-hébraïque «pure». La recherche
vétérotestamentaire le sait depuis longtemps; regardons les données qui portent
sur le Nouveau Testament.

J'aimerais ici remettre en question l'idée même de «pureté». En tant

que chrétiens, nous croyons et nous confessons que Dieu s'est mêlé des

affaires humaines; il s'est souillé, pour ainsi dire, et non pas seulement de

chair et de sang, mais aussi de la culture humaine qui, à cette époque-là,
était déjà une culture composée, mélangée et dépourvue de tout ce que
l'axiologie romantique, nationaliste, raciste aimerait appeler «pur». Jetons

un coup d'œil sur le monde religieux et intellectuel du bassin méditerranéen
tel qu'il se présente dans les siècles précédant l'Incarnation.

2. La culture grecque

Si nous appelons quelque chose une «théologie», nous nous inscrivons
dans la culture grecque, même à notre insu. Car c'est à elle que nous

Cette idéologie pénètre même dans le texte. Un exemple: t. I, p. 750, 1. 52s
(G. Schrenk: «Es ist zu beachten, daß ai iepa'i ypc't'ci spezifisch rabbinische
Ausdrucksweise ist, sich sodann bei Philo und auch sonst im hellenistischen
Judentum findet...» On s'attendrait à ce que l'auteur nomme pour sa thèse au moins
un rabbin pré-philonique!

Dans la Mishna, le traité Abot, ch. 1, en est l'expression classique.



324 FOLKER SIEGERT

devons cette notion'. Platon fut le premier à employer ce mot, inconnu des

langues sémitiques, dans la République, livre II (379 A). On notera que
Oso, dans ce mot composite, figure au pluriel. C'est vrai qu'en règle générale,

on ne peut faire de théories que de ce qui se trouve au pluriel. La
théorie, la àoyîo:, c'est la comparaison et la mise en œuvre de notions
générales.

Dans le même sens que chez Platon, on trouve chez Aristote (Métaphysique

B, 1009a9.18) la mention du poète Hésiode et des autres OeoAóyoi

qui ont éduqué les humains en faisant usage des mythes (puOiKtbç CToqViÇE-

aOctt). A l'époque hellénistique, ce concept a changé peu à peu pour arriver
à cette sorte de synthèse qui a conservé jusqu'à nos jours le nom de

'théologie'. Robert Flacelière, dans son introduction générale aux traités philosophiques

de Plutarque (ce fut un écrivain contemporain du Nouveau
Testament), propose «de distinguer les 'théologues' voisins des mythologues, et
les véritables 'théologiens' qui, selon le vœu de Plutarque, interprètent les

traditions religieuses ocrcoç; koù (biAoaocpmç;», donc avec pureté et discernement

philosophique
Pour placer ces derniers dans leur milieu historique, rappelons quelques

faits de base de la culture grecque.

2.1. Les institutions et les idées

Le panthéon grec, auquel toutes les divinités des peuples orientaux
furent plus ou moins associées par voie d'identification, peut être caractérisé

par le médium qui servait à le présenter au grand public. Il s'imposait
de façon visible dans ce que nous admirons encore aujourd'hui comme l'art
grec et hellénistique. Les dieux suprêmes du monde antique ne souffraient

pas du manque esthétique d'être invisibles. Si on avait demandé à un habitant

du monde gréco-romain «où est Zeus?», il aurait, sans hésiter, pointé
son doigt vers le haut, en vous invitant à regarder ce que la Bible appelle la

raqid', la voûte du ciel. Dans le climat méditerranéen, cette voûte semble
être l'or le plus fin, la lumière pure; pendant la nuit, ce sont les étoiles qui
continuent à briller d'une façon qui nous est inconnue, à nous les habitants
des brouillards de Cimmèrie. Zeus, c'était l'éther7, la coupole de lumière

5 Cf. A.-J. Festugière, La révélation d'Hermès Trismégiste, t. 2, Paris, 1949,

p. 598-605. La Bible ne contient ce mot dans aucun des deux Testaments.
6

Plutarque, Œuvres morales 1,1, Paris 1987 (Coll. Budé), p. CLXI, n. 3,
faisant référence à De Iside et Osiride 355 C.

7 Cf. Euripide, frg. 941 (Nauck), un des fragments les plus cités dans

l'Antiquité. Euripide, à son tour, ne fait qu'élaborer l'épithète homérique de Zeus
comme cdOépi vcutov.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 325

et de chaleur visibles dont les étincelles pénétraient la matière grossière et

plus ou moins inerte du bas, de la Terre. La beauté, la brillance esthétique
des statues de Zeus ont pour tâche d'exprimer cette sorte de transcendance

qui n'était pas l'invisibilité, mais l'excellence, la supériorité, la pureté et

l'énergie. La taille toujours surhumaine des statues des dieux invite les

spectateurs à reconnaître que la pierre n'est pas le dieu8; elle est le point
de départ pour se faire une idée de quelque chose de transcendant, un
vonrov9.

Conformément au fait que la société était organisée, depuis quelques
siècles, sous la forme du patriarcat, on attribuait les marques de la virilité à

tout ce qui était en haut, supérieur et créatif, tandis que les statues féminines

représentaient des récipients passifs. Héra, par exemple, l'épouse de

Zeus, symbolisait l'élément moins chaud, moins actif de la vapeur
atmosphérique et de la pluie. La Terre, elle, était considérée comme remplie de

divinités féminines qui étaient à l'origine de la fertilité et des moissons:
Cérès (ou Proserpine), la Grande Mère de Phrygie (ou Cybèle) et les autres.
Les religions à mystères conservaient des rites sanglants et des mythes
primitifs dont l'Antiquité tardive, devenue lasse de plusieurs siècles
d'intellectualisme, tentait de s'inspirer à nouveau'0. A cette époque - je parle du

IIP siècle -, le christianisme s'était déjà emparé de l'héritage dont il est

question à présent. Il retint de la culture antique ce qu'elle offrait de mieux,
tandis que les philosophes païens à partir du IIIe siècle, pour la plupart,
feront un curieux mouvement en arrière: faisant front à l'influence croissante

de l'Eglise, ils amalgameront non seulement la philosophie et la
religion païenne, mais aussi celle-ci et la magie. Ils confondront à dessein les

invocations et les évocations, les dieux et les démons, voire les dieux et

eux-mêmes, en se divinisant par des exercices exceptionnels".

Vue sous cet angle, la polémique juive contre les «idoles» n'a pas bien atteint
son but.

9 Pour les références, voir F. Siegert, Drei hellenistisch-jüdische Predigten.
Ps.-Philon, «Ueber Jona», «Ueber Jona» <Fragment> und «Ueber Simson», t. 2:
Kommentar nebst Beobachtungen zur hellenistischen Vorgeschichte der
Bibelhermeneutik, Tübingen, 1992, p. 75-79. Les dieux célestes étaient aìa0r|Toi et
vonroi à la fois.

10 Sur ce drame, cf. P. de Labriolle, La réaction païenne, Paris 1934, surtout
p. 175ss. Le IIe siècle tardif connaît un «véritable affaissement intellectuel»
(E. Renan) avec le cercle autour de l'impératrice Julia Domna et la «Vie»
d'Apollonius de Tyane écrite par le sophiste Philostrate.

11 L'attitude religieuse des plus grands néoplatoniciens est un shamanisme

acompli. Cf. les ch. 10-11 de la Vie de Plotin par Porphyre, les écrits du «divin»
Jamblique, etc.; cf. aussi le livre magistral de Joseph Bidez, La vie de l'empereur
Julien, Paris 1930.



326 FOLKER SIEGERT

Pour en revenir à l'époque qui voit naître la Bible grecque, mentionnons

quelques institutions qui servirent à propager des idées religieuses.
Les fêtes communautaires étaient toujours de caractère religieux, et elles
étaient souvent accompagnées de dons de viande sacrifiée, même aux

pauvres, de consommations de vin, de jeux de théâtre, de compétitions
sportives, etc. Ajoutons le système d'éducation grec, reçu par le monde

gréco-romain tout entier, qui assurait une formation à la fois corporelle,
intellectuelle et morale des adolescents appelés éphèbes. C'était là un privilège

des fils de citoyens libres, que nombre de Juifs dans les villes de la

diaspora parvinrent à acquérir, malgré le paganisme. Les raisons sociales et

le désir intellectuel favorisaient un tel compromis.

Rappelons, enfin, la vie publique des villes dont les foires et les colonnades

étaient peuplées de rhéteurs et de philosophes populaires enseignant
en public, ce qui était, si j'ose dire, la télévision de l'époque. Nous avons
ainsi une idée de l'efficacité de la propagande culturelle et religieuse de

l'époque. Quant aux images, dont les villes étaient pleines, le christianisme,
faisant suite au judaïsme, eut besoin de quelques siècles d'hésitation et

d'infériorité jusqu'à ce qu'il trouvât, avec l'icône plate mais dorée, un
substitut passable. Quant au théâtre, représentation de l'irrationnalité et de

la toute-puissance du destin et des passions humaines, le remplacer posait
des problèmes encore plus grands12.

2.2. La théologie phUosophique

Les deux siècles qui précèdent l'ère chrétienne virent une synthèse

caractéristique entre la religion et la philosophie, le mythe et la raison. Ce

fut l'apogée du stoïcisme. Cette école de pensée grecque - fondée,
d'ailleurs, par un sémite, Zenon de Kition en Chypre - construisait des théories
rationnelles et cohérentes qui ressemblent beaucoup à ce qu'on a appelé,
dans notre siècle, une démythologisation Son école identifiait systématiquement

les puissances considérées divines à des éléments du cosmos. Seul

Zeus, le feu pur, était en quelque sorte supérieur au monde, étant sa source,
sa matière première aussi bien que sa fin, dans la conflagration périodique

12 Le savant juif allemand Günther Zuntz constate d'une façon positive dans sa
thèse, «daß es im christlichen Aeon keine Tragödie gab, nicht geben konnte, weil
ein Gott stellvertretend für alle gelitten hat». Voir son article: «Ein Heide las das

Markusevangelium», in: H. Canzik (éd.), Markus-Philologie, Tübingen, 1984,

p. 205-222; citation p. 221. Le «païen» de cet exposé est l'auteur lui-même. Cf.
avec cet article celui d'A.-J. Festugière: 'Du christianisme', in: Mémorial
André-Jean Festugière, éd. E. Lucchesi et H.D. Saffrey, Genève, 1984, p. 276-281,
publication posthume d'un texte dans lequel l'auteur entreprend de revêtir le

personnage d'un païen du Ier siècle.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 327

appelée «èKmjpiocnç;». A vrai dire - c'est la doctrine de Cléanthe et de

Chrysippe13, successeurs de Zenon: il n'y a qu'une seule force ou substance

divine, c'est celle que l'on appelle Zeus, qui est le feu le plus pur. Les

autres en dérivent, étant mêlées plus ou moins de matières plus lourdes.
Telle était la théorie de la transcendance et de l'immanence qui permettait
aux Stoïciens d'intégrer dans un seul système tout le savoir empirique et

toutes les traditions mythiques et spéculatives. C'est par la méthode allégorique

que les Stoïciens parvinrent à transformer les traditions religieuses

grecques en théologie au sens plus moderne du terme. Ils étaient soucieux
de sauver la réputation des anciens poètes, en particulier d'Homère qui leur
était cher comme preuve de l'ancienneté de leurs opinions.

Pour la religion et la culture grecques, les poèmes homériques représentaient

quelque chose comme une Bible. Etablis depuis les origines de l'écriture

grecque comme texte d'exercice, modèle de grammaire et matière

presque unique de l'enseignement scolaire, ils recevaient, par les soins des

Stoïciens, les interprétations qui permettaient d'en dégager tout ce qui
importait comme vérité scientifique ou comme exemple de morale. L'école
dite de Pergame, dont les Stoïciens se faisaient les partisans, avait supposé

qu'Homère, le «poète divin», disposait d'un savoir surhumain qu'il ne

savait mieux communiquer aux générations à venir que sous la forme
plaisante et charmante d'énigmes et d'allégories consciemment voulues14.

Des trois disciplines de la philosophie selon les Stoïciens, la logique, la

physique et l'éthique, les deux dernières s'enseignaient dans la formation
secondaire, chez le ypannaxxKCC,, par le moyen de l'allégorisation d'Homère.

C'est seulement dans la troisième étape du système d'éducation grec,
qui était celle de la rhétorique et de la philosophie, que l'attention se tournait

vers les textes non homériques: les orateurs attiques, les historiens,
Platon, etc.15.

Le dicton du sage hébreu ben Bag-Bag qui disait de la Tora: «Tourne-
la et retourne-la, tout est en elle»16 décrit en fait ce que les grammairiens
des trois siècles précédents avaient pratiqué sur Homère. Il existe encore

13 Voir Hans von (Ioannes ab) Arnim (éd.), Stoicorum veterum fragmenta,
Berlin, 1903-42, t. I, no. 537 (l'hymne de Cléanthe); t. II, no. 1009ss; traduction
française dans E. Bréhier (éd.), Les Stoïciens, Paris, 1962 (Bibl. de la Pléiade), 7s,
etc.

14 H. Dorrie «Zur Methodik antiker Exegese», in: ZNW 65, 1974, 121-138. Cet
article très informatif a le seul défaut de placer l'apogée de l'interprétation
allégorique trop tard, à savoir dans la fusion du platonisme avec le pythagorisme au
IIIe siècle.

15
Ouvrage de référence: H.-L Marrou, Histoire de l'éducation dans l'Antiquité,

3' éd., Paris, 1955
16 Abot 5,25(2

donc contemporain de Jésus

16 Abot 5,25(22). Yohanan ben Bag-Bag est considéré comme disciple d'Hillel,



328 FOLKER SIEGERT

trois manuels d'interprétation homérique17, dont la lecture aiderait beaucoup
les biblistes à comprendre, de par ses origines, leur métier exégétique. On y

ajoutera les efforts plus modérés d'un platonicien tel que Plutarque, dont
les exégèses, allégoriques au besoin, tiennent compte de la cohérence du

texte et de ses structures internes18. Même le courant qui s'opposait à toute

allégorisation, la philologie homérique d'un Aristarque de Samos, bibliothécaire

alexandrin, précède de beaucoup les efforts correspondants des théologiens

juifs et chrétiens. Aristarque est considéré comme le père de la

critique textuelle, qui a rendu la littérature grecque incomparable à celles,

par exemple, des Perses, des Mandéens, etc. La maxime "Opnpov éÇ

'Ourjpou rjatptiviÇsiv19 a été transposée, sans trop d'originalité, dans notre

principe protestant Sacra Scriptura sui ipsius interpres.

Pour terminer ce deuxième chapitre, notons un problème exemplaire:

pour le stoïcisme, il n'y a pas d'histoire. Il fallut les efforts des théologiens
chrétiens pour la faire valoir. C'est là un des mérites de l'épître aux
Hébreux. D'autres problèmes de la théologie philosophique antique, notamment

celui du patriarcalisme théologique, ont attendu plus longtemps pour
être découverts.

3. L'intermédiaire du judaïsme hellénisé

Prenant dans un sens large ce que le titre de cette leçon annonce,
j'aimerais porter à votre attention un phénomène souvent ignoré, dont le rôle

17 Heraclite le Stoïcien, Quaestiones Homericae; Cornutus, Theologiae Graecae
compendium; ps.-Plutarque, De vita et poesi Homeri. Les trois ouvrages sont écrits
en grec. - Le succès énorme de l'herméneutique stoïcienne a marginalisé les efforts
d'Evémère, philosophe et critique des mythes des IVe et III" siècles avant J.-C, qui
proposait une interprétation historicisante: les dieux étaient des héros, les héros des

personnes humaines du passé lointain - des rois, des sages, des législateurs, dont les
mérites auraient été exagérés par une divinisation postérieure.

18 Qu'il suffise ici de rappeler son traité Sur Isis et Osiris (Moralia 351 C à

384 C), qui est d'ailleurs notre source d'information principale sur ce chapitre si

important de la pensée religieuse égyptienne (les sources autochtones ne le

présentent jamais en entier), et son traité programmatique De audiendis poetis
(Moralia 14 D à 37 B). Développant une herméneutique beaucoup plus «moderne»

que celle des Stoïciens, Plutarque traite ses textes non pas comme une physique
cryptée, mais comme de la poésie.

19 Voir N. G. Wilson, 'An Aristarchean maxim', in: The Classical Review 21,
1971, p. 172. Je remercie mon collègue neuchâtelois W. Spoerri, helléniste, de cette
référence. - Cf. A. Viciano: '«Homeron ex Homerou saphenizein». Principios
hermenéuticos de Teodoreto de Ciro en su Comentario a las Epfstolas Paulinas', in:
Scripta Theologica 21, Pamplona, 1989, p. 13-61.



LA CULTURE GRECQUE. LE MESSAGE CHRÉTIEN 329

intermédiaire entre la sagesse grecque et la révélation biblique ne peut être

exagéré: c'est le judaïsme de langue grecque.

3.1. Naissance et apogée de la théologie juive hellénistique

Généralement, on considère la traduction grecque de l'A.T., ouvrage
commencé au IIP siècle avant J.-C. avec le Pentateuque et poursuivi
jusqu'à l'ère chrétienne, comme le document primordial du judaïsme de

langue grecque. Malheureusement, le langage de la Septante est pour
l'essentiel tellement sous-littéraire et dépourvu de toute grâce que, à l'exception

des premiers chapitres de la Genèse qui possèdent malgré tout une
sorte de grandeur, tout le reste ne semble guère avoir attiré l'attention des

gens de lettres. La renommée du peuple juif, au IIP siècle avant J.-C,
d'être un peuple de philosophes, qui était due au luxe exceptionnel de

dépenser chaque septième jour pour le bien d'un enseignement dans la Loi
et dans les traditions nationales, s'est perdue avec l'échec publicitaire de la

Septante. Ses livres n'étaient adaptés qu'à l'usage liturgique des synago-
20

gués

Arnaldo Momigliano21, un historien juif italien, a bien souligné que,
pour le public de langue grecque, on ne produisait pas de traductions, mais

on créait de nouvelles œuvres qui portaient à sa connaissance les sagesses
de l'Orient. Bérossos l'a fait pour les Babyloniens; pour les Egyptiens,
c'était Manéthon; pour les Juifs, enfin, mais trop tard, Flavius Josephe. Ses

Antiquités juives, une sorte d'Ancien Testament réécrit, qui parut après la

catastrophe juive de l'an 70, n'ont pas trouvé d'autres lecteurs que les
chrétiens. D'autres efforts pour représenter l'histoire sainte sous une forme
dramatique22 ou épique23 n'avaient peut-être pas la qualité nécessaire pour
retenir l'intérêt du public païen. Toute la littérature juive de langue grecque
n'a été préservée que par des copies chrétiennes. Cela vaut même pour
l'ensemble de la Septante qui, on le sait, a été rejetée et condamnée à

l'oubli par les rabbins.

20 Ce n'est qu'à partir du Ier siècle, avec le Nouveau Testament, auquel se

joindront plus tard les écrits hermétiques, qu'il se fit une sorte d'imitation du style
sémitisant de la Septante, considéré alors comme solennel.

21 Dans son livre: Alien Wisdom, The Limits of Hellenization, Cambridge, 1975,
ch. 2. Sur la Septante en particulier, voir p. 92.

22 Pour Ezékiel le poète tragique, voir E. Schürer, The History of the Jewish
People in the Age of Jesus Christ, revised and ed. by G. Vermes et al., t. III/l,
Edimbourg 1986^ p. 563-566.

23 Schürer/Vermes (note précédente), p. 558-562 (Philon le poète épique,
Théodote).



330 FOLKER SIEGERT

Après les Grecs, auxquels nous devons la notion de OsoÀOYia, et avant
l'avènement du christianisme, qui a popularisé cette notion, seuls les Juifs
de langue grecque ont créé quelque chose de comparable. La lettre
pseudépigraphe d'Aristée, Aristobule, Philon d'Alexandrie, Flavius Josephe, le

rhéteur anonyme juif à qui nous devons les prédications Sur Jonas et Sur
Samson, et enfin le Juif cité anonymement par Celse avec des extraits d'un
écrit contre les chrétiens - voilà les principaux auteurs de ce que l'on pourrait

et devrait appeler une «théologie juive»24. A l'exception de Josephe, ce

sont tous des Alexandrins25. Ils formulent et observent des règles
herméneutiques explicites qui n'étaient que des adaptations de celles du
stoïcisme26 - en faveur d'une réflexion sur Dieu et sur la législation et l'histoire

saintes qui tenait bien le niveau intellectuel de l'époque. Aristobule,

par exemple, - nous le savons par Eusèbe - transforma programmatique-
ment les anthropomorphismes de l'Ancien Testament en doctrines symboliques

de contenu cosmologique ou moral27. Les auteurs juifs alexandrins
évitaient toute opposition entre la vérité révélée et la vérité des sciences.

Au niveau de la pratique, un avantage inestimable du judaïsme antique
consistait en un culte monothéiste et dépourvu de tout acte de sacrifice

sanglant: le service synagogal dont l'origine remonte peut-être à une solution

de compromis qu'on a trouvée dans la diaspora des exilés, après la

ruine du premier Temple Au cours des siècles, il acquiert le rang d'une

En employant ce terme, je ne me réfère pas à la «théologie» implicite qu'on
pourrait trouver dans n'importe quel document religieux de l'Antiquité. Cf.
F. C. Grant, Roman Hellenism and the New Testament, New York, 1962, p. 6:
«The later Greeks assumed that Homer had a «theology» much as «theology» has

been read into the Old Testament, the Koran, and other sacred books - of course
with some justification, if a broad enough definition of theology is used.»

25 A l'époque, le judaïsme d'Alexandrie était beaucoup moins prolétaire que
celui de Rome, issu d'importations d'esclaves. D'Antioche, on ne sait pas
grand-chose; notons quand même que les Juifs de cette ville participaient activement
aux sports (Fl. Josephe, Ant. XII 119s; Bell. II 591s) et que l'on soignait les

tombeaux des martyrs maccabéens.
26 Cf. op. cit. (n. 9), p. 55-91.
27 Les cinq fragments d'Aristobule sont transmis par Eusèbe, Hist. eccl. VII

32,17s; Préparation évangélique VIII 10,1-17; XIII 12,1s; ibid. 3-8 (le postulat
d'ornai ôiaXfupEiç); ibid. 9-16.

2 M. Hengel, 'Proseuche und Synagoge', in: Tradition und Glaube, Festgabe
für K. G. Kuhn, éd. G. Jeremias et al., Göttingen, 1971, p. 157-184. Hengel
constate: «Dieser jüdische Wortgottesdienst wie auch der dazugehörige
gottesdienstliche Raum bildeten gegenüber den Kultformen aller antiken Religionen
wie auch gegenüber dem eigenen traditionellen Tempelkultus eine revolutionäre
Neuerung» (p. 158), en ajoutant: «Leider liegen die historischen Hintergründe ihrer
Entstehung nach wie vor im Dunkeln.» Les plus anciens témoignages archéologiques
semblent être des inscriptions égyptiennes provenant de plusieurs synagogues du
IIP siècle avant J.-C.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 331

représentation de facto de l'idéal éclairé et monothéiste d'une XoYiKti

Accrpsioc («culte raisonnable/ rendu par la parole»)29. Philon est très fier de

son caractère philosophique; il en tire de bons arguments pour sa présentation

apologétique du judaïsme30.

3.2. La fin du judaïsme hellénistique et la naissance du rabbinisme

L'échange culturel entre l'hellénisme et le judaïsme - échange dans

lequel le côté juif a beaucoup plus reçu qu'il n'a donné - souffrit une
interruption violente, dans la seconde moitié du Ier et la première moitié du

IP siècle, lors du désastre de la Guerre des Juifs (66-74 après J.-C.) et des

émeutes juives à Alexandrie et ailleurs. Avec le Temple, récemment
restauré par Hérode Ier et détruit en 70 ap. J.-C. par les troupes romaines,
les magnifiques synagogues d'Alexandrie, de Tibériade et d'autres tombèrent

en ruines. Les courants de pensée apocalyptique, expression de

l'insatisfaction des petites gens, avaient contribué à la radicalisation des masses

- avec pour résultat que ce n'est pas l'apocalyptique qui disparut, mais la
haute théologie avec ses chefs-lieux Une de ses faiblesses avait consisté à

vouloir apaiser les masses en justifiant toujours le statu quo.
Après la catastrophe, lc légalisme pharisien saisit la chance de s'ériger

en monopole33, la tradition rabbinique devenant la colonne vertébrale du

judaïsme hébreu tel qu'il a survécu jusqu'à nos jours.
Les catastrophes du judaïsme, qui ont particulièrement atteint sa partie

hellénisante, ont eu pour conséquence que même l'Eglise, seule héritière de

la synthèse dont nous parlons, a oublié et renié ses prédécesseurs. Depuis le

Lieu classique: Rm 12,1. Cf. O. Casel, 'Die ÀOYVKf] Ouoia der antiken Mystik
in christlich-liturgischer Umdeutung', in: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 4, 1924,

p. 37-47.

Par exemple De vita Mosis II 216; De specialibus legibus II 62.
31 Cf. M. Hengel, 'Messianische Hoffnung und politischer «Radikalismus» in

der «jüdisch-hellenistischen Diaspora»', in: D. Hellholm (éd.), Apocalypticism in
the Mediterranean World and the Near East, Tübingen, 1983, p. 655-686, surtout
p. 680s.

32 Marcel Simon constate le paradoxe: «En fait, après 70 et 135, comme avant,
deux tendances coexistent dans le judaïsme: l'une étroite, intransigeante,
isolationniste, l'autre large et tolérante. Ce n'est que très progressivement que la
première finira par triompher. Elle n'est pas née du désastre: c'est elle, au contraire,
qui a engendré les révoltes et la catastrophe» (M. Simon, Verus Israël, Paris, 1948 et

réimpr., p. 49).
33 Les quelques traces de théologie judéo-hellénistique qui se trouvent aux

IIc-IVe siècles sont énumérées dans Drei hellenistisch-jüdische Predigten (voir n. 9),
p. 40s et 44.



332 FOLKER SIEGERT

IP siècle, la vérité historique fut remplacée par une basse polémique qui
déforme même les productions les plus belles de la théologie ecclésiastique,
à partir de l'apologiste Méliton de Sardes34.

Le judaïsme, à son tour, a dissous, au cours des cinq premiers siècles

de notre ère, ses liens avec la culture grecque. C'était là un processus très

long et très hésitant, qui montre à quel point étaient devenues profondes les

racines de cette symbiose. C'est seulement sous la pression des empereurs
romains devenus chrétiens que la synthèse finit par se dissoudre complètement,

toute langue à l'exception de l'hébreu (et de l'araméen) étant désormais

écartée du culte synagogal.

Vu sous l'aspect de ses doctrines, le rabbinisme s'avère en grande

partie être une réaction à la théologie chrétienne35. C'est pourquoi ses écrits

ne peuvent guère servir comme source pour comprendre cette dernière. On

a souvent fait un usage maladroit de l'ouvrage monumental de Paul Billerbeck,

Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, en

ayant trop peu de respect pour la chronologie, et trop pour la force suggestive

des caractères hébreux (qui, quant à eux, sont un emprunt fait aux

Babyloniens).

La Religionsgeschichtliche Schule s'est efforcée à son tour de nous
faire croire à un anachronisme: au lieu des rabbins, elle voulait interposer
les gnostiques entre Jésus et les théologiens dogmatiques de l'Eglise
ancienne. Harnack, dans sa fameuse Dogmengeschichte disait des
gnostiques36: «ils ont été purement et simplement les théologiens du premier
siècle.» Il ne saurait nommer un seul gnostique pour cette thèse. Un

regard, même superficiel, sur les sources du Pr siècle montrera au
chercheur impartial que les théologiens de cette époque sont des païens

comme Cornutus, auteur d'un Theologiae Graecae compendium (écrit en

grec), Plutarque et d'autres - et les Juifs de langue grecque, dont la

présence semble avoir gêné les autorités de la Religionsgeschichtliche
Schule à tel point qu'ils les ont ignorés.

Son discours Sur la Pâque (éd. grecque-française par O. Perler, SC 123) est
le premier exemple d'une inculpation exclusive des Juifs concernant la mise à mort
de Jésus.

La théologie des mérites, par exemple, n'a reçu sa forme extrême (qui a

remplacé une théologie de la grâce exprimée notamment en 4 Esd 8,11-19;
PsSal 9; Ps.-Philon, Sur Samson 3; Sur Jonas il) que par les rabbins. Voir
Abot 3,20 (Rabbi Akiba); cf. ce que les dictionnaires d'hébreu rabbinique et les

ouvrages de référence offrent sous le terme zekut (Abraham), etc. La doctrine des
mérites des saints n'est nullement une création chrétienne.

36 T. 1, 4e éd., Freiburg 1909, p. 250: «Sie sind kurzweg die Theologen des
ersten Jahrhunderts gewesen.» Harnack répète cette thèse dans sa
Dogmengeschichte, 6° éd., Tübingen 1922 (et réimpr.), p. 65.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 333

4. Le message chrétien

Cela dit, nous pouvons revenir sur le phénomène d'un Nouveau Testament

écrit en grec, et sur la question de savoir quel est le rapport entre la

révélation divine et la culture humaine tel que le met à jour ce petit recueil
d'écrits.

Constatons tout d'abord que, pour faire comprendre le message chrétien
d'une façon missionnaire, il fallait que les apôtres et missionnaires l'expriment

dans la langue que l'on connaissait et parlait plus ou moins dans tout
l'espace qui s'étend de la France et de Rome jusqu'à l'Euphrate. Il ne

s'agissait pas seulement d'un compromis pratique. Si l'on considère le
Nouveau Testament comme l'expression d'une vérité révélée, on y verra
bien plus que cela. Le fait que le Nouveau Testament dans son entier soit
écrit en grec37 montre, à mon avis, combien l'on était au courant, au ciel,
de la qualité des moyens de communication d'ici-bas. A l'époque, aucune

langue du bassin méditerranéen n'était autant différenciée, au niveau lexical
et au niveau syntaxique, que la langue grecque que l'on appelle la KOivfj3

Même les langues modernes ne peuvent guère s'attribuer un statut supérieur.

Edouard Delebecque le constate très bien: «Il fallait toutes les

ressources de la langue des dieux pour révéler aux hommes la parole de

Dieu» Regardons le phénomène de plus près.

4.1. Les premiers chrétiens parlant le grec

Jérusalem était une ville bilingue araméenne et grecque. Ce n'est
sûrement pas sans raison qu'une partie des disciples de Jésus portaient des

noms ou des surnoms grecs. Le centurion romain dont le valet était malade

La légende d'un proto-Matthieu écrit en araméen, que l'autorité plus que
douteuse d'un Papias a fait circuler, exerce trop d'attraction sur les sémitistes pour
être jamais abandonnée. Pour une critique récente, voir G. Zuntz, 'Wann wurde das

Evangelium Marci geschrieben?' in: H. Canzik (éd.), Markus-Philologie (ci. n. 12),

p. 47-71, surtout p. 70.

Pour elle, les ressources et les nuances de l'attique classique étaient toujours
disponibles (quoique restreintes au style noble et littéraire), tandis que le vocabulaire
en comparant par exemple Démosthène à Plutarque s'était triplé. Cf. H. Martin in:
Betz, Hans Dieter (éd.), Plutarch's Ethical Writings and Early Christian Literature,
Leiden, 1978, p. 451.

39 Les Actes des apôtres, texte traduit et annoté, Paris 1982, p. XXXII.
40 M. Hengel, «Der vorchristliche Paulus», in: idem et U. Heckel, Paulus und

das antike Judentum, Tübingen, 1990, p. 177-293, surtout p. 256-265. Cf. idem,
The 'Hellenization of Judaea in the first century after Christ, London/Philadelphia,
1989, p. 22ss.



334 FOLKER SIEGERT

(Le 7,2, etc.) n'eut pas de problèmes pour communiquer avec le groupe
dont Jésus était le centre, pas plus que les pèlerins grecs qui approchèrent

Philippe et André pour obtenir une audience chez leur maître (Jn 12,20ss).

A Jérusalem existait, entre autres, une synagogue dite «des Alexandrins»

(Ac 6,9). Ce que Philippe, le membre du groupe jérusalémite des Sept,

explique au ministre éthiopien, c'est le chapitre 53 dans la version grecque
d'Esaïe, achetée sans doute dans cette ville.

Même Simon Pierre, si l'on veut bien croire ce que la tradition affirme
au sujet de ses activités à Rome, s'engage en de tels efforts. Il n'aurait pu
être évêque de Rome en parlant son dialecte galiléen.

A Ephèse, le futur siège du cercle johannique, le judaïsme alexandrin
s'introduisit par la personne d'Apollos, un judéo-chrétien originaire
d'Alexandrie, que le livre des Actes (18,24) qualifie d'àvfip Àoyioç; («homme

éloquent /érudit»). Le texte ajoute qu'il était ôuvccroç; sv toïç Tpathcxiç,
«versé dans les Ecritures»41, donc une sorte de Philon chrétien et précurseur
de Clément d'Alexandrie.

On voit que l'adaptation du message à la culture au sein de laquelle il
se fait entendre a commencé du vivant même du Jésus historique. Elle s'est

continuée à chaque étape de la mission et s'est poursuivie de même à

chaque étape de la réflexion sur les données de la nouvelle Alliance.
Parmi ces données se trouvaient, comme leur noyau dur, les symboles

du baptême et de la sainte-cène. Le prophète et thaumaturge de Nazareth
avait osé instituer un nouveau culte. Ce culte exprimait et exprime toujours
les trois vérités de base suivantes:

- c'est Dieu qui fait le premier pas vers les humains;

- sa parole, son message, c'est la réconciliation même de ceux qui ne

pensaient pas en avoir besoin;

- Dieu lui-même donne l'exemple de ce que veut dire le seul commandement

divin, celui de l'amour.

On ne peut sous-estimer le fait que ces trois vérités s'exprimèrent et se

propagèrent à partir de la Pentecôte sous la forme d'un culte monothéiste.

A l'exception des Juifs, dont le culte synagogal fut imité et adapté par les

chrétiens, les religions de l'Antiquité n'avaient pas la possibilité de

s'exprimer ainsi. Les interprétations philosophiques des croyances et des cultes
étaient une chose, et la pratique rituelle une autre. Elle était contrôlée par le

41 On pourrait ajouter Silvain, chrétien jérusalémite (Ac 15,22 etc.), qui a

également participé aux voyages missionnaires de Paul (1 Th 1,1 etc.). S'il y a

moyen de trouver dans l'épître de Jacques, qui est une diatribe hellénistique
accomplie, la propriété intellectuelle et spirituelle du frère de Jésus, c'est seulement

par l'intermédiaire d'une personne comme Silvain qui aurait pu servir de

ghost-writer.



LA CULTURE GRECQUE. LE MESSAGE CHRETIEN 335

pouvoir politique qui ne permettait guère des innovations sur ce plan-là42.
Les cultes traditionnels étaient une sorte de tabou. Ni Cléanthe, ni Chrysippe,

ni Cicéron, ni Sénèque, ni Epictète, ni Plutarque - on peut continuer
la liste jusqu'aux derniers païens grecs au temps de Julien l'Apostat - n'ont
jamais songé à changer ou à réformer les cultes existants.

Revenons-en aux synagogues juives et à leur fonction de modèle pour
le culte chrétien: le fait d'un culte monothéiste, basé sur une idée plus

pure, platonicienne d'ailleurs, de la transcendance, était en lui-même un
véhicule puissant de l'adaptation culturelle du message à une époque où les

cultes traditionnels, particuliers, polythéistes, étaient, en théorie du moins,
depuis longtemps dépassés.

En ce qui concerne le travail intellectuel dont les écrits néotestamentaires

font preuve, mentionnons, en guise d'exemple, les notions principales
qui servent à expliquer le mystère de l'incantation. On n'en est pas resté à

la représentation narrative et mythologique d'une naissance virginale. On a

appelé lc Christ le àôyoç du Créateur (Jn 1), ce qui établit des liens avec
toute la pensée grecque concernant la transcendance et l'immanence. On

pourrait s'attacher longuement à exploiter la richesse de cette notion. De
même, on a appelé le Christ I'sikcov toû ©sou (2 Co 4,4; cf. Col 1,15), en

ouvrant ainsi la porte au platonisme qui n'hésita pas à exercer toutes ses

facultés interprétatives. Je saute les tentatives terminologiques encore plus
expresses qui se trouvent dans l'épître aux Hébreux (1,3s; cf. la définition
de morte; en 11,1)43. Au terme de cette «conceptualisation» de la foi se

trouvent, nous le savons, les définitions des grands conciles des IVe et
Ve siècles, exploits hardis qui vont peut-être au-delà de ce que la langue la

plus savante peut exprimer44. Pour illustrer une étape à mi-chemin, je me

permets de citer la fin des Actes apocryphes d'André45: «Que j'achève ici
mes récits bienheureux des actes et des mystères difficiles, pour ne pas dire
impossibles à exprimer...» Un auditoire antique aurait ici automatiquement

Le culte de Sérapis, institué en Egypte par les premiers Ptolémées comme un
parallèle au culte du Zeus grec, en serait une exception. Aux IIe et IIIe siècles, les

empereurs romains favorisaient le culte du Soleil (et de Mithras) venant de la Perse
et dont le symbolisme leur convenait. Mais avec tout cela, on restait beaucoup en
arrière par rapport à la théologie philosophique.

" Je suis conscient du fait qu'on peut considérer chaque définition en matière de

religion comme un vice. Mais sans cet effort intellectuel, le christianisme, à mon
avis, ne serait jamais sorti du cadre du folklore.

W. Elert, Der Ausgang der altkirchlichen Christologie, Berlin, 1957, a

montré - peut-être contre son gré - comment les définitions, au Ve s., aboutirent à

une impasse. Cela ne vaut pas moins pour les monophysites que pour l'orthodoxie
chalcédonienne.

J'ai sous les yeux: F. Bovon, 'Les paroles de vie dans les Actes de l'apôtre
André', in: Apocrypha 2, 1991, p. 99-117; cité: p. 107.



336 FOLKER SIEGERT

reconnu un dicton célèbre de Platon (Timée 28 C). Par l'intermédiaire de

Philon, Platon était devenu une sorte de père de l'Eglise, pas moins que

pour les latins le moraliste stoïcien Sénèque.

Luc, l'historien de la mission - c'est lui qui nous informe que Paul savait

parler l'araméen aussi bien que le grec -, offre à ses lecteurs des modèles

pour l'adaptation culturelle de l'Evangile. La fameuse scène sur l'Aréopage
(Ac 17), dont je ne ferai pas ici l'analyse détaillée, contient au verset 28 une
des citations - peu nombreuses dans le Nouveau Testament46, mais

marquantes -, d'un auteur païen. Il s'agit du poème du stoïcien Aratos sur
les astres (Phénomènes 5) dont le début exprime, une fois de plus, le
monothéisme du moins théorique de cette école de pensée théologique.

Quoi qu'on dise de la fidélité historique de Luc, sa façon de nous
représenter l'apôtre47 citant un poète païen n'a rien d'invraisemblable. En
1 Co 15,33, une lettre authentique de Paul, on lit le vers d'Euripide et de
Ménandre48: rhOsipoumv rj6r] xpri^Q'49 ópiXiat kcckcü, «les mauvaises

compagnies corrompent les bonnes mœurs». Ce vers, bien sûr, comme tous
les autres exemples de citations poétiques qui se trouvent dans le Nouveau
Testament était déjà devenu un proverbe dans la langue grecque. C'est là

Cf. la liste donnée par K. Aland dans son édition du N.T. grec, Stuttgart,
1979, p. 775. On ne s'étonnera pas du fait qu'aucun auteur païen ne soit nommé par
son nom, les premiers témoins chrétiens n'ayant aucun intérêt à faire état de leur
érudition séculaire.

47 II semble bien qu'il ait façonné l'épisode sur le modèle classique de Socrate,
le Çévtov 5aip.oviœv KaraYYEAeoç (Ac 17,18). E. Haenchen qui, dans son
commentaire Die Apostelgeschichte, Göttingen, 1965, note à juste titre ce

rapprochement (p. 454 et 457), oublie, dans son explication d'APNOETOI ©EOI
(Ac 17,23) et dans sa référence au fameux épisode de l'expiation de la ville par
Epiménide. les paroles mêmes qui en auraient donné la clé. Les sacrifices ordonnés

par le shamane crétois eurent lieu là où les bêtes se couchaient; ils étaient donc
destinés tû 7Tpoaf|KovTi 6eü> (Diogene Laërce I 110). K. Lake in: idem / H.
Cadbury, The beginnings of Christianity, t. 5, p. 241, cite la référence correcte; elle
nous fait comprendre le singulier non attesté par les inscriptions. - A Epidaure, une
des inscriptions qui relatent les guérisons faites par Asclépios commence avec
0EOE. TYXAI (=TÛxn) ArAOAI (voir Th. Papadakis, Epidauros. Das Heiligtum
des Asklepios, München/Zürich, 1971, pi. 18 à droite et p. 19: transcription à

corriger).
48 Euripide, fr. 1024 (Nauck): Ménandre, fr. 211 (Meneke) fr. 218

(Thierfelder).
L'élision de l'a s'entend; il n'y avait pas d'obligation, pour les scribes

anciens (même ceux qui copiaient les poèmes d'Homère), de la marquer.
50 Tt 1,12, un autre hexamètre dont l'attribution à Epiménide est due à Clément

d'Alexandrie (Strom. I 59,2) et à Jérôme (dans son commentaire ad loc). Depuis
Eubulide (IVe siècle avant J.-C), on citait ce vers pour illustrer le paradoxe du
irjEuôonevoc Voir G. Büchmann, Geflügelte Worte, 32e éd., Berlin, 1972, p. 101. -
En Je 3,3, ïttcuov /ctÀivoi évoque Sophocle, Antigone 477, drame qui, lui aussi,
présente le problème des passions intempérées.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 337

une des raisons pour lesquelles il aurait été stupide d'ajouter un nom d'auteur

ou même une référence bibliographique. L'intention de créer une
cohérence entre deux «univers d'interprétation»51 est tout de même évidente.

En faisant l'exégèse de l'épître aux Romains, on a longtemps admis

que le dilemme anthropologique entre le savoir et le vouloir - relation troublée

par la passion - trouvait son pendant dans les réflexions d'Ovide sur
la passion de l'amour52. Récemment, Muriel Schmid53 a défendu la thèse

que Rm 7,17-24 présuppose la connaissance des passions tragiques de

Médée telles que le drame d'Euripide de même nom les met en scène.

Rappelons-nous qu'Euripide était l'auteur le plus joué et le plus cité de tous
les dramaturges grecs54; il était le Racine ou le Schiller de l'Antiquité.

Pour l'herméneutique, il est important de noter que les citations et les

allusions à la poésie grecque qu'on trouve dans le Nouveau Testament sont
toutes des reprises de matériaux très répandus, donc de lieux communs de

toute une culture. Les témoins chrétiens auxquels nous devons le Nouveau
Testament ne se firent jamais les partisans de telle école de pensée grecque
en citant ce qui aurait pu être contesté par telle autre. Les Phénomènes
d'Aratos que rappelle le discours sur l'Aréopage étaient depuis longtemps
devenus un texte de mémorisation pour apprendre aux écoliers les notions
de base de l'astronomie.

En continuant notre revue - incomplète - des citations et allusions

grecques dans le Nouveau Testament, nous rencontrons un phénomène tout
à fait remarquable, thème de notre point suivant.

4.2. Le Christ parlant le grec

A en croire Luc, le Christ céleste n'hésite aucunement à faire usage de

la langue grecque et des lieux communs qu'elle comporte.
Revenons-en à la parole adressée à Paul sur le chemin de Damas:

«Shaoul, Shaoul, pourquoi me persécutes-tu?» (Ac 26,14). Paul écoute son

nom prononcé en hébreu. Lisons maintenant ce qui suit: oxÀnpóv coi Trpoç;

KévTpcx ÀcocriÇsiv. On traduit: «Il est dur pour toi de regimber contre
l'aiguillon». Le mot rare XaicriCeiv pousse le lecteur du texte original à ouvrir

J'emprunte ce terme à Wim A. de Pater, 'Sprachanalyse und Erfahrung', in:
U. Gerber / E. Güttgemanns (éd.), Glauben und Grammatik, Bonn, 1973,
p. 112-122.

52 M. Luther, Scolies sur Rm 2,12 (Œuvres, t. XI, Genève, 1983, p. 269),
citant Ovide, Am. Ill 4,17s; II 19,3.36.

53 Dans son mémoire de spécialisation en Nouveau Testament, en avril 1992.
54 Même Philon, qui était plus restreint par l'obéissance à la loi mosaïque que

ne l'était Paul, avoue avoir assisté à la représentation d'un drame d'Euripide: De
ebrtelale 177.



338 FOLKER SIEGERT

son dictionnaire55, et ses yeux tombent sur des références tout à fait intéressantes.

On a affaire à un proverbe grec qui évoque le contexte de la haute

poésie. Pindare, Eschyle et Euripide se font suite, pour ne pas parler des

imitateurs latins. D'Euripide57, le vers 795 des Bacchantes est particulièrement

pertinent:
Oûotp' &v aÙTÛ) pccÀXov, fj Oupouuxvoc;

Ttpoç Ksvrpa XaKTiÇoipi 6vt|toç; wv Oew

Ceslas Spicq, dans l'article correspondant de son Lexique, traduit: «Au
lieu de regimber contre son aiguillon - un mortel contre un Dieu - je lui
sacrifierais...» Il s'agit donc du motif du Osopoxoc, de l'homme en révolte
contre Dieu, auquel on ne peut que recommander de cesser au plus vite.

Quelques chapitres plus haut, en Ac 5,39, on avait déjà lu le terme
6Eopcrxoç; dans la bouche d'une personne de haut rang, Gamaliel I, le

maître jérusalémite de Paul. Son conseil, donné à ses collègues du Sanhédrin,

était de contenu tout à fait comparable. De tels termes et de tels

proverbes étaient évocateurs de tout un chapitre de théologie grecque.
La critique tâche de s'en débarrasser en prétendant que c'est Luc lui-

même qui a ajouté ces paroles59. Elles manquent, il est vrai, dans les deux

autres récits du même événement (Ac 9 et 22). Mais cela ne veut pas dire

que les autres paroles viendraient d'autant plus du ciel. Le fait qu'une
partie de cette bat qol (voix céleste) se sert de la langue du Jésus terrestre
est totalement insignifiant pour notre question.

Nous faut-il un autre exemple? Prenons la parole du Christ, absente des

évangiles, que cite Ac 20,35, la fin du discours d'adieu que Paul adresse

aux presbytres d'Ephèse: uccKâpiov èortv pâÀXov ôiôôvai r] Aapßctvsiv -
«il y a plus de bonheur à donner qu'à recevoir». Je suis curieux de trouver
un jour un commentaire qui rende compte du fait qu'il s'agit, dans tout le

discours des vv. 18b-35, d'un exemple florissant de prose rythmée60. La

parole du Christ citée à la fin ne fait pas exception: ...tj Xaußccvsiv

55 A côté de Bauer / Aland, on comparera C. Spicq, Lexique théologique du
Nouveau Testament, Fribourg (Suisse) / Paris, 1991, p. 882s.

56 L'édition d'ALAND, en ajoutant anachroniquement une référence à Julien,
Discours 8, 246 B, renvoie au jugement de ce dernier qui cite 7tpoç KÉvrpa
AccktìCeiv comme une napoiura.

57 L'édition d'ALAND, en choisissant la référence d'Euripide pour son apparat
marginal, tient compte du fait que le pluriel KÉvrpa est dû aux contraintes du mètre
iambique du drame.

Pour tenir compte du pluriel, on pourrait même préciser: «ses coups
d'aiguillon».

59 Par exemple M. Dibelius, Aufsätze zur Apostelgeschichte, éd. H. Greeven,
3e éd., Göttingen, 1957, p. 160: la phrase est «vom Autor hinzugefügt». Sur ce

point, les critiques protestantes et catholiques coïncident: cf. infra, n. 67.
60

Ouvrage de référence: E. Norden, Die antike Kunstprosa, 2 t., 7e éd.,
Darmstadt, 1974 273e éd., Leipzig et Berlin, 1909.1915).



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 339

constitue un vers «crétique» (— u —), précédé d'une syllabe longue -
clausule typique de la prose rythmée appelée «asianique». Elle est plus
répandue dans le Nouveau Testament qu'on ne le pense61. C'était là le

grand style qui était nécessaire pour susciter les émotions et pour faire

impression sur le public. Le livre des Actes l'emploie régulièrement, tout
comme l'épître de «Jacques»62 et celle aux Hébreux. On peut ajouter les

homélies de Valentin le gnostique, la harangue de Méliton sur la Pâque, les

Actes apocryphes de Paul et de Thècle, ceux de Jean et nombre d'autres
textes qui s'efforcent de recommander le christianisme - ou une sorte de

christianisme - au grand public.
Du point de vue du contenu, le logion de, Jésus que nous venons de

citer contient une allusion à la magnanimité du grand roi de Perse qui, à

son tour, était un des modèles sur lesquels l'idée juive de Dieu s'était
formée63. Xénophon parle de lui64, et Thucydide de même65. Selon
Plutarque66, Artaxerxès aurait dit: tò rtpoaOslvat toû àfhsÀsîv ßacnAiKtirrspov
èoTiv, «il est plus digne d'un roi d'ajouter que d'enlever». A l'époque, ce

qui était digne d'un roi était aussi digne d'un dieu, et inversement.

Que faire de ces parallèles? D'une part, on se rend compte que
l'engagement du Nouveau Testament dans la culture hellénistique est beaucoup
plus profond que le simple fait de sa composition en grec ne le laisse

soupçonner. D'autre part, on peut se poser la question suivante: cet engagement
ne serait-il pas celui de Dieu lui-même qui a choisi de s'incarner en Jésus-

Christ? Luc, à mon avis, est tout à fait juste dans sa présentation des

événements. Ce serait un historicisme myope que de réduire le Christ
céleste à l'usage de l'araméen de son séjour terrestre attitude pas plus

61 G. Lüderitz a fait une analyse métrique de passages choisis de Me dans

son article «Rhetorik, Poetik, Kompositionstechnik im Markusevangelium», in:
H. Canzik (éd.), Markus-Philologie (cf. n. 12), p. 165- 203; elle prouve un certain
soin de marquer au moyen du rythme les clausules importantes. A plus forte raison,
on peut ajouter les débuts de Lc et d'Ac aussi bien que d'autres parties d'Ac, de Col
(l'hymne en prose de 1,14-18), d'He, etc.

62 Voir la note 41.

Voir les références données dans: Philon von Alexandrien. Ueber die
Gottesbezeichnung «wohltätig verzehrendes Feuer», éd. F. Siegert, Tübingen, 1988,

p. 71-73.
64

Cyropédie Will 7,14.
65 II 97,4. Voir les commentaires sur Ac, par ex. celui d'E. Haenchen, et

Büchmann, Geflügelte Worte (n. 60), p. 91.
66 Mor. 173 D.
67 Je ne peux me défendre d'un sourire en lisant par exemple J. Dupont, Le

discours de Milet, Testament pastoral de S. Paul <Actes 20,18-36>, Paris, 1962,

p. 324ss, où l'auteur, s'appuyant sur Jean Chrysostome (Migne, P. G. 60, 316 [B])
et d'autres Pères, propose de considérer l'agraphon d'Ac 20,35 comme provenant
d'une tradition orale, ou bien d'une combinaison de plusieurs logia de Jésus connus



340 FOLKER SIEGERT

convaincante que le dogmatisme passé qui attribuait au ciel l'usage d'un
hébreu anté-diluvien.

5. Conclusion: l'origine de la théologie

Pour conclure, je propose de mettre en œuvre la définition suivante: la

«théologie» est T adaptation de la parole de Dieu à une culture donnée qui,
à son tour, devient redevable de ce qu'elle reçoit. Elle est la médiation du

message révélé avec tout ce qui importe dans la vie des humains, c'est-
à-dire avec tout leur savoir, vrai ou faux. C'est surtout pour nous, biblistes

protestants, qui ne connaissons plus le Christ selon la chair, mais seulement

selon l'Esprit (2 Co 5,16), que le Christ ne parle plus l'araméen. Il parle le

grec aussi bien que toutes les langues dont se servent les humains pour
communiquer l'évangile. Qu'il me soit permis de citer à ce propos mon
compatriote saxon, Martin Luther, qui disait: «...La langue grecque, elle
aussi, peut être appelée sainte, puisqu'elle a été choisie de préférence à

toutes les autres pour la rédaction du Nouveau Testament. C'est d'elle que,
comme d'une source, il [le Nouveau Testament] a coulé par la traduction
dans d'autres langues qu'il a également sanctifiées»

La victoire du christianisme, qui fut pour un temps tellement complète
qu'on en oublia presque ses prédécesseurs païens et juifs, s'explique en

partie par son habileté à s'accommoder aux moyens de communication qui
étaient demandés et qui étaient également disponibles - grâce au phénomène

de l'éducation grecque.

des évangiles. Cela est possible, bien sûr, mais l'idée est mal employée pour
rattacher le Christ parlant ici au Jésus historique qui a parlé jadis. Quel est le gain à

avancer l'hypothèse que le Jésus historique aurait connu les traditions en question
(Dupont, p. 328)? Dupont, évoquant le parallèle d'Ac 26,14, où il considère

l'emploi du proverbe grec comme un «enjolivement littéraire» dû à l'interlocuteur
païen de Paul (p. 328s), propose de conclure à une procédure analogue en
Ac 20,35. Cette reconstruction qui se veut historique fait abstraction du fait que les

premiers chrétiens (et non pas eux seuls) avaient une relation au Christ qui n'était
pas de la nature d'une réminiscence. La rigueur historique oblige à ne pas ignorer
des témoignages comme 2 Co 5,16.

68 M. Luther, Aux magistrats de toutes les villes allemandes (1524; WA t. 15,

p. 27ss), cité d'après Œuvres, t. 4, Genève, 1958, p. 105. - Isidore de Seville,
dans ses Etymologies. IX, 1,3, qualifie l'hébreu, le grec et le latin de linguae sacrae
parce que l'inscription sur la croix du Christ était rédigée dans ces trois langues (cf.
Jn 19,20). Le théologien luthérien Johann Gerhard ajoutera (Loci théologie i,
locus I, ch. 24, 503) qu'on ne doit pas prendre cette triade dans un sens exclusif
(qui favoriserait la Vulgate comme dernière expression légitime de la vérité révélée),
mais dans un sens représentatif de toutes les langues; il cite même l'autorité d'un
Cajétan pour cette vue.



LA CULTURE GRECQUE, LE MESSAGE CHRÉTIEN 341

Ajoutons l'avantage du christianisme de disposer d'un culte, d'un
symbolisme et d'une liturgie monothéistes. Cela a fini par compenser ses

difficultés à faire un emploi positif des images et du théâtre.

Une autre conclusion s'impose en ce qui concerne la définition de la

théologie chrétienne. Si la présentation des matériaux historiques que j'ai
faite n'est pas tout à fait erronée, il s'ensuit que la parole de Dieu ne s'est

pas fait entendre aux humains une seule fois, ni à un seul peuple. Bien que
l'histoire sainte soit restreinte, pour les temps avant Jésus-Christ, au seul

peuple israélite et juif, la théologie, elle, a des racines plus étendues69. Je

laisse à la théologie systématique la tâche d'apprécier ce fait. Etant exégète,
je me contente de dire que l'histoire sainte, pour être bien comprise, semble

avoir besoin de l'histoire tout entière. L'humanité a collaboré, à son su et à

son insu, à évaluer intellectuellement les immenses dons qu'elle reconnaît

comme venant de Dieu.
Au terme de cet exposé qui se veut un échantillon de recherche historique

en matière de théologie, j'aimerais ajouter une remarque générale à

l'adresse de mes futurs étudiants. Bien qu'on dise des études académiques
et du savoir en général qu'il gonfle ses adeptes et les rend orgueilleux, le

savoir historique, à mon avis, n'a pas cette nature dangereuse. Car c'est
surtout l'historien qui jouit de la connaissance socratique de ce qu'il ne sait

pas.

Quand j'avais vingt ans, je me proposais de devenir un linguiste. A cet
âge, la mémoire est encore fraîche, et chaque langue qu'on acquiert prépare
le sol pour une autre. A trente ans, j'avais l'intention de devenir un
philosophe. Cela est possible, du moins dans certaines branches de la philosophie,

pour autant que l'on dispose d'une terminologie suffisamment
élaborée et de quelque pratique en matière de logique. Maintenant, dans ma
quarantaine, je restreins mon ambition à faire œuvre d'historien. L'histoire,
c'est la discipline la plus complexe et la moins réglée de toutes. Elle
comprend les cimes éclairées aussi bien que le chaos d'en bas. Les sources
sont toujours inépuisables; et si je réussis à engager mes étudiants à en
faire amplement usage et à s'éduquer à leur aide, alors mes efforts
académiques atteindront leur fin.

69 C'est pourquoi la thèse qui ferait du grec biblique, à son tour, une «langue du

saint-Esprit» (cf. R. Rothe, Zur Dogmatik, 2e éd., Gotha, 1869, p. 233) ne pourrait
engendrer qu'un malentendu. Le grec du Nouveau Testament (qu'on pense aussi à la
Septante) n'a pas de particularités qui le qualifieraient de langue des anges ou de la
révélation, si ce n'est l'admirable souplesse et la faculté de différencier propres à la
koiné, dont les auteurs bibliques font un usage tantôt ample, tantôt modeste.


	La culture grecque, le message chrétien et l'origine de la théologie

