
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : l'œcuménisme selon le Père Bernard Sesbouüé

Autor: Hort, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 277-283

ÉTUDES CRITIQUES

L'ŒCUMÉNISME
SELON LE PÈRE BERNARD SESBOUÉ1

Bernard Hort

Résumé

Le Père Sesboiié nous offre sous la forme d'un recueil d'articles un
vaste «état des lieux» du dialogue interconfessionnel de ces vingt dernières
années, ainsi qu'un bilan des révisions et des progrès théologiques qui en

ont résulté pour la pensée catholique. L'étude critique en rend compte, puis
tente de confronter l'apport du Père Sesboiié aux exigences du respect de

la diversité protestante ct du dialogue entre foi et culture.

A. Introduction: T auteur et son ouvrage

Le Père Bernard Sesboué est un auteur jésuite réputé. Après avoir
enseigné la théologie systématique et la patristique à la Faculté catholique
de Lyon-Fourvière, il est devenu professeur au Centre Sèvres à Paris.

Ancien membre de la Commission théologique internationale de l'Eglise
romaine, il s'est imposé ces dernières décennies par ses travaux en christologie2,

en sotériologie3 et en eschatologie4. A travers ses vastes recherches

antérieures, nous avons appris à connaître ses points forts (un ample
enracinement patristique, une culture encyclopédique en histoire de l'Eglise et des

dogmes, une connaissance déroutante des autres confessions) et plus faibles
(un intérêt moindre que beaucoup d'autres Pères jésuites pour le dialogue
avec la philosophie et la culture). Tout cela ne se trouve pas démenti dans

les réflexions qu'il nous offre ici.

Bernard Sesboué, Pour une théologie œcuménique. Recueil d'articles
(Cogitatio Fidei 160), Paris, Cerf, 1990, 424 p.

2 e Cf. son Jésus-Christ Tunique médiateur. Essai sur la rédemption et le
salut (Jésus et Jésus-Christ 33), Desclée, 1988, et Jésus-Christ l'unique médiateur.
Essai sur la rédemption et le salut. Tome II. Les récits du salut: Propositions de

sotériologie narrative (Jésus et Jésus-Christ 51), Desclée, 1991.
4 Cf. par exemple son bref La résurrection et la vie (Petite encyclopédie

moderne du christianisme), Paris, Desclée, 1990.



278 BERNARD HORT

Pour aborder l'étude d'un tel volume (de plus de 400 pages), deux

remarques préliminaires s'imposent:

a) Nous nous trouvons en présence d'un recueil d'articles, à dessein

peu retravaillés, dont la période de rédaction va de l'immédiat après-
Concile à nos jours (de 1971 à 1989). Il en résulte une vive diversité de

style et de niveau réflexif (certains textes sont en effet tirés de publications
savantes, d'autres de revues pour le grand public). Cela signifie que le livre
de Sesboué est pratiquement impossible à résumer. Tout au plus pourra-ton

présenter quelques accents de la réflexion œcuménique qu'il contient,
mais en laissant inévitablement de côté des thématiques secondaires ou
moins originales dont le lecteur aura néanmoins profit à prendre connaissance.

En revanche, l'avantage d'un tel ouvrage, c'est qu'il peut être utilisé
de façon ponctuelle, comme un petit «dictionnaire» ou un petit «état de la

question» de l'œcuménisme actuel dont la consultation n'implique pas la

lecture intégrale.

b) Le Père Sesboué est un membre de vieille date du Groupe des

Dombes. ce cercle œcuménique francophone discret mais actif qui fut fondé
voici plus de cinquante ans, en 1937, par l'abbé Paul Couturier. Cette

participation imprègne son propos à tel point qu'il est difficile de le

comprendre sans connaître les documents édités ces vingt dernières années

par le Groupe. Tantôt le Père Sesboué exprime sa théologie en prolongement

de celle du Groupe, tantôt - et c'est là qu'il sera le plus intéressant -
il s'efforce de faire un pas de plus en nuançant ou en dépassant telle proposition

de ce cénacle. Le lecteur, qui nous pardonnera de faire d'indispensables

allusions à la pensée du Groupe des Dombes, constatera ainsi qu'un
genre littéraire bien précis caractérise les travaux du Père Sesboué. Ni réflexion

purement individuelle ni simple travail collectif, sa recherche illustre
un style où la pensée se constitue par la médiation de celle du Groupe.

B. Les préalables

Le livre est divisé en six sections dont les deux premières concernent la

méthodologie de l'œcuménisme et les quatre dernières des thèmes concrets.
Des diverses considérations de méthode, je retiens trois idées essentielles:

a) La valorisation des complémentarités. Le Père Sesboué s'inscrit dans

un courant qui ne cherche pas la fusion des traditions et des Eglises (il est

trop attentif au poids de la dimension historique pour cela) mais leur
conciliation. Il s'agit ici de transformer les différences et non de les lever, ce qui
serait appauvrissant tant spirituellement qu'humainement. Ainsi, pourrait-on
transformer le rôle du Pape en celui d'un Patriarche d'Occident conciliable



L'ŒCUMÉNISME SELON LE PÈRE BERNARD SESBOUÉ 279

avec les patriarcats orientaux, transformer le différend sur le filioque en

une insistance sur le rôle de l'Esprit compatible avec le christocentrisme
latin, etc. Bien entendu, pour que la transformation des différences ne
relève pas d'un simple jeu de l'esprit, elle doit pouvoir s'appuyer sur un
arrière-fond de réalité vécue qui exige une conversion des mentalités et des

mémoires.

b) Des réticences à l'égard de T œcuménisme du Conseil œcuménique
des Eglises. Sensible à des intuitions venues des théologies de la libération
et de la mort de Dieu, le COE a parfois envisagé l'œcuménisme dans une
perspective liant réconciliation interconfessionnelle et formation révolutionnaire,

unité chrétienne et dépassement sociopolitique du «religieux». Le
secret de cette perspective, c'est qu'elle envisage non seulement une
périchorèse entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit, mais encore entre Dieu et le

monde, proche en cela d'idées présentes chez Moltmann, Boff, Altizer, etc.

En catholique romain, le Père Sesboué manifeste des réticences à l'égard de

cette option. Il les exprime dans une série de questions à propos du thème
de l'Assemblée de Vancouver (1983) «Jésus-Christ vie du monde», que
l'on peut résumer ainsi: Comment l'œcuménisme du COE honore-t-il la

divinité de Jésus? Comment répond-il de son caractère non seulement
solidaire mais exemplaire (vrai homme mais aussi homme vrai)? Comment

signifie-t-il la grâce au-delà de son «exil» politique sous la catégorie de la

promesse?

c) L'idée de metanoia confessionnelle. Pour le document du Groupe
des Dombes de 1990 intitulé Pour la conversion des Eglises5, les Eglises
doivent refuser les coups d'arrêt œcuméniques actuels et apprendre à

«convertir» leurs réalités confessionnelles (sacrements, ministères, etc.),

sans les effacer, à «l'identité ecclésiale» et à «l'identité chrétienne» que
l'on découvre dans le Nouveau Testament, et qui permettent de se libérer
des mécanismes séparateurs hérités de l'histoire6. Pour la tendance dans

laquelle le Père Sesboué s'inscrit, il y a donc nécessité de dépasser le

spiritualisme d'un œcuménisme pratiqué «dans le secret des cœurs» de chaque

croyant, et de passer à une réflexion historique puis pratique sur les évolutions

collectives.

5 Paris, Centurion, 1991.
6 Ce schéma du Groupe des Dombes de 1990 reste assez problématique aux

yeux de la théologie systématique. Par exemple, qu'est-ce qu'une «identité
ecclésiale» abstraite d'un terreau culturel réel? Qu'est-ce qui nous garantit contre la

manipulation par une confession particulière (ou une tendance théologique
déterminée) d'un tel concept?



280 BERNARD HORT

C. Les thèmes concrets

Ceux-ci sont au nombre de quatre. Plus encore que les choix méthodologiques,

ils sont difficiles à résumer. Voici, à propos de chacun, les enjeux
les plus capitaux:

a) L'Eglise et l'économie sacramentaire. Alors que le protestantisme
culmine dans l'annonce de la justification par la foi, le catholicisme
s'exprime par la célébration du salut via le recours aux sacrements. Lorsque
cette opposition s'exacerbe (et ce fut typiquement le cas au XVIe siècle),

pour le catholiciscme, les sacrements éclipsent la justification. Ils deviennent

en eux-mêmes des causes de salut qui opèrent sans la foi et même

contre la foi. Quant au protestantisme, il risque ce que Sesboué nomme
Foccasionnalisme sacramentel: les sacrements sont en fait superflus, ils ne

servent plus qu'à exprimer des convictions subjectives... comme si la foi
pouvait «se nourrir elle-même en produisant des paroles et des gestes à la

face de l'Eglise» (op. cit., p. 119). Or, Bernard Sesboué nous suggère pour
sa part que la structure profonde de la justification par la foi peimet de

dépasser cette opposition. En effet, selon lui, la justification n'a de sens

qu'en tant qu'elle est exprimée concrètement aux hommes qu'elle
concerne... Dès lors, il devient possible de poser toute l'économie
sacramentaire comme une célébration de la justification, et d'interpréter la
matérialité de cette économie comme une présence de l'humanité du Rédempteur

pour la foi. Avec la Réforme, il faut donc envisager l'Eglise comme
une creatura verbi. Mais, au-delà d'elle, il faut la penser comme une creatura

verbi incarnati... incarnati via le registre sacramentaire. A partir de là,

des divergences subsistent encore, avoue Bernard Sesboué, sur le statut

exact des médiations qui se trouvent ainsi fondées.

b) U eucharistie. A un protestantisme distinguant dans la Cène un

souvenir du sacrifice irréitérable et passé du Christ, s'oppose un catholicisme

lisant dans la messe le présent d'une incarnation qui veut aller

jusqu'au bout. Influencé par le document du Groupe des Dombes intitulé
Vers une même foi eucharistique1 (un texte qui dut beaucoup aux travaux
de Max Thurian), mais aussi enrichi par un horizon historique plus large
allant de saint Thomas d'Aquin au renouveau actuel des études sur les

Pères, Bernard Sesboué propose un dépassement œcuménique de cet

antagonisme en référant le sens de l'eucharistie à celui de la Trinité. A la

trilogie trinitaire du don de Dieu correspond en effet la trilogie du passé, du

présent et de l'avenir dans l'histoire du salut. Or, cette histoire est tout

7 Presses de Taizé, 1972. Ce texte fut à l'époque vertement critiqué par le
Cardinal Journet (in Doc. catholique, 1612, 2 juillet 1972, pp. 626-627), qui y
voyait la fin du dogme de la transsubstantiation...



L'ŒCUMÉNISME SELON LE PÈRE BERNARD SESBOUÉ 281

entière reprise et engagée par la célébration eucharistique. Protestants et

catholiques pourraient dès lors se mettre d'accord sur la célébration d'un
mémorial sacrificiel, qui associerait un rappel très fort de l'unicité de

l'œuvre du Christ à une insistance sur la finalité actualisante et eschatologique

de la Cène. Cependant, un autre problème fait encore obstacle à leur

pleine réconciliation eucharistique. C'est celui de l'identité du célébrant, ce

qui nous conduit à la section suivante.

c) Les ministères. Dans cette partie, le Père avoue dès le départ que du

chemin reste également à parcourir... Mais Vatican II et les études des

chercheurs des Dombes lui paraissent avoir ouvert des pistes très prometteuses.

En passant du ministère comme différence hiérarchique au ministère
comme écart symbolique, en réhabilitant les églises locales contre le vati-
cano-centrisme de Vatican I, en articulant mieux le culte et la vie, en honorant

le diaconat d'un sens christologique oublié, ces travaux auraient balisé
la réconciliation future. A ce propos, l'on notera que, par rapport à la solution

proposée en 1973 par le Groupe des Dombes (ne plus faire dépendre la

communauté des ministères ou les ministères de la communauté, mais

souligner leur interdépendance dans Tunique dépendance du Christ*), le

Père Sesboué formule une critique fort intéressante. Cette interdépendance
est certes positive; cependant elle ne doit pas masquer le fait que le clerc

appartient aussi au peuple en tant que tel, et qu'il y a des aspects d'humanité

qui devraient être mieux pris en considération que n'y parvient le

schéma de l'interdépendance...

d) La mariologie. Mentionnons enfin cette dernière et plus brève
section. L'auteur y défend une mariologie intégrée au sola gratia. Marie
illustre, certes, l'indispensable coopération de toute créature à son salut

mais elle n'est pas corédemptrice, elle coopère dans la grâce et sous la

grâce. Avec Vatican II, dont il rappelle les âpres débats à ce sujet, Sesboué

se prononce donc pour une mariologie intégrée à l'ecclésiologie et à la

sotériologie, et contre une mariologie coupée de ces dernières, et livrée à

une inflation de titres et de dogmes préjudiciable à l'œcuménisme.

D. Remarques critiques

La somme de travail, de patience et d'écoute présentée ici appelle notre

gratitude et notre admiration. On les assortira cependant de deux questions

critiques. La première découle de la participation du Père au Groupe des

Dombes. La seconde concerne ses réticences face au COE. Mais, derrière

8 Cf. Pour une Réconciliation des Ministères, Presses de Taizé, 1973.



282 BERNARD HORT

l'une et l'autre, se cachent des enjeux de théologie contemporaine qui
dépassent ces circonstances.

a) Il me semble tout d'abord que l'une des limites de la démarche

proposée concerne la «photographie» que Bernard Sesboué se fait de ses

partenaires confessionnels. Il est probable que sa perception de l'orthodoxie
contemporaine est pour l'essentiel adéquate. Par contre, il est évident
qu'influencé par les préoccupations de ses partenaires protestants des Dombes,

qui illustrent une théologie marquée par le mouvement Taizé, Sesboué ne

dialogue pas suffisamment avec les autres pans et notamment le pan libéral
du protestantisme. Ainsi, que pourraient valoir les déblocages qu'il propose
en matière d'eucharistie pour un théologien aux yeux duquel la notion
même de Trinité fait problème? Ou encore, que pourrait représenter une

ecclésiologie à l'arrière-plan de laquelle se tient une christologie du logos
chalcédonienne classique, aux yeux de penseurs influencés par la philosophie

du Process, voire par un Paul Tillich, que l'on sait beaucoup plus
attentif à l'humanité du Fils qu'à sa divinité? Derrière ces questions se

cache aussi le problème du dialogue avec la culture que les théologiens
libéraux, en dépit de leurs «libertés» dogmatiques, assument souvent mieux

que des auteurs plus sages à l'égard de la tradition du premier millénaire.
Bernard Sesboué n'ayant pas entrepris de pousser le dialogue jusque-là,

son projet de «metanoïa confessionnelle» et d'harmonisation des différences
ne peut donc pas concerner «le protestantisme en général» - pas plus d'ailleurs

qu'il n'affectera «le catholicisme en général», trop intensément
travaillé aujourd'hui par le conservatisme et le cléricalisme. Néanmoins, ses

projets pour des retrouvailles œcuméniques sont loin d'être obsolètes pour
autant. Car c'est au niveau de groupes plus petits, de la taille d'une
paroisse ou d'une institution par exemple, que ses ouvertures pourront dès

maintenant porter de grands fruits. La sociologie comme l'expérience pastorale

nous apprennent en effet la malléabilité et la mutabilité croissantes de

ces petites équipes humaines. Il y a là comme un «kairos» pour des

«conversions confessionnelles» dont le statut et la portée théologiques me

paraissent devoir relever, cependant, davantage d'un prophétisme bien

compris que d'une vision globale en l'occurrence déplacée. Mais, dans cette

optique-là, l'œuvre de Père Sesboué suscitera sans doute d'irremplaçables
ferments.

b) Ma seconde observation a pour point de départ les réticences de

Bernard Sesboué à l'égard du thème de l'Assemblée de Vancouver. L'on
distingue classiquement entre un œcuménisme spirituel, un œcuménisme
doctrinal et un œcuménisme social. L'intérêt de notre auteur paraît
cantonné aux deux premiers, peut-être en réaction conjoncturelle aux unila-
téralités politiques du COE. Il n'empêche que nous sommes ici davantage
en présence d'un œcuménisme de la conversion que de la libération, davan-



L'ŒCUMENISME SELON LE PERE BERNARD SESBOUE 283

tage en présence d'une démarche de retour au Père que d'ouverture au
monde. D'où la question suivante, que les quelques passages consacrés à la
diaconie ne permettent pas d'éluder: La dialectique entre «l'identité ecclésiale»

et «les identités confessionnelles» qui s'effectue ici n'opère-t-elle
pas, souvent, au détriment d'une troisième identité, plus importante encore,
l'identité missionnaire? Autrement dit, l'Eglise peut-elle être le but dernier
des œcuménistes? L'on touche ici, à vrai dire, au-delà même de l'œcuménisme,

aux risques de toute une théologie qui s'enracine autant dans le

protestantisme (à travers l'école de l'histoire du salut) que dans le catholicisme

contemporain, et qui, privilégiant surtout les thèmes de l'Alliance et
de l'Eglise, éprouve quelque peine à assumer en définitive sa responsabilité
vis-à-vis de la création. Or, face à ces écoles-là, le Père Bernard Sesboué

n'opère pas de prise de recul critique.
Il est néanmoins clair que l'équilibre parfait entre l'œcuménisme

doctrinal et l'œcuménisme social n'existe jamais, et que beaucoup de tentatives

interconfessionnelles trop vite engagées à l'extérieur ont fini par des

échecs, parce qu'elles n'avaient pas pris toute la mesure de leurs enjeux
théologiques souterrains. En dépit des questions que nous croyons pouvoir
nous poser à son sujet, l'ouvrage du Père Sesboué apparaît donc finalement
comme gros de promesses pour le domaine de T œcuménisme social même.

En effet, travaillant à la conversion des mémoires, il œuvre de ce fait aussi

à la préparation d'un avenir ouvert et engagé. A la condition toutefois que
l'on veuille bien le considérer dans son ensemble, ct non seulement dans la

partie qui s'intitule telle, comme un texte préalable: préalable à des dialogues

encore à venir avec la culture, les sciences, la politique, les religions
non chrétiennes. Avec Bernard Sesboué, l'Eglise est conduite à apprendre
son histoire, à faire connaissance avec sa diversité, à assumer son passé

sans le renier mais sans s'y laisser enfermer. Nous ne doutons pas qu'une
rencontre si profonde et si détaillée de sa propre altérité puisse lui fournir
une excellente préparation en vue de dialogues plus externes.




	Études critiques : l'œcuménisme selon le Père Bernard Sesbouüé

