Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 3

Artikel: Sinn, Bedeutung, et les mots d'espece
Autor: Wiggins, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 225-237

SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE!

DAvVID WIGGINS

Résumé

On pense souvent que la théorie déictique des mots d espéce de Putnam
et la sémantique de Frege ne peuvent pas s accorder entre elles. Dans cet
article, la théorie de Putnam est épurée de certains traits qui, en tout cas,
I"ont rendue moins acceptable qu’elle n’ aurait dii I'étre. Lorsque ['on fait
attention a ces points et a d’ autres, et qu’ on comprend mieux le schéma de
Frege, la théorie de Putnam peut aisément s’ intégrer dans le cadre de réfé-
rence sémantique de Frege. La fin de I'article montre combien la théorie
qui en résulte s’accorde parfaitement avec les doctrines leibniziennes des
idées claires indistinctes et de notre connaissance ordinaire a posteriori du
monde naturel.

1. Hilary Putnam a voué une grande partie de ses premiers travaux
philosophiques a la distinction entre les jugements analytiques et les juge-
ments synthétiques ainsi qu’aux doutes que Quine a exprimés a cet égard.
Par la suite, dans un article qui annonce beaucoup de the¢mes de sa philoso-
phie, il a critiqué d’une maniére incisive les philosophes analytiques qui
nourrissaient toujours ’espoir de trouver une définition adéquate, correcte
et analytique de la signification des mots d’espece tels que ‘citron’ ou
‘tigre’. Pour Putnam, ce présupposé, comme tout ce que les philosophes
analytiques ont supposé a 1'égard de notre compréhension de ces mots,
ignore toute la mise en scéne dont nous dépendons pour arriver a nous
comprendre les uns les autres et pour nous initier a notre propre pratique
sémantique. De plus, il ignore la division du travail linguistique ainsi que la
contribution spéciale des experts a notre savoir commun des significations

des mots d’espece?.

Putnam suggere que le philosophe, au lieu de s’occuper des définitions
toujours défectueuses des conditions nécessaires et suffisantes pour étre un

I Texte corrigé d’une conférence donnée au Séminaire de philosophie,
Université de Neuchdtel, en avril 1991. Je tiens & remercier Richard Glauser et
Christine Tappolet.

2 Voir HILARY PUTNAM, «Is Semantics possible?», Metaphilosophy 3 (1970) et in
Mind, Language and Reality, Cambridge,-1975. Sur certains des points traités ici j’ai
eu des conversations fructueuses avec Philippe de Rouilhan.



226 DAVID WIGGINS

citron, un tigre, etc., devrait essayer de comprendre a un niveau théorique,
d’une maniere & la fois sociale et déictique, notre compréhension effective
de la signification des termes °‘citron’, ‘tigre’, etc. Il s’agit de faire a
nouveau attention simultanément au rdle des objets eux-mémes et au role
de la mise en sceéne sociale dans le processus de compréhension — et d’exa-
miner comment la mise en scéne rend possible la deixis de ['espéce des
objets, 1’ostension de I’espéce dont ils servent d’exemplaires ou d’arché-
types. Réfléchissons au fait qu’un éleéve pourrait arriver a comprendre le
mot ‘citron’ — saisissant ainsi la signification de ce mot — si, a condition
qu’a la fois 'enseignant et 1’éleve sachent assez bien a quoi s’en tenir (voir
infra, sections 10-13), I’enseignant introduisait ce mot de la fagon suivante:

«Un citron, c’est cela [I’enseignant montre un citron]. Plus explicitement, un
citron, c’est une chose qui ressemble a cela [un citron montré] ou a cela [un

5

autre citron montré] ou a cela [un troisiéme] — de la maniere pertinente. Je dis
bien de la maniére pertinente. Mais pour savoir quelle est la maniere pertinente,
il faut faire I’investigation, dans la mesure ou c¢’est nécessaire, de cela, cela ou
cela.»

2. Cette suggestion, remarquable et nouvelle chez les philosophes
empiristes, quoique anticipée par Locke et (dans le cadre d’une meilleure
théorie sémantique que celle de Locke) par Leibniz, a survécu a tous les
changements d’orientation de la pensée de Putnam. Elle nous fait voir la
possibilité imprévue que la référence (Bedeutung) et l’extension puissent
précéder la signification (Sinn). (Le Sinn d’un nom, n’est-ce pas ce qui
conduit a la Bedeutung ou référence? Le Sinn n’est-il pas une fagon de
représenter 1’objet lui-méme a celui qui ne le connait pas?) Elle nous fait
voir aussi une nouvelle forme d’explication sémantique. Mais est-ce qu’un
adhérent de la sémantique de Frege pourrait 1’accepter? Ou devrait-il modi-
fier quelque chose — ou bien la suggestion de Putnam, ou bien le schéma
de Frege? Ou bien encore serait-il nécessaire de les adapter I'un a [’autre?

Putnam expose toujours sa théorie des mots d’espece comme quelque
chose d’absolument iconoclaste. Mais ce que je vais soutenir ici, ¢’est qu’une
adaptation de sa théorie au cadre fregéen n’enléve rien a Frege ni rien de
valable chez Putnam. Au contraire, elle restaure la continuité d’une tradition
négligée a tort. D ailleurs, elle peut méme améliorer la doctrine déictique.

3. Nous viendrons & ces questions plus bas. Mais d’abord, il nous faut
mieux comprendre la proposition de Putnam.

Cette derniére n’implique pas que les mots d’espéce soient des démons-
tratifs. Parfois, il semble que Putnam ait suggéré cela. Mais ce serait 1a le
naufrage d’une belle idée. Si le mot ‘citron’ ressemblait au mot ‘ceci’ ou
‘cela’, 1l pourrait, selon le contexte, démontrer n’importe quelle espece dans
n’importe quel monde. Pourtant, le but originel de la théorie était de



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 227

comprendre notre facon d’attacher la signification du mot a la nature réelle,
plus ou moins connue, des citrons donnés dans ce monde-ci. La théorie est
une théorie déictique en un seul sens: c’est une théorie de la maniere déic-
tique par laquelle nous pouvons, dans certaines conditions spéciales et favo-
rables, arriver a accrocher le mot a 1’espece de chose, le mot ‘citron’ aux
citrons.

En second lieu, la proposition de Putnam ne s’étend pas nécessairement
a tous les mots d’espece. Quelquefois Putnam 1’a appliquée aux mots tels
que ‘crayon’. Mais c’est dommage. Le mot ‘crayon’ désigne une espece
artificielle. Cette espéce n’exclut pas nécessairement toute définition. Et
presque la seule généralité qu’on puisse obtenir au sujet de cette espece est
la généralité (peu solide) selon laquelle on peut écrire avec un crayon.
Voila une situation a bien des égards différente de celle que nous essayons
de comprendre, c’est-a-dire la situation des noms des especes naturelles,
especes qui n’admettent pas de définition et qui nous invitent a essayer
maintes extrapolations a travers le champ entier des exemples de l’espece
sur une grande variété de propriété€s apparemment associées a cette espece.

Troisieme point: Putnam devrait répondre a la question de savoir ce qui
se passe lorsque quelqu’un veut indiquer par deixis, non pas 1’espece, mais le
genre ou quelque chose de plus général encore. D’autre part, n’est-ce pas un
vrai probléme que, quel que soit le nombre d’exemples différents que 1’en-
seignant offrira a son €léve, la deixis sera en principe toujours ambigué? (Je
reviendrai a une version de ce probleme. Voyez section 10, ad fin.)

4. Essayons maintenant de rapprocher la pensée de Putnam de celle de
Frege. Je commence par la lettre que Frege a écrite 2 Husserl le 24 mai
1891, plus particuliérement par le schéma que Frege y a donné pour rendre
claire sa doctrine’:

la phrase nom propre mot de concept
(prédicat)

l | l
le sens de la le sens du nom le sens du mot
phrase propre de concept

! ! l
la référence de la référence du la référence du —, les objets qui
la phrase (la nom propre mot de concept tombent sous
valeur de vérité (un objet) (le concept) le concept

[le vrai ou le faux])

3 G. FREGE, Briefwechsel, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1976, p. 96.



228 DAVID WIGGINS

5. Ne nous inquiétons pas trop de la premiere colonne. Remarquons
tout simplement que saisir le sens (Sinn, signification) d’une phrase, c’est
savoir dans quelles circonstances elle est vraie. Ici, on peut peut-étre
remplacer le mot ‘référence’ dans le schéma par |’expression ‘valeur
sémantique’, en considérant la référence, avec Michael Dummett, comme
un cas spécial de la valeur Sémantique4. En ce sens, il n’est pas nécessaire
d’affirmer qu’une phrase ressemble exactement 2 un nom>.

6. Deuxieme colonne. Commengons ici par renverser — ou plutdt
subvertir — la these d’aprés laquelle 1’'un ou ’autre, ou bien le sens (Sinn)
ou bien la référence (Bedeutung), doive avoir la priorité. D’ ailleurs, on peut
trouver cette 1dée chez Frege lui-méme. Dans ses «Ausfiihrungen iiber Sinn
und Bedeutung», Frege dit, en guise d’explication de la signification litté-
raire du nom ‘Nausicaa’, que le mot se comporte chez Homere comme si
(als ob) 1l nommait une jeune fille. Il s’agit 1a d’une explication du sens
par sa référence feinte. Pourquoi donc ne pas expliquer le sens normal du
nom ordinaire chez Frege par sa référence réelle? En pratique, dans les
Grundgesetze, c’est la méthode générale dont Frege lui-méme s’est servi.
Toujours dans ce livre-la, Frege explique le sens d’une expression en
donnant sa référence. Disons ainsi que comprendre ‘Socrate est sage’, saisir
le sens de cette phrase, c’est participer a une pratique linguistique qui
détermine que la vérité de la phrase dépend de la situation de sa référence,
de Socrate en particulier, et de la propriété en question — c’est-a-dire la
sagesse. Pour participer a cette pratique on doit savoir quelle est la réfé-
rence du nom ‘Socrate’, savoir quel objet il désigne; et, pour savoir cela, il
faut savoir qui est Socrate. (NB: usage normal de savoir qui.)

Savoir quelle est la signification d’un nom (son Sinn) est une question
de savoir quel objet le nom désigne. Mais, malgré tout ce que Saul Kripke
a dit a ce sujet, nous maintenons toujours la distinction entre le sens et la
référence. Etant donné un nom particulier ayant telle ou telle référence, il
est faux d’affirmer qu’on peut toujours expliquer ou faire voir ou mani-
fester le sens de ce nom en invoquant n’importe quelle facon d’indiquer sa
référence. Car il faut prévoir que quelquefois les noms divers d’un objet
seront li€s, au niveau de leur sens, a4 des conceptions diverses de 1’objet —
c’est-a-dire a des fagons diverses de penser a 1’objet. Les diverses concep-
tions correspondront a divers fonds d’information concernant 1’objet. Ce qui
suit de cela, c’est que, pour expliquer correctement le sens d’un nom et
pour attribuer a ce nom sa fagon propre de présenter son objet (die Art des
Gegebenseins), il faut que celui qui explique le sens du nom présente

* Cf. son Frege: Philosophy of Language, London, Duckworth, 1973.

5 Selon DUMMETT la notion de Bedeutung est plus générale que celle de
référence.



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 229

I’objet que le nom désigne d’une facon particuliere. Il faut qu’il tire son
explication de quelque conception de 1’objet nommé qui soit corrélée avec
le sens particulier de ce nom. Il faut donc qu’il identifie 1’objet en ayant
recours a quelque fonds d’information particulier (ou quelque histoire parti-
culiere) qui soutient le sens particulier de ce nom. S’il tire son explication
d’une autre conception de I’objet que le nom désigne, il égarera son éléve.

Ainsi je communique le sens du nom grec ‘Hesperus’ en disant que le
nom désigne sa référence, la planete qui brille au ciel du soir et qui se
couche en méme temps que le soleil, et non pas en disant que le nom
désigne la planete qui se léve au ciel avant le soleil, etc. Les deux noms
‘Hesperus’ et ‘Phosphorus’ feront des contributions différentes au sens
d’une phrase entiere qui contiendra 1’'un ou I"autre®.

7. Troisieme colonne. Est-ce que nous pouvons expliquer le sens et la
référence des prédicats de la méme maniere? Assurément. Et il me semble
que ce sera peut-étre la seule facon de comprendre le schéma de Frege et
les analogies qu’il suggere.

Pour expliquer la troisieme colonne, essayons donc de nous servir de la
méme idée que celle qui a servi dans le cas du nom propre. Pour se tenir a
un célebre exemple de Frege, et pour que nous n’oubliions pas une diffi-
culté notoire, je substituerai ici au mot d’espéce ‘citron’ le mot ‘cheval’.
Mais pour le moment, nous ne nous intéressons pas aux traits spéciaux
d’un mot d’espéce ou d’un autre, mais seulement aux traits généraux de
tous les mots dont on peut se servir pour attribuer des prédicats a un objet.

Or, si le sens du nom propre, sa contribution au sens d’une phrase, est
constitué par sa facon de présenter son objet, voyons donc ce qui se passe
si nous disons que le sens d’un prédicat (ou Begriffswort), sa contribution
au sens d’une phrase, consiste en sa facon de présenter sa référence, c’est-
a-dire sa fagon de présenter son concept. Pourquoi donc ne pas expliquer le
sens du prédicat en mentionnant le concept introduit par le prédicat?

6 A ce point, nous ne devons pas supposer que la différence de sens se réduit a
la différence entre ces diverses descriptions de la plangte, ou qu’une telle description
soit le synonyme de 1'un ou de I’autre nom. Non, il vaudra mieux dire que les
diverses descriptions qu’on peut employer pour expliquer le sens du nom expriment
telle ou telle conception individuative qui correspond en particulier & ce sens du nom
donné. Le role d’une telle description n’est pas de servir de synonyme; il consiste
plutdt a renvoyer au fonds d’information particulier qui soutient le sens d’un nom
particulier,

Pour toutes ces questions, voir JoHn McDoweLL, «On the Sense and Reference
of a Proper Name», Mind 86 (1977), pp. 59-85; DAvID WIGGINS, «Frege’s Problem
of the Morning and Evening Star» in M. Schimn (éd.), Studies on Frege 11, Bad
Cannstatt, 1976.



230 DAVID WIGGINS

Naturellement, pour faire cela d’une maniere utile pour celui qui veut
apprendre le sens du prédicat, il faut se servir d’'une présentation de la réfé-
rence qui corresponde a la signification donnée du prédicat. Donc, pour
expliquer le prédicat ‘cheval’, nous nous référons au fonds d’information
qu’un dictionnaire peut exprimer de la maniére suivante:

cheval: animal & queue et criniére flottantes; son cri est un hennissement; dans
sa condition domestique, il sert de béte de somme ou de monture.

C’est l1a la conception normale qui soutient le sens de ‘cheval’.

A ce point, il faut noter que la référence de ‘cheval’ est la méme
espece que celle de ‘Equus caballus’. Il semble donc que les deux expres-
sions, en ayant la méme référence, désignent le méme concept. Mais c’est
assurément un autre fonds d’information qui soutient le sens de ‘Equus
caballus’, et ce sens est bien différent de celui de ‘cheval’. Alors, pour bien
expliquer le sens de ‘Equus caballus’ et expliquer cette autre conception,
notre doctrine déclarera qu’il faudra puiser dans un fonds d’information
zoologique qui identifie cet animal comme quadrupéde périssodactyle d’une
espece qui appartient elle-méme au genre (genus) Equus et a la famille
Equidae, etc. (Il y a la possibilité d’une conception large qui englobe les
deux conceptions plus particulieres. Mais ces conceptions particulieres, de
cheval et de Equus caballus, sont distinctes.)

Ainsi, I’analogie entre le rapport du nom propre a sa référence (un
objet), d’une part, et le rapport du prédicat a sa référence (un concept),
d’autre part, survit a sa premicre épreuve. Cependant, il sera important de
reconnaitre que ’analogie entre les noms propres et les prédicats et 1’ana-
logie entre leurs références n’impliquent pas encore, a elles seules, la
doctrine de Putnam. Ce qui est distinctif de la doctrine de Putnam concerne
plutdt le réle de I’extension de certains prédicats spéciaux — tandis que le
schéma que Frege a tracé pour Husserl vise tous les prédicats. Allons donc
plus lentement. Pour faire comprendre la troisieme colonne, il faut que rien
ne dépende des traits spéciaux de ‘cheval’ ou ‘citron’. La doctrine doit étre
la méme pour ‘célibataire’, ‘citoyen’, ‘farouche’, ‘crayon’ ou ‘carré rond’,
expressions qui ne dépendent point pour leurs références ou significations
de leurs extensions.

Nous arriverons au moment voulu a ce qui est distinctif des mots d’es-
pece, a Putnam et a ’extension. Il nous faut d’abord éclaircir la doctrine
générale du concept comme référence du prédicat. (Pour comprendre la
doctrine fregéenne, il faudra toujours respecter la distinction absolue entre
la référence et l’extension d’un prédicat. Rappelez-vous du schéma a la
section 4).



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 231

8. Considérons d’abord la question: «Qu’est-ce qu'un concept?» Et
parmi plusieurs réponses possibles, j’en discuterai uniquement deux.

Premiere réponse. Un concept est quelque chose de général. Les objets
peuvent «exemplifier» un concept ou lui appartenir. Nous avons un concept
quand nous spécifions une condition a laquelle les objets satisfont ou ne
satisfont pas — ou méme, ne peuvent pas satisfaire (carré rond, par
exemple). Car il se peut que nul objet n’appartienne au concept. Ce qui
importe, c’est seulement qu’il y ait une condition déterminée de satisfac-
tion. Normalement — nous traiterons plus tard du cas qui intéresse Putnam
— le concept ne dépend pas pour son existence des objets qui en sont les
exemplaires. Il s’agit seulement d’une condition de satisfaction. Et ¢a, c’est
exactement ce qu’on veut pour expliquer les sens des prédicats en mention-
nant leur référence. Si tout va bien avec la signification du prédicat, si le
prédicat parvient a déterminer une condition de satisfaction, il y aura
toujours une référence et cela permettra d’expliquer le sens.

Revenons ainsi a la lettre que Frege écrivit a Husserl:

Dans le cas du mot de concept (Begriffsworf), il faut un pas de plus [au-dela
de la référence — D.W.] pour arriver a un objet. C’est-a-dire qu’il faut encore un
pas de plus, pas dont il n’y a pas besoin dans le cas d’'un nom propre. Et au
bout de ce pas de plus, il est parfaitement possible de ne trouver aucun objet.
Car le concept peut étre vide, et il peut &tre vide [sans qu’il manque de réfé-
rence et] sans qu’il soit inutile du point de vue de la science. Dans mon schéma,
Jj’ai indiqué le dernier pas, celui qui conduit du concept aux objets, par une
ligne horizontale pour indiquer que 1'on fait ce pas au méme niveau, et que les
concepts et les objets jouissent de la méme objectivité’.

9. Les objets qui satisfont & une spécification et qui tombent ainsi sous
un concept, voila qui est clair. Mais si la notion de concept vous inquicte
encore, peut-étre me demanderez-vous d’aller plus loin.

Je donne donc une deuxiéme réponse, complémentaire de la premiere.
Un concept est la référence d’un prédicat. C’est I’espéce de chose dont j’af-
firme 1’existence quand je dis (que ce soit vrai ou faux) qu'il y a quelque
chose que les philosophes anglais ne sont pas et les philosophes frangais
sont, a savoir capables d’ écrire comme Derrida.

Ici Frege dirait que le concept capable d'écrire comme Derrida est
quelque chose d’essentiellement prédicatif, nicht selbstindig, non saturé. En
conséquence de son adhésion a cette doctrine, Frege se trouve obligé de

" G. FRrEGE, op. cit., p. 96: «Beim Begriffsworte ist ein Schritt mehr bis zum
Gegenstande als beim Eigennamen und der letzte kann fehlen — d.h. der Begriff
kann lehr sein —, ohne dass dadurch das Begriffswort aufhort, wissenschaftlich
verwendbar zu sein. Ich habe den letzten Schritt vom Begriffe zum Gegenstande
seitwirts gezeichnet, um anzudeuten, dass er auf derselben Stufe geschieht, dass
Gegenstinde und Begriffe dieselbe Objektivitit haben [...].»



232 DAVID WIGGINS

dire que le concept de cheval, qui semble étre une chose saturée, n’est pas
un concept. Mais comme ce paradoxe le suggere, il aurait di s’éviter cette
difficulté. 11 me semble certain que selon ’acception fregéenne du terme
‘saturé’, les mots ‘capables d’écrire comme Derrida’ ne désignent point une
chose non saturée. Ils désignent quelque chose que les Anglais ne sont pas
et que les philosophes frangais sont. Si cette chose était essentiellement non
saturée, ’on s’attendrait & pouvoir s’y référer de la maniere suivante ‘Il y a
quelque chose que les Anglais ne sont pas et que les Frangais sont, a savoir
sont capables d écrire comme Derrida’. Mais le troisieme ‘sont’ est
absurde. Et si la copule n’a pas sa place apres le ‘a savoir’, la conclusion a
tirer est que ce sur quoi nous quantifions ici — c’est-a-dire le concept —
n’est jamais une chose non saturée. Le concept est quelque chose de prédi-
catif, bien siir, mais n’est ni objet, ni abstraction. (La capacité d’écrire
comme Derrida, voila une abstraction.) Mais il est complet. D’ailleurs, il
s’agit de quelque chose qui posséde une extension dans laquelle on peut
placer un objet.

Frege me demanderait & ce point ce qui fait, alors, 1’asymétrie entre les
objets et les concepts. Je réponds que ce qui reste distinctif des prédicats et
les distingue des noms propres, c’est qu’au niveau de la syntaxe nous
pouvons joindre un prédicat a une copule grammaticale pour obtenir une
expression complexe, expression qu’on peut joindre a un nom propre pour
arriver 2 une phrase complete. Et cela donne tout ce que Frege voulait.
Cette combinaison [copule + prédicat], ‘sont capables’, par exempleg,
correspond, comme Frege le voulait, a une fonction qui conduira des objets
aux valeurs de vérité. Vous pouvez dire, si vous voulez, que cette fonction
est la valeur sémantique de la combinaison. Mais en ce cas, remarquez bien
que cette valeur n’est pas la référence. La combinaison ‘sont capables’ n’a
besoin d’aucune véritable référence. Toutefois, il existe une véritable réfé-
rence pour le prédicat ‘capables’ qui est lié a la copule grammaticale dans
la combinaison ‘sont capables’. (Car c’est cela sur quoi nous quantifions
quand nous disons qu’il y a quelque chose que...)”

Il y a encore beaucoup a dire a ce sujet, et au sujet de 1’analogie que
Frege voyait entre les prédicats et les fonctions arithmétiques, mais ce n’est
pas mon propos ici. Rapprochons-nous plutdét de Putnam pour enfin insérer
sa théorie dans le cadre de la sémantique de Frege. La plus grande part du
travail est déja accomplie.

10. Expliquer le sens d’un prédicat, c’est donc spécifier sa référence,
c’est-a-dire le concept que le prédicat désigne. Parfois, on peut spécifier ce

% Ou bien la combinaison [verbe + terminaison], ‘écrit’ par exemple.

? Voir DavID WIGGINS, «The sense and reference of predicates: a plea for the
copula», Philosophical Quarterly, 1984.



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 233

concept et sa condition de satisfaction par une définition. (On parvient
peut-étre a expliquer de cette facon la signification de ‘crayon’.) Mais
souvent cela n’est pas possible, parce qu’il n’y a pas de définition. Et voila
enfin la situation méme que Putnam a étudiée. Evidemment, dans ce cas
— s’1l n’y a pas de définition —, nous n’avons pas nous-mémes appris la
signification du mot en tatonnant vers la définition. Nous avons appris le
sens du prédicat et saisi le concept qu’il désigne par un commerce propre-
ment géré, dans un contexte approprié, avec les objets qui satisfont le
concept et qui ainsi I’exemplifient. En pratique, et dans la théorie de cette
pratique, la spécification du concept dépend des objets eux-mémes qui leur

servent d’exemplaires'”.

Mais a ce point, il faut revenir enfin & un probléme que nous avons
laiss€ en suspens. Rappelons-nous les difficultés d’'une deixis nue
(section 3 supra). «Regardez ceci», dit I’enseignant, «et cela, et cela». «Ce
quoi?» répond 1’éleve. Souvent le vrai novice devra savoir déja ce qu’on va
lui enseigner, c’est-a-dire qu’il devra savoir quelle est I’espéce que les
exemplaires représentent, pour qu’il saisisse le sens méme de la deixis! (Cf.
Platon, Ménon 82d.) Putnam a bien vu le besoin de contexte, de tout un
milieu social et technique comme mise en scéne. C’est slirement nécessaire.
Mais est-ce que cela suffira? Comment est-ce que des exemplaires, méme
dans un contexte, pourraient a eux seuls amener quelqu’un au sens donné, a
la signification particuliére d’un nom d’espece? On a, de plus, besoin d’in-
dices de ce a quoi les exemplaires doivent amener quelqu’un, ¢’est-a-dire
des explications et élucidations supplémentaires. Qu’est-ce qui suffira
donc? Ce qui suffira peut-étre, c’est de communiquer a 1’éleéve, d’une
maniere ou d’une autre, une capacité de reconnaissance de l’espeéce et de
ses exemples. (Quoi de moins suffira?) Quand nous expliquons le sens
d’une expression prédicative en donnant sa référence et que nous donnons
sa référence en donnant des exemplaires, ce que nous devons donc commu-
niquer, ce sont 4 la fois certaines informations factuelles et une capacité de
reconnaissance des choses d’une certaine espece. Ces informations soutien-
nent et reglent la reconnaissance, et la reconnaissance rend possible la

19 En ce cas, donc, une expression prédicative aura besoin d’objets desquels elle
peut étre prédiquée. Mais cela sera la condition spéciale de sa signification, de son
Sinn. Sans de tels objets, rien ne soutiendrait cette signification. Il n’est pas
question, méme ici, d’un probléme qui viendrait d’un concept vide, comme tel. Pour
autant que la signification soit donnée, il y aura toujours un concept qui sera la
référence du prédicat, que ce dernier soit vide ou non vide. Le probléme auquel
I'extension fournit la réponse vient du manque d’une définition.

Pour qu'un nom d’espece imaginaire ait une signification ou détermine une
condition de satisfaction (désigne donc un concept), il faut donc feindre 1’extension.
Comparez avec ‘Nausicaa’, dans la section 5 supra. Voir FREGE, op. cit., et son
traitement du nom d’espéce imaginaire ‘moly’.



234 DAVID WIGGINS

correction et ’augmentation de ces mémes informations qui soutiennent la
reconnaissance. Ce que nous devons communiquer a |’éleve, c’est une
conception identificatoire, une conception qui fonde la reconnaissance.
C’est a cela que correspond le sens d’un nom d’espéce.

11. En résumé, la doctrine de la troisiéme colonne peut bien contenir la
théorie de Putnam pour les prédicats d’espece. La doctrine fregéenne du
Sinn et de la Bedeutung reste toujours la base la moins restrictive de la
sémantique et la plus ouverte aux bonnes innovations théoriques. La
premiere innovation a laquelle nous devons faire place, c’est la doctrine des
élucidations (Erlduterungen) de Frege lui-méme. Les explications qu’encou-
rage 1’observation de Putnam en sont un exemple. Cet apercu de Putnam,
amendé dans le cadre du schéeme de la signification (Sinn) et de la réfé-
rence (Bedeutung), nous montre comment €lucider les substantifs. Il semble
que ce que nous devons communiquer a autrui lorsque nous lui enseignons
la signification du mot ‘cheval’, c’est, & part une capacité identificatoire,
une capacité que nous apprenons ou enseignons a 1’aide d’exemples.

Arrivés jusqu’ici, vous me direz que ce n’est pas exactement cela que
Putnam a dit. Je reviendrai sur ce point. Et vous serez peut-étre inquiets du
fait que, si vous suiviez mon avis concernant 1’insertion d’une théorie
comme celle de Putnam dans le cadre de la sémantique de Frege, vous
devriez dire des choses semblables a ceci: «ce qui soutient le sens de
‘cheval’ est une certaine conception permettant 1’identification du concept
cheval». Cette convergence de termes n’est-elle pas insupportable?

La convergence est laide, peut-étre, mais ne soyons pas épouvantés. On
sait ce que les termes ‘conception’ et ‘concept’ veulent dire ici et ce qu’ils
doivent faire, c’est-a-dire des travaux différents. Cependant, si vous le
voulez, il est parfaitement possible de remplacer le terme ‘conception’. Il y
a au moins trois possibilités, toutes les trois assez instructives.

12. D’abord, nous pouvons remplacer ce terme par une expression que
j’adapte de Evans et dire qu’il y a deux facons de penser (par exemple) au
concept cheval — ou aux chevaux. On peut penser a ce que Victor est soit
comme monture (ou béte de somme), soit comme quadrupede périssodac-
tyle appartenant au genre Equus et a la famille Equidae. Ce sont deux
fagons de penser au méme concept .

13. Il y a une autre possibilité. Ne pouvons-nous pas remplacer le mot
‘conception’ par le mot ‘stéréotype’?

1 Voir ici GARETH EvaNs, The Varieties of Reference, éd. J. McDoOWELL, Oxford,
1982.



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 235

Au début de son article «Is semantics possible?», Putnam introduisait la
théorie déictique en disant que pour communiquer la signification d’un
terme d’espece, il faut certains faits centraux, le stéréotype et I’extension du
terme, et que 1'identification de la seconde incombait aux experts. Putnam a
beaucoup parlé des stéréotypes qui soutiennent la compréhension normale
de la signification des mots d’espece. Quelquefois peut-€tre il pense aux
petites gravures, comme on en trouve dans le Larousse. (Ce sont des choses
pleines d’intérét théorique. Elles nous rappellent le réle de la deixis.) Mais
d’habitude, et dans la plus grande partie de son ceuvre, un stéréotype est un
fonds d’information ordinaire, un ensemble de croyances idéalisées qu’on
doit avoir pour savoir quelle est la signification d’un terme d’espéce. Un
stéréotype est donc plutdt semblable & ce que nous trouvons dans le texte
d’un bon dictionnaire ou d’une encyclopédie (ou a une partie de ce que
nous y trouvons). D’habitude, ce n’est pas une simple description, mais
quelque chose qui pourrait nous mener vers 1’extension.

Quelle doit donc étre la relation entre le stéréotype, le concept et 1’ex-
tension? Putnam souligna que les faits centraux (the «core facts») qui
déterminent la signification d’'un mot d’espéce €taient deux faits distincts,
le stéréotype et I’extension, comme si le stéréotype pouvait étre expliqué
d’une fagon indépendante de 1’extension, l’extension étant le domaine
propre aux experts. Je trouve qu’il y a ici quelque chose de trés €trange.
Pour défendre la distinction du stéréotype et de l’extension, Putnam a
déclaré qu’il ne connait pas lui-méme la différence qu’il y a entre un orme
et un hétre, bien qu’il comprenne les deux mots. On dit que pendant vingt
ans, i1l a soigneusement protégé cette ignorance, afin de défendre son
opinion qu’on peut comprendre le mot en connaissant le stéréotype mais
sans connaitre I’extension. Si on considére cette attitude dans le contexte de
[’amendement que je conseille, elle semble tout & fait capricieuse: on doute
de sa pleine compréhension du mot ‘orme’.

La compréhension des mots tels que ‘orme’, ‘hétre’, ‘cheval’, etc., est
assurément une question de degré, — cela, c’est une précondition de la solu-
tion du paradoxe du Ménon (voyez le dernier paragraphe de la section 10)
— mais si Putnam est entiérement privé de la capacité de reconnaitre les
ormes et de les distinguer des autres arbres, sa compréhension n’est assuré-
ment pas une pleine compréhension. Pourquoi donc lui attribuer une pleine
compréhension sémantique? S’attacher trop a la distinction entre ce qui est
sémantique et ce qui ne I’est pas, n’est-ce pas un vestige de la passion pour
la distinction entre ’analytique et le synthétique (critiquée par Putnam lui-
méme), de la passion d’isoler le langage du monde qui lui donne sa signifi-
cation. C’est pourquoi j’estime qu’il vaut mieux dire que le stéréotype est
un stéréotype de tel ou tel concept et que savoir quel est le stéréotype, ¢’est
posséder une capacité identificatoire, une capacité que 1’expert manifeste
plus pleinement qu’un non-expert. Dans le cas du non-expert, la capacité



236 DAVID WIGGINS

peut &tre rudimentaire, mais elle doit &tre potentiellement identificatoire.
C’est une capacité qui pourrait progresser jusqu’au point ou elle deviendrait
la capacité d’un expert.

14. J’ai promis trois possibilités de remplacer le mot ‘conception’ dans
«la conception qui soutient le sens de ‘cheval’ est une conception du
concept de cheval». La troisiéme possibilit¢ est plus fondamentale. Elle
consiste a décrire 2 nouveau la situation en faisant appel a ce que Leibniz a

appelé une idée claire mais confuse'%.

Chez Leibniz, une idée de cheval n’est pas une image d’un cheval;
c’est ce par la possession de quoi je reconnais un cheval quand j’en
rencontre un. Une idée claire de cheval est confuse si, bien que je puisse
reconnaitre un cheval lorsque j’en rencontre un, je ne peux pas €énumeérer
une a une les marques nécessaires pour distinguer ce genre d’animal. Dans
ce cas, ma connaissance est purement déictique. Cette connaissance, je 1’ai
acquise en étant «mis en présence de la chose». (C’est 1’expression de
Leibniz lui-méme.) Une telle idée de cheval commencera a devenir
distincte lorsque nous apprendrons a énumérer les marques qui distinguent
un cheval des autres créatures. Ce que Leibniz nous enseigne ici n’est rien
moins que la premiere ¢tape du processus par lequel commence une
connaissance claire, mais non distincte, d’une seule et méme chose, comme
un cheval, en étant ancrée par un stéréotype a des exemplaires, groupés
ensemble en vertu de ressemblances fondées nomologiquement, quelque
limitée que soit notre connaissance du fondement nomologique de ces
ressemblances. A la prochaine étape, cette connaissance peut déployer
graduellement le concept, en faisant se succéder des conceptions différentes
et améliorées, nous permettant ainsi d’¢élucider davantage le concept.

Plutét que de raconter encore une fois la vieille histoire des essences
nominales et des essences réelles de Locke — et d’€tre confrontés a nouveau
a la question de savoir ce qui en fait les essences d’une seule et méme chose,
nous pouvons décrire ainsi le processus par lequel une idée claire mais indis-
tincte devient une idée claire et distincte, puis une idée claire et adéquate ',

12 voir «Meditationes de cognitione, veritate et ideis», Die philosophischen
Schriften, t. IV, éd. C.J. GERHARDT, Berlin, 1880, p. 422 (Reprint: Olms,
Hildesheim).

13 Mais, faut-il stipuler: dans un sens d’«adéquat» qui soit purifié de certaines
attentes leibniziennes, comme celle, par exemple, qu’a mesure que la connaissance
humaine s’approche de la connaissance divine, la connaissance a posteriori sera
remplacée par une connaissance a priori et par la démonstration a priori.

Plus généralement, et contre 1'idée que la dépendance du sens a I’égard de
’extension ne représente qu’une étape temporaire du développement de notre
compréhension scientifique, voir DAVID WIGGINS, Sameness and Substance, Oxford,
1980, (longue note 3.24).



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D’ESPECE 237

15. Ce point m’améne a une remarque finale. Quand nous reconstrui-
sons les premicres étapes de ce processus, a partir du moment oll nous
sommes préts a attribuer aux usagers du langage la possession du stéréo-
type de cheval et a leur attribuer la possession d’un stéréotype de la chose
dont nous avons nous-mémes une meilleure compréhension, et quand nous
considérons qu’a cette premiére €tape, il ne pouvait guére y avoir d’experts,
alors nous pouvons déclarer qu’a strictement parler, ce sur quoi Putnam
aurait di insister, ce n’est pas la nécessité des experts mais la nécessité de
la possibilité des experts.



	Sinn, Bedeutung, et les mots d'espèce

