
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 3

Artikel: Sinn, Bedeutung, et les mots d'espèce

Autor: Wiggins, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 225-237

SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPÈCE1

David Wiggins

Résumé

On pense souvent que la théorie déictique des mots d'espèce de Putnam
et la sémantique de Frege ne peuvent pas s'accorder entre elles. Dans cet

article, la théorie de Putnam est épurée de certains traits qui, en tout cas,
l'ont rendue moins acceptable qu'eUe n'aurait dû l'être. Lorsque Ton fait
attention à ces points et à d'autres, et qu'on comprend mieux le schéma de

Frege, la théorie de Putnam peut aisément s'intégrer dans le cadre de

référence sémantique de Frege. La fin de T article montre combien la théorie

qui en résulte s'accorde parfaitement avec les doctrines leibniziennes des

idées claires indistinctes et de notre connaissance ordinaire a posteriori du
monde naturel.

1. Hilary Putnam a voué une grande partie de ses premiers travaux
philosophiques à la distinction entre les jugements analytiques et les

jugements synthétiques ainsi qu'aux doutes que Quine a exprimés à cet égard.
Par la suite, dans un article qui annonce beaucoup de thèmes de sa philosophie,

il a critiqué d'une manière incisive les philosophes analytiques qui
nourrissaient toujours l'espoir de trouver une définition adéquate, correcte
et analytique de la signification des mots d'espèce tels que 'citron' ou

'tigre'. Pour Putnam, ce présupposé, comme tout ce que les philosophes
analytiques ont supposé à l'égard de notre compréhension de ces mots,
ignore toute la mise en scène dont nous dépendons pour arriver à nous

comprendre les uns les autres et pour nous initier à notre propre pratique
sémantique. De plus, il ignore la division du travail linguistique ainsi que la

contribution spéciale des experts à notre savoir commun des significations
des mots d'espèce2.

Putnam suggère que le philosophe, au lieu de s'occuper des définitions
toujours défectueuses des conditions nécessaires et suffisantes pour être un

Texte corrigé d'une conférence donnée au Séminaire de philosophie,
Université de Neuchâtel, en avril 1991. Je tiens à remercier Richard Glauser et
Christine Tappolet.

2 Voir Hilary Putnam, «Is Semantics possible?», Metaphilosophy 3 (1970) et in
Mind. Language and Reality, Cambridge, 1975. Sur certains des points traités ici j'ai
eu des conversations fructueuses avec Philippe de Rouilhan.



226 DAVID WIGGINS

citron, un tigre, etc., devrait essayer de comprendre à un niveau théorique,
d'une manière à la fois sociale et déictique, notre compréhension effective
de la signification des termes 'citron', 'tigre', etc. Il s'agit de faire à

nouveau attention simultanément au rôle des objets eux-mêmes et au rôle
de la mise en scène sociale dans le processus de compréhension - et d'examiner

comment la mise en scène rend possible la deixis de l'espèce des

objets, l'ostension de l'espèce dont ils servent d'exemplaires ou d'archétypes.

Réfléchissons au fait qu'un élève pourrait arriver à comprendre le

mot 'citron' - saisissant ainsi la signification de ce mot - si, à condition
qu'à la fois l'enseignant et l'élève sachent assez bien à quoi s'en tenir (voir
infra, sections 10-13), l'enseignant introduisait ce mot de la façon suivante:

«Un citron, c'est cela [l'enseignant montre un citron]. Plus explicitement, un
citron, c'est une chose qui ressemble à cela [un citron montré] ou à cela [un
autre citron montré] ou à cela [un troisième] - de la manière pertinente. Je dis
bien de la manière pertinente. Mais pour savoir quelle est la manière pertinente,
il faut faire l'investigation, dans la mesure où c'est nécessaire, de cela, cela ou
cela.»

2. Cette suggestion, remarquable et nouvelle chez les philosophes
empiristes, quoique anticipée par Uocke et (dans le cadre d'une meilleure
théorie sémantique que celle de Locke) par Leibniz, a survécu à tous les

changements d'orientation de la pensée de Putnam. Elle nous fait voir la

possibilité imprévue que la référence (Bedeutung) et l'extension puissent
précéder la signification (Sinn). (Le Sinn d'un nom, n'est-ce pas ce qui
conduit à la Bedeutung ou référence? Le Sinn n'est-il pas une façon de

représenter l'objet lui-même à celui qui ne le connaît pas?) Elle nous fait
voir aussi une nouvelle forme d'explication sémantique. Mais est-ce qu'un
adhérent de la sémantique de Frege pourrait l'accepter? Ou devrait-il modifier

quelque chose - ou bien la suggestion de Putnam, ou bien le schéma
de Frege? Ou bien encore serait-il nécessaire de les adapter l'un à l'autre?

Putnam expose toujours sa théorie des mots d'espèce comme quelque
chose d'absolument iconoclaste. Mais ce que je vais soutenir ici, c'est qu'une
adaptation de sa théorie au cadre fregéen n'enlève rien à Frege ni rien de

valable chez Putnam. Au contraire, elle restaure la continuité d'une tradition
négligée à tort. D'ailleurs, elle peut même améliorer la doctrine déictique.

3. Nous viendrons à ces questions plus bas. Mais d'abord, il nous faut
mieux comprendre la proposition de Putnam.

Cette dernière n'implique pas que les mots d'espèce soient des démonstratifs.

Parfois, il semble que Putnam ait suggéré cela. Mais ce serait là le

naufrage d'une belle idée. Si le mot 'citron' ressemblait au mot 'ceci' ou
'cela', il pourrait, selon le contexte, démontrer n'importe quelle espèce dans

n'importe quel monde. Pourtant, le but originel de la théorie était de



SINN. BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPECE 227

comprendre notre façon d'attacher la signification du mot à la nature réelle,

plus ou moins connue, des citrons donnés dans ce monde-ci. La théorie est

une théorie déictique en un seul sens: c'est une théorie de la manière
déictique par laquelle nous pouvons, dans certaines conditions spéciales et

favorables, arriver à accrocher le mot à l'espèce de chose, le mot 'citron' aux
citrons.

En second lieu, la proposition de Putnam ne s'étend pas nécessairement
à tous les mots d'espèce. Quelquefois Putnam l'a appliquée aux mots tels

que 'crayon'. Mais c'est dommage. Le mot 'crayon' désigne une espèce

artificielle. Cette espèce n'exclut pas nécessairement toute définition. Et

presque la seule généralité qu'on puisse obtenir au sujet de cette espèce est

la généralité (peu solide) selon laquelle on peut écrire avec un crayon.
Voilà une situation à bien des égards différente de celle que nous essayons
de comprendre, c'est-à-dire la situation des noms des espèces naturelles,
espèces qui n'admettent pas de définition et qui nous invitent à essayer
maintes extrapolations à travers le champ entier des exemples de l'espèce
sur une grande variété de propriétés apparemment associées à cette espèce.

Troisième point : Putnam devrait répondre à la question de savoir ce qui
se passe lorsque quelqu'un veut indiquer par deixis, non pas l'espèce, mais le

genre ou quelque chose de plus général encore. D'autre part, n'est-ce pas un
vrai problème que, quel que soit le nombre d'exemples différents que
l'enseignant offrira à son élève, la deixis sera en principe toujours ambiguë? (Je

reviendrai à une version de ce problème. Voyez section 10, ad fin.)

4. Essayons maintenant de rapprocher la pensée de Putnam de celle de

Frege. Je commence par la lettre que Frege a écrite à Husserl le 24 mai
1891, plus particulièrement par le schéma que Frege y a donné pour rendre
claire sa doctrine3:

la phrase

'ï

nom propre

I

mot de concept
(prédicat)

I

le sens de la
phrase

1

la référence de
la phrase (la
valeur de vérité
[le vrai ou le faux])

le sens du nom

propre

I

la référence du

nom propre
(un objet)

le sens du mot
de concept

1

la référence du __> les objets qui
mot de concept tombent sous

(le concept) le concept

G. Frege, Briefwechsel, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1976, p. 96.



228 DAVID WIGGINS

5. Ne nous inquiétons pas trop de la première colonne. Remarquons
tout simplement que saisir le sens (Sinn, signification) d'une phrase, c'est
savoir dans quelles circonstances elle est vraie. Ici, on peut peut-être
remplacer le mot 'référence' dans le schéma par l'expression 'valeur
sémantique', en considérant la référence, avec Michael Dummett, comme
un cas spécial de la valeur sémantique En ce sens, il n'est pas nécessaire

d'affirmer qu'une phrase ressemble exactement à un nom5.

6. Deuxième colonne. Commençons ici par renverser - ou plutôt
subvertir - la thèse d'après laquelle l'un ou l'autre, ou bien le sens (Sinn)
ou bien la référence (Bedeutung), doive avoir la priorité. D'ailleurs, on peut
trouver cette idée chez Frege lui-même. Dans ses «Ausführungen über Sinn
und Bedeutung», Frege dit, en guise d'explication de la signification littéraire

du nom 'Nausicaa', que le mot se comporte chez Homère comme si

(als ob) il nommait une jeune fille. Il s'agit là d'une explication du sens

par sa référence feinte. Pourquoi donc ne pas expliquer le sens normal du

nom ordinaire chez Frege par sa référence réelle? En pratique, dans les

Grundgesetze, c'est la méthode générale dont Frege lui-même s'est servi.

Toujours dans ce livre-là, Frege explique le sens d'une expression en
donnant sa référence. Disons ainsi que comprendre 'Socrate est sage', saisir
le sens de cette phrase, c'est participer à une pratique linguistique qui
détermine que la vérité de la phrase dépend de la situation de sa référence,
de Socrate en particulier, et de la propriété en question - c'est-à-dire la

sagesse. Pour participer à cette pratique on doit savoir quelle est la
référence du nom 'Socrate', savoir quel objet il désigne; et, pour savoir cela, il
faut savoir qui est Socrate. (NB: usage normal de savoir qui.)

Savoir quelle est la signification d'un nom (son Sinn) est une question
de savoir quel objet le nom désigne. Mais, malgré tout ce que Saul Kripke
a dit à ce sujet, nous maintenons toujours la distinction entre le sens et la
référence. Etant donné un nom particulier ayant telle ou telle référence, il
est faux d'affirmer qu'on peut toujours expliquer ou faire voir ou manifester

le sens de ce nom en invoquant n'importe quelle façon d'indiquer sa

référence. Car il faut prévoir que quelquefois les noms divers d'un objet
seront liés, au niveau de leur sens, à des conceptions diverses de l'objet -
c'est-à-dire à des façons diverses de penser à l'objet. Les diverses conceptions

correspondront à divers fonds d'information concernant l'objet. Ce qui
suit de cela, c'est que, pour expliquer correctement le sens d'un nom et

pour attribuer à ce nom sa façon propre de présenter son objet (die Art des

Gegebenseins), il faut que celui qui explique le sens du nom présente

Cf. son Frege: Philosophy of Language, London, Duckworth, 1973

Sel
référence

Selon Dummett la notion de Bedeutung est plus générale que celle de



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPÈCE 229

l'objet que le nom désigne d'une façon particulière. Il faut qu'il tire son

explication de quelque conception de l'objet nommé qui soit corrélée avec
le sens particulier de ce nom. Il faut donc qu'il identifie l'objet en ayant
recours à quelque fonds d'information particulier (ou quelque histoire
particulière) qui soutient le sens particulier de ce nom. S'il tire son explication
d'une autre conception de l'objet que le nom désigne, il égarera son élève.

Ainsi je communique le sens du nom grec 'Hesperus' en disant que le

nom désigne sa référence, la planète qui brille au ciel du soir et qui se

couche en même temps que le soleil, et non pas en disant que le nom
désigne la planète qui se lève au ciel avant le soleil, etc. Les deux noms
'Hesperus' et 'Phosphorus' feront des contributions différentes au sens

d'une phrase entière qui contiendra l'un ou l'autre6.

7. Troisième colonne. Est-ce que nous pouvons expliquer le sens et la
référence des prédicats de la même manière? Assurément. Et il me semble

que ce sera peut-être la seule façon de comprendre le schéma de Frege et
les analogies qu'il suggère.

Pour expliquer la troisième colonne, essayons donc de nous servir de la
même idée que celle qui a servi dans le cas du nom propre. Pour se tenir à

un célèbre exemple de Frege, et pour que nous n'oubliions pas une difficulté

notoire, je substituerai ici au mot d'espèce 'citron' le mot 'cheval'.
Mais pour le moment, nous ne nous intéressons pas aux traits spéciaux
d'un mot d'espèce ou d'un autre, mais seulement aux traits généraux de

tous les mots dont on peut se servir pour attribuer des prédicats à un objet.

Or, si le sens du nom propre, sa contribution au sens d'une phrase, est
constitué par sa façon de présenter son objet, voyons donc ce qui se passe
si nous disons que le sens d'un prédicat (ou Begriffswort), sa contribution
au sens d'une phrase, consiste en sa façon de présenter sa référence, c'est-
à-dire sa façon de présenter son concept. Pourquoi donc ne pas expliquer le

sens du prédicat en mentionnant le concept introduit par le prédicat?

A ce point, nous ne devons pas supposer que la différence de sens se réduit à

la différence entre ces diverses descriptions de la planète, ou qu'une telle description
soit le synonyme de l'un ou de l'autre nom. Non, il vaudra mieux dire que les
diverses descriptions qu'on peut employer pour expliquer le sens du nom expriment
telle ou telle conception individuative qui correspond en particulier à ce sens du nom
donné. Le rôle d'une telle description n'est pas de servir de synonyme; il consiste
plutôt à renvoyer au fonds d'information particulier qui soutient le sens d'un nom
particulier.

Pour toutes ces questions, voir John McDowell, «On the Sense and Reference
of a Proper Name», Mind 86 (1977), pp. 59-85; David Wiggins, «Frege's Problem
of the Morning and Evening Star» in M. Schirn (éd.), Studies on Frege II, Bad
Cannstatt, 1976.



230 DAVID WIGGINS

Naturellement, pour faire cela d'une manière utile pour celui qui veut
apprendre le sens du prédicat, il faut se servir d'une présentation de la

référence qui corresponde à la signification donnée du prédicat. Donc, pour
expliquer le prédicat 'cheval', nous nous référons au fonds d'information
qu'un dictionnaire peut exprimer de la manière suivante:

cheval: animal à queue et crinière flottantes; son cri est un hennissement; dans

sa condition domestique, il sert de bête de somme ou de monture.

C'est là la conception normale qui soutient le sens de 'cheval'.

A ce point, il faut noter que la référence de 'cheval' est la même

espèce que celle de 'Equus caballus'. Il semble donc que les deux expressions,

en ayant la même référence, désignent le même concept. Mais c'est
assurément un autre fonds d'information qui soutient le sens de 'Equus
caballus', et ce sens est bien différent de celui de 'cheval'. Alors, pour bien

expliquer le sens de 'Equus caballus' et expliquer cette autre conception,
notre doctrine déclarera qu'il faudra puiser dans un fonds d'information
zoologique qui identifie cet animal comme quadrupède périssodactyle d'une
espèce qui appartient elle-même au genre (genus) Equus et à la famille
Equidae, etc. (Il y a la possibilité d'une conception large qui englobe les

deux conceptions plus particulières. Mais ces conceptions particulières, de

cheval et de Equus caballus, sont distinctes.)

Ainsi, l'analogie entre le rapport du nom propre à sa référence (un
objet), d'une part, et le rapport du prédicat à sa référence (un concept),
d'autre part, survit à sa première épreuve. Cependant, il sera important de

reconnaître que l'analogie entre les noms propres et les prédicats et l'analogie

entre leurs références n'impliquent pas encore, à elles seules, la
doctrine de Putnam. Ce qui est distinctif de la doctrine de Putnam concerne
plutôt le rôle de l'extension de certains prédicats spéciaux - tandis que le

schéma que Frege a tracé pour Husserl vise tous les prédicats. Allons donc

plus lentement. Pour faire comprendre la troisième colonne, il faut que rien
ne dépende des traits spéciaux de 'cheval' ou 'citron'. La doctrine doit être
la même pour 'célibataire', 'citoyen', 'farouche', 'crayon' ou 'carré rond',
expressions qui ne dépendent point pour leurs références ou significations
de leurs extensions.

Nous arriverons au moment voulu à ce qui est distinctif des mots
d'espèce, à Putnam et à l'extension. Il nous faut d'abord éclaircir la doctrine
générale du concept comme référence du prédicat. (Pour comprendre la
doctrine frégéenne, il faudra toujours respecter la distinction absolue entre
la référence et l'extension d'un prédicat. Rappelez-vous du schéma à la
section 4).



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPÈCE 231

8. Considérons d'abord la question: «Qu'est-ce qu'un concept?» Et
parmi plusieurs réponses possibles, j'en discuterai uniquement deux.

Première réponse. Un concept est quelque chose de général. Les objets
peuvent «exemplifier» un concept ou lui appartenir. Nous avons un concept
quand nous spécifions une condition à laquelle les objets satisfont ou ne
satisfont pas - ou même, ne peuvent pas satisfaire (carré rond, par
exemple). Car il se peut que nul objet n'appartienne au concept. Ce qui
importe, c'est seulement qu'il y ait une condition déterminée de satisfaction.

Normalement - nous traiterons plus tard du cas qui intéresse Putnam

- le concept ne dépend pas pour son existence des objets qui en sont les

exemplaires. Il s'agit seulement d'une condition de satisfaction. Et ça, c'est
exactement ce qu'on veut pour expliquer les sens des prédicats en mentionnant

leur référence. Si tout va bien avec la signification du prédicat, si le

prédicat parvient à déterminer une condition de satisfaction, il y aura
toujours une référence et cela permettra d'expliquer le sens.

Revenons ainsi à la lettre que Frege écrivit à Husserl:

Dans le cas du mot de concept (Begriffswort), il faut un pas de plus [au-delà
de la référence - D.W.] pour arriver à un objet. C'est-à-dire qu'il faut encore un
pas de plus, pas dont il n'y a pas besoin dans le cas d'un nom propre. Et au
bout de ce pas de plus, il est parfaitement possible de ne trouver aucun objet.
Car le concept peut être vide, et il peut être vide [sans qu'il manque de
référence et] sans qu'il soit inutile du point de vue de la science. Dans mon schéma,

j'ai indiqué le demier pas, celui qui conduit du concept aux objets, par une
ligne horizontale pour indiquer que l'on fait ce pas au même niveau, et que les

concepts et les objets jouissent de la même objectivité7.

9. Les objets qui satisfont à une spécification et qui tombent ainsi sous
un concept, voilà qui est clair. Mais si la notion de concept vous inquiète
encore, peut-être me demanderez-vous d'aller plus loin.

Je donne donc une deuxième réponse, complémentaire de la première.
Un concept est la référence d'un prédicat. C'est l'espèce de chose dont
j'affirme l'existence quand je dis (que ce soit vrai ou faux) qu'il y a quelque
chose que les philosophes anglais ne sont pas et les philosophes français
sont, à savoir capables d'écrire comme Derrida.

Ici Frege dirait que le concept capable d'écrire comme Derrida est

quelque chose d'essentiellement prédicatif, nicht selbständig, non saturé. En

conséquence de son adhésion à cette doctrine, Frege se trouve obligé de

op. cit., p. 96: «Beim Begriffsworte ist ein Schritt mehr bis zum
Gegenstande als beim Eigennamen und der letzte kann fehlen - d.h. der Begriff
kann lehr sein -, ohne dass dadurch das Begriffswort aufhört, wissenschaftlich
verwendbar zu sein. Ich habe den letzten Schritt vom Begriffe zum Gegenstande
seitwärts gezeichnet, um anzudeuten, dass er auf derselben Stufe geschieht, dass

Gegenstände und Begriffe dieselbe Objektivität haben [...].»



232 DAVID WIGGINS

dire que le concept de cheval, qui semble être une chose saturée, n'est pas
un concept. Mais comme ce paradoxe le suggère, il aurait dû s'éviter cette
difficulté. Il me semble certain que selon l'acception frégéenne du terme

'saturé', les mots 'capables d'écrire comme Derrida' ne désignent point une
chose non saturée. Ils désignent quelque chose que les Anglais ne sont pas
et que les philosophes français sont. Si cette chose était essentiellement non
saturée, l'on s'attendrait à pouvoir s'y référer de la manière suivante 'Il y a

quelque chose que les Anglais ne sont pas et que les Français sont, à savoir
sont capables d'écrire comme Derrida'. Mais le troisième 'sont' est
absurde. Et si la copule n'a pas sa place après le 'à savoir', la conclusion à

tirer est que ce sur quoi nous quantifions ici - c'est-à-dire le concept -
n'est jamais une chose non saturée. Le concept est quelque chose de prédicatif,

bien sûr, mais n'est ni objet, ni abstraction. (La capacité d'écrire
comme Derrida, voilà une abstraction.) Mais il est complet. D'ailleurs, il
s'agit de quelque chose qui possède une extension dans laquelle on peut
placer un objet.

Frege me demanderait à ce point ce qui fait, alors, l'asymétrie entre les

objets et les concepts. Je réponds que ce qui reste distinctif des prédicats et
les distingue des noms propres, c'est qu'au niveau de la syntaxe nous

pouvons joindre un prédicat à une copule grammaticale pour obtenir une

expression complexe, expression qu'on peut joindre à un nom propre pour
arriver à une phrase complète. Et cela donne tout ce que Frege voulait.
Cette combinaison Icopule + prédicat], 'sont capables', par exemple8,

correspond, comme Frege le voulait, à une fonction qui conduira des objets
aux valeurs de vérité. Vous pouvez dire, si vous voulez, que cette fonction
est la valeur sémantique de la combinaison. Mais en ce cas, remarquez bien

que cette valeur n'est pas la référence. La combinaison 'sont capables' n'a
besoin d'aucune véritable référence. Toutefois, il existe une véritable
référence pour le prédicat 'capables' qui est lié à la copule grammaticale dans

la combinaison 'sont capables'. (Car c'est cela sur quoi nous quantifions
quand nous disons qu'il y a quelque chose que...)9

Il y a encore beaucoup à dire à ce sujet, et au sujet de l'analogie que
Frege voyait entre les prédicats et les fonctions arithmétiques, mais ce n'est

pas mon propos ici. Rapprochons-nous plutôt de Putnam pour enfin insérer
sa théorie clans le cadre de la sémantique de Frege. La plus grande part du
travail est déjà accomplie.

10. Expliquer le sens d'un prédicat, c'est donc spécifier sa référence,
c'est-à-dire le concept que le prédicat désigne. Parfois, on peut spécifier ce

8 Ou bien la combinaison [verbe + terminaison], 'écrit' par exemple
Voir David Wiggins, «The sens

copula», Philosophical Quarterly, 1984
Voir David Wiggins, «The sense and reference of predicates: a plea for the



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPECE 233

concept et sa condition de satisfaction par une définition. (On parvient
peut-être à expliquer de cette façon la signification de 'crayon'.) Mais
souvent cela n'est pas possible, parce qu'il n'y a pas de définition. Et voilà
enfin la situation même que Putnam a étudiée. Evidemment, dans ce cas

- s'il n'y a pas de définition -, nous n'avons pas nous-mêmes appris la

signification du mot en tâtonnant vers la définition. Nous avons appris le

sens du prédicat et saisi le concept qu'il désigne par un commerce proprement

géré, dans un contexte approprié, avec les objets qui satisfont le

concept et qui ainsi l'exemplifient. En pratique, et dans la théorie de cette

pratique, la spécification du concept dépend des objets eux-mêmes qui leur
servent d'exemplaires10.

Mais à ce point, il faut revenir enfin à un problème que nous avons
laissé en suspens. Rappelons-nous les difficultés d'une deixis nue
(section 3 supra). «Regardez ceci», dit l'enseignant, «et cela, et cela». «Ce

quoi?» répond l'élève. Souvent le vrai novice devra savoir déjà ce qu'on va
lui enseigner, c'est-à-dire qu'il devra savoir quelle est l'espèce que les

exemplaires représentent, pour qu'il saisisse le sens même de la deixisl (Cf.
Platon, Ménon 82d.) Putnam a bien vu le besoin de contexte, de tout un
milieu social et technique comme mise en scène. C'est sûrement nécessaire.

Mais est-ce que cela suffira? Comment est-ce que des exemplaires, même
dans un contexte, pourraient à eux seuls amener quelqu'un au sens donné, à

la signification particulière d'un nom d'espèce? On a, de plus, besoin
d'indices de ce à quoi les exemplaires doivent amener quelqu'un, c'est-à-dire
des explications et elucidations supplémentaires. Qu'est-ce qui suffira
donc? Ce qui suffira peut-être, c'est de communiquer à l'élève, d'une
manière ou d'une autre, une capacité de reconnaissance de l'espèce et de

ses exemples. (Quoi de moins suffira?) Quand nous expliquons le sens
d'une expression predicative en donnant sa référence et que nous donnons
sa référence en donnant des exemplaires, ce que nous devons donc communiquer,

ce sont à la fois certaines informations factuelles et une capacité de

reconnaissance des choses d'une certaine espèce. Ces informations soutiennent

et règlent la reconnaissance, et la reconnaissance rend possible la

En ce cas, donc, une expression predicative aura besoin d'objets desquels elle
peut être prédiquée. Mais cela sera la condition spéciale de sa signification, de son
Sinn, Sans de tels objets, rien ne soutiendrait cette signification. Il n'est pas
question, même ici, d'un problème qui viendrait d'un concept vide, comme tel. Pour
autant que la signification soit donnée, il y aura toujours un concept qui sera la
référence du prédicat, que ce dernier soit vide ou non vide. Le problème auquel
l'extension fournit la réponse vient du manque d'une définition.

Pour qu'un nom d'espèce imaginaire ait une signification ou détermine une
condition de satisfaction (désigne donc un concept), il faut donc feindre l'extension.
Comparez avec 'Nausicaa', dans la section 5 supra. Voir Frege, op. cit., et son
traitement du nom d'espèce imaginaire 'moly'.



234 DAVID WIGGINS

correction et l'augmentation de ces mêmes informations qui soutiennent la
reconnaissance. Ce que nous devons communiquer à l'élève, c'est une

conception identificatoire, une conception qui fonde la reconnaissance.
C'est à cela que correspond le sens d'un nom d'espèce.

11. En résumé, la doctrine de la troisième colonne peut bien contenir la

théorie de Putnam pour les prédicats d'espèce. La doctrine frégéenne du

Sinn et de la Bedeutung reste toujours la base la moins restrictive de la

sémantique et la plus ouverte aux bonnes innovations théoriques. La

première innovation à laquelle nous devons faire place, c'est la doctrine des

elucidations (Erläuterungen) de Frege lui-même. Les explications qu'encourage

l'observation de Putnam en sont un exemple. Cet aperçu de Putnam,
amendé dans le cadre du scheme de la signification (Sinn) et de la
référence (Bedeutung), nous montre comment élucider les substantifs. Il semble

que ce que nous devons communiquer à autrui lorsque nous lui enseignons
la signification du mot 'cheval', c'est, à part une capacité identificatoire,
une capacité que nous apprenons ou enseignons à l'aide d'exemples.

Arrivés jusqu'ici, vous me direz que ce n'est pas exactement cela que
Putnam a dit. Je reviendrai sur ce point. Et vous serez peut-être inquiets du

fait que, si vous suiviez mon avis concernant l'insertion d'une théorie

comme celle de Putnam dans le cadre de la sémantique de Frege, vous
devriez dire des choses semblables à ceci: «ce qui soutient le sens de

'cheval' est une certaine conception permettant l'identification du concept
cheval». Cette convergence de termes n'est-elle pas insupportable?

La convergence est laide, peut-être, mais ne soyons pas épouvantés. On
sait ce que les termes 'conception' et 'concept' veulent dire ici et ce qu'ils
doivent faire, c'est-à-dire des travaux différents. Cependant, si vous le

voulez, il est parfaitement possible de remplacer le terme 'conception'. Il y
a au moins trois possibilités, toutes les trois assez instructives.

12. D'abord, nous pouvons remplacer ce terme par une expression que
j'adapte de Evans et dire qu'il y a deux façons de penser (par exemple) au

concept cheval - ou aux chevaux. On peut penser à ce que Victor est soit

comme monture (ou bête de somme), soit comme quadrupède périssodactyle

appartenant au genre Equus et à la famille Equidae. Ce sont deux

façons de penser au même concept11.

13. Il y a une autre possibilité. Ne pouvons-nous pas remplacer le mot
'conception' par le mot 'stéréotype'?

Voir ici Gareth Evans, The Varieties of Reference, éd. J. McDowell, Oxford,
1982.



SINN, BEDEUTUNG, ET LES MOTS D'ESPÈCE 235

Au début de son article «Is semantics possible?», Putnam introduisait la
théorie déictique en disant que pour communiquer la signification d'un
terme d'espèce, il faut certains faits centraux, le stéréotype et l'extension du

terme, et que l'identification de la seconde incombait aux experts. Putnam a

beaucoup parlé des stéréotypes qui soutiennent la compréhension normale
de la signification des mots d'espèce. Quelquefois peut-être il pense aux
petites gravures, comme on en trouve dans le Larousse. (Ce sont des choses

pleines d'intérêt théorique. Elles nous rappellent le rôle de la deixis.) Mais
d'habitude, et dans la plus grande partie de son œuvre, un stéréotype est un
fonds d'information ordinaire, un ensemble de croyances idéalisées qu'on
doit avoir pour savoir quelle est la signification d'un terme d'espèce. Un

stéréotype est donc plutôt semblable à ce que nous trouvons dans le texte
d'un bon dictionnaire ou d'une encyclopédie (ou à une partie de ce que
nous y trouvons). D'habitude, ce n'est pas une simple description, mais

quelque chose qui pourrait nous mener vers l'extension.

Quelle doit donc être la relation entre le stéréotype, le concept et
l'extension? Putnam souligna que les faits centraux (the «core facts») qui
déterminent la signification d'un mot d'espèce étaient deux faits distincts,
le stéréotype et l'extension, comme si le stéréotype pouvait être expliqué
d'une façon indépendante de l'extension, l'extension étant le domaine

propre aux experts. Je trouve qu'il y a ici quelque chose de très étrange.
Pour défendre la distinction du stéréotype et de l'extension, Putnam a

déclaré qu'il ne connaît pas lui-même la différence qu'il y a entre un orme
et un hêtre, bien qu'il comprenne les deux mots. On dit que pendant vingt
ans, il a soigneusement protégé cette ignorance, afin de défendre son

opinion qu'on peut comprendre le mot en connaissant le stéréotype mais
sans connaître l'extension. Si on considère cette attitude dans le contexte de

l'amendement que je conseille, elle semble tout à fait capricieuse: on doute
de sa pleine compréhension du mot 'orme'.

La compréhension des mots tels que 'orme', 'hêtre', 'cheval', etc., est

assurément une question de degré, - cela, c'est une précondition de la solution

du paradoxe du Ménon (voyez le dernier paragraphe de la section 10)

- mais si Putnam est entièrement privé de la capacité de reconnaître les

ormes et de les distinguer des autres arbres, sa compréhension n'est assurément

pas une pleine compréhension. Pourquoi donc lui attribuer une pleine
compréhension sémantique? S'attacher trop à la distinction entre ce qui est

sémantique et ce qui ne l'est pas, n'est-ce pas un vestige de la passion pour
la distinction entre l'analytique et le synthétique (critiquée par Putnam lui-
même), de la passion d'isoler le langage du monde qui lui donne sa signification.

C'est pourquoi j'estime qu'il vaut mieux dire que le stéréotype est

un stéréotype de tel ou tel concept et que savoir quel est le stéréotype, c'est
posséder une capacité identificatoire, une capacité que l'expert manifeste
plus pleinement qu'un non-expert. Dans le cas du non-expert, la capacité



236 DAVID WIGGINS

peut être rudimentaire, mais elle doit être potentiellement identificatoire.
C'est une capacité qui pourrait progresser jusqu'au point où elle deviendrait
la capacité d'un expert.

14. J'ai promis trois possibilités de remplacer le mot 'conception' dans

«la conception qui soutient le sens de 'cheval' est une conception du

concept de cheval». La troisième possibilité est plus fondamentale. Elle
consiste à décrire à nouveau la situation en faisant appel à ce que Leibniz a

appelé une idée claire mais confuse12.

Chez Leibniz, une idée de cheval n'est pas une image d'un cheval;
c'est ce par la possession de quoi je reconnais un cheval quand j'en
rencontre un. Une idée claire de cheval est confuse si, bien que je puisse
reconnaître un cheval lorsque j'en rencontre un, je ne peux pas énumérer

une à une les marques nécessaires pour distinguer ce genre d'animal. Dans

ce cas, ma connaissance est purement déictique. Cette connaissance, je l'ai
acquise en étant «mis en présence de la chose». (C'est l'expression de

Leibniz lui-même.) Une telle idée de cheval commencera à devenir
distincte lorsque nous apprendrons à énumérer les marques qui distinguent
un cheval des autres créatures. Ce que Leibniz nous enseigne ici n'est rien
moins que la première étape du processus par lequel commence une
connaissance claire, mais non distincte, d'une seule et même chose, comme
un cheval, en étant ancrée par un stéréotype à des exemplaires, groupés
ensemble en vertu de ressemblances fondées nomologiquement, quelque
limitée que soit notre connaissance du fondement nomologique de ces

ressemblances. A la prochaine étape, cette connaissance peut déployer
graduellement le concept, en faisant se succéder des conceptions différentes
et améliorées, nous permettant ainsi d'élucider davantage le concept.

Plutôt que de raconter encore une fois la vieille histoire des essences

nominales et des essences réelles de Locke - et d'être confrontés à nouveau
à la question de savoir ce qui en fait les essences d'une seule et même chose,

nous pouvons décrire ainsi le processus par lequel une idée claire mais
indistincte devient une idée claire et distincte, puis une idée claire et adéquate13.

Voir «Meditationes de cognitione, veritate et ideis», Die philosophischen
Schriften, t. IV, éd. CJ. Gerhardt, Berlin, 1880, p. 422 (Reprint: Olms,
Hildesheim).

Mais, faut-il stipuler: dans un sens d'«adéquat» qui soit purifié de certaines
attentes leibniziennes, comme celle, par exemple, qu'à mesure que la connaissance
humaine s'approche de la connaissance divine, la connaissance a posteriori sera
remplacée par une connaissance a priori et par la démonstration a priori.

Plus généralement, et contre l'idée que la dépendance du sens à l'égard de

l'extension ne représente qu'une étape temporaire du développement de notre
compréhension scientifique, voir David Wiggins, Sameness and Substance, Oxford,
1980, (longue note 3.24).



SINN, BEDEUTUNG, ET DES MOTS D'ESPÈCE 237

15. Ce point m'amène à une remarque finale. Quand nous reconstruisons

les premières étapes de ce processus, à partir du moment où nous

sommes prêts à attribuer aux usagers du langage la possession du stéréotype

de cheval et à leur attribuer la possession d'un stéréotype de la chose

dont nous avons nous-mêmes une meilleure compréhension, et quand nous
considérons qu'à cette première étape, il ne pouvait guère y avoir d'experts,
alors nous pouvons déclarer qu'à strictement parler, ce sur quoi Putnam
aurait dû insister, ce n'est pas la nécessité des experts mais la nécessité de

la possibilité des experts.


	Sinn, Bedeutung, et les mots d'espèce

