
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 2

Artikel: Études lucaniennes : rétrospective et prospective

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125(1993), P. 113-135

ETUDES LUCANIENNES.
RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE*

François Bovon

Résumé

L'auteur dessine à grands traits l'état des recherches lucaniennes en se

référant aux problèmes suivants: les matériaux à la disposition de Luc ; le

texte primitif de l'évangile; la forme littéraire conférée par Luc à son

ouvrage: les rapports de T évangéliste avec le Judaïsme; l'image de Dieu
au cœur de sa théologie. Pour finir, l'auteur mentionne une tâche à venir:
étudier quelle fut la première réception du troisième évangile.

Introduction

L'évocation de trois souvenirs personnels permettra de comprendre les

sélections opérées ici et l'angle sous lequel j'envisage la situation actuelle
des études lucaniennes.

Après avoir lu durant dix ans des monographies et des articles en vue
d'un état de la question1, j'ai travaillé le texte biblique lui-même en vue
d'un commentaire2. Or j'ai fait la curieuse observation que les visions
globales des biblistes sur Luc-Actes ne m'aidaient guère à interpréter un

passage particulier de l'évangile. Comme les collaborateurs des derniers
volumes du Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament ont cessé de

proposer une interprétation synoptique globale de tel terme, un exégète qui
se concentre sur l'étude d'une péricope évangélique constate que les visions
d'ensemble attribuées à Luc par les chercheurs contemporains ne correspondent

souvent pas à la réalité. Peu de gens font cette constatation, car la
majorité3 est retenue de nos jours par un autre problème: la substitution
d'une perspective synchronique à des investigations diachroniques. Derrière

* Version française d'un exposé présenté en novembre 1991 à Kansas City
devant le Séminaire Luc-Actes de la Society for Biblical Literature.

1 Cf. Luc le théologien. Vingt-cinq ans de recherches (1950-1975) (Le Monde
de la Bible), Genève, Labor et Fides, 19882, p. 443.

2 Cf. L'Evangile selon saint Luc (l,l-9z50) (CNT, Illa), Genève, Labor et
Fides, 1991.

3 Cf. infra les travaux de Ch. H. Talbert, R. Tannehill et R. Meynet.



114 FRANÇOIS BOVON

cette remarque initiale, il y a bien sûr le vieux problème des liens entre

l'exégèse et la théologie biblique. Une solution nouvelle pourrait bien être

de se plonger dans un seul passage biblique caractéristique, comme vient de

le faire Odette Mainville4 à propos d'Actes 2, 33, et d'atteindre l'universalité

à travers le particulier. Suivre en somme Kierkegaard plutôt que Hegel

Une familiarité croissante avec la littérature apocryphe chrétienne5 m'a
convaincu - c'est le second exemple - que nos évangiles ont partagé jusqu'à
leur canonisation au milieu du IIe siècle le même sort que celui, durable, des

apocryphes: un accueil généreux, mais une position instable. La vie de nos

évangiles au IIe siècle est aussi utile à connaître pour l'étude du texte

biblique que pour celle de l'époque patristique. Il s'ensuit que nous ne

pouvons plus travailler dans un splendide isolement, les spécialistes de la

critique textuelle d'un côté, les historiens du canon de l'autre. Tout se tient et

chaque élément fait partie d'un tout, la codicologie comme l'herméneutique,
l'exégèse historique comme l'interprétation théologique. Des distinctions
commodes, telles l'Eglise primitive et l'Antiquité chrétienne, devraient être

bannies. Il vaut mieux parler de la première littérature chrétienne plutôt que
de la littérature du Nouveau Testament. Richard Pervo a raison de corriger
ceux qui opèrent une distinction trop rigoureuse entre les Actes canoniques et
les Actes apocryphes des apôtres, comme si les premiers parvenaient à

édifier la communauté et que les seconds se contentaient de distraire le grand
public. D'un point de vue néotestamentaire, la polémique que Tertullien7

engage contre Marcion au sujet de l'Evangile de Luc est d'une grande importance.

A ce propos, on se sent comme un étudiant en théologie de première
année: l'image de l'évangile est défigurée comme l'est celle de Jésus pour
un débutant. L'évangile historique, comme le Jésus historique, est une réalité
vulnérable, limitée et énigmatique. Et pourtant, il vaut mieux admettre cette
constatation, non seulement dans une vision historique et scientifique des

choses, mais aussi dans une perspective théologique et spirituelle.
Il y a vingt-cinq ans - troisième souvenir - je découvrais avec enthousiasme

le journal de Claude Lévi-Strauss, Tristes tropiques^, et me promet-

4 Odette Mainville, L'Esprit dans l'œuvre de Luc (Héritage et Projet, 45), Québec,
Fides, 1991. A partir d'une analyse exhaustive d'un seul verset, Ac 2, 33, ce livre ouvre
la porte à une compréhension globale du Saint-Esprit dans l'Evangile de Luc et dans les
Actes. Celle-ci permet à son tour d'établir des relations vitales avec la compréhension
lucanienne de l'Ancien Testament, de la christologie et de l'ecclésiologie.

5 Cf. H. Koester et F. Bovon, Genèse de l'écriture chrétienne (Mémoires
premières), Tumhout, Brepols, 1991.

6 R. Fervo, Profit and Delight : The Literary Genre of the Acts of the Apostles,
Philadelphia, Fortress, 1987.

7 Cf. Tertullien, Adversus Marcionem, IV.
8 C. Lévi-Strauss, Tristes tropiques (Le monde en 10X18, 12-13), Paris, Union

Générale d'éditions, 1962.



ÉTUDES LUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 115

tais d'écrire un article qui aurait comparé l'analyse existentielle, qui m'était
familière, et l'analyse structurale, que j'apprenais à connaître9. Depuis lors,
des contacts épisodiques ou réguliers avec le Centre d'analyse du discours

religieux (CADIR) à Lyon10 et avec le Centre de recherches de l'Ecole
Pratique des Hautes Etudes, Section des Sciences Religieuses (CANAL) à

Paris, ainsi que divers séminaires consacrés au lien entre la linguistique et

l'exégèse dans le cadre international de la Studiorum Novi Testamenti
Societas (SNTS) m'ont convaincu qu'une étude synchronique permettait
d'établir la cohérence d'un passage biblique11. Je restais pourtant inquiet
devant la technicité de certaines procédures sémiotiques, la dichotomie
méthodologique entre l'explication de l'origine et celle de la structure d'un
texte, et le refus de beaucoup de sémioticiens de dégager finalement le sens
d'une péricope ou d'un livre biblique. Heureusement, ce qui m'apparaît
comme des limites est moins évident aux Etats-Unis qu'en France. Car les

exégètes du Nouveau Monde gardent un vif intérêt pour la genèse et les
incidences herméneutiques des textes12. A mon avis, structure et genèse,

synchronie et diachronie ont chacune leur évidence et leur importance. Il
convient de les respecter et de bien les articuler. Tel était du reste l'idéal
que les partisans de la méthode historico-critique, à son âge d'or, s'étaient
fixé, Hermann Gunkel en particulier13.

/. Les traditions et les sources

La théorie dominante des deux sources a été ébranlée et attaquée ces

vingt dernières années. La vieille hypothèse de Griesbach a été tirée des

oubliettes. Que Luc utilise Matthieu, des admirateurs modernes du vieux

9 Cf. R. Barthes, F. Bovon, F. J. Leenhardt, R. Martin-Achard et
J. Starobinski, Analyse structurale et exégèse biblique (BT [N]), Neuchâtel,
Delachaux & Niestlé, 1971.

10 Cf. leur périodique Sémiotique et Bible ainsi que leurs publications, par
exemple: Groupe d'Entrevernes, Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique,

Paris, Seuil, 1971.
11 Cf. F. Bovon, «Le dépassement de l'esprit historique», in: Le Christianisme

est-il une religion du livre?... (Etudes et travaux, 5), Strasbourg, Association des

publications de Faculté de théologie protestante et Association de la civilisation
romaine, 1984, p. 111-124.

12 Cf. E. V. McKnight, Meaning in Texts: The Historical Shaping of a

Narrative Hermeneutics, Philadelphia, Fortress, 1978.
13 Cf. F. Bovon, «Hermann Gunkel, historien de la religion et exégète des genres

littéraires», in: Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de lecture. Travaux
publiés sous la direction de F. Bovon et G. Rouiller (BT [N]), Neuchâtel-Paris,
Delachaux & Niestlé, 1975, p. 86-97.



116 FRANÇOIS BOVON

savant allemand14 ou des exégètes hors du commun l'ont affirmé. D'une
agressivité tranchante contre ce qu'il appelle «le vieux paradigme»,
Michael D. Goulder15 en propose un nouveau. Au cœur de ses huit
nouvelles hypothèses, se détache l'opinion suivante: «Luc écrivit son

évangile vers 90 pour une Eglise à majorité pagano-chrétienne en combinant

Matthieu et Marc. Il réécrit les récits matthéens de l'enfance à l'aide
de l'Ancien Testament et il y adjoint des matériaux nouveaux de son cru,
surtout des paraboles où se manifeste sa disposition naturelle. Ces

nouveaux matériaux peuvent être compris le plus souvent comme des

développements lucaniens de ce que l'on trouve en Matthieu. L [le bien

propre, le Sondergut de Luc] n'a sans doute jamais existé.» Se passer de

Q, telle est sa quatrième hypothèse: «Q est une totale erreur»16. A vouloir
se passer de Q et de L, Goulder est obligé de conférer à Luc un degré de

liberté et de créativité incompatible avec les égards dus à la tradition que
l'on attribue d'habitude à l'évangéliste. Le seul parapet qui reste à l'exègète

moderne: l'indispensable respect de Luc comme de Matthieu pour la

liturgie et le calendrier.

Les théories du savant britannique, je dois le confesser, ne m'incitèrent
guère à vouloir changer de paradigme. Lors de la préparation de mon
commentaire, j'ai tenté une fois, à propos d'une péricope, de préconiser à

titre d'hypothèse l'antériorité de Matthieu. Mais imaginer Luc travaillant à

partir de Matthieu, tant pour l'ordre que pour le style, me conduisit bien
vite dans un cul-de-sac. La vie de la tradition évangélique se métamorphosait

en une laborieuse activité d'un scribe borné dont le travail était repris

par un copiste obtus lui aussi! Seule un peu de fantaisie à la Goulder
apportait une atmosphère plus chaleureuse à ce labeur décourageant17.

Quiconque s'intéresse à l'histoire des origines chrétiennes ne peut reprendre
à son compte ce prétendu nouveau paradigme. Le poids de la tradition
orale, d'une part, et l'orientation idéologique de toute réinterprétation du

message chrétien (kérygme aussi bien que sagesse), de l'autre, orientent le

chercheur dans une autre direction. Luc se tient au carrefour de la tradition
synoptique et de la mission paulinienne.

14 Cf. W. R. Farmer, The Synoptic Problem: A Critical Analysis, Dillsboro,
Western North Carolina Press, 19762.

15 M. D. Goulder, Luke: A New Paradigm (JSNT, Suppl., 20), 2 vol., Sheffield,
Sheffield Academic Press, 1989.

16 Ibid., I, p. 22-23.

Je n'ai pas été ébranlé non plus par la lecture des Synoptic Studies: The
Ampleforth Conferences of 1982 and 1983 (JSNT, Suppl., 7), Sheffield, JSOT Press,
1984; en particulier par l'article de H. B. Green: «The Credibility of Luke's
Transformation of Matthew», in: ibid., p. 131-155.



ÉTUDES UUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 117

La critique française a proposé deux solutions extrêmes au problème
synoptique. La plus compliquée, par le Père Marie-Emile Boismard18, qui
imagine une multitude de stades intermédiaires, et la plus simple par le

Père Philippe Rolland19. Ce dernier a le mérite d'intégrer l'histoire du

christianisme primitif, en particulier la vie des églises de Jérusalem,
d'Antioche, de Cesaree et de Rome, dans le développement de la tradition
synoptique. Il a raison de croire, par ailleurs, qu'une évolution ultérieure ne

dédaigne pas les éléments traditionnels, credo ou évangiles des diverses

communautés. Voici quelle est sa théorie: à l'origine, il faut postuler un

évangile primitif oral des Douze à Jérusalem. Cet évangile connut une
double réception, l'une à Antioche, pré-matthéenne, qu'il appelle évangile
des Hellénistes; l'autre, à Ephèse ou Philippes, pré-lucanienne, qu'il situe
dans l'école de Paul. Matthieu développa le type helléniste avec d'autres

ingrédients. Luc accueillit et amplifia le type paulinien, lui aussi avec des

éléments nouveaux. Certains de ceux-ci étaient communs à Luc et à

Matthieu (deux formes de la Source des logia, Q, désignée comme évangile
des «craignant-Dieu»), d'autres étaient propres à chacun (Sondergut de l'un
et de l'autre). Ainsi Matthieu et Luc ne sont-ils pas dépendants de Marc.

L'évangile de Marc lui-même représente une conflation des deux formes

préliminaires, pré-matthéenne et pré-lucanienne, de nos deux Synoptiques.
Marc est un témoin de l'église de Rome, alors que Matthieu vient de

l'église d'Antioche et que Luc fait partie de l'équipe missionnaire de Paul.

Personnellement, je reste attaché, de façon peut-être obtuse, à l'hypothèse

des deux sources. Mais, avec Helmut Koester j'y apporte un corollaire

d'importance vitale: le poids persistant de la tradition orale, une tradition

retravaillée suivant les intérêts ecclésiaux contemporains. Cette position
implique un désaccord marqué face à la ligne interprétative suivie par
Birger Gerhardsson21, qui conçoit et définit la tradition synoptique en

termes de transmission rabbinique stricte. La lecture des textes apocryphes
au destin imprévisible me rend attentif aux trajectoires souples qu'ont pu
suivre les histoires ou les discours synoptiques. Ua découverte de l'Evangile
de Thomas comme l'élégante solution au problème des accords mineurs (de

18 P. Benoit et M.-E. Boismard, Synopse des quatre Evangiles en français, II,
Commentaire par M.-E. Boismard, avec la collaboration de A. Lamouille et
P. Sandevoir, préface de P. Benoit, Paris, Cerf, 1972.

19 Ph. Rolland, Les premiers évangiles. Un nouveau regard sur le problème
synoptique (LeDiv, 116), Paris, Cerf, 1984.

20 H. Koester, Ancient Christian Gospels: Their History and Development,
Philadelphia, Trinity Press International, 1990, p. 334-336; F. Bovon, L'Evangile
selon saint Eue (cf. n. 2), p. 27-29.

B. Gerhardsson, Memory and Manuscript: Oral Tradition and Written
Transmission in Rabbinic Judaism and Early Christianity (ANU, 22), Lund,
Gleerup, 1961.



118 FRANÇOIS BOVON

Matthieu et de Luc contre Marc dans les cas de tradition triple) grâce à

l'hypothèse d'une tradition orale toujours vivante aux côtés des documents
écrits me confirment dans cette opinion. Sigmund Mowinckel22 expliquait
de cette manière la source dite élohiste du Pentateuque, comme témoin
d'une tradition orale circulant parallèlement à la source yahviste déjà mise

par écrit.

La Source des logia (Q) et le bien propre de Luc (SLc) ne sont plus de

fragiles, mais de fécondes hypothèses. Le vif intérêt que l'on porte à Q des

deux côtés de l'Atlantique, comme témoin d'un courant soit sapiential soit

apocalyptique, en est la preuve. Le premier volume de mon commentaire

s'appuie surtout sur les recherches, relatives à Q, des années 1960-1980: il
intègre les résultats des travaux de Heinz Schürmann, Dieter Lührmann et

Paul Hoffmann23. Dans le deuxième, je cherche à prendre en considération
les études plus récentes, en particulier celles de John S. Kloppenborg,
Ronald A. Piper, Dieter Zeller et Misaku Sato. Il faut tenir compte aussi

des exposés présentés aux Journées Bibliques de Louvain et publiées sous
le titre Logia24, ainsi que, pour le bien propre de Luc, du commentaire

qu'en a donné récemment Gerd Petzke25. Dans un dernier chapitre, après le

commentaire lui-même, cet exégète allemand présente une synthèse originale

et didactique des principaux points saillants du bien propre de Luc : la
méthode artistique d'un bon conteur, que l'on retrouve chez l'auteur du
bien propre comme chez Luc lui-même; la fonction des paraboles, qui
poussent le lecteur à s'identifier au texte et à son monde; le portrait de

Jésus, mi-historique, mi-mythologique. Petzke explique bien comment nous
devons prendre les mythes en considération dans notre siècle scientifique,

S. Mowinckel, Erwägungen zur Pentateuchquellenfrage, Oslo-Trondheim,
Universitetsforlaget, 1964.

D. LUhrmann, Die Redaktion der Logienquelle. Anhang: Zur weiteren
Überlieferung der Logienquelle (WMANT, 33), Neukirchen-Vluyn, Neukirchener
Verlag, 1969; P. Hoffmann, Studien zur Theologie der Logienquelle (NTA, NS, 8),
Münster, Aschendorff, 19823; H. Schürmann, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen

zu den synoptischen Evangelien. Beiträge (KBANT), Düsseldorf, Patmos,
1968.

24 J. S. Kloppenborg, The Formation of Q: Trajectories in Ancient Wisdom
Collection (Studies in Antiquity and Christianity), Philadelphia, Fortress, 1987;
R. A. Piper, Wisdom in the Q-tradition: The Aphoristic Teaching of Jesus
(MSSNTS, 61), Cambridge, Cambridge University Press, 1989; M. Sato, Q and
Prophétie. Studien zur Gattungs- und Traditionsgeschichte der Quelle Q (WMUNT,
2. Reihe, 29), Tübingen, 1988; D. Zeller, Kommentar zu Logienquelle (Stuttgarter
Kleiner Kommentar, Neues Testament, 21), Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1984;
Logia. Les paroles de Jésus - The Sayings of Jesus, Mémorial J. Coppens (BEThL,
49), éd. J. Delobel, Leuven, Leuven University Press, 1982.

5 Cf. G. Petzke, Das Sondergut des Evangeliums nach Lukas (Zürcher
Werkkommentare zur Bibel), Zürich, Theologischer Verlag, 1990.



ÉTUDES LUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 119

en pratiquant la démythologisation puis la remythologisation. Il dialogue
alors avec Rudolf Bultmann, puis avec Eugen Drewermann. Ue livre
s'achève par une présentation de l'intérêt que Jésus porte à l'individu et des

divers motifs théologiques de Luc.

//. Le texte de Luc-Actes

La modestie a conduit J. K. Elliott à ne pas faire figurer son nom sur la

page de titre de The Gospel According to St. Luke26 qui est pourtant avant
tout son œuvre. Ces deux volumes réalisent un vieux projet des comités

britannique et américain chargés d'établir une nouvelle édition critique du

Nouveau Testament. De fait, ils ne représentent pas une édition nouvelle,
puisque le texte imprimé n'est autre que le vieux textus receptus, mais ils
contiennent un fabuleux apparat critique. Pour chaque verset du Nouveau
Testament à la suite du texte grec, le lecteur découvre une liste de manuscrits

qui ignorent ce verset, puis une liste des citations de ce verset chez les

Pères, puissante source d'information, enfin un apparat exhaustif des

manuscrits grecs, latins et syriaques.

Le tout est très lisible et, avec un peu de bonne volonté, chacun peut
tirer profit de ce bel instrument de travail. Si l'on ouvre le livre à Lc 11,2,

on trouvera mentionnée naturellement la fameuse leçon «que ton Esprit
saint vienne sur nous et nous purifie» (en place ou en plus de «que ton

Règne vienne» du Notre Père). Les attestations dans le minuscule 700 et
chez Grégoire de Nysse sont bien présentées. Malheureusement la citation
de cette variante chez Maxime le Confesseur (et non Maxime de Turin
comme le dit par mégarde Bruce M. Metzger27) n'est pas mentionnée pour
la bonne ou mauvaise raison que le relevé des Pères ne dépasse pas l'an
500 après Jésus-Christ. Autre limite: l'apparat des manuscrits est négatif, ce

qui constitue un risque permanent d'erreurs, tant pour l'auteur que pour les

lecteurs. Malgré ses limites, cet outil est utile par l'ample faisceau des

attestations textuelles qu'il donne de l'Evangile de Luc.

Ces dernières années, plusieurs spécialistes français ont éprouvé une

sympathie particulière pour le texte dit occidental de Luc et des Actes.
Dans la nouvelle édition du manuel de Léon Vaganay, dont la mise à jour
est l'œuvre de Christian-Bernard Amphoux28, de nombreux arguments sont

26 The Gospel According to St. Luke (The New Testament in Greek), éd. par
The American and British Committees of the International Greek New Testament
Project, 2 vol., Oxford, Clarendon Press, 1984-1987.

~7 Cf. B. M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament,
London-New-York, United Bible Societies, 1971, p. 155.

28 Cf. L. Vaganay et Ch.-B. Amphoux, Initiation à la critique textuelle du
Nouveau Testament, Paris, Cerf, 19862.



120 FRANÇOIS BOVON

avancés en faveur de cette réhabilitation. Au même moment, Marie-Emile
Boismard et Arnaud Lamouille29 d'un côté et le regretté professeur Edouard
Delebecque30 de l'autre sont parvenus à la conviction que les deux recensions

du livre des Actes, en gros le texte égyptien et le texte occidental,
sont également vénérables et même également lucaniennes! Ces savants

sont convaincus que la majorité des leçons du texte occidental des Actes

comporte des marques évidentes de lucanisme! Comme la découverte
récente du papyrus Bodmer XIV-XV (P75)31, le plus ancien témoin de

l'Evangile de Luc, a établi le grand âge et la singulière valeur du texte

égyptien, il ne reste dès lors que deux solutions aux supporters du texte
occidental: soit placer les deux formes du texte sur le même plan, en tant

que témoins privilégiés d'un texte primitif perdu (telle est la théorie de

Boismard et Lamouille), soit échafauder l'étrange théorie d'une double
édition, par l'évangéliste lui-même, de Luc-Actes sous deux formes
divergentes (telle est l'hypothèse de Delebecque). De fait, cette dernière solution
n'est pas nouvelle, mais, à la différence de Friedrich Blass32, Delebecque
estime que le texte occidental est l'amplification, lucanienne du texte

égyptien et non le contraire.

Dans cette apologie du texte occidental, Amphoux va même plus loin

que les autres. Il tient à lui donner la première place: «Dans cette hypothèse,

les tenants du texte 'occidental' comme texte courant primitif, depuis
les grandes intuitions de von Soden, ont été, par leur ténacité, en dépit des

oppositions et des difficultés techniques, les pionniers de ce qui pourrait
être, demain, une conception radicalement nouvelle du christianisme du
Ier siècle.»33

Je dois confesser que je reste sceptique devant de telles hypothèses. Je

préfère encore le texte court, le texte égyptien, et ne parviens pas à croire à

une double édition de Luc-Actes par l'auteur lui-même. Et pourtant j'admire

l'originalité des recherches d'Amphoux. Il essaie, par exemple, à

partir de Lc 5, de suivre l'histoire du texte évangélique du Ier au IIe siècle.

Il estime que la connaissance que Papias pouvait avoir de la tradition évan-

tion et réhabilitation (Synthèse, 17), 2 vol., Paris, Editions Recherche sur les

Civilisations, 1984. Ces deux auteurs ont publié depuis lors un large commentaire du
livre des Actes: M.-E. Boismard et A. Lamouille, Les Actes des deux apôtres
(Etudes Bibliques, NS, 12-14), Paris, Gabalda, 1990.

30 E. Delebecque, Les deux Actes des apôtres (Etudes Bibliques, NS, 6), Paris,
Gabalda, 1986.

31 Cf. V. Martin et R. Kasser, Papyrus Bodmer XIV-XV, Evangile de Luc et de
Jean, P", 2 vol., Cologny/Genève, Bibliotheca Bodmeriana, 1961.

32 F. Blass, Acta apostolorum, sive Lucae ad Theophilum liber alter, editio
philologica Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1895.

33 Initiation (cf. n. 28), p. 252.



ETUDES UUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 121

gélique ainsi que la responsabilité qu'Ignace confia à Polycarpe favorisèrent
une première édition de nos quatre évangiles en Asie dans le premier quart
du IIe siècle. Le texte de cette édition doit correspondre en gros au texte
occidental. Plus tard, après la défaite de Bar Kochba et les déceptions
qu'elle occasionna, l'Eglise, par l'intermédiaire de ses premières écoles

théologiques, d'abord à Rome, puis à Alexandrie, prépara une seconde

édition du Nouveau Testament aux environs de l'an 175 après J.-C. Suivant

l'opinion d'Amphoux, le texte de cette édition révisée, dont le succès fut
évident, n'est autre que le texte égyptien34.

///. La structure de T Evangile de Luc

Deux raisons complémentaires expliquent l'émergence d'études
lucaniennes d'un type nouveau, des études structurales, rhétoriques ou
littéraires. La première raison est le scepticisme croissant qui se manifeste à

l'endroit de la méthode historico-critique, en particulier de l'hypothèse des

deux sources et de certains abus de l'analyse rédactionnelle. La seconde
raison est l'intérêt croissant que prend l'interprétation littéraire à l'intérieur
des études bibliques. De ce point de vue, chaque évangile est moins
l'accumulation de matériaux traditionnels par un auteur historique confronté à une
situation ecclésiale et existentielle particulière, qu'«un univers religieux
dessiné de façon complexe, avec des procédés littéraires, des rétrospectives
et des prospectives, des schémas linéaires et concentriques et une ligne
continue de références thématiques et d'interrelations narratives»35.

Cinq commentaires ou interprétations globales au moins s'inscrivent
dans cette perspective nouvelle, deux en anglais et trois en français. Charles
H. Talbert 6 combine une lecture littéraire avec une approche socio-culturelle.

A son avis, la structure et la fonction littéraires de l'œuvre double de

Uuc dépendent de la situation historique du christianisme à la fin du
Ier siècle de notre ère. De telles compositions en deux parties, l'une consacrée

au fondateur du mouvement religieux, en l'espèce l'Evangile, et l'autre
à ses premiers successeurs, ici les Actes, existent dans l'Antiquité et

remplissent une fonction de légitimation. «Ce récit de Jésus et de l'Eglise

:<Les premières éditions de Luc, I, Le texte de Luc 5»,
EThL 67 (1991), p. 312-327; «II, L'histoire du texte au IIe siècle», EThL 68
(1992), p. 38-48.

W. Kelber, «Redaction Criticism: On the Nature and Exposition of the
Gospels», Perspectives in Religious Studies 6 (1979), p. 14 (cité par Ch.
H. Talbert, Reading Luke: A Literary and Theological Commentary on the Third
Gospel, New York, Crossroad, 1986, p. 2).

Le titre complet et la référence se trouvent à la note précédente.



122 FRANÇOIS BOVON

primitive est un document de légitimation: l'histoire est racontée avec une
telle persuasion qu'elle est censée donner une certitude»37. Trois éléments
soutiennent l'argumentation: a) le récit du martyre du héros; b) celui de

ses hauts faits, en particulier de ses miracles; c) le souvenir de vieilles
prophéties ou d'oracles anciens, accomplis dorénavant dans la vie du fondateur

du mouvement religieux ou philosophique.
Il n'est pas toujours aisé de voir la relation que Talbert établit entre les

présupposés culturels ou sociologiques38 et la structure littéraire de l'œuvre
elle-même. L'exègète américain ne divise plus l'Evangile de Luc en trois
comme le faisait Hans Conzelmann39, mais en quatre: a) 1,5-4,15:
«prophéties d'une grandeur à venir»; b) 4,16-9,50; «oint d'Esprit Saint»;
c) 9,51 - 19,44: «en chemin, Jésus guide ses disciples»; d) 19,45-24,53:
«martyre et réhabilitation».

Robert C. Tannehill40 possède une sensibilité exégétique bien connue.
Dans la perspective nouvelle, les configurations théologiques ne sont plus
repérées par des comparaisons synoptiques et des reconstitutions génétiques
(la rédaction distincte de la tradition), mais, pour reprendre les propres mots
de Tannehill, par une recherche des «repères» («disclosures») que Luc «a
lui-même placés», «repères d'un dessein englobant qui unifie tout le récit».
Les «indices littéraires attestent l'importance de ces repères»41. «A la frontière

entre les rôles et l'intrigue»42, le bibliste lit une histoire qui émerge
d'un «dialogue entre Dieu et une humanité récalcitrante»43. Les parallèles,
les connexions internes, les enchaînements graduels et les répétitions sont
les procédés littéraires de Luc.

Nos collègues français, Roland Meynet, Charles L'Eplattenier et Jean-

Noël Aletti, sont mus par des forces semblables. A la recherche d'une
même cohérence générale, ils recourent soit à la rhétorique, soit à la
narratologie. Comme élève de Georges Mounin, Meynet dispose d'une bonne
formation de linguiste Dans son travail, il oppose la rhétorique hébraïque

37 Ch. H. Talbert, Reading Luke... (cf. n. 35), p. 5.
38 L'un d'entre eux a été critiqué. Il ne semble pas qu'il y ait eu un genre

littéraire destiné à intégrer le destin des successeurs à la vie du fondateur; cf.
D. L. Balch, «The Genre of Luke-Acts: Individual Biography, Adventure Novel, or
Political History?», Southwestern Journal of Theology 33 (1990), p. 5-6.

39 H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas (BHTh,
17). Tübingen, Mohr, 19624.

40 R. C. Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation
(Foundations and Facets), 2 vol., Philadelphia, Fortress Press, 1986.

41 Ibid., I, p. 1.

42 Ibid.
43 Ibid., I, p. 2.
44 Cf. son premier ouvrage: R. Meynet, Quelle est donc cette Parole? Lecture

«rhétorique» de l'Evangile de Luc (1-9. 22-24) (LeDiv, 99), 2 vol., Paris, Cerf,
1979, part. I, p. 11-19.



ÉTUDES LUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 123

à la rhétorique grecque et élabore les règles juives de la narration. Ce qui
correspond à la disposino des Grecs est le recours cohérent à certaines

figures de style: parallélismes, chiasmes, répétitions, inclusions, etc. Ce qui
a été appelé, à tort à son avis, le style épisodique de Luc, est en fait une
suite de séquences constituées en un tout organique, en une composition
littéraire, grâce à ces diverses figures. Comme Talbert, il voit dans l'évangile

une histoire en quatre étapes: la venue de Jésus, préparée par Jean

(1,5-4,13); l'appel des disciples en Galilée (4,14-9,50); la marche de

Jésus et de ses disciples vers Jérusalem (9,51 -21,38; noter cette césure

tardive); et ce qu'il appelle la Pâque de Jésus le Christ (22,1 - 24,53)45.

Dans son ouvrage le plus récent46, Meynet place deux séquences au cœur
de l'évangile et divise les quatre sections mentionnées en vingt-huit
séquences plus brèves. Ces deux séquences: la dernière de la deuxième
section (9,1-50, l'appel des disciples à faire ce que Jésus fait) et la

première de la troisième section (9,51 - 10,42, le départ vers la passion).
Même si Meynet reste prudent, il a malheureusement tendance à voir
partout des structures concentriques et à faire triompher le chiasme suivant
une méthode narrative hébraïque.

Ce que l'on peut objecter à ces tentatives françaises et américaines, ce

sont les résultats divergents auxquels elles parviennent et le caractère

souvent paraphrastique de leur interprétation. Deux exemples: si l'on
compare Meynet et Talbert à propos du début du récit de voyage (9, 51 ss),

on découvre deux répartitions totalement différentes du texte, même si

toutes deux présupposent à cet endroit la présence d'un chiasme. Pour
Talbert47, 9,51 à 10,24 constitue une unité concentrique: 9,51-56 A; 10,1-
14 A' et 9,57-62 B. A et A' orientent l'attention vers une théologie
lucanienne de la parole (mission et attitude missionnaire); A vers l'avenir
de la mission chrétienne en Samarie et A' vers la mission aux païens; B
attire le regard sur le coût de l'engagement du disciple. Pour Meynet, le
chiasme est plus large: 9,51-56 répond à 10,38-42 et 9,57 - 10,11 à 10,25 -

37; 9,51 - 56 est déterminé par la notion du départ et 9,57 - 10,11 par
l'annonce du Royaume de Dieu et la libre réponse humaine. Deuxième

exemple, celui d'une interprétation paraphrastique. A propos de la multiplication

des pains, Tannehill parvient aux résultats suivants: a) l'histoire
confère aux douze un rôle décisif; b) elle «se concentre sur l'interaction
entre Jésus et les Douze»; c) la surabondance de nourriture «suggère que

45 Cf. R. Meynet, L'Evangile selon saint Luc. Analyse rhétorique, 2 vol., Paris,
Cerf, IS

46 R. Meynet, Avez-vous lu saint Luc? Guide pour la rencontre (Lire la Bible,
Paris, Cerf, 1990.

47 Ch. H. Talbert, Reading (cf. n. 35), p. 114-119.
48 R. Meynet, Avez-vous lu? (cf. n. 46), p. 32-37.



124 FRANÇOIS BOVON

les apôtres sont abondamment pourvus dans l'optique de leur mission à

venir»; etc.

Un des avantages de ces ouvrages littéraires, c'est que leur réserve à

l'égard de la critique des sources ne leur interdit pas l'intertextualité, la

recherche de parallèles, d'histoires analogues dans la littérature hébraïque,

par exemple, dans le cas de la multiplication des pains, la lecture du cycle
d'Elie (1 R 17) et d'Elisée (2 R 4,42-44).

Il convient d'ajouter ici quelques lignes relatives à l'ouvrage sans doute
le plus marquant de cette catégorie, celui de Jean-Noël Aletti Fondamentalement

exégète chrétien, intéressé donc par la théologie et l'histoire, le

professeur de Rome nous ouvre ici la dimension narratologique du texte

évangélique. Par une analyse des récits, il s'intéresse à la forme que prend
le contenu et repère les techniques narratives d'un auteur, en l'espèce, Luc.
Sensible aux personnages et à leur présentation par le narrateur (les
protagonistes et leurs relations), il les regarde se déplacer et agir. Dans l'épisode
de Zachée, par exemple, il note que l'initiative en revient à Jésus qui s'invite

chez un pécheur, reconnu comme tel par la population et dont la repentance

ne s'est pas encore exprimée. Il n'empêche que Zachée est le

protagoniste, celui qui se transforme intérieurement. A ce propos, Aletti
remarque que le narrateur lui-même présente les choses de façon neutre et

détachée, laissant aux personnages le soin d'exprimer les réalités
intérieures, les sentiments, et de dévoiler le fond des cœurs, misère et repentance.

A côté de l'analyse de l'espace et, bien sûr, aussi du temps du récit,
le savant jésuite décortique, en narratologue, l'intrigue, ce qui lui permet
d'astucieuses comparaisons avec des passages antérieurs de l'Evangile
(analepse: Lc 19,1-10 reprend et développe la thématique de Lc 15,1-7,
brebis perdue, et s'articule sur Lc 18,35-43, grâce au thème de la vue) et

de l'Ecriture (intertextualité: Lc 19,1-10 s'inspire de Ez 34, les bergers

d'Israël). Toutes ces investigations l'aident à cerner - ce qui est, à mon
avis, l'apport le plus fécond - le point de vue et la perspective du narrateur;

c'est-à-dire ce que Luc, ou plutôt l'auteur qui se manifeste dans la

narration, met en perspective, pourquoi et comment il le fait, ce qu'il lui
plaît de souligner ou de taire, en bref son art, ses intuitions, ses convictions
et ses intentions. L'ouvrage de Jean-Noël Aletti est important. Il aborde les

Cf. J.-N. Aletti, L'art de raconter Jésus-Christ. L'écriture narrative de

l'évangile de Luc (Parole de Dieu), Paris, Seuil, 1989. La place et le temps me

manquent pour rendre justice au travail du pasteur Ch. L'Eplattenier, Lecture de

l'évangile de Luc, Paris, Desclée, 1982. Je dois me contenter aussi de mentionner
l'article suivant: D. L. Barr et Judith L. Wentling, «The Conventions of Classical
Biography and the Genre of Luke-Acts: A Preliminary Study», in: Luke-Acts: New
Perspectives from the Society of Biblical Literature Seminar, éd. par Ch.
H. Talbert, New York, Crossroad, 1984, p. 63-88.



ÉTUDES LUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 125

principaux passages de l'Evangile, en particulier ceux qui sont propres à

Luc.

IV. Luc et le Judaïsme

Un débat animé et inattendu a opposé et oppose encore Jacob Jervell et

ce que l'on pouvait appeler il y a peu encore le consensus exégétique. Pour
la plupart des exégètes, Luc était un Gentil qui essayait de légitimer un

pagano-christianisme libéré de la Loi et pourtant attaché aux Ecritures. Pour
Jervell50, la perspective théologique de Luc correspond à un succès et non à

un échec de la mission chrétienne aux Juifs51.

Et puis, dans les années quatre-vingt, l'attention s'est fixée brusquement
sur la manière dont Luc considère le peuple juif, la Loi et le Temple. Deux
phénomènes expliquent cet intérêt subit: le débat général sur les liens entre
le Judaïsme et le christianisme après l'holocauste et l'introduction de

méthodes sociologiques dans le champ de la science néotestamentaire. Le
premier oriente la réflexion vers la fonction théologique de la Loi. La Loi
mosaïque est-elle encore valide pour Luc? Si oui, dans quel sens? Le
second dirige le regard vers la position sociale de Luc et de ses lecteurs.

Actuellement, nombreux sont ceux qui estiment que Luc est un Juif et que
son intérêt principal se porte sur Israël plutôt que sur la mission universelle.
Cette assertion est-elle correcte?

Alors que dans les années soixante, la théologie était le point de départ,
de nos jours elle apparaît à beaucoup comme une implication d'une certaine

perception sociale et culturelle. Pour paraphraser Jean-Paul Sartre et sa

définition de la liberté, Luc est un être déterminé par son milieu social,
impuissant à se libérer de ses contraintes, mais capable de les réorganiser:
«L'essentiel n'est pas ce qu'on a fait de l'homme, mais ce qu'il fait de ce

qu'on a fait de lui.» («Jean-Paul Sartre répond», L'Arc, 30 [1966], p. 95).

J'ai choisi quelques positions divergentes pour illustrer ce récent débat.

1. Robert L. Brawley52 essaie de briser le schéma traditionnel. Pour lui,
Le 4,16-30 n'est pas un exemple qui montre l'Evangile rejeté par les Juifs
et en voie de passer aux païens. Mais c'est un morceau de littérature qui a

pour fonction d'illustrer l'identité de Jésus. De même, la seconde moitié

50 Cf. J. Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts,
Minneapolis, Augsburg, 1984. Le lecteur trouvera une présentation critique de cette
position dans Luc le théologien (cf. n. 1), p. 353-356.

51 Cf. d'autres travaux des années cinquante à soixante-dix, résumés dans Luc le

théologien (cf. n. 1), p. 342-361.

R. L. Brawley, Luke-Acts and the Jews: Conflict, Apology, and Conciliation
(SBLMS, 33), Atlanta, Scholars Press, 1987.



126 FRANÇOIS BOVON

des Actes n'est pas une longue description de l'Eglise chrétienne qui
s'éloigne du Judaïsme en larguant les amarres, mais une présentation de la

mission paulinienne. «C'est pourquoi, le paradigme standard pour
comprendre dans quelle perspective Luc conçoit les relations entre le
Christianisme et le Judaïsme devrait pivoter de 180°. C'est-à-dire qu'au lieu de

déclarer autonome le pagano-christianisme, Luc le rattache au Judaïsme. Et
au lieu de rejeter les Juifs, Luc leur lance un appel.»53 Loin de repousser
les Juifs non convertis au christianisme, Luc leur offre la réconciliation.

2. La position de Jack T. Sanders54 est totalement différente. Attentif
comme un chasseur ou un entomologiste, l'exègète américain refuse
d'effacer toute trace d'antisémitisme chez Luc. «Dans ma contribution au débat,

j'ai examiné la façon dont l'auteur de Luc-Actes présente les chefs juifs,
Jérusalem, le peuple juif, les Pharisiens, et ce que j'ai choisi d'appeler la

périphérie, c'est-à-dire les Samaritains, les prosélytes et les craignant-Dieu.
Je suis parvenu à la conclusion, entre autres choses, que Haenchen avait
fondamentalement raison, que l'auteur de Luc-Actes considère le peuple

juif comme généralement opposé aux desseins de Dieu, inapte à

comprendre ses propres Ecritures et à la fois prédéterminé à rejeter son

propre salut et en train de le rejeter volontairement.»55 L'objectif principal
de Sanders est de comprendre la raison d'une telle attitude théologique. Ce

ne fut pas une persécution juive qui motiva une telle contre-réaction de la

part de Luc, mais une opposition juive, à la fois intellectuelle et active, au

message chrétien. Après avoir compris l'évangéliste de cette façon correcte,
me semble-t-il, Sanders poursuit son raisonnement en accusant Luc d'un
antijudaïsme aussi marqué que celui de l'évangéliste Jean.

3. La thèse de doctorat de Matthias Klinghardt56 est un livre intelligent,
mais difficile à lire. Son auteur commence par des questions relatives au

contenu et à la fonction de la Loi mosaïque suivant Luc. A propos du

contenu, il parvient à une solution nuancée, subtile: la lecture de la Loi que
fait Luc retient particulièrement les règles de pureté et de renoncement à la
richesse (cf. Lc 16). Le décret apostolique (Ac 15) précise que les Gentils
doivent, eux aussi, observer certaines règles de pureté et l'Evangile atteste

53 Ibid., p. 159.
54 Cf. J. T. Sanders, The Jews in Luke-Acts, London, SCM, 1987; du même

auteur: «The Jewish People in Luke-Acts», in: Luke-Acts and the Jewish People:
Eight Critical Perspectives, éd. par J. B. Tyson, Minneapolis, Augsburg, 1988,

p. 51-75; toujours du même auteur: «Who Is a Jew and Who is a Gentile in the
Book of Acts?», NTS 37 (1991), p. 434-455.

55 «Who Is a Jew» (cf. n. 54), p. 436.
56 M. Klinghardt, Das lukanische Verständnis des Gesetzes nach Herkunft,

Funktion und seinem Ort in der Geschichte des Urchristentums (WUNT, 2.

Reihe, 3), Tübingen, Mohr, 1988.



ÉTUDES UUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 127

qu'un riche chrétien d'origine juive est tenu d'appliquer la loi morale de la

pauvreté. A partir de maintenant, la pauvreté volontaire est une condition
légale nécessaire à l'obtention du salut (la polémique à Rencontre des

Pharisiens est d'autant plus intense que ceux-ci imposent une pureté
extérieure et non pas intérieure). A la différence de Paul, Uuc ne remplace pas
le salut au moyen des œuvres par un salut grâce à la foi, mais un salut au

moyen des œuvres rituelles par un salut reçu dans la foi et la pratique des

œuvres morales. L'obéissance requise n'a pas qu'une fonction sotériologique.

Elle remplit aussi une fonction ecclésiologique, dans la mesure où

elle incorpore le converti au véritable peuple de Dieu. Selon Klinghardt, ce

sont les pagano-chrétiens qui sont les pauvres et les judéo-chrétiens qui
sont les riches dans la communauté lucanienne. Luc essaie de convaincre
ces riches judéo-chrétiens d'accepter comme frères et sœurs ces pagano-
chrétiens pauvres.

Une analyse d'Ac 13,38-39 et 15,10-11 conforte l'opinion selon

laquelle Uuc travaille à un niveau tout à la fois ecclésiologique et sotériologique.

L'une des fonctions importantes de la Loi est de déterminer qui
appartient au véritable Israël. Cela signifie que la Loi n'est pas abolie.
C'est pourquoi ces versets ne devraient pas être interprétés, comme ils le

sont trop souvent, sur un fond théologique paulinien.
La communauté lucanienne est mixte, avec un fort courant judéo-chrétien.

Dans cette communauté, l'obéissance à la Loi et l'union au Christ
vont de pair, comme le décalogue et le commandement d'amour (cf.
Lc 10,25-37).

4. Il faut aussi rendre justice aux ouvrages de Kalervo Salo57 et de

Philip F. Esler58. Le premier découvre chez Luc un intérêt pour la Loi, plus

pratique que spéculatif. Les judéo-chrétiens sont invités à lui accorder une
obéissance formelle, alors que les pagano-chrétiens sont libérés de cette
contrainte. Si l'on peut parler d'«alliance en la Loi» pour les uns, on ne

peut mentionner qu'une «alliance» pour les autres. La réflexion du second

exégète s'inscrit dans une perspective socio-culturelle plus que théologique.
Luc, à ses yeux, est engagé dans une discussion critique avec le Judaïsme à

l'intérieur de sa communauté. Celle-ci est ainsi marquée par une grave crise

d'identité qui affecte Luc également. Trois axes sont alors importants:
l'affiliation religieuse de chacun avant l'adhésion à la foi chrétienne (de l'idolâtrie

païenne au conservatisme juif); la situation économique (des couches
les plus élevées jusqu'au niveau le plus bas) et la position politique (de la

57 K. Salo, Luke's Treatment of the Law: A Redaction-Critical Investigation
(AASF, Diss. Hum. Litt., 57), Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia, 1991.

58 Ph. F. Esler, Community and Gospel in Luke-Acts: The Social and Political
Motivations of Eucan Theology (SNTSMS, 57), Cambridge, Cambridge University
Press, 1987.



128 FRANÇOIS BOVON

soumission à Rome au combat pour l'indépendance). Luc, pour sa part, se

sent libre de remodeler la tradition synoptique selon les besoins de ses

coreligionnaires chrétiens auxquels il espère répondre de façon pragmatique.

Luc-Actes peut être alors défini comme un exercice destiné à

légitimer un mouvement sectaire.

En conclusion de cette section, j'aimerais formuler quelques remarques
personnelles:

a) L'Evangile de Luc et le livre des Actes sont les textes du Nouveau
Testament qui, curieusement, sont les plus ouverts sur l'universalisme et les

plus favorables à Israël. Leur auteur décrit avec la même tendresse les

racines juives de l'Eglise et l'expansion géographique de l'Evangile.

b) Malheureusement, dans le feu de la controverse, la nouvelle discussion

a tendance à oublier des discussions antérieures. Ainsi les noms de

F. Stagg, Philippe H. Menoud, Jacques Dupont, J. C. O'Neill, Joachim

Gnilka, Augustin George, Stephan G. Wilson et Paul Zingg, qui écrivent
dans les années soixante et soixante-dix, apparaissent-ils trop rarement59.

c) Personnellement, j'insisterais sur la discontinuité entre Israël et

l'Eglise plus que ne le font la plupart des exégètes les plus récents. La
défense et l'illustration de l'universalisme au long de toute l'œuvre de Luc
représentent, à mes yeux, une contrepartie religieuse des ambitions impériales

romaines60. Considérée d'un point de vue sociologique, la description
lucanienne des communautés chrétiennes confrontées au monde juif est

l'expression d'une conscience et d'une identité sectaires, au sens que prend
le mot «secte» sous la plume d'Ernst Troeltsch. Le christianisme au temps
de Luc ne se trouve pas encore placé dans la situation du proto-catholicisme.

En résumant son œuvre entière, à la fin de ses deux livres (Ac 28,

26), Luc cite Es 6,9-10. L'exègète ne saurait d'autant moins négliger cette
ultime citation que l'évangéliste l'introduit et la commente lui-même.
L'introduction souligne l'harmonie qui règne entre le prophète hébreu et le

prédicateur chrétien, entre Esaïe et Paul. Ne sont-ils pas tous deux inspirés

par l'Esprit Saint? Ne se différencient-ils pas ainsi des leaders juifs dont
Luc se plaît à noter la discorde («Au moment de s'en aller, ils n'étaient pas
d'accord entre eux», Ac 28,25). Quant à l'interprétation, elle figure, en

termes lucaniens, sur les lèvres de Paul: «Sachez-le donc: c'est aux païens
qu'a été envoyé ce salut de Dieu; eux, ils écouteront» (Ac 28,28). Il ne
subsiste qu'une incertitude: peut-on lire un léger espoir de salut pour

59 Les travaux de ces auteurs, ainsi que ceux de H. Conzelmann, E. Haenchen et
J. Jervell sont discutés dans Luc le théologien (cf. n. 1), p. 342-361.

60 Cf. F. Bovon, «Israël, die Kirche und die Völker im lukanischen
Doppelwerk», ThEZ 108 (1983), col. 403-414. En français in: F. Bovon, L'œuvre
de Luc. Etudes d'exégèse et de théologie (LeDiv, 130), Paris, Cerf, 1987,
p. 243-263.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 129

Israël dans les derniers mots de la citation d'Esaïe (s'il faut lire le futur de

l'indicatif plutôt que le subjonctif aoriste): «Et je les guérirai»? Je le crois,
Uuc se montrant en ce cas disciple indirect de l'apôtre Paul (cf. Rm 11,25-
36)61.

d) Le salut est offert par Dieu, qui manifeste son amour, de façon
ininterrompue, durant toute la vie de Jésus. Les paroles de Jésus (cf. Lc 6,47)
représentent la révélation actuelle de la volonté de Dieu ainsi que l'interprétation

eschatologique et pneumatologique de la Loi. Comme les écrits

prophétiques, la Loi conserve une double fonction, celle d'annoncer l'avenir
de l'économie divine et celle de préparer l'expression nouvelle de l'obéissance

que résumera le double commandement d'amour. La conversion

importe plus que l'obéissance. Elle trace le chemin humain vers Dieu.
Quant à la voie divine et à la rédemption offerte aux humains, elles se

manifestent à travers l'existence entière de Jésus, résurrection comprise62.

V. La théologie de Luc

Uuc est un conteur de talent, agréable à lire, facile à comprendre, mais

qui n'exprime pas clairement ce qu'il croit et ce qui le pousse à écrire.
Comme théologien, il demeure une figure énigmatique, ce qui explique la

variété des clés herméneutiques qui ont été essayées pour en ouvrir la

porte.
Dans les années cinquante, Philipp Vielhauer et Hans Conzelmann ont

fait de lui un esprit créateur et un théologien de l'histoire, un homme

capable de repenser l'eschatologie des premiers chrétiens en termes d'histoire

du salut63. Vingt ans plus tard, sous la pression intellectuelle d'exégètes

catholiques romains, tels Heinz Schürmann, Joseph Ernst, Gerhard

Schneider, Augustin George et Joseph A. Fitzmyer64, notre évangéliste

61 Cf. F. Bovon, «'Schön hat der heilige Geist durch den Propheten Jesaja zu
euren Vätern gesprochen' (Apg 28,25)», ZNW 75 (1984), p. 345-350. En français
in: L'œuvre de Luc (cf. n. 60), p. 145-153.

Voici le titre d'un article et d'un livre qui viennent de paraître: L. M. Wills,
«The Depiction of the Jews in Acts», JBL 110 (1991), p. 631-654; D. A. Neale,
None but the Sinners: Religious Categories in the Gospel of Luke (JSNT,
Suppl., 58), Sheffield, Sheffield Academic Press, 1991. La présentation d'un Jésus
favorable aux pécheurs et hostile aux Pharisiens ne correspond pas à la réalité
historique; elle est l'expression d'une construction idéologique. Sur le Temple chez
Eue, cf. F. Bovon, L'Evangile selon saint Luc (cf. n. 2), p. 139, n. 28

(bibliographie).
63 Cf. Ph. Vielhauer, «Zum 'Paulinismus' der Apostelgeschichte», EvTh 10

(1950-1951), p. 1-15 Ph. Viehlauer, Aufsätze zum Neuen Testament [TB 31],
München, Kaiser, 1965, p. 9-27); H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit (cf. n. 39).

64 H. Schürmann, Das Lukasevangelium, I (HThK; lila), Freiburg i. B., Herder,



130 FRANÇOIS BOVON

paraissait sous les traits d'un pasteur. L'accent théologique ne portait plus
sur la fin des temps et ses aléas, mais sur le temps de l'Eglise, étroitement

et non plus lâchement accroché au temps de Jésus. Les travaux précieux
autant que nombreux de Jacques Dupont65 placent le Christ sur le devant de

la scène lucanienne, non pas seulement le Jésus qui souffre ou qui enseigne

ou qui ressuscite, mais le Jésus qui suit le cours complet de sa vie, de sa

naissance à son élévation66. J'adhère personnellement à cette interprétation
christologique, tout en cherchant à la relier, d'une part, à une théologie de

la parole de Dieu et, de l'autre, à une élaboration des médiations humaines.

Luc, à mon avis, ne donne pas tant à connaître le Christ en soi, ses natures

ou son identité, que, pour reprendre une expression de Philipp Mélanchthon,

ses «bienfaits», ses «bénéfices». Divers savants, tels Robert
F. O'Toole et Robert J. Karris67, ont du reste insisté sur l'accent sotériologique

que peut prendre la théologie de Luc.

Cette dernière décennie - pour en arriver à elle - n'a apporté aucune
solution qui suscite une adhésion unanime. Au contraire, elle a permis
d'assister à un foisonnement d'interprétations et d'hypothèses nouvelles, dont je
ne retiens que quatre spécimens.

a) A nouveau, l'accent a porté sur l'éthique, puisque aux yeux de beaucoup

Luc est un penseur pragmatique. L'éthique de l'argent a été placée
sous le feu des projecteurs par Luise Schottroff et Wolfgang Stegemann68,

alors que Josephine Massyngbaerde Ford69 analysait à fond l'amour des

ennemis.

1969; J. Ernst, Das Evangelium nach Lukas übersetzt und erklärt (RNT),
Regensburg, Pustet, 1977; A. George, Etudes sur l'œuvre de Luc (SB), Paris,
Gabalda, 1978; G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas (Oekumenischer
Taschenbuch-Kommentar zum Neuen Testament, 3/1-2), 2 vol., Gütersloh,
Gütersloher Verlagshaus; Würzburg, Echter Verlag, 19842; J. A. Fitzmyer, The

Gospel According to Luke (AB 28-28A), 2 vol., New York, Doubleday, 1981-1985.
65 Bibliographie dans A cause de l'Evangile (Mélanges Jacques Dupont) (LeDiv,

123), Paris, Cerf; Bruges, Saint-André, 1985, p. 809-826.
66 Cf. E. Kraenkl, Jesus, der Knecht Gottes. Die heilsgeschichtliche Stellung

Jesu in den Reden der Apostelgeschichte (BU, 8), Regensburg, Pustet, 1972;
G. Lohfink, Die Himmelfahrt Jesu. Untersuchungen zu den Himmelfahrts- und
Erhöhungstexten bei Lukas (SANT, 26), München, Kösel, 1971.

67 R. F. O'Toole, The Unity of Luke's Theology: An Analysis of Luke-Acts
(Good News Studies, 9), Wilmington, Delaware, Michael Glazier, 1984;
R. J. Karris, Luke: Artist and Theologian: Luke's Passion Account as Literature
(Theological Inquiries), New York, Paulist Press, 1985.

68 Luise Schottroff et W. Stegemann, Jesus von Nazareth, Hoffnung der Armen
(Urban Taschenbücher, 639). Stuttgart, Kohlhammer, 19812.

Josephine M. Ford, My Enemy is my Guest. Jesus and Violence in Luke, New
York, Crossroad, 1984.



ÉTUDES UUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 131

b) Une autre interprétation est plus originale, celle qui considère les

histoires de Uuc non plus comme Ecriture Sainte, mais comme expression
artistique et mythologique. Eugen Drewermann fait, par exemple, une
lecture psychologique des récits de l'enfance en s'inspirant de

C. G. Jung Ou, dans une perspective post-bultmanienne, Gerd Petzke71

interprète Luc et son bien propre suivant une dialectique qui démythologise
les assertions religieuses et mythologise les témoignages historiques. Cet
auteur entend ainsi polémiquer contre une conception moderne, en fait
dépassée par son caractère archi-scientifique, de la réalité.

c) Durant les années où s'enflammait la discussion sur la théologie
lucanienne de l'histoire du salut, la théologie, au sens strict de la doctrine de

Dieu, restait étrangement négligée. Jacques Dupont se plaignit de cet état de

fait. Depuis lors, Karl Erlemann72 examina la présentation de Dieu, si l'on
ose dire, que fait l'évangéliste. Il s'y prit en repérant les métaphores, les

paraboles et les références à l'Ancien Testament. Le Dieu de Luc en ressort

comme un Seigneur plus que comme un Juge. En tant que Seigneur, il entend

venir à l'aide et sauver, tout en respectant la liberté humaine. Il est heureux
dès que son peuple accepte d'être sauvé. Si Mammon est la contrepartie
négative de Dieu, la renonciation aux biens matériels devient logiquement le

corollaire de la foi au Christ Seigneur. L'image de Dieu possède une force
d'intégration dans un sens ecclésiologique.

d) Ces dernières années, on a vu ressurgir une lecture que l'on pourrait
appeler typologique ou vétérotestamentaire de Luc. Dans un livre important
qui analyse le récit de voyage (Lc 9 - 19), David P. Moessner parvient à la

conclusion que Luc comprend cette étape décisive de la vie de Jésus

comme l'anti-type de l'événement fondateur d'Israël, l'exode du peuple de

Dieu sortant d'Egypte pour gagner la terre promise. Dans cette perspective,
Jésus est perçu comme le dernier prophète, le prophète semblable à Moïse
(Dt 18,15.18), le messager de Dieu rejeté suivant la tradition deutéronomiste.

Et Israël représente par conséquent le peuple au cou raide. «La
section centrale de Luc est l'histoire du salut itinérant, du nouvel exode
annoncé par Moïse au peuple de l'alliance conclue sur le Mont Horeb

comme l'accomplissement des promesses faites à Abraham et à sa
descendance.»73

E. Drewermann, Dein Name ist wie der Geschmack des Lebens.
Tiefenpsychologische Deutung der Kindheitsgeschichte nach dem Lukasevangelium,
Freiburg i. B., Herder, 1986.

Cf. supra, n. 25.
72 K. Erlemann, Das Bild Gottes in den synoptischen Gleichnissen (BWANT,

126), Stuttgart, Kohlhammer, 1988.
73 D. P. Moessner, Lord of the Banquet: The Literary and Theological

Significance of the Lukan Travel Narrative, Minneapolis, Fortress, 1989, p. 290.



132 FRANÇOIS BOVON

VI. La première réception de l'Evangile de Luc

L'histoire de l'interprétation est une discipline relativement récente qui
a été pratiquée par des exégètes sous le regard critique des historiens et par
des historiens d'une façon jugée parfois déplaisante par les exégètes. Dans

la corporation des biblistes, ce champ de recherches est perçu comme une

addition culturelle intéressante, mais non pas comme une démarche

indispensable. A mon avis, la première réception des textes bibliques, du moins
le peu de témoignages qui nous en sont parvenus, joue un rôle de première
importance. Qu'en est-il de l'Evangile de Luc au IIe siècle? Qui s'intéressait

à Luc à la fin de cette trajectoire? Pourquoi les gnostiques donnèrent-

ils un sens si nettement allégorique à des textes dont les histoires nous

paraissent plus réelles que métaphoriques? De quel texte disposait
Marcion? Utilisa-t-il certaines des sources écrites de l'Evangile de Luc, par
exemple le bien propre ou un proto-Luc? Fut-il le seul à corriger le texte
de l'Evangile? Il accuse autant les catholiques de corriger le texte biblique
que Tertullien ne lui en fait le grief. Quelle influence l'Evangile de Luc

exerça-t-il sur des textes apocryphes comme le Protévangile cle Jacques,

l'Evangile de l'enfance du Pseudo-Thomas, l'Apocalypse de Pierre ou

l'Evangile de Thomas? Que pouvons-nous tirer des plus anciens témoins
directs de l'Evangile, du titre, de la présentation et du texte même des plus
anciens papyrus, à commencer bien sûr par le Papyrus Bodmer XIV-XV
(=P75)? A cette date, vers 225, l'Evangile de Luc est déjà détaché du livre
des Actes et fait partie du recueil des évangiles, alors que le livre des Actes
est un peu laissé pour compte. Luc n'est plus un auteur, il est devenu un
évangéliste. Son œuvre a cessé d'appartenir à la littérature historique
antique dont l'usage et le profit étaient d'abord privés; elle est devenue

écriture sainte au service des églises et en vue de leur édification.
Les premières notices relatives aux évangiles et aux évangélistes ont un

intérêt, même indépendamment de la valeur historique de leurs assertions.

Le canon de Muratori, comme l'on sait, attribue l'ouvrage à Luc qu'il
présente comme collaborateur et disciple de Paul. Malheureusement, le

témoignage de Papias est perdu. Il nous reste, en revanche, le prologue dit
anti-marcionite dont la couche la plus ancienne, repérable dans la première
moitié du passage, pourrait bien être du IIe siècle. Le témoignage d'irénée
de Lyon est important, lui aussi74.

Si ce paragraphe est court, c'est que le champ n'a pas encore été

labouré. Cet état de fait ne doit pas nous faire croire que la question est

oiseuse. Au contraire, la vie énigmatique que mènent au IIe siècle les textes

appelés à constituer le Nouveau Testament détermine l'établissement du

74 Cf. H. Koester, Ancient Christian Gospels (cf. n. 20), p. 334-336; F. Bovon,
L'Evangile selon sainl Lue (cf. n. 2), p. 27-29.



ETUDES UUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 133

sens qu'il faut leur conférer. Par la méthode historique, nous avons appris à

exprimer les motifs ou les expressions qui ont exercé leur influence sur
l'évangile en gestation. Par les approches littéraires, nous tentons de

démontrer, puis de reconstruire la structure ou l'économie idéologique d'un
évangile à partir du texte seul. A mon sens, nous devons apprendre aussi à

connaître comment un évangile était copié, lu et expliqué au IIe siècle. Par

là nous parviendrons peut-être à éclairer indirectement la situation historique

initiale du texte et de son auteur.

Conclusion

C'est une tâche relativement aisée que d'énumérer les champs de

recherche et de localiser les responsabilités ou les tâches particulières de

chaque discipline. Je suis en bonne compagnie en demandant une «variété
d'approches», pour reprendre une expression de Charles H. Dodd. Il est

toutefois plus difficile de franchir le pas suivant, requis pourtant par la

nature même des enquêtes entreprises, c'est-à-dire de trouver la force
intellectuelle afin de les coordonner.

Un exemple peut servir à illustrer ce que je suggère et souhaite. A mon
avis, le livre qu'ont écrit deux bibliothécaires, Colin H. Roberts et
T. C. Skeat, intitulé The Birth of the Codex15, est un livre théologique.
Grâce à une information de première main sur l'origine du codex et aux
avenues qu'il perce en matière de codicologie, cet ouvrage met en lumière
les conduites sociales et les croyances des chrétiens d'Alexandrie au tournant

du IIIe siècle. Une telle investigation renouvelle notre intelligence du
christianisme antique et conduit à des progrès notoires sur le terrain de la

théologie.

Un espoir doit nous habiter: celui de dépasser les méthodes exclusives.
L'intérêt porté à la structure et aux règles qui ont présidé à la composition
de l'œuvre lucanienne n'est pas incompatible avec la perspective historique.
Les procédés littéraires ainsi que les structures d'ensemble doivent en effet
être situés dans une période précise et une société particulière. Il y a peut-
être une manière universelle et constante de raconter des histoires, mais il
est bon néanmoins de connaître les habitudes locales des Grecs ou des Juifs
de l'Antiquité. Je formule un vœu identique à l'adresse des historiens et des

philologues: en raison de la nature même des textes bibliques, il leur faut
être attentifs à la dimension religieuse et théologique de ces documents, au

risque, sinon, de commettre de graves erreurs d'interprétation.

75 C. H. Roberts et T. C. Skeat, The Birth of the Codex (The British Academy),
Oxford, Oxford University Press, 1983 (réimprimé en 1985).



134 FRANÇOIS BOVON

Ma deuxième conclusion coïncide avec un désir personnel: que le

niveau philologique, qui me paraît élevé dans le secteur vétérotestamentaire,

ne soit pas négligé dans la science du Nouveau Testament au profit d'une
orientation théologique, certes légitime, mais incertaine sans l'étude des

mots et des phrases. Je remarque, hélas, que l'attention que l'on confère

aux analyses structurales ou à la critique des sources sert parfois à camoufler

des carences philologiques.
Les discussions que j'ai eues avec mon ami Bertrand Bouvier, professeur

de grec moderne à l'Université de Genève, ont avivé ma sensibilité
dans ce domaine. Si vous appréciez un mot, il devient vivant et parlant.
Dans le verbe ouyk^éìw du récit de la pêche miraculeuse (Lc 5,6) par
exemple, le lecteur ou la lectrice ne devrait pas négliger le préfixe cruv-. Le
verbe composé décrit un mouvement circulaire qui enveloppe, puis emprisonne

le poisson. De plus, pour en rester à ce passage biblique, on ne doit

pas traduire, comme le font encore trop de versions modernes, «ils appelèrent

leurs camarades», mais «ils leur firent signe». Telle est la bonne

traduction de KCXTaveûio (Lc 5,7). Telle est aussi une exigence de la pêche

qui redoute que le son des voix n'effraie le poisson. Luc décrit fort précisément

une pratique traditionnelle de pêche76.

L'intérêt porté aux détails n'est pas dicté par une croyance dans la

beauté de ce qui est petit, mais par la conviction que les réalités concrètes

et isolées, culturelles et sociales, permettent d'atteindre l'universel, celui
des structures de la vie humaine comme celui de l'intelligence divine. La
tradition biblique ne laisse-t-elle pas déjà entendre que la vie spirituelle est

reliée aux événements historiques et que le salut universel vient par l'élection

d'un peuple particulier, Israël, d'une personne particulière, Jésus-

Christ, et d'un événement particulier, la proclamation qui offre la foi aux

croyants et aux croyantes?

Quant à ma troisième et dernière conclusion, elle concerne l'orientation
théologique de Luc. A mon sens, l'évangéliste a pour souci principal de

donner forme au souvenir de Jésus, de fixer dans le langage la mémoire de

ses faits et de ses paroles. Si esthétique que puisse devenir sous sa plume
cette mise en forme, elle répond surtout à une exigence de foi : il est nécessaire

d'offrir à la proclamation et à l'enseignement oral le support de la

narration écrite; sinon, le message risque de soulever des espérances sans

assurer la confiance ni la persévérance. L'Evangile bute aussi sur des

résistances juives et païennes qui cherchent à déformer les intentions et les

actions de Jésus. Convaincu que le ministère de cet homme n'est rien
moins que le dernier mot de Dieu, accomplissement des prophéties et anti-

76 Cf. F. Bovon, L'Evangile selon saint Lue (cf. n. 2), p. 226-227. Je remercie
mes assistantes, Mmcs Isabelle Chappuis-Juillard et Eva Tobler, qui m'ont aidé dans
l'élaboration de cet article.



ÉTUDES LUCANIENNES. RÉTROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 135

cipation des ultimes réalisations, l'évangéliste met toute son énergie à en

rappeler le déroulement et la signification. Luc croit de toutes ses forces

que la venue de Jésus a marqué l'étape décisive de l'histoire de Dieu avec
son peuple. Les paroles du Seigneur Jésus sont pour lui une source de vie,
tandis que son destin, sa mort, sa résurrection et son élévation ouvrent la

fin des temps. Dès lors, dans la mouvance de ces événements, la proclamation

de la Parole, la manifestation de l'Esprit et la pratique du double
commandement d'amour sont les hauts faits à raconter. C'est ce que Luc
accomplit dans les Actes des apôtres, non sans suggérer que cette marche
n'est pas encore triomphante.


	Études lucaniennes : rétrospective et prospective

