Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 2

Artikel: Etudes lucaniennes : rétrospective et prospective
Autor: Bovon, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 113-135

ETUDES LUCANIENNES.
RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE*

FrRANCOIS BOVON

Résumé

L’ auteur dessine a grands traits I'état des recherches lucaniennes en se
référant aux problémes suivants: les matériaux a la disposition de Luc, le
texte primitif de [I'évangile; la forme littéraire conférée par Luc a son
ouvrage: les rapports de I'évangéliste avec le Judaisme; ['image de Dieu
au ceeur de sa théologie. Pour finir, I'auteur mentionne une tdche a venir:
étudier quelle fut la premieére réception du troisiéme évangile.

Introduction

L’évocation de trois souvenirs personnels permettra de comprendre les
sé€lections opérées ici et I’angle sous lequel j’envisage la situation actuelle
des études lucaniennes.

Apres avoir lu durant dix ans des monographies et des articles en vue
d’un état de la question!, j’ai travaillé le texte biblique lui-méme en vue
d’'un commentaire?. Or j’ai fait la curicuse observation que les visions
globales des biblistes sur Luc-Actes ne m’aidaient guére a interpréter un
passage particulier de 1’évangile. Comme les collaborateurs des derniers
volumes du Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament ont cessé de
proposer une interprétation synoptique globale de tel terme, un exégéte qui
se concentre sur I’étude d’une péricope évangélique constate que les visions
d’ensemble attribuées a Luc par les chercheurs contemporains ne correspon-
dent souvent pas a la réalité. Peu de gens font cette constatation, car la
majorité> est retenue de nos jours par un autre probléme: la substitution
d’une perspective synchronique a des investigations diachroniques. Derriere

* Version frangaise d’'un exposé présenté en novembre 1991 a Kansas City
devant le Séminaire Luc-Actes de la Society for Biblical Literature.

U Cf. Luc le théologien. Vingt-cing ans de recherches (1950-1975) (Le Monde
de la Bible), Genéve, Labor et Fides, 19882, p. 443.

2CE L’Evangile selon saint Luc (1,1-9,50) (CNT, Illa), Geneve, Labor et
Fides, 1991.

*eF infra les travaux de CH. H. TALBERT, R. TANNEHILL et R. MEYNET.



114 FRANCOIS BOVON

cette remarque initiale, il y a bien slr le vieux probléeme des liens entre
’exégese et la théologie biblique. Une solution nouvelle pourrait bien étre
de se plonger dans un seul passage biblique caractéristique, comme vient de
le faire Odette Mainville* & propos d’Actes 2, 33, et d’atteindre 1’universa-

lité a travers le particulier. Suivre en somme Kierkegaard plut6t que Hegel!

Une familiarité croissante avec la littérature apocryphe chrétienne® m’a

convaincu — c’est le second exemple — que nos évangiles ont partagé jusqu’a
leur canonisation au milieu du II¢ siécle le méme sort que celui, durable, des
apocryphes: un accueil généreux, mais une position instable. La vie de nos
évangiles au II° siecle est aussi utile a connaitre pour I'étude du texte
biblique que pour celle de 1’époque patristique. Il s’ensuit que nous ne
pouvons plus travailler dans un splendide isolement, les spécialistes de la
critique textuelle d’un cot€, les historiens du canon de 1'autre. Tout se tient et
chaque élément fait partie d’un tout, la codicologie comme 1’herméneutique,
I’exégese historique comme [’interprétation théologique. Des distinctions
commodes, telles I’Eglise primitive et I’ Antiquité chrétienne, devraient étre
bannies. Il vaut mieux parler de la premiere littérature chrétienne plutdt que
de 1a littérature du Nouveau Testament. Richard Pervo® a raison de corriger
ceux qui operent une distinction trop rigoureuse entre les Actes canoniques et
les Actes apocryphes des apotres, comme si les premiers parvenaient a
édifier la communauté et que les seconds se contentaient de distraire le grand
public. D’un point de vue néotestamentaire, la polémique que Tertullien’
engage contre Marcion au sujet de I’Evangile de Luc est d’'une grande impor-
tance. A ce propos, on se sent comme un étudiant en théologie de premiére
année: I'image de 1'évangile est défigurée comme I’est celle de Jésus pour
un débutant. L’évangile historique, comme le Jésus historique, est une réalité
vulnérable, limitée et énigmatique. Et pourtant, il vaut mieux admettre cette
constatation, non seulement dans une vision historique et scientifique des
choses, mais aussi dans une perspective théologique et spirituelle.

Il y a vingt-cing ans — troisi¢me souvenir — je découvrais avec enthou-
siasme le journal de Claude Lévi-Strauss, Tristes tropiques®, et me promet-

4 ODETTE MAINVILLE, L’Espritdans I’ ceuvre de Luc (Héritage et Projet, 45), Québec,
Fides, 1991. A partir d’une analyse exhaustive d’un seul verset, Ac 2, 33, ce livre ouvre
la porte a une compréhension globale du Saint-Esprit dans I’Evangile de Luc et dans les
Actes. Celle-ci permet a son tour d’établir des relations vitales avec la compréhension
lucanienne de I’ Ancien Testament, de la christologie et de I’ecclésiologie.

> Cf. H. KOESTER et F. BovoN, Genése de I'écriture chrétienne (Mémoires
premieres), Turnhout, Brepols, 1991,

6 R. Pervo, Profit and Delight: The Literary Genre of the Acts of the Apostles,
Philadelphia, Fortress, 1987.

T Cft. TERTULLIEN, Adversus Marcionem, 1V.

8 C. LEVI-STRAUSS, Tristes tropiques (Le monde en 10X 18, 12-13), Paris, Union
Générale d’éditions, 1962.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 115

tais d’écrire un article qui aurait comparé 1’analyse existentielle, qui m’était
familiere, et I’analyse structurale, que j’apprenais 4 connaitre”. Depuis lors,
des contacts épisodiques ou réguliers avec le Centre d’analyse du discours
religieux (CADIR) 4 Lyon!® et avec le Centre de recherches de 1'Ecole
Pratique des Hautes Etudes, Section des Sciences Religieuses (CANAL) a
Paris, ainsi que divers séminaires consacrés au lien entre la linguistique et
I’exégese dans le cadre international de la Studiorum Novi Testamenti
Societas (SNTS) m’ont convaincu qu’une étude synchronique permettait
d’établir la cohérence d’un passage biblique!l. Je restais pourtant inquiet
devant la technicité de certaines procédures sémiotiques, la dichotomie
méthodologique entre 1’explication de 1’origine et celle de la structure d’un
texte, et le refus de beaucoup de sémioticiens de dégager finalement le sens
d’une péricope ou d’un livre biblique. Heureusement, ce qui m’apparait
comme des limites est moins €vident aux Etats-Unis qu’en France. Car les
exégetes du Nouveau Monde gardent un vif intérét pour la genese et les
incidences herméneutiques des textes'>. A mon avis, structure et genése,
synchronie et diachronie ont chacune leur évidence et leur importance. 1l
convient de les respecter et de bien les articuler. Tel était du reste 1’idéal
que les partisans de la méthode historico-critique, a son dge d’or, s’étaient
fixé, Hermann Gunkel en particulier!?.

1. Les traditions et les sources

La théorie dominante des deux sources a été ébranlée et attaquée ces
vingt derniéres années. La vieille hypothése de Griesbach a été tirée des
oubliettes. Que Luc utilise Matthieu, des admirateurs modernes du vieux

Cf. R BArRTHES, F. Bovon, F. J. LEENHARDT, R. MARTIN-ACHARD et
J. STAROBINSKI, Analyse structurale et exégése bibligue (BT [N]), Neuchitel,
Delachaux & Niestlé, 1971.

0 Cf. leur périodique Sémiotique et Bible ainsi que leurs publications, par
exemple: GROUPE D’ENTREVERNES, Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangéli-
que, Paris, Seuil, 1971,

' Cf. F. Bovon, «Le dépassement de 1’esprit historiques, in: Le Christianisme
est-il une religion du livre?... (Etudes et travaux, 5), Strasbourg, Association des
publications de Faculté de théologie protestante et Association de la civilisation
romaine, 1984, p. 111-124.

12.Cf. E. V. MCKNIGHT, Meaning in Texts: The Historical Shaping of a
Narrative Hermeneutics, Philadelphia, Fortress, 1978.

13 Cf. F. Bovon, «Hermann Gunkel, historien de la religion et exégete des genres
littéraires», in: Exegesis. Problémes de méthode et exercices de lecture. Travaux
publiés sous la direction de F. Bovon et G. RoulLLER (BT [N]), Neuchétel-Paris,
Delachaux & Niestlé, 1975, p. 86-97.



116 FRANCOIS BOVON

savant allemand!'* ou des exégétes hors du commun ’ont affirmé. D’une
agressivité tranchante contre ce qu’il appelle «le vieux paradigme»,
Michael D. Goulder'® en propose un nouveau. Au cceur de ses huit
nouvelles hypotheses, se détache [’opinion suivante: «Luc écrivit son
évangile vers 90 pour une Eglise & majorité pagano-chrétienne en combi-
nant Matthieu et Marc. Il réécrit les récits matthéens de 1’enfance a 1’aide
de 1’Ancien Testament et il y adjoint des matériaux nouveaux de son cru,
surtout des paraboles ou se manifeste sa disposition naturelle. Ces
nouveaux matériaux peuvent €tre compris le plus souvent comme des
développements lucaniens de ce que I'on trouve en Matthieu. L [le bien
propre, le Sondergut de Luc] n’a sans doute jamais existé.» Se passer de
Q, telle est sa quatrieme hypothése: «Q est une totale erreur»'®. A vouloir
se passer de Q et de L, Goulder est obligé de conférer 2 Luc un degré de
liberté et de créativité incompatible avec les €gards dus a la tradition que
I’on attribue d’habitude a 1’évangéliste. Le seul parapet qui reste a I'exé-
gete moderne: 1’indispensable respect de Luc comme de Matthieu pour la
liturgie et le calendrier.

Les théories du savant britannique, je dois le confesser, ne m’inciterent
gueére 2 vouloir changer de paradigme. Lors de la préparation de mon
commentaire, j’al tenté une fois, & propos d’une péricope, de préconiser a
titre d’hypotheése 1’antériorité de Matthieu. Mais imaginer Luc travaillant a
partir de Matthieu, tant pour ’ordre que pour le style, me conduisit bien
vite dans un cul-de-sac. La vie de la tradition évangélique se métamorpho-
sait en une laborieuse activité d’un scribe borné dont le travail était repris
par un copiste obtus lui aussi! Seule un peu de fantaisie a la Goulder
apportait une atmosphere plus chaleureuse a ce labeur décourageant”.
Quiconque s’intéresse a 1’histoire des origines chrétiennes ne peut reprendre
a son compte ce prétendu nouveau paradigme. Le poids de la tradition
orale, d’une part, et ’orientation idéologique de toute réinterprétation du
message chrétien (kérygme aussi bien que sagesse), de 1'autre, orientent le
chercheur dans une autre direction. Luc se tient au carrefour de la tradition
synoptique et de la mission paulinienne.

14 Cf. W. R. FARMER, The Synoptic Problem: A Critical Analysis, Dillsboro,
Western North Carolina Press, 19762

15 M. D. GOULDER, Luke: A New Paradigm (JSNT, Suppl., 20), 2 vol., Sheffield,
Sheffield Academic Press, 1989.

16 Ibid., 1, p. 22-23.
17 Je nai pas ét€ ébranlé non plus par la lecture des Synoptic Studies: The
Ampleforth Conferences of 1982 and 1983 (JSNT, Suppl., 7), Sheffield, JSOT Press,

1984; en particulier par I'article de H. B. GReeN: «The Credibility of Luke’s
Transformation of Matthew», in: ibid., p. 131-155.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 117

La critique francaise a proposé deux solutions extrémes au probléme
synoptique. La plus compliquée, par le Pére Marie-Emile Boismard'®, qui
imagine une multitude de stades intermédiaires, et la plus simple par le
Pere Philippe Rolland'®. Ce dernier a le mérite d’intégrer I’histoire du
christianisme primitif, en particulier la vie des églises de Jérusalem, d’An-
tioche, de Césarée et de Rome, dans le développement de la tradition
synoptique. Il a raison de croire, par ailleurs, qu'une évolution ultérieure ne
dédaigne pas les éléments traditionnels, credo ou évangiles des diverses
communautés. Voici quelle est sa théorie: a 1’origine, il faut postuler un
évangile primitif oral des Douze a Jérusalem. Cet évangile connut une
double réception, ’'une a Antioche, pré-matthéenne, qu’il appelle évangile
des Hellénistes; 1’autre, a Epheése ou Philippes, pré-lucanienne, qu’il situe
dans I’école de Paul. Matthieu développa le type helléniste avec d’autres
ingrédients. Luc accueillit et amplifia le type paulinien, lui aussi avec des
€léments nouveaux. Certains de ceux-ci étaient communs a Luc et a
Matthieu (deux formes de la Source des logia, Q, désignée comme évangile
des «craignant-Dieu»), d’autres €taient propres a chacun (Sondergut de I’un
et de l'autre). Ainsi Matthieu et Luc ne sont-ils pas dépendants de Marc.
L’évangile de Marc lui-méme représente une conflation des deux formes
préliminaires, pré-matthéenne et pré-lucanienne, de nos deux Synoptiques.
Marc est un témoin de 1’église de Rome, alors que Matthieu vient de
I’église d’Antioche et que Luc fait partie de I’équipe missionnaire de Paul.

Personnellement, je reste attaché, de facon peut-étre obtuse, a 1’hypo-
these des deux sources. Mais, avec Helmut Koester?’, j’y apporte un corol-
laire d’importance vitale: le poids persistant de la tradition orale, une tradi-
tion retravaillée suivant les intéréts ecclésiaux contemporains. Cette position
implique un désaccord marqué face a la ligne interprétative suivie par
Birger Gerhardsson?!, qui congoit et définit la tradition synoptique en
termes de transmission rabbinique stricte. La lecture des textes apocryphes
au destin imprévisible me rend attentif aux trajectoires souples qu’ont pu
suivre les histoires ou les discours synoptiques. La découverte de I'Evangile
de Thomas comme 1'élégante solution au probléme des accords mineurs (de

18 P, BENOIT et M.-E. BOISMARD, Synopse des quatre Evangiles en frangais, 11,
Commentaire par M.-E. BOISMARD, avec la collaboration de A. LAMOUILLE et
P. SANDEVOIR, préface de P. Benoir, Paris, Cerf, 1972.

9 PH. ROLLAND, Les premiers évangiles. Un nouveau regard sur le probléme
synoptique (LeDiv, 116), Paris, Cerf, 1984.

20 H. KOESTER, Ancient Christian Gospels: Their History and Development,
Philadelphia, Trinity Press International, 1990, p. 334-336; F. Bovon, L’Evangile
selon saint Luc (cf. n. 2), p. 27-29.

2l g, GERHARDSSON, Memory and Manuscript: Oral Tradition and Written
Transmission in Rabbinic Judaism and Early Christianity (ANU, 22), Lund,
Gleerup, 1961.



118 FRANCOIS BOVON

Matthieu et de Luc contre Marc dans les cas de tradition triple) grice a
I’hypothése d’une tradition orale toujours vivante aux cOtés des documents
écrits me confirment dans cette opinion. Sigmund Mowinckel®? expliquait
de cette manieére la source dite élohiste du Pentateuque, comme témoin
d’une tradition orale circulant parallelement & la source yahviste déja mise
par écrit.

La Source des logia (Q) et le bien propre de Luc (S*) ne sont plus de
fragiles, mais de fécondes hypotheses. Le vif intérét que I’on porte a Q des
deux c6tés de 1’Atlantique, comme témoin d’un courant soit sapiential soit
apocalyptique, en est la preuve. Le premier volume de mon commentaire
s’appuie surtout sur les recherches, relatives a Q, des années 1960-1980: il
integre les résultats des travaux de Heinz Schiirmann, Dieter Lithrmann et
Paul Hoffmann?®. Dans le deuxiéme, je cherche 4 prendre en considération
les études plus récentes, en particulier celles de John S. Kloppenborg,
Ronald A. Piper, Dieter Zeller et Misaku Sato. Il faut tenir compte aussi
des exposés présentés aux Journées Bibliques de Louvain et publiées sous
le titre Logia24, ainsi que, pour le bien propre de Luc, du commentaire
qu’en a donné récemment Gerd Petzke®. Dans un dernier chapitre, aprés le
commentaire lui-méme, cet exégéte allemand présente une synthése origi-
nale et didactique des principaux points saillants du bien propre de Luc: la
méthode artistique d’un bon conteur, que l’on retrouve chez 1’auteur du
bien propre comme chez Luc lui-méme; la fonction des paraboles, qui
poussent le lecteur a s’identifier au texte et a son monde; le portrait de
Jésus, mi-historique, mi-mythologique. Petzke explique bien comment nous
devons prendre les mythes en considération dans notre siécle scientifique,

22'S. MOWINCKEL, Erwdgungen zur Pentateuchquellenfrage, Oslo-Trondheim,
Universitetsforlaget, 1964.

2 D. LUHRMANN, Die Redaktion der Logienquelle. Anhang: Zur weiteren
Uberlieferung der Logienquelle (WMANT, 33), Neukirchen-Vluyn, Neukirchener
Verlag, 1969; P. HOFEMANN, Studien zuir Theologie der Logienquelle (NTA, NS, 8),
Miinster, Aschendorff, 1982%; H. ScHURMANN, Traditionsgeschichtliche Untersu-
chungen zu den synoptischen Evangelien. Beitrdge (KBANT), Diisseldorf, Patmos,
1968.

24 7. S. KLOPPENBORG, The Formation of Q: Trajectories in Ancient Wisdom
Collection (Studies in Antiquity and Christianity), Philadelphia, Fortress, 1987;
R. A. PipEr, Wisdom in the Q-tradition: The Aphoristic Teaching of Jesus
(MSSNTS, 61), Cambridge, Cambridge University Press, 1989; M. Sato, Q and
Prophetie. Studien zur Gattungs- und Traditionsgeschichte der Quelle Q (WMUNT,
2. Reihe, 29), Tiibingen, 1988; D. ZELLER, Kommentar zu Logienquelle (Stuttgarter
Kleiner Kommentar, Neues Testament, 21), Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1984;
Logia. Les paroles de Jésus — The Sayings of Jesus, Mémorial J. Coppens (BEThL,
49), éd. J. DELOBEL, Leuven, Leuven University Press, 1982,

% Cf. G. PeTzKE, Das Sondergut des Evangeliums nach Lukas (Ziircher
Werkkommentare zur Bibel), Ziirich, Theologischer Verlag, 1990.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 119

en pratiquant la démythologisation puis la remythologisation. Il dialogue
alors avec Rudolf Bultmann, puis avec Eugen Drewermann. Le livre
s’achéve par une présentation de I'intérét que Jésus porte a 1'individu et des
divers motifs théologiques de Luc.

II. Le texte de Luc-Actes

La modestie a conduit J. K. Elliott a ne pas faire figurer son nom sur la
page de titre de The Gospel According to St. Luke®® qui est pourtant avant
tout son ceuvre. Ces deux volumes réalisent un vieux projet des comités
britannique et américain chargés d’établir une nouvelle édition critique du
Nouveau Testament. De fait, ils ne représentent pas une édition nouvelle,
puisque le texte imprimé n’est autre que le vieux textus receptus, mais ils
contiennent un fabuleux apparat critique. Pour chaque verset du Nouveau
Testament a la suite du texte grec, le lecteur découvre une liste de manus-
crits qui ignorent ce verset, puis une liste des citations de ce verset chez les
Péres, puissante source d’information, enfin un apparat exhaustif des
manuscrits grecs, latins et syriaques.

Le tout est trés lisible et, avec un peu de bonne volonté, chacun peut
tirer profit de ce bel instrument de travail. Si 1’on ouvre le livre a Le 11,2,
on trouvera mentionnée naturellement la fameuse lecon «que ton Esprit
saint vienne sur nous et nous purifie» (en place ou en plus de «que ton
Regne vienne» du Notre Peére). Les attestations dans le minuscule 700 et
chez Grégoire de Nysse sont bien présentées. Malheureusement la citation
de cette variante chez Maxime le Confesseur (et non Maxime de Turin
comme le dit par mégarde Bruce M. Metzger?’) n’est pas mentionnée pour
la bonne ou mauvaise raison que le relevé des Péres ne dépasse pas I’an
500 aprés Jésus-Christ. Autre limite: 1’apparat des manuscrits est négatif, ce
qui constitue un risque permanent d’erreurs, tant pour I’auteur que pour les
lecteurs. Malgré ses limites, cet outil est utile par ’ample faisceau des
attestations textuelles qu’il donne de 1I’Evangile de Luc.

Ces derniéres années, plusieurs spécialistes frangais ont éprouvé une
sympathie particuliére pour le texte dit occidental de Luc et des Actes.
Dans la nouvelle édition du manuel de L.éon Vaganay, dont la mise a jour
est I’ceuvre de Christian-Bernard Amphoux?®, de nombreux arguments sont

26 The Gospel According to St. Luke (The New Testament in Greek), éd. par
The American and British Committees of the International Greek New Testament
Project, 2 vol., Oxford, Clarendon Press, 1984-1987.

27 Cf. B. M. METZGER, A Textual Commentary on the Greek New Testament,
London-New-York, United Bible Societies, 1971, p. 155.

2 Cf. L. VAGANAY et CH.-B. AMPHOUX, [nitiation a la critique textuelle du
Nouveau Testament, Paris, Cerf, 19862



120 FRANCOIS BOVON

avancés en faveur de cette réhabilitation. Au méme moment, Marie-Emile
Boismard et Arnaud Lamouille®® d’un c6té et le regretté professeur Edouard
Delebecque® de I’autre sont parvenus a la conviction que les deux recen-
sions du livre des Actes, en gros le texte égyptien et le texte occidental,
sont également vénérables et méme également lucaniennes! Ces savants
sont convaincus que la majorité des lecons du texte occidental des Actes
comporte des marques évidentes de lucanisme! Comme la découverte
récente du papyrus Bodmer XIV-XV (P7)3! le plus ancien témoin de
I’Evangile de Luc, a établi le grand dge et la singuliére valeur du texte
égyptien, il ne reste dés lors que deux solutions aux supporters du texte
occidental: soit placer les deux formes du texte sur le méme plan, en tant
que témoins privilégiés d’un texte primitif perdu (telle est la théorie de
Boismard et Lamouille), soit échafauder 1’étrange théorie d’une double
édition, par 1’évangéliste lui-méme, de Luc-Actes sous deux formes diver-
gentes (telle est ’hypothese de Delebecque). De fait, cette derniére solution
n’est pas nouvelle, mais, a la différence de Friedrich BlassBZ, Delebecque
estime que le texte occidental est I’amplification, lucanienne (!), du texte
égyptien et non le contraire.

Dans cette apologie du texte occidental, Amphoux va méme plus loin
que les autres. Il tient & lui donner la premiére place: «Dans cette hypo-
these, les tenants du texte ‘occidental’ comme texte courant primitif, depuis
les grandes intuitions de von Soden, ont été, par leur ténacité, en dépit des
oppositions et des difficultés techniques, les pionniers de ce qui pourrait
étre, demain, une conception radicalement nouvelle du christianisme du
[ sigcle.»>

Je dois confesser que je reste sceptique devant de telles hypothéses. Je
préfere encore le texte court, le texte égyptien, et ne parviens pas a croire a
une double édition de Luc-Actes par I’auteur lui-méme. Et pourtant j’ad-
mire 1’originalité¢ des recherches d’Amphoux. Il essaie, par exemple, a
partir de Lc 5, de suivre I’histoire du texte évangélique du I*" au II¢ siecle.
I1 estime que la connaissance que Papias pouvait avoir de la tradition évan-

2% M.-E. BOISMARD et A. LAMOUILLE, Le texte occidental des Actes. Reconstitu-
tion et réhabilitation (Synthése, 17), 2 vol., Paris, Editions Recherche sur les
Civilisations, 1984, Ces deux auteurs ont publié¢ depuis lors un large commentaire du
livre des Actes: M.-E. BOISMARD et A. LAMOUILLE, Les Actes des deux apdtres
(Etudes Bibliques, NS, 12-14), Paris, Gabalda, 1990.

30 E. DELEBECQUE, Les deux Actes des apdtres (Etudes Bibliques, NS, 6), Paris,
Gabalda, 1986.

31 Cf. V. MARTIN et R. KASSER, Papyrus Bodmer XIV-XV, Evangile de Luc et de
Jean, P, 2 vol., Cologny/Genéve, Bibliotheca Bodmeriana, 1961.

2 F BLASS, Acta apostolorum, sive Lucae ad Theophilum liber alter, editio
philologica (...), Géttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1895.

3 Initiation (cf. n. 28), p. 252.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 121

gélique ainsi que la responsabilité qu’Ignace confia a Polycarpe favorisérent
une premiere édition de nos quatre évangiles en Asie dans le premier quart
du II* siecle. Le texte de cette édition doit correspondre en gros au texte
occidental. Plus tard, apres la défaite de Bar Kochba et les déceptions
qu’elle occasionna, 1’Eglise, par l’intermédiaire de ses premieres écoles
théologiques, d’abord a Rome, puis a Alexandrie, prépara une seconde
édition du Nouveau Testament aux environs de 1’an 175 apres J.-C. Suivant
I’opinion d’Amphoux, le texte de cette édition révisée, dont le succes fut

évident, n’est autre que le texte égyptien’*.

Ill. La structure de I’ Evangile de Luc

Deux raisons complémentaires expliquent ’émergence d’études luca-
niennes d’un type nouveau, des études structurales, rhétoriques ou litté-
raires. La premiére raison est le scepticisme croissant qui se manifeste a
’endroit de la méthode historico-critique, en particulier de ['hypothese des
deux sources et de certains abus de 1’analyse rédactionnelle. La seconde
raison est I’intérét croissant que prend l'interprétation littéraire a I'intérieur
des études bibliques. De ce point de vue, chaque évangile est moins 1’accu-
mulation de matériaux traditionnels par un auteur historique confronté a une
situation ecclésiale et existentielle particuliére, qu’«un univers religieux
dessiné de facon complexe, avec des procédés littéraires, des rétrospectives
et des prospectives, des schémas linéaires et concentriques et une ligne
continue de références thématiques et d’interrelations narratives»>>.

Cing commentaires ou interprétations globales au moins s’inscrivent
dans cette perspective nouvelle, deux en anglais et trois en francais. Charles
H. Talbert*® combine une lecture littéraire avec une approche socio-cultu-
relle. A son avis, la structure et la fonction littéraires de 1’ceuvre double de
Luc dépendent de la situation historique du christianisme & la fin du
I siecle de notre ére. De telles compositions en deux parties, ['une consa-
crée au fondateur du mouvement religieux, en [’espéce I’Evangile, et I’autre
a ses premiers successeurs, ici les Actes, existent dans 1'Antiquité et
remplissent une fonction de légitimation. «Ce récit de Jésus et de I’Eglise

3 Ch.-B. AMPHOUX, «Les premiéres éditions de Luc, I, Le texte de Luc 5»,
EThL 67 (1991), p. 312-327; «II, L’histoire du texte au II° sieécle», EThL 68
(1992), p. 38-48.

% W. KELBER, «Redaction Criticism: On the Nature and Exposition of the
Gospels», Perspectives in Religious Studies 6 (1979), p. 14 (cit¢ par CH.
H. TALBERT, Reading Luke: A Literary and Theological Commentary on the Third
Gospel, New York, Crossroad, 1986, p. 2).

3% Le titre complet et la référence se trouvent a la note précédente.



124 FRANCOIS BOVON

primitive est un document de légitimation: 1’histoire est racontée avec une
telle persuasion qu’elle est censée donner une certitude»?’. Trois éléments
soutiennent 1’argumentation: a) le récit du martyre du héros; b) celui de
ses hauts faits, en particulier de ses miracles; c) le souvenir de vieilles
prophéties ou d’oracles anciens, accomplis dorénavant dans la vie du fonda-
teur du mouvement religieux ou philosophique.

Il n’est pas toujours aisé de voir la relation que Talbert établit entre les
présupposés culturels ou sociologiques38 et la structure littéraire de I’ceuvre
elle-méme. L’exégeéte américain ne divise plus I’Evangile de Luc en trois
comme le faisait Hans Conzelmann”, mais en quatre: a) 1,5-4,15:
«prophéties d’une grandeur a venir»; b) 4,16 - 9,50; «oint d’Esprit Saint»;
c) 9,51 -19,44: «en chemin, Jésus guide ses disciples»; d) 19,45 - 24,53:
«martyre et réhabilitation».

Robert C. Tannehill* posseéde une sensibilité exégétique bien connue.
Dans la perspective nouvelle, les configurations théologiques ne sont plus
repérées par des comparaisons synoptiques et des reconstitutions génétiques
(la rédaction distincte de la tradition), mais, pour reprendre les propres mots
de Tannehill, par une recherche des «repéres» («disclosures») que Luc «a
lui-méme placés», «reperes d’un dessein englobant qui unifie tout le récit».
Les «indices littéraires attestent I’importance de ces reperes»*!. «A la fron-
tidre entre les roles et 'intrigue»*?, le bibliste lit une histoire qui émerge
d’un «dialogue entre Dieu et une humanité récalcitrante»*. Les paralleles,
les connexions internes, les enchainements graduels et les répétitions sont
les procédés littéraires de Luc.

Nos collegues francais, Roland Meynet, Charles L’Eplattenier et Jean-
Noél Aletti, sont mus par des forces semblables. A la recherche d’une
méme cohérence générale, ils recourent soit a la rhétorique, soit a la narra-
tologie. Comme éleve de Georges Mounin, Meynet dispose d’une bonne
formation de linguiste**. Dans son travail, il oppose la rhétorique hébraique

37 CH. H. TALBERT, Reading Luke... (cf. n. 35), p. 5.

¥ L'un d’entre eux a été critiqué. Il ne semble pas qu’il y ait eu un genre
littéraire destiné a intégrer le destin des successeurs & la vie du fondateur; cf.
D. L. BaLcH, «The Genre of Luke-Acts: Individual Biography, Adventure Novel, or
Political History ?», Southwestern Journal of Theology 33 (1990), p. 5-6.

3 H. CONZELMANN, Die Mitte der Zeit, Studien zur Theologie des Lukas (BHTh,
17), Tiibingen, Mohr, 1962

40 R. C. TANNEHILL, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation
(Foundations and Facets), 2 vol., Philadelphia, Fortress Press, 1986.

4 Ibid,, 1, p. 1.

2 Ibid.

3 Ibid., 1, p. 2.

# Cf. son premier ouvrage: R. MEYNET, Quelle est donc cette Parole? Lecture
«rhétorique» de I'Evangile de Luc (1-9, 22-24) (LeDiv, 99), 2 vol., Paris, Cerf,
1979, part. 1, p. 11-19.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 123

a la rhétorique grecque et élabore les regles juives de la narration. Ce qui
correspond a la dispositio des Grecs est le recours cohérent a certaines
figures de style: parallélismes, chiasmes, répétitions, inclusions, etc. Ce qui
a €té appelé, a tort a son avis, le style épisodique de Luc, est en fait une
suite de séquences constituées en un tout organique, en une composition
littéraire, grace a ces diverses figures. Comme Talbert, il voit dans 1’évan-
gile une histoire en quatre étapes: la venue de Jésus, préparée par Jean
(1,5-4,13); 'appel des disciples en Galilée (4,14 -9,50); la marche de
Jésus et de ses disciples vers Jérusalem (9,51 - 21,38; noter cette césure
tardive); et ce qu’il appelle la Paque de Jésus le Christ (22,1 -24,53)%.
Dans son ouvrage le plus récent®, Meynet place deux séquences au cceur
de I’évangile et divise les quatre sections mentionnées en vingt-huit
séquences plus breéves. Ces deux séquences: la derniere de la deuxiéme
section (9,1-50, 'appel des disciples a faire ce que Jésus fait) et la
premicre de la troisiéme section (9,51 - 10,42, le départ vers la passion).
Méme si Meynet reste prudent, il a malheureusement tendance a voir
partout des structures concentriques et a faire triompher le chiasme suivant
une méthode narrative hébraique.

Ce que 1'on peut objecter a ces tentatives frangaises et américaines, ce
sont les résultats divergents auxquels elles parviennent et le caractére
souvent paraphrastique de leur interprétation. Deux exemples: si 1'on
compare Meynet et Talbert a propos du début du récit de voyage (9, 51ss),
on découvre deux répartitions totalement différentes du texte, méme si
toutes deux présupposent a cet endroit la présence d’un chiasme. Pour
Talbert?’, 9,51 a 10,24 constitue une unité concentrique: 9,51-56 = A; 10,1-
14 = A" et 9,57-62 = B. A et A’ orientent 1’attention vers une théologie
lucanienne de la parole (mission et attitude missionnaire); A vers 1’avenir
de la mission chrétienne en Samarie et A’ vers la mission aux paiens; B
attire le regard sur le cofit de 1’engagement du disciple. Pour Meynet*®, le
chiasme est plus large: 9,51-56 répond a 10,38-42 et 9,57 - 10,11 a 10,25 -
37; 9,51 - 56 est déterminé par la notion du départ et 9,57 - 10,11 par I’an-
nonce du Royaume de Dieu et la libre réponse humaine. Deuxieme
exemple, celui d’une interprétation paraphrastique. A propos de la multipli-
cation des pains, Tannehill parvient aux résultats suivants: a) 1’histoire
confere aux douze un role décisif; b) elle «se concentre sur l'interaction
entre Jésus et les Douze»; ¢) la surabondance de nourriture «suggere que

43 Cf. R. MEYNET, L’Evangile selon saint Luc. Analyse rhétorique, 2 vol., Paris,
Cerf, 1988.

% g, MEYNET, Avez-vous lu saint Luc? Guide pour la rencontre (Lire la Bible,
88), Paris, Cerf, 1990.

*? CH. H. TALBERT, Reading (cf. n. 35), p. 114-119.
8 R. MEYNET, Avez-vous lu? (cf. n. 46), p. 32-37.



124 FRANCOIS BOVON

les apdtres sont abondamment pourvus dans ’optique de leur mission a
venir»; etc.

Un des avantages de ces ouvrages littéraires, c’est que leur réserve a
I’égard de la critique des sources ne leur interdit pas l'intertextualité, la
recherche de paralléles, d’histoires analogues dans la littérature hébraique,
par exemple, dans le cas de la multiplication des pains, la lecture du cycle
d’Elie (1 R 17) et d’Elisée (2 R 4,42-44).

Il convient d’ajouter ici quelques lignes relatives a I’ouvrage sans doute
le plus marquant de cette catégorie, celui de Jean-No&l Aletti*’. Fondamen-
talement exégete chrétien, intéressé donc par la théologie et I'histoire, le
professeur de Rome nous ouvre ici la dimension narratologique du texte
évangélique. Par une analyse des récits, il s’intéresse a la forme que prend
le contenu et repere les techniques narratives d’un auteur, en 'espece, Luc.
Sensible aux personnages et a leur présentation par le narrateur (les prota-
gonistes et leurs relations), il les regarde se déplacer et agir. Dans 1'épisode
de Zachée, par exemple, il note que !’initiative en revient a Jésus qui s’in-
vite chez un pécheur, reconnu comme tel par la population et dont la repen-
tance ne s’est pas encore exprimée. Il n’empéche que Zachée est le prota-
goniste, celul qui se transforme intérieurement. A ce propos, Aletti
remarque que le narrateur lui-méme présente les choses de fagon neutre et
détachée, laissant aux personnages le soin d’exprimer les réalités inté-
rieures, les sentiments, et de dévoiler le fond des coeurs, misere et repen-
tance. A coOté de [’analyse de 1’espace et, bien sir, aussi du temps du récit,
le savant jésuite décortique, en narratologue, l’intrigue, ce qui lui permet
d’astucieuses comparaisons avec des passages antérieurs de 1’Evangile
(analepse: Lc 19,1-10 reprend et développe la thématique de Lc 15,1-7,
brebis perdue, et s’articule sur Lc 18,35-43, grice au theme de la vue) et
de D’Ecriture (intertextualité: Lc 19,1-10 s’inspire de Ez 34, les bergers
d’Israél). Toutes ces investigations 1’aident a cerner — ce qui est, & mon
avis, I'apport le plus fécond — le point de vue et la perspective du narra-
teur; c’est-a-dire ce que Luc, ou plutét I'auteur qui se manifeste dans la
narration, met en perspective, pourquoi et comment il le fait, ce qu’il lui
plait de souligner ou de taire, en bref son art, ses intuitions, ses convictions
et ses intentions. L.’ouvrage de Jean-Noé&l Aletti est important. Il aborde les

i ALETTL, L'art de raconter Jésus-Christ. L' écriture narrative de
"évangile de Luc (Parole de Dieu), Paris, Seuil, 1989. La place et le temps me
manquent pour rendre justice au travail du pasteur CH. L’EPLATTENIER, Lecture de
U"évangile de Luc, Paris, Desclée, 1982. Je dois me contenter aussi de mentionner
’article suivant: D. L. BARR et JUDITH L. WENTLING, «The Conventions of Classical
Biography and the Genre of Luke-Acts: A Preliminary Study», in: Luke-Acts: New
Perspectives from the Society of Biblical Literature Seminar, éd. par CH.
H. TALBERT, New York, Crossroad, 1984, p. 63-88.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 125

principaux passages de l’Evangile, en particulier ceux qui sont propres a
Luc.

IV. Luc et le Judaisme

Un débat animé et inattendu a opposé et oppose encore Jacob Jervell et
ce que 1’on pouvait appeler il y a peu encore le consensus exégétique. Pour
la plupart des exégeétes, Luc était un Gentil qui essayait de légitimer un
pagano-christianisme libéré de la Loi et pourtant attaché aux Ecritures. Pour
Jervell™, la perspective théologique de Luc correspond a un succés et non a

un échec de la mission chrétienne aux Juifs>!.

Et puis, dans les années quatre-vingt, 1’attention s’est fixée brusquement
sur la maniere dont Luc considere le peuple juif, la Loi et le Temple. Deux
phénomenes expliquent cet intérét subit: le débat général sur les liens entre
le Judaisme et le christianisme aprés 1’holocauste et l'introduction de
méthodes sociologiques dans le champ de la science néotestamentaire. Le
premier oriente la réflexion vers la fonction théologique de la Loi. La Lol
mosaique est-elle encore valide pour Luc? Si oui, dans quel sens? Le
second dirige le regard vers la position sociale de Luc et de ses lecteurs.
Actuellement, nombreux sont ceux qui estiment que Luc est un Juif et que
son intérét principal se porte sur Israél plutdt que sur la mission universelle.
Cette assertion est-elle correcte?

Alors que dans les années soixante, la théologie était le point de départ,
de nos jours elle apparait & beaucoup comme une implication d’une certaine
perception sociale et culturelle. Pour paraphraser Jean-Paul Sartre et sa
définition de la liberté, Luc est un étre déterminé par son milieu social,
impuissant a se libérer de ses contraintes, mais capable de les réorganiser:
«L’essentiel n’est pas ce qu’on a fait de I’homme, mais ce qu’il fait de ce
qu'on a fait de lui.» («Jean-Paul Sartre répond», L’Arc, 30 [1966], p. 95).

J’ai choisi quelques positions divergentes pour illustrer ce récent débat.

1. Robert L. Brawley52 essaie de briser le schéma traditionnel. Pour lui,
Lc 4,16-30 n’est pas un exemple qui montre |’Evangile rejeté par les Juifs
et en voie de passer aux paiens. Mais c’est un morceau de littérature qui a
pour fonction d’illustrer I’identité de Jésus. De méme, la seconde moitié

0 EE 1. JERVELL, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts,
Minneapolis, Augsburg, 1984. Le lecteur trouvera une présentation critique de cette
position dans Luc le théologien (cf. n. 1), p. 353-356.

1 Cf. d’autres travaux des années cinquante 2 soixante-dix, résumés dans Luc le
théologien (cf. n. 1), p. 342-361. _

32 R. L. BRAWLEY, Luke-Acts and the Jews: Conflict, Apology, and Conciliation
(SBLMS, 33), Atlanta, Scholars Press, 1987.



126 FRANCOIS BOVON

des Actes n’est pas une longue description de I'Eglise chrétienne qui
s’éloigne du Judaisme en larguant les amarres, mais une présentation de la
mission paulinienne. «C’est pourquoi, le paradigme standard pour
comprendre dans quelle perspective Luc congoit les relations entre le Chris-
tianisme et le Judaisme devrait pivoter de 180°. C’est-a-dire qu’au lieu de
déclarer autonome le pagano-christianisme, Luc le rattache au Judaisme. Et
au lieu de rejeter les Juifs, Luc leur lance un appel.»>® Loin de repousser
les Juifs non convertis au christianisme, Luc leur offre la réconciliation.

2. La position de Jack T. Sanders®* est totalement différente. Attentif
comme un chasseur ou un entomologiste, I’exégete américain refuse d’ef-
facer toute trace d’antis€mitisme chez Luc. «Dans ma contribution au débat,
j’al examiné la fagon dont 1’auteur de Luc-Actes présente les chefs juifs,
Jérusalem, le peuple juif, les Pharisiens, et ce que j’ai choisi d’appeler la
périphérie, c’est-a-dire les Samaritains, les prosélytes et les craignant-Dieu.
Je suis parvenu a la conclusion, entre autres choses, que Haenchen avait
fondamentalement raison, que [’auteur de Luc-Actes considére le peuple
juif comme généralement opposé aux desseins de Dieu, inapte a
comprendre ses propres Ecritures et a la fois prédéterminé a rejeter son
propre salut et en train de le rejeter volontairement.»” L’objectif principal
de Sanders est de comprendre la raison d’une telle attitude théologique. Ce
ne fut pas une persécution juive qui motiva une telle contre-réaction de la
part de Luc, mais une opposition juive, a la fois intellectuelle et active, au
message chrétien. Apres avoir compris 1’évangéliste de cette fagon correcte,
me semble-t-il, Sanders poursuit son raisonnement en accusant Luc d’un
antijudaisme aussi marqué que celui de 1’évangéliste Jean.

3. La these de doctorat de Matthias Klinghardt®® est un livre intelligent,
mais difficile a lire. Son auteur commence par des questions relatives au
contenu et a la fonction de la Loi mosaique suivant Luc. A propos du
contenu, il parvient a une solution nuancée, subtile: la lecture de la Loi que
fait Luc retient particulierement les régles de pureté et de renoncement a la
richesse (cf. Lc 16). Le décret apostolique (Ac 15) précise que les Gentils
doivent, eux aussi, observer certaines régles de pureté et I’Evangile atteste

3 Ibid., p. 159.

* Cf. J. T. SANDERS, The Jews in Luke-Acts, London, SCM, 1987; du méme
auteur: «The Jewish People in Luke-Acts», in: Luke-Acts and the Jewish People:
Eight Critical Perspectives, éd. par J. B. TysoN, Minneapolis, Augsburg, 1988,
p. 51-75; toujours du méme auteur: «Who Is a Jew and Who is a Gentile in the
Book of Acts?», NTS 37 (1991), p. 434-455.

3 «Who Is a Jew» (cf. n. 54), p- 436.

6 M. KLINGHARDT, Das lukanische Verstindnis des Gesetzes nach Herkunft,
Funktion und seinem Ort in der Geschichte des Urchristentums (WUNT, 2.
Reihe, 3), Tiibingen, Mohr, 1988.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 127

qu’un riche chrétien d’origine juive est tenu d’appliquer la loi morale de la
pauvreté. A partir de maintenant, la pauvreté volontaire est une condition
légale nécessaire a 1’obtention du salut (la polémique a I’encontre des
Pharisiens est d’autant plus intense que ceux-ci imposent une pureté exté-
rieure et non pas intérieure). A la différence de Paul, Luc ne remplace pas
le salut au moyen des ceuvres par un salut grice a la foi, mais un salut au
moyen des ceuvres rituelles par un salut recu dans la foi et la pratique des
ceuvres morales. L’obéissance requise n’a pas qu’une fonction sotériolo-
gique. Elle remplit aussi une fonction ecclésiologique, dans la mesure ou
elle incorpore le converti au véritable peuple de Dieu. Selon Klinghardt, ce
sont les pagano-chrétiens qui sont les pauvres et les judéo-chrétiens qui
sont les riches dans la communauté lucanienne. Luc essaie de convaincre
ces riches judéo-chrétiens d’accepter comme fréres et sceurs ces pagano-
chrétiens pauvres.

Une analyse d’Ac 13,38-39 et 15,10-11 conforte 1’opinion selon
laquelle Luc travaille 2 un niveau tout a la fois ecclésiologique et sotériolo-
gique. L’une des fonctions importantes de la Loi est de déterminer qui
appartient au véritable Israél. Cela signifie que la Loi n’est pas abolie.
C’est pourquoi ces versets ne devraient pas étre interprétés, comme ils le
sont trop souvent, sur un fond théologique paulinien.

La communauté lucanienne est mixte, avec un fort courant judéo-chré-
tien. Dans cette communauté, ’obéissance a la Loi et I'union au Christ
vont de pair, comme le décalogue et le commandement d’amour (cf.
Lc 10,25-37).

4. 11 faut aussi rendre justice aux ouvrages de Kalervo Salo”’ et de
Philip F. Esler®®. Le premier découvre chez Luc un intérét pour la Loi, plus
pratique que spéculatif. Les judéo-chrétiens sont invités a lui accorder une
obéissance formelle, alors que les pagano-chrétiens sont libérés de cette
contrainte. Si ’on peut parler d’«alliance en la Loi» pour les uns, on ne
peut mentionner qu’une «alliance» pour les autres. La réflexion du second
exégete s’inscrit dans une perspective socio-culturelle plus que théologique.
Luc, a ses yeux, est engagé dans une discussion critique avec le Judaisme a
I'intérieur de sa communauté. Celle-ci est ainsi marquée par une grave crise
d’identité qui affecte Luc également. Trois axes sont alors importants: 1’af-
filiation religieuse de chacun avant 1’adhésion a la foi chrétienne (de 1’ido-
latrie paienne au conservatisme juif); la situation économique (des couches
les plus élevées jusqu’au niveau le plus bas) et la position politique (de la

T K. SALO, Luke's Treatment of the Law: A Redaction-Critical Investigation
(AASF, Diss. Hum. Litt., 57), Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia, 1991.

8 Pu. F. ESLER, Community and Gospel in Luke-Acts: The Social and Political
Motivations of Lucan Theology (SNTSMS, 57), Cambridge, Cambridge University
Press, 1987.



128 FRANCOIS BOVON

soumission a Rome au combat pour I'indépendance). Luc, pour sa part, se
sent libre de remodeler la tradition synoptique selon les besoins de ses
coreligionnaires chrétiens auxquels il espére répondre de fagon pragma-
tique. Luc-Actes peut étre alors défini comme un exercice destiné a 1égi-
timer un mouvement sectaire.

En conclusion de cette section, j’aimerais formuler quelques remarques
personnelles:

a) L’Evangile de Luc et le livre des Actes sont les textes du Nouveau
Testament qui, curieusement, sont les plus ouverts sur ’'universalisme et les
plus favorables a Israg&l. Leur auteur décrit avec la méme tendresse les
racines juives de 1’Eglise et I’expansion géographique de 1’Evangile.

b) Malheureusement, dans le feu de la controverse, la nouvelle discus-
sion a tendance a oublier des discussions antérieures. Ainsi les noms de
F. Stagg, Philippe H. Menoud, Jacques Dupont, J. C. O’Neill, Joachim
Gnilka, Augustin George, Stephan G. Wilson et Paul Zingg, qui écrivent
dans les années soixante et soixante-dix, apparaissent-ils trop rarement,

c) Personnellement, j’insisterais sur la discontinuité entre Israél et
I’Eglise plus que ne le font la plupart des exégetes les plus récents. La
défense et I'illustration de I’universalisme au long de toute I’ceuvre de Luc
représentent, a mes yeux, une contrepartie religieuse des ambitions impé-
riales romaines®’. Considérée d’un point de vue sociologique, la description
lucanienne des communautés chrétiennes confrontées au monde juif est
I’'expression d’une conscience et d’une identité sectaires, au sens que prend
le mot «secte» sous la plume d’Ernst Troeltsch. Le christianisme au temps
de Luc ne se trouve pas encore placé dans la situation du proto-catholi-
cisme. En résumant son ceuvre entieére, & la fin de ses deux livres (Ac 28,
26), Luc cite Es 6,9-10. L’exégete ne saurait d’autant moins négliger cette
ultime citation que 1’évangéliste I’introduit et la commente lui-méme. L’in-
troduction souligne I’harmonie qui régne entre le prophete hébreu et le
prédicateur chrétien, entre Esaie et Paul. Ne sont-ils pas tous deux inspirés
par I'Esprit Saint? Ne se différencient-ils pas ainsi des leaders juifs dont
Luc se plait a noter la discorde («Au moment de s’en aller, ils n’étaient pas
d’accord entre eux», Ac 28,25). Quant a l’interprétation, elle figure, en
termes lucaniens, sur les levres de Paul: «Sachez-le donc: c’est aux paiens
qu’a été envoyé ce salut de Dieu; eux, ils écouteront» (Ac 28,28). Il ne
subsiste qu’une incertitude: peut-on lire un léger espoir de salut pour

%% Les travaux de ces auteurs, ainsi que ceux de H. CoNZELMANN, E. HAENCHEN et
J. JERVELL sont discutés dans Luc le théologien (cf. n. 1), p. 342-361.

80 Cf. F. Bovon, «lsragl, die Kirche und die Volker im lukanischen
Doppelwerk», ThLZ 108 (1983), col. 403-414. En francais in: F. BovoN, L’ euvre
de Luc. FEtudes d'exégése et de théologie (LeDiv, 130), Paris, Cerf, 1987,
p. 243-263.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 129

Israél dans les derniers mots de la citation d’Esaie (s’il faut lire le futur de
I'indicatif plutdt que le subjonctif aoriste): «Et je les guérirai»? Je le crois,
Luc se montrant en ce cas disciple indirect de 1’ap6tre Paul (cf. Rm 11,25-
36)01.

d) Le salut est offert par Dieu, qui manifeste son amour, de fagon inin-
terrompue, durant toute la vie de Jésus. Les paroles de Jésus (cf. Lc 6,47)
représentent la révélation actuelle de la volonté de Dieu ainsi que I’interpré-
tation eschatologique et pneumatologique de la Loi. Comme les écrits
prophétiques, la Loi conserve une double fonction, celle d’annoncer I’avenir
de I’économie divine et celle de préparer I’expression nouvelle de 1’obéis-
sance que résumera le double commandement d’amour. La conversion
importe plus que I’obéissance. Elle trace le chemin humain vers Dieu.
Quant a la voie divine et a la rédemption offerte aux humains, elles se

manifestent a travers 1’existence entiere de Jésus, résurrection Comprise&.

V. La théologie de Luc

Luc est un conteur de talent, agréable a lire, facile a comprendre, mais
qui n’exprime pas clairement ce qu’il croit et ce qui le pousse a écrire.
Comme théologien, il demeure une figure énigmatique, ce qui explique la
vari€té des clés herméneutiques qui ont €té€ essay€es pour en ouvrir la
porte.

Dans les années cinquante, Philipp Vielhauer et Hans Conzelmann ont
fait de lui un esprit créateur et un théologien de I’histoire, un homme
capable de repenser I’eschatologie des premiers chrétiens en termes d’his-
toire du salut®. Vingt ans plus tard, sous la pression intellectuelle d’exé-
gétes catholiques romains, tels Heinz Schiirmann, Joseph Ernst, Gerhard
Schneider, Augustin George et Joseph A. Fitzmyer®, notre évangéliste

81 Cf. F. Bovon, «‘Schon hat der heilige Geist durch den Propheten Jesaja zu
euren Vitern gesprochen’ (Apg 28,25)», ZNW 75 (1984), p. 345-350. En frangais
in: L'eeuvre de Luc (cf. n. 60), p. 145-153.

%2 Voici le titre d’un article et d’un livre qui viennent de paraitre: L. M. WILLS,
«The Depiction of the Jews in Acts», JBL 110 (1991), p. 631-654; D. A. NEALE,
None but the Sinners: Religious Categories in the Gospel of Luke (JSNT,
Suppl., 58), Sheffield, Sheffield Academic Press, 1991. La présentation d’un Jésus
favorable aux pécheurs et hostile aux Pharisiens ne correspond pas a la réalité
historique; elle est I’expression d’une construction idéologique. Sur le Temple chez
Luc, cf. F. Bovon, L’Evangile selon saint Luc (cf. n. 2), p. 139, n. 28
(bibliographie).

3 Cf. PH. VIELHAUER, «Zum ‘Paulinismus’ der Apostelgeschichte», EvTh 10
(1950-1951), p. 1-15 (= PH. VIEHLAUER, Aufsdtze zum Neuen Testament [TB 31],
Miinchen, Kaiser, 1965, p. 9-27); H. CONZELMANN, Die Mitte der Zeit (cf. n. 39).

64 H. SCHURMANN, Das Lukasevangelium, 1 (HThK; Illa), Freiburg i. B., Herder,



130 FRANCOIS BOVON

paraissait sous les traits d’un pasteur. L’accent théologique ne portait plus
sur la fin des temps et ses aléas, mais sur le temps de I’Eglise, étroitement
et non plus lachement accroché au temps de Jésus. Les travaux précieux
autant que nombreux de Jacques Dupont65 placent le Christ sur le devant de
la scéne lucanienne, non pas seulement le Jésus qui souffre ou qui enseigne
ou qui ressuscite, mais le Jésus qui suit le cours complet de sa vie, de sa
naissance 2 son élévation®. J’adhére personnellement & cette interprétation
christologique, tout en cherchant a la relier, d’une part, a une théologie de
la parole de Dieu et, de I’autre, 2 une élaboration des médiations humaines.
Luc, a mon avis, ne donne pas tant a connaitre le Christ en soi, ses natures
ou son identité, que, pour reprendre une expression de Philipp Melanch-
thon, ses «bienfaits», ses «bénéfices». Divers savants, tels Robert
F. O’Toole et Robert J. Karris®’, ont du reste insisté sur ’accent sotériolo-
gique que peut prendre la théologie de Luc.

Cette derniere décennie — pour en arriver a elle — n’a apporté aucune
solution qui suscite une adhésion unanime. Au contraire, elle a permis d’as-
sister a un foisonnement d’interprétations et d’hypoth&ses nouvelles, dont je
ne retiens que quatre spécimens.

a) A nouveau, I’accent a porté sur 1’éthique, puisque aux yeux de beau-
coup Luc est un penseur pragmatique. L’éthique de I’argent a été placée
sous le feu des projecteurs par Luise Schottroff et Wolfgang Stegemann68,
alors que Josephine Massyngbaerde Ford® analysait a fond I’amour des
ennemis.

1969; J. ErnsT, Das Evangelium nach Lukas iibersetzt und erkldrt (RNT),
Regensburg, Pustet, 1977; A. GEORGE, Etudes sur !'ccuvre de Luc (SB), Paris,
Gabalda, 1978; G. SCHNEIDER, Das Evangelium nach Lukas (Oekumenischer
Taschenbuch-Kommentar zum Neuen Testament, 3/1-2), 2 vol., Giitersloh,
Giitersloher Verlagshaus; Wiirzburg, Echter Verlag, 1984%; J. A. FITZMYER, The
Gospel According to Luke (AB 28-28A), 2 vol., New York, Doubleday, 1981-1985.

65 Bibliographie dans A cause de I'Evangile (Mélanges J acques Dupont) (LeDiv,
123), Paris, Cerf; Bruges, Saint-André, 1985, p. 809-826.

6 Cf. E. KRAENKL, Jesus, der Knecht Gottes. Die heilsgeschichtliche Stellung
Jesu in den Reden der Apostelgeschichte (BU, 8), Regensburg, Pustet, 1972;
G. LoHFINK, Die Himmelfahrt Jesu. Untersuchungen zu den Himmelfahrts- und
Erhohungstexten bei Lukas (SANT, 26), Miinchen, Kosel, 1971.

67 R. F. O'TooLE, The Unity of Luke’'s Theology: An Analysis of Luke-Acts
(Good News Studies, 9), Wilmington, Delaware, Michael Glazier, 1984;
R. J. Karris, Luke: Artist and Theologian: Luke’'s Passion Account as Literature
(Theological Inquiries), New York, Paulist Press, 1985.

68 LUISE SCHOTTROFF et W. STEGEMANN, Jesus von Nazareth, Hoffnung der Armen
(Urban Taschenbiicher, 639). Stuttgart, Kohlhammer, 19812,

69 JosepHINE M. FORD, My Enemy is my Guest. Jesus and Violence in Luke, New
York, Crossroad, 1984.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 131

b) Une autre interprétation est plus originale, celle qui considére les
histoires de Luc non plus comme Ecriture Sainte, mais comme expression
artistique et mythologique. Eugen Drewermann fait, par exemple, une
lecture psychologique des récits de I’enfance en s’inspirant de
C. G. Jung”®. Ou, dans une perspective post-bultmanienne, Gerd Petzke’!
interpréte Luc et son bien propre suivant une dialectique qui démythologise
les assertions religieuses et mythologise les témoignages historiques. Cet
auteur entend ainsi polémiquer contre une conception moderne, en fait
dépassée par son caractére archi-scientifique, de la réalité.

c) Durant les années ou s’enflammait la discussion sur la théologie luca-
nienne de I’histoire du salut, la théologie, au sens strict de la doctrine de
Dieu, restait étrangement négligée. Jacques Dupont se plaignit de cet état de
fait. Depuis lors, Karl Erlemann’? examina la présentation de Dieu, si ’on
ose dire, que fait I’évangéliste. Il s’y prit en repérant les métaphores, les
paraboles et les références a 1’Ancien Testament. Le Dieu de Luc en ressort
comme un Seigneur plus que comme un Juge. En tant que Seigneur, 1l entend
venir a 1’aide et sauver, tout en respectant la liberté humaine. Il est heureux
dés que son peuple accepte d’étre sauvé. Si Mammon est la contrepartie
négative de Dieu, la renonciation aux biens matériels devient logiquement le
corollaire de la foi au Christ Seigneur. L.’image de Dieu posséde une force
d’intégration dans un sens ecclésiologique.

d) Ces dernieres années, on a vu ressurgir une lecture que 1’on pourrait
appeler typologique ou vétérotestamentaire de Luc. Dans un livre important
qui analyse le récit de voyage (Lc 9 - 19), David P. Moessner parvient a la
conclusion que Luc comprend cette étape décisive de la vie de Jésus
comme [’anti-type de 1’événement fondateur d’Israél, ’exode du peuple de
Dieu sortant d’Egypte pour gagner la terre promise. Dans cette perspective,
Jésus est pergu comme le dernier prophéte, le prophéte semblable & Moise
(Dt 18,15.18), le messager de Dieu rejeté suivant la tradition deutérono-
miste. Et Isragl représente par conséquent le peuple au cou raide. «La
section centrale de Luc est 1’histoire du salut itinérant, du nouvel exode
annoncé par Moise au peuple de l’alliance conclue sur le Mont Horeb
comme |’accomplissement des promesses faites & Abraham et a sa descen-
dance.»

0 E, DREWERMANN, Dein Name ist wie der Geschmack des Lebens.
Tiefenpsychologische Deutung der Kindheitsgeschichte nach dem Lukasevangelium,
Freiburg i. B., Herder, 1986.

7R supra, n. 25.

2 K. ERLEMANN, Das Bild Gottes in den synoptischen Gleichnissen (BWANT,
126), Stuttgart, Kohlhammer, 1988.

> D. P. MOESSNER, Lord of the Banquet: The Literary and Theological
Significance of the Lukan Travel Narrative, Minneapolis, Fortress, 1989, p. 290.



152 FRANCOIS BOVON

VI. La premiére réception de I' Evangile de Luc

L’histoire de 1’'interprétation est une discipline relativement récente qui
a été pratiquée par des exégetes sous le regard critique des historiens et par
des historiens d’une facon jugée parfois déplaisante par les exégetes. Dans
la corporation des biblistes, ce champ de recherches est pergu comme une
addition culturelle intéressante, mais non pas comme une démarche indis-
pensable. A mon avis, la premiere réception des textes bibliques, du moins
le peu de témoignages qui nous en sont parvenus, joue un role de premicre
importance. Qu’en est-il de I’Evangile de Luc au II° siécle? Qui s’intéres-
sait 2 Luc a la fin de cette trajectoire? Pourquoi les gnostiques donnérent-
ils un sens si nettement allégorique a des textes dont les histoires nous
paraissent plus réelles que métaphoriques? De quel texte disposait
Marcion? Utilisa-t-il certaines des sources €crites de 1’Evangile de Luc, par
exemple le bien propre ou un proto-Luc? Fut-il le seul a corriger le texte
de I’Evangile? Il accuse autant les catholiques de corriger le texte biblique
que Tertullien ne lui en fait le grief. Quelle influence I’Evangile de Luc
exerca-t-il sur des textes apocryphes comme le Protévangile de Jacques,
’Evangile de I'enfance du Pseudo-Thomas, |'’Apocalypse de Pierre ou
I’Evangile de Thomas? Que pouvons-nous tirer des plus anciens témoins
directs de 1’Evangile, du titre, de la présentation et du texte méme des plus
anciens papyrus, & commencer bien sir par le Papyrus Bodmer XIV-XV
(=P®)? A cette date, vers 225, I’Evangile de Luc est déja détaché du livre
des Actes et fait partie du recueil des évangiles, alors que le livre des Actes
est un peu laissé pour compte. Luc n’est plus un auteur, il est devenu un
évangéliste. Son ceuvre a cessé d’appartenir a la littérature historique
antique dont l'usage et le profit étaient d’abord privés; elle est devenue
écriture sainte au service des €glises et en vue de leur édification.

Les premic¢res notices relatives aux évangiles et aux évangélistes ont un
intérét, méme indépendamment de la valeur historique de leurs assertions.
Le canon de Muratori, comme l’on sait, attribue l’ouvrage a Luc qu’il
présente comme collaborateur et disciple de Paul. Malheureusement, le
témoignage de Papias est perdu. Il nous reste, en revanche, le prologue dit
anti-marcionite dont la couche la plus ancienne, repérable dans la premiére
moitié du passage, pourrait bien étre du II¢ siecle. Le témoignage d’Irénée
de Lyon est important, lui aussi ’*.

Si ce paragraphe est court, c’est que le champ n’a pas encore été
labouré. Cet état de fait ne doit pas nous faire croire que la question est
oiseuse. Au contraire, la vie énigmatique que ménent au II° sie¢cle les textes

N

appelés a constituer le Nouveau Testament détermine 1’établissement du

3 Cf. H. KOESTER, Ancient Christian Gospels (cf. n. 20), p. 334-336; F. BOVON,
L’'Evangile selon saint Luc (cf. n. 2), p. 27-29.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 133

sens qu’il faut leur conférer. Par la méthode historique, nous avons appris a
exprimer les motifs ou les expressions qui ont exercé leur influence sur
I’évangile en gestation. Par les approches littéraires, nous tentons de
démontrer, puis de reconstruire la structure ou 1’économie idéologique d’un
¢vangile a partir du texte seul. A mon sens, nous devons apprendre aussi a
connaitre comment un évangile était copié, lu et expliqué au II¢ siecle. Par
la nous parviendrons peut-étre a éclairer indirectement la situation histo-
rique initiale du texte et de son auteur.

Conclusion

C’est une tache relativement aisée que d’énumérer les champs de
recherche et de localiser les responsabilités ou les tiches particulieres de
chaque discipline. Je suis en bonne compagnie en demandant une «variété
d’approches», pour reprendre une expression de Charles H. Dodd. Il est
toutefois plus difficile de franchir le pas suivant, requis pourtant par la
nature méme des enquétes entreprises, c¢’est-a-dire de trouver la force intel-
lectuelle afin de les coordonner.

Un exemple peut servir a illustrer ce que je suggere et souhaite. A mon
avis, le livre qu’ont écrit deux bibliothécaires, Colin H. Roberts et
T. C. Skeat, intitulé The Birth of the Codex™, est un livre théologique.
Gréce a une information de premiére main sur 1’origine du codex et aux
avenues qu’il perce en matiere de codicologie, cet ouvrage met en lumiere
les conduites sociales et les croyances des chrétiens d’Alexandrie au tour-
nant du III° siecle. Une telle investigation renouvelle notre intelligence du
christianisme antique et conduit & des progrés notoires sur le terrain de la
théologie.

Un espoir doit nous habiter: celui de dépasser les méthodes exclusives.
L’intérét porté a la structure et aux régles qui ont présidé a la composition
de I’ceuvre lucanienne n’est pas incompatible avec la perspective historique.
Les procédés littéraires ainsi que les structures d’ensemble doivent en effet
€tre situés dans une période précise et une société particuliere. Il y a peut-
€tre une maniére universelle et constante de raconter des histoires, mais il
est bon néanmoins de connaitre les habitudes locales des Grecs ou des Juifs
de I’ Antiquité. Je formule un veeu identique & 1’adresse des historiens et des
philologues: en raison de la nature méme des textes bibliques, il leur faut
€tre attentifs & la dimension religieuse et théologique de ces documents, au
risque, sinon, de commettre de graves erreurs d’interprétation.

> C. H. ROBERTS et T. C. SKEAT, The Birth of the Codex (The British Academy),
Oxford, Oxford University Press, 1983 (réimprimé en 1985).



134 FRANCOIS BOVON

Ma deuxiéme conclusion coincide avec un désir personnel: que le
niveau philologique, qui me parait élevé dans le secteur vétérotestamentaire,
ne soit pas négligé dans la science du Nouveau Testament au profit d’une
orientation théologique, certes légitime, mais incertaine sans l’étude des
mots et des phrases. Je remarque, hélas, que l’attention que 1’on confére
aux analyses structurales ou a la critique des sources sert parfois & camou-
fler des carences philologiques.

Les discussions que j'ai eues avec mon ami Bertrand Bouvier, profes-
seur de grec modermne a 1’Université de Geneve, ont avivé ma sensibilité
dans ce domaine. Si vous appréciez un mot, il devient vivant et parlant.
Dans le verbe ocvykAeiw du récit de la péche miraculeuse (Lc 5,6) par
exemple, le lecteur ou la lectrice ne devrait pas négliger le préfixe ovv-. Le
verbe composé décrit un mouvement circulaire qui enveloppe, puis empri-
sonne le poisson. De plus, pour en rester a ce passage biblique, on ne doit
pas traduire, comme le font encore trop de versions modernes, «ils appele-
rent leurs camarades», mais «ils leur firent signe». Telle est la bonne
traduction de katavebw (Lc 5,7). Telle est aussi une exigence de la péche
qui redoute que le son des voix n’effraie le poisson. Luc décrit fort précisé-
ment une pratique traditionnelle de péche76.

L’intérét porté aux détails n’est pas dicté par une croyance dans la
beauté de ce qui est petit, mais par la conviction que les réalités concretes
et isolées, culturelles et sociales, permettent d’atteindre 1’universel, celui
des structures de la vie humaine comme celui de I'intelligence divine. La
tradition biblique ne laisse-t-elle pas déja entendre que la vie spirituelle est
reliée aux événements historiques et que le salut universel vient par I’élec-
tion d’un peuple particulier, Israél, d’une personne particuliére, Jésus-
Christ, et d’un événement particulier, la proclamation qui offre la foi aux
croyants et aux croyantes?

Quant a ma troisieme et derniere conclusion, elle concerne 1’orientation
théologique de Luc. A mon sens, I’évangéliste a pour souci principal de
donner forme au souvenir de Jésus, de fixer dans le langage la mémoire de
ses faits et de ses paroles. Si esthétique que puisse devenir sous sa plume
cette mise en forme, elle répond surtout a une exigence de foi: il est néces-
saire d’offrir a la proclamation et a I’enseignement oral le support de la
narration €crite; sinon, le message risque de soulever des espérances sans
assurer la confiance ni la persévérance. L’Evangile bute aussi sur des résis-
tances juives et paiennes qui cherchent a déformer les intentions et les
actions de Jésus. Convaincu que le ministere de cet homme n’est rien
moins que le dernier mot de Dieu, accomplissement des prophéties et anti-

76 Cf. F. BOVON, L’Evangile selon saint Luc (cf. n. 2), p. 226-227. Je remercie
mes assistantes, M™* Isabelle Chappuis-Juillard et Eva Tobler, qui m’ont aidé dans
I’élaboration de cet article.



ETUDES LUCANIENNES. RETROSPECTIVE ET PROSPECTIVE 15

cipation des ultimes réalisations, I’évangéliste met toute son énergie a en
rappeler le déroulement et la signification. Luc croit de toutes ses forces
que la venue de Jésus a marqué 1’étape décisive de I’histoire de Dieu avec
son peuple. Les paroles du Seigneur Jésus sont pour lui une source de vie,
tandis que son destin, sa mort, sa résurrection et son élévation ouvrent la
fin des temps. Des lors, dans la mouvance de ces événements, la proclama-
tion de la Parole, la manifestation de I’Esprit et la pratique du double
commandement d’amour sont les hauts faits a raconter. C’est ce que Luc
accomplit dans les Actes des apdtres, non sans suggérer que cette marche

n’est pas encore triomphante.



	Études lucaniennes : rétrospective et prospective

