
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 125 (1993), P. 85-110

BIBLIOGRAPHIE

Les Homélies Clémentines. Traduit du grec, introduit et annoté par André Histoire de

Siouville, préface de Christian Jambet, Lagrasse, Verdier. 1991, 417 p. la théologie

Parue en 1935 à Paris, cette première et unique traduction des Homélies
Clémentines était devenue introuvable, au grand dam des chercheurs. Cette réédition
est donc la bienvenue, dans l'attente de mieux, c'est-à-dire d'un travail qui soit plus
précis dans sa traduction et plus au fait de toutes les recherches importantes qui ont
été faites dans le domaine du judéo-christianisme depuis lors. La nouvelle préface de
Christian Jambet. dans la perspective qui est la sienne, comme disciple d'Henry
Corbin. resitue avec à-propos, dans le contexte philosophique et spirituel des trois
familles monothéistes, le thème si actuel des Homélies Clémentines qui révèlent en
effet l'existence d'un authentique courant judéo-chrétien, placé sous l'autorité de

Clément de Rome et fidèle aux apôtres Jacques et Pierre. «Le fait historique du

judéo-christianisme ne nous conforte pas dans l'idée d'une harmonie préétablie du

judaïsme et du christianisme, mais nous invite au contraire à nous demander
comment des hommes ont pu se reconnaître dans la révélation messianique du Christ
Jésus, et ne point rejeter le cœur vivant du judaïsme. Ce qui servait de principe
d'explication devient l'objet à comprendre» (cf. p. IX).

Jean Borel

Michel Coune, o.s.b. (éd.). Grâce de la Transfiguration d'après les Pères
de l'Occident. Textes présentés par Dom Michel Coune (Vie Monastique

24), Bégrolles-en-Mauges, Abbaye de Bellefontaine, 1990, 293 p.

Après avoir publié Joie de la Transfiguration (1985) qui rassemblait autour du
thème de la transfiguration un ensemble de textes exégétiques et homilétiques des

Pères orientaux, Dom Michel Coune offre ici le second volet de ses recherches par
un recueil regroupant autour du même thème les sermons les plus représentatifs des

Pères de l'Occident. C'est dans le Contra Marcionem de Tertullien que nous
trouvons le texte latin le plus ancien à propos de la transfiguration de Jésus, et c'est
l'occasion d'un commentaire vivant qui présente déjà une riche réflexion christologique.

A sa suite. Hilaire de Poitiers. Ambroise de Milan, Jérôme, Chromace

d'Aquilée, Augustin et Léon le Grand se sont penchés sur les significations théologiques

et spirituelles de ce récit merveilleux. Il faut attendre alors le VHP siècle pour
voir ressurgir, sous la plume de Bèce le Vénérable et Ambroise Autpert, deux
méditations importantes à ce sujet. Plusieurs textes remarquables du célèbre Abbé de

Cluny, Pierre le Vénérable, sont aussi traduits pour la première fois en langue
française, avec ceux de Hervé de Bourg-Dieu, Pierre de Celle, Adam de Perseigne et
Bernard de Clairvaux. Nous sommes au XIIe siècle, et c'est à l'Ecole mystique des

victorins que nous convie la synthèse spirituelle de Maître Achard sur les neuf trans-



86 BIBLIOGRAPHIE

figurations de notre Seigneur. Raoul Ardent, Pierre de Blois et Innocent III sont
enfin les témoins de l'âge scolastique et analysent de manière structurée les raisons
de la transfiguration et les différents aspects du mystère de Jésus. Si les Pères orientaux

ont beaucoup parlé de la lumière thaborique et des possibilités de sa vision
exceptionnelle par les hésychastes en prière, les Pères occidentaux ont le plus
souvent parlé de la grâce, et d'une grâce multiforme sanctifiant celui qui y participe.
Il est à souhaiter qu'un jour l'Eglise d'Orient, fidèle à son héritage, et l'Eglise
d'Occident, fière du sien, se retrouvent dans un même émerveillement, terrassées, comme
le furent les trois premiers témoins, devant le rayonnement insoutenable de la

Lumière du Christ.

Jean Borel

Endre von Ivanka, Plato Christianus. La réception critique du platonisme
chez les Pères de l'Eglise, traduit de l'allemand par E. Kessler, révisé

par R. Brague et J. Y. Lacoste, Paris, PUF, 1991, 470 p.

Le développement que connaissent aujourd'hui les études de théologie historique
patristiques et médiévales et le renouveau qui surgit un peu partout de l'intérêt du
discours théologique suscitent heureusement la traduction d'ouvrages importants.
Plato Christianus en est un. Dès sa première édition allemande, en 1964, à Einsiedeln,

il devint rapidement un classique du genre. Il rassemblait, en effet, en un
ensemble savamment structuré, les meilleurs essais du célèbre professeur hongrois,
parus entre 1936 et 1960, sur un thème qui avait déjà fait couler beaucoup d'encre,
celui de l'intégration du message chrétien en milieu grec, par la réutilisation de tout
un lexique philosophique d'origine platonicienne. Même si, depuis le XIIIe siècle,
nous sommes habitués aux références arristotéliciennes comme arrière-fond obligé
des orientations de la doctrine officielle de l'Eglise latine, il ne faut jamais oublier
que, jusque-là, ce fut le plus souvent le moyen- et néo-platonisme qui avaient donné
aux chrétiens un certain nombre de concepts clés. Avec autant de perspicacité que
de nuances, Endre von Ivanka montre comment «la réception de schémas de pensée
et de concepts directeurs platoniciens dans la pensée chrétienne a, dans chaque cas,
déployé ses effets, quelles transformations et réinterprétation elle a requises, quels
avantages elle a représentés pour la formulation des vérités de base du christianisme,
et de quels dangers de déformation elle était grosse». Le présent volume tente de
faire la somme de toutes ces investigations de détail, de les replacer dans un
contexte plus vaste et de les concevoir comme les étapes d'une longue histoire dont
l'enjeu est encore vivant de nos jours dans le dialogue entre l'Orient et l'Occident
chrétiens. Partant de l'explicitation des bases essentielles du platonisme et interrogeant

tour à tour les œuvres capitales d'Origène, Grégoire de Nysse, Augustin,
Denys, Maxime, Grégoire Palamas et des principales écoles médiévales occidentales,
l'auteur nous fait magistralement pénétrer dans tous les processus d'appropriation et
de confrontation, de transformation et de mise à distance que ces maîtres ont su
mettre en œuvre, dans leur désir de fidélité et leur discernement. Par définition, un
débat de ce genre n'est jamais clos. S'il peut conduire d'abord à dépasser les
oppositions banales, apologétiques ou polémiques, il servira à toujours mieux comprendre
et apprécier les héritages hétérogènes dont nous vivons et à accepter que ce pluralisme

et cette tension sont essentiels à la condition humaine.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 87

Adalbert de Vogué, Histoire littéraire du mouvement monastique clans

l'antiquité (Patrimoine), Paris, Cerf, 1991, 488 p.

Par cette passionnante et originale présentation systématique des tout premiers
écrits spécifiques décrivant la vie réelle et l'image idéale des moines à leur début,
nous sommes plongés dans l'ambiance spirituelle des Pères du Désert dont l'existence

fut exclusivement vouée à la quête de Dieu et à l'imitation du Christ, et dont
l'exemple n'a cessé de marquer, jusqu'à nos jours, toute vocation monastique
authentique. Nul n'était mieux préparé à nous ouvrir à l'intelligence de ces textes
que le Père Adalbert de Vogué, spécialiste mondialement connu par la qualité de ses
recherches et de ses travaux sur les règles et la spiritualité du monachisme latin
ancien et, de surcroît, moine lui-même engagé dans la vie bénédictine la plus
traditionnelle. Ce n'est donc pas à une histoire événementielle des origines du
monachisme que l'auteur nous invite, ni à une histoire de la littérature monastique en tant
que telle, mais bien plutôt, et c'est là justement son intérêt, à une réflexion méthodique

et profonde sur les diverses représentations, admiratives ou critiques, que l'on
a faites, dans l'antiquité, du moine et dont témoignent les récits que la tradition nous
laisse. La Vie cle saint Antoine et les Lettres de saint Jérôme occupent naturellement
la première place dans ce premier volume, et nous font pénétrer dans les réalités les

plus concrètes et quotidiennes de l'existence des moines du désert: le travail manuel,
les veilles et les jeûnes, l'accueil des autres, les combats et les grâces de leur vie de

prière continuelle. Et l'auteur souligne, avec autant d'insistance que de raison, que
l'audition ou la lecture de la parole divine, que tous cherchaient à mémoriser par le

cœur, n'était pas une observance parmi d'autres, mais le fondement et le ressort
majeur de tous leurs actes héroïques ou secrets.

Jean Borel

Sebastian Brock, L'Œil de Lumière. La vision spiritueUe de saint Ephrem,
suivi de: La Harpe de L'Esprit, florilège de poèmes de saint Ephrem.
Traduit de l'anglais et du syriaque par Didier Rance. Préface de Dom
Louis Leloir (Spiritualité orientale 50), Bégrolles-en-Mauges, Abbaye
de Bellefontaine, 1991, 368 p.

Cet ouvrage est le résultat d'un double travail: celui d'une longue fréquentation
de l'œuvre poétique d'Ephrem, et celui d'une heureuse collaboration entre deux

spécialistes de la spiritualité syrienne et de ses modes d'expression. En effet, pour
approcher la poésie et la prose du fameux Diacre d'Ederesse, reconnu très tôt
Docteur de l'Eglise universelle, il faut tout à la fois se mouvoir dans l'héritage des

trois cultures mésopotamienne, juive et grecque et être sensible aux domaines de la

théologie et de la mystique, de la cosmologie et du symbolisme, de la Bible et de la

liturgie poétique, car personne, à la période patristique, ne les a aussi bien harmonisés

que lui. A vrai dire, c'est par le biais de la liturgie, comme réponse humaine à

la Parole divine, qu'Ephrem a formé l'âme syro-orientale et l'a incarnée à son plus
haut degré, car plusieurs de ses plus célèbres compositions ont trouvé dans le culte
leur principal lieu de méditation orante. Dans un premier chapitre, S. Brock situe

son auteur comme point de rencontre entre l'Orient et l'Occident et donne quelque

éclairage méthodologique sur son étude. Puis il dispose en six autres chapitres le

fruit de ses recherches sur la vision spirituelle de saint Ephrem, son idéal de sainteté



88 BIBLIOGRAPHIE

et les différentes voies de progression intérieure par l'ascèse et la prière, la méditation

des Ecritures et l'usage des sacrements et de la pénitence. Enfin, il nous introduit

dans l'ambiance traditionnelle du monachisme d'origine syrienne, aussi structuré

que diversifié, et dans le rayonnement duquel se dégage un sens très fort de

l'homme responsable de la création tout entière et de l'humanité. Une parole de

Grégoire de Nysse monte spontanément à la rencontre de celui qui fut surnommé «la
Harpe de l'Esprit-Saint»: «Ues concepts font des idoles de Dieu». C'est pourquoi,
c'est par le langage poétique allusif qu'Ephrem a voulu lui rendre gloire. — La
deuxième partie du livre est consacrée à l'excellente traduction française que Didier
Rance a faite d'un choix important de poèmes, propres à illustrer l'étude qui
précède, et qui fait de ce volume l'une des meilleures introductions actuelles à

Ephrem le Syrien.

Jean Borei.

Agostino Clerici, La correzione fraterna in s. Agostino (Quaerere
Deum, 7), Palermo, Augustinus, 1989, 122 p.

La correction fraternelle peut paraître, à première vue, une thématique tout à fait
secondaire dans la pensée foisonnante de l'évêque d'Hippone; en lisant cet essai
d'un jeune auteur italien (il est né en 1959), on s'aperçoit vite du contraire; en effet,
on est plongé dans une ecclésiologie concrète, qui éclaire maints traits de la personnalité

d'Augustin et nuance pas mal d'idées reçues. Clerici suit Augustin tout au

long de la controverse manichéenne (II), dans la controverse donatiste (III), dans la
controverse pélagienne (V), dans les menus épisodes quotidiens de la vie d'un prêtre
et d'un évêque du IVe siècle finissant et du début du Ve siècle, si travaillé (I). Deux
autres chapitres ont une allure plus synthétique: Clerici propose quelques lignes
générales qui caractérisent la correction fraternelle (charité, humilité, dialectique de

l'autorité) autour d'un domaine sémantique typique: comme un père, comme un
médecin (qu'on se rappelle le rôle du Christus medicus chez Augustin: VI), et il
cerne avec beaucoup d'équilibre, à l'issue de la crise donatiste, la finalité de toute
correction fraternelle dans la communauté ecclésiale (IV). Comme toujours dans

cette collection, les renvois sont presque exclusivement textuels.

Aldo Moda

Jean Chrysostome, Trois Catéchèses Baptismales. Introduction, texte
critique, traduction et notes par A. Piédagnel, avec la collaboration de

L. Doutreleau (Sources Chrétiennes, 366), Paris, Cerf, 1990, 288 p.

A ce jour, et tant que nous n'en retrouverons pas d'autres, la tradition nous
laisse onze catéchèses baptismales de Jean Chrysostome, écrites de sa main et
prononcées par lui-même dans la grande nuit du samedi saint au dimanche de
Pâques à de nombreux catéchumènes qui avaient demandé de recevoir le sacrement
du baptême. La première série de huit catéchèses, découverte par A. Wenger dans le
manuscrit Stavronikita 6 au Mont-Athos, a été publiée en 1957, par ses soins, dans



BIBLIOGRAPHIE 89

le cinquantième volume des Sources Chrétiennes. La seconde série de quatre
catéchèses nous a été transmise par A. Papadopoulos-Kerameus qui les avait trouvées,
en 1909, dans un homiliaire de la Bibliothèque Synodale de Moscou. Par une
curieuse circonstance, la quatrième catéchèse de la seconde série, se trouvant déjà
dans le manuscrit Stavronikita 6, avait été publiée en tant que troisième catéchèse de
la première série. C'est pourquoi nous n'avons ici que les trois premières, restées
inédites. C'est alors que Jean Chrysostome est prêtre à Antioche qu'il prononce ce
cycle de prédications dont le double intérêt est, d'une part, la description des
cérémonies de baptême dans cette ville à la fin du IVe siècle, et d'autre part, la vigueur
de l'argumentation biblique et spirituelle. Les rites essentiels que le Docteur de
l'Eglise mentionne et commente sont les exorcismes, la renonciation à Satan et
l'adhésion au Christ, l'onction prébaptismale, l'immersion sacramentelle, le baiser de

paix et la communion eucharistique. Il est intéressant de noter les différences entre
les deux séries de catéchèses, et notamment qu'il ne soit pas fait ici mention de la
profession de foi, de la récitation du Pater, des vêtements blancs et de l'onction
chrismale. C'est ce qu'aborde avec précision A. Piédagnel dans la remarquable
introduction qui précède leur édition et leur traduction.

Jean Borel

Geoffroy d'Auxerre, Entretien de Simon-Pierre avec Jésus. Introduction,
texte, traduction et annotation par Henri Rochais (Sources Chrétiennes,
364), Paris, Cerf, 1990, 328 p.

H. Rochais, coéditeur avec dom Jean Leclercq des œuvres de saint Bernard et
auteur de nombreuses études sur le monde cistercien, nous livre ici un très beau

texte de Geoffroy d'Auxerre, compagnon de saint Bernard. La tradition manuscrite,
aussi bien qu'un certain nombre de chercheurs, ont d'ailleurs attribué ou du moins
fortement associé cet Entretien à saint Bernard lui-même. Ce ne sont cependant là,
selon H. Rochais, qu'hypothèses non fondées, et l'auteur en est bien Geoffroy, abbé

d'Igny vers 1157-1162 et abbé de Clairvaux de 1162 à 1165. - Cet opuscule est une

longue méditation sur Mt 19, 27-29 composée vers 1147-1148, et destinée à Henri
de Pise, sous-diacre de l'Eglise de Rome, pour qu'il se convertisse. Ecrit avec subtilité

et élégance, ce plaidoyer (prologue, 8-9) est moins une exégèse construite
qu'une exhortation progressive à tout quitter pour suivre le Christ et recevoir le

centuple promis. Mais Geoffroy n'appelle pas son interlocuteur à dédaigner le

monde et à s'isoler des autres hommes. Son Entretien est dans le même temps un

plaidoyer pour une responsabilisation accrue des clercs auxquels il reproche avec
insistance de dédaigner les pauvres en affichant avec arrogance des richesses qu'ils
ont acquises sans travailler. - Cette exhortation, qui sera d'ailleurs couronnée de

succès puisque Henri de Pise entrera à Clairvaux dès 1148, est éditée à partir de huit
manuscrits (choisis pour leur ancienneté parmi les quatre-vingt-six témoins répertoriés

aux p. 14-17) et traduite avec élégance par H. Rochais. La vivacité et l'humour
de Geoffroy sont souvent rendus avec bonheur. On pourra toutefois regretter certains

choix de traduction. Etait-il par exemple inévitable de traduire de trois façons
différentes la phrase invenitur iniquitas eius ad odium qui n'apparaît que quatre fois dans

l'ensemble de l'œuvre et à intervalles très rapprochés (18, 4; 20, 7-8; 21, 11; 22,

15)? Les notes d'H. Rochais facilitent utilement la lecture et indiquent les parallèles
littéraires repérés. En l'absence de conspectus siglorum, l'abréviation MGH SS



90 BIBLIOGRAPHIE

(chap. 38 n. 2) aurait cependant gagné à être éclaircie pour les non-spécialistes par
un renvoi à la note 8 de la page 11 où elle est explicitée. - L'édition se conclut par
trois index fort utiles (index biblique, index des sources non bibliques, index des

mots latins), mais qui doivent être maniés avec prudence. Nous avons pu en effet, à

plusieurs reprises, constater qu'ils étaient incomplets ou inexacts. Ainsi par exemple
faut-il ajouter 20, 7-8 sub iniquitas dans l'index des mots latins et corriger 21. 11 en
21. 10. Plus graves sont les manques de l'index des sources non bibliques: sub

Bernard (Saint), ajouter 14 n. 1: 54 n. 2 (ces deux notes renvoient à la note 5 du

chapitre 5 qui elle-même renvoie aux œuvres de saint Bernard); sub Virgile ajouter
3 n. 4; sub Non identifiés ajouter 6 n. 2. 25 n. 1. 51 n. 1. La constitution même de

cet index fait d'ailleurs problème. H. Rochais semble en effet ne pas avoir voulu y
indiquer l'ensemble des parallèles littéraires repérés, mais seulement les sources

proprement dites de Geoffroy. Mais la distinction entre sources et ressemblances
littéraires paraît délicate à fixer (pourquoi indiquer sub Bernard (Saint) 5 n. 5, et
laisser de côté 51 n. 1, où Ambroise offre le seul texte approchant de celui de

Geoffroy?). Il aurait peut-être été plus utile de faire un index de l'ensemble des

parallèles relevés dans les notes plutôt qu'un tel tri ou. pour le moins, d'indiquer en
tête de cet index qu'il n'était pas exhaustif...

Rémi Gounelle

Francescanesimo e cultura in Sicilia (seco. X11I-XV1). Atti del convegno
internazionale di studio nell'ottavo centenario della nascita di San

Francesco d'Assisi. Palermo, 7-12 marzo 1982 (Schede medievali 12-

13), Palermo, Officina di studi medievali, 1987, 491 p.

Cette trentaine de contributions, introduites et conclues par Cosimo Damiano
Fonseca, intéressent surtout les historiens de la Sicile: développement et organisation
du mouvement franciscain, histoire architecturale, artistique et culturelle locale. A
signaler ici l'étude de Manlio Corselli sur le scotiste Carlo Belli (mort en 1580).
celle d'Alessandro Musco sur Filippo Gesualdi. autre scotiste de l'époque post-
tridentine, et celle de Giuseppe Roccaro sur le platonisme de Pietro Calanna (1531-
1606).

Michel Grandjean

Irena Backus, Lectures humanistes de Basile de Cesaree. Traductions
Latines (1439-1618) (Collection des Etudes Augustiniennes, Série
Antiquité, 125), Paris, Institut d'Etudes Augustiniennes. 1990, 306 p.

Ce travail, accepté en 1988 comme «Habilitationsschrift» par la Faculté de théologie

protestante de l'Université de Berne, a pour but d'apporter quelques éléments
de réponse à la question: pourquoi a-t-on traduit en latin les œuvres de Basile? A
travers une étude détaillée de l'évolution des Opera omnia de Basile de 1515

(première édition d'Œuvres complètes latines de Basile) à 1566 (édition latine de
Gaillot reprise par Fronton du Duc et Frédéric Morel dans leur édition gréco-latine



BIBLIOGRAPHIE 91

de 1618). puis de traductions isolées, imprimées ou manuscrites, de ses traités de
1439 (concile de Florence, qui marque le début de la popularité de Basile en
Europe) à 1598 (édition par Stanislas Ilouius des Orationes de Siméon Métaphraste),
sans pour autant s'interdire des incursions au XIIe siècle (traduction de l'Hex. 1-9
attribuée à Burgundio de Pise) ou dans les traductions de Rufin, l'auteur souligne la
diversité des réponses à apporter à cette question. — Les œuvres de Basile furent en
effet souvent traduites pour servir de pièce d'artillerie dans les controverses qui
agitèrent la chrétienté aux alentours des conciles de Florence et de Trente, et furent
à cette fin «confessionalisées». Ainsi Wolfgang Musculus a-t-il pu affirmer en 1540,
dans la préface à son édition des Opera Basilo, que par sa morale, son respect de

l'Ecriture et par sa foi, Basile avait servi de modèle aux Réformateurs (p. 36). En
revanche. YAsceticon a été publié en 1535 pour instruire le clergé romain et empêcher

la défection des fidèles vers l'Eglise luthérienne (p. 166)... Le cas le plus
intriguant reste celui du catholique Gottfried Tilmann (mort en 1561) qui n'hésite pas à

reprendre la traduction du protestant Wolfgang Musculus souvent sans la corriger
mais en y ajoutant des marginalia antiprotestants! Basile fut également utilisé pour
lutter contre les antitrinitaires. Il ne fut cependant pas seulement traduit dans le
cadre de querelles religieuses, mais aussi pour servir de manuel scolaire (p. 142s.)
ou en raison du contenu moral propre à édifier et de la sagesse supérieure de ses

œuvres (p. 132, 153. 157. etc.). — Chaque traduction est étudiée sous un angle
théologique (quelle est l'intention qui préside à la traduction? son éventuelle visée
polémique?) mais aussi littéraire. L'auteur essaie alors d'évaluer la fidélité et la qualité
de chacune des traductions et, parallèlement, la méthode de traduction employée.
Dans cette étude, le passage progressif de la méthode médiévale de nerbo ad
uerbum à la paraphrase se laisse nettement observer. A ce titre, ce travail devrait
non seulement intéresser les spécialistes de Basile ou de la période étudiée par l'auteur,

mais aussi les spécialistes du livre et ceux qui, plus largement, réfléchissent
aux méthodes de traduction. — L'ensemble est complété par quatre appendices
(p. 209-281) qui détaillent le contenu des principales éditions des Opera omnia de

Basile, par une bibliographie et par un index fort utile puisque comprenant tous les

noms propres cités, sauf ceux des chercheurs modernes. — On pourra seulement

regretter que les nombreuses citations qui entaillent cet ouvrage n'aient pas été plus
systématiquement traduites pour le rendre accessible à qui n'a pas une bonne
maîtrise du latin ou du grec.

Rémi Gounelle

Gustave Martelet, Théologie du sacerdoce. Deux mille ans d'Eglise en

question. Du schisme d'Occident à Vatican II. Tome III. Paris, Cerf,

1990,367 p.

En trois volumes, le P. Gustave Martelet expose le thème du ministère presbytéral

depuis ses origines jusqu'à notre époque. Cette recension concerne uniquement
le dernier volume. L'auteur ne craint pas de mentionner les faiblesses, voire les

misères qu'a connues le ministère catholique au cours des siècles. Ainsi toute visée

apologétique est écartée. Lorsqu'il aborde la doctrine du sacerdoce ministériel, l'A.
ne prétend pas qu'elle a été pervertie par le Magistère, mais il est très sensible au

conditionnement historique qui a influencé la formulation de l'enseignement ecclésial.

Il fait allusion (cf. p. 107) à un texte de la Congrégation romaine de la foi qui



92 BIBLIOGRAPHIE

nous paraît important et que nous citons intégralement: «Les vérités que l'Eglise
entend réellement enseigner par ses formules dogmatiques sont sans doute distinctes
des conceptions changeantes propres à une époque déterminée; mais il n'est pas
exclu qu'elles soient éventuellement formulées, même par le Magistère, en des

ternies qui portent des traces d'une telle conception.» (Mysterium Ecclesiae, 24 juin
1973.) Un exemple particulièrement suggestif illustre cette déclaration. G. Martelet
souligne l'influence profonde qu'eut, au Concile de Trente, l'enseignement du

Pseudo-Denys l'Aréopagite qui. entre autres, écrivit deux ouvrages: De la hiérarchie
céleste et De la hiérarchie ecclésiastique. L'A. estime que les textes conciliaires
«trahissent la conviction que le concept dionysien de hiérarchie était plus décisif»,
aux yeux des évêques et des théologiens, «que celui néotestamentaire d'apostoli-
cité». Le prestige doctrinal de Denys était immense puisqu'on le croyait disciple de

saint Paul. G. Martelet montre bien aussi comment le catholicisme de l'époque
négligeait le thème du sacerdoce baptismal. Mais la réaction de Luther a été unilatérale.

«Pour mieux retrouver ce que l'on négligeait: le sacerdoce des fidèles, il récuse

ce qu'on privilégiait auparavant: le sacerdoce des prêtres, d'où résultait de fait
l'occultation du sacerdoce des fidèles.» Pour préciser la nature du ministère presbytéral.
l'A. contemple, dans l'Ecriture, le thème de la mission en soulignant comment Jésus,

étant «le Fils comme l'Autre éternel du Père», voudra que. dans son Eglise,
s'incarne ce mystère de l'altérité. Ainsi le ministère ordonné de l'évêque et du prêtre,
qui héritent, chacun à son rang, les fonctions transmissibles des Apôtres a pour
mission essentielle de manifester l'altérité de la Tête par rapport aux membres.
Parlant de l'eucharistie. l'A. écrit: «C'est donc le Christ qui continue de parler par
cet autre et d'obtenir ainsi un résultat qui défie tous les pouvoirs humains.» Cette

position nous semble rejoindre celle de «Foi et Constitution», telle qu'elle est

présentée dans le Document de Lima (le BEM). Mais assez curieusement, l'A. ne

voit aucun obstacle insurmontable à l'ordination des femmes au presbytérat. Pourtant,

le mystère de l'altérité est beaucoup mieux manifesté si l'ordination est
réservée au sexe masculin. L'ouvrage de l'auteur, qui présuppose une profonde
érudition et qui est rédigé dans une langue aux formules percutantes, mérite
vraiment d'être étudié. Nous n'avons remarqué qu'une petite erreur historique. Le
Concile de Pise de 1409 a élu, non pas le Pape Jean XXIII, mais Alexandre V.
Jean XXIII est son successeur.

Georges Bavaud

H. McKennie Goodpasture (éd.), Cross and Sword. An Eyewitness History
of Christianity in Latin America, Maryknoll, New York, Orbis, 1989,

314 p.

Ce recueil de textes, publié à l'occasion du cinquième centenaire de la conquête
de l'Amérique, est intéressant, car il diffère sensiblement des ouvrages historiques
habituels. En effet, l'éditeur a voulu raconter cet événement majeur et l'histoire de

l'Amérique latine jusqu'à aujourd'hui par ceux-là mêmes qui y ont été personnellement

impliqués. C'est ainsi que cent dix-huit voix de tous horizons se font entendre
au travers de la lecture de lettres, de journaux personnels ou de récits de voyage, de

Christophe Colomb à Troy Beretta, un missionnaire canadien interviewé par un
journaliste péruvien en novembre 1983. Tous ces textes, classés chronologiquement, sont
regroupés en trois périodes: 1. 1492-1808. période de la «chrétienté hispanique»;



BIBLIOGRAPHIE 93

2. 1808-1962, période de la rupture de cette chrétienté et émergence d'une diversité
religieuse avec la venue des protestants: 3. 1962-1985, période des luttes de libération,

entraînant de profondes crises pour les Eglises. Chaque période est introduite
par un résumé signalant les événements principaux, alors qu'une brève notice
indique auteur, date et contexte de chaque extrait. Les textes officiels ont été laissés
de côté pour donner la parole aux témoins, ce qui explique le ton très vivant et
parfois passionné qui transparaît de ces pages saisissantes.

Serge Molla

Paul Tillich, La dimension religieuse de la culture. Ecrits du premier Théologie
enseignement, 1919-1926. traduit de l'allemand, choix de textes. contemporaine
Genève/Paris/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses de l'Université de

Laval, 1990, 311 p.

Le groupe de recherche «Paul Tillich» de l'Université Uaval nous offre ici un
recueil précieux et attendu, fruit d'un long travail et d'une belle coédition. L'on sait
que la plupart des écrits de la période allemande de Tillich. exception faite de la

Philosophie de la religion, étaient inaccessibles en français. Or. voici que l'on nous
présente onze textes caractéristiques de son enseignement de Berlin. Marbourg et
Dresde. L'image de Tillich en francophonie devrait s'en trouver non pas complètement

bouleversée mais précisée et enrichie. La période de 1919-26 est en effet
marquée par une production de haute signification théologique mais aussi philosophique

- l'on sent ici l'effort de Tillich pour assurer sa position dans le monde
universitaire, mais bien plus encore, sa participation passionnée et inspirée à la
véritable révolution esthétique et morale que fut la vie culturelle sous la République de
Weimar. Ce qui en ressort nettement, c'est que pour le Tillich de cette époque, les

problèmes culturels incluent les questions politiques et sociales, mais aussi que.
réciproquement, le socialisme religieux doit passer par une rénovation de toute la vie de

l'esprit. - Les textes sélectionnés sont des écrits de circonstances (articles,
conférences, etc.). Une soigneuse introduction de Jean Richard explicite les raisons de

leur choix, les conditions de leur production, les limites et les présupposés de leur
traduction. Un index thématique, en fin de volume, permettra à ceux que cela
intéresse d'en préciser méticuleusement la logique théologique. Tous les écrits ici
présentés ont une originalité. U'on se permettra cependant d'insister plus particulièrement

sur cinq d'entre eux. La conférence donnée en 1919 devant les membres de

la Société kantienne de Berlin sur «L'idée d'une théologie de la culture» marquera,
de l'aveu même de Tillich, le point de départ de son interprétation de la religion
comme sens ultime de toute forme culturelle. L'auteur réplique ici à la mise en

question de la théologie dans l'Université. L'on discerne une polémique contre le

protestantisme conservateur ou néo-orthodoxe. L'approfondissement du sens de la

complémentarité du «théologien d'Eglise» et du «théologien de la culture» donne à

ce texte une valeur qui dépasse sa dimension critique et conjoncturelle. L'article de

1923 sur «Le sacré chez Rudolf Otto» reproche à ce dernier de ne pas avoir assez

tenu compte de la dimension de la rationalité du religieux, et est à cet égard révélateur

de l'ensemble de l'effort de Tillich à cette époque. Les lignes sur «Le monde

spirituel en l'année 1926», plus concrètes que les autres écrits, ont un côté politiquement

quasi prémonitoire. Mais ce sont surtout les deux textes sur le «démonique»
(en allemand «dämonisch», parfois rendu à tort part «démoniaque») qui nous retien-



94 BIBLIOGRAPHIE

dront. Ils abordent le sacré dans son côté obscur mais aussi créateur et vivant. La
subtilité et l'importance de ce qui s'énonce ici (sur le rapport christianisme-religion,
sur le rôle du mal dans les institutions et les traditions) mériterait de faire un jour
l'objet d'une confrontation fouillée avec les points de vue des autres grandes théologies

du XXe sur ces sujets.

Bernard Hort

Hans Urs von Balthasar, Theologie der drei Tage, Freiburg im Breisgau.
Johannesverlag, 19902, 272 p.

Après la mort de H. U. v. Balthasar (26 juin 1988), il semble bien que le

Johannesverlag, qu'il avait lui-même fondé, entreprenne de rééditer toute son œuvre.
Il s'agit ici de sa contribution la plus importante à la grande dogmatique collective
Mysterium Salutis dont il avait, dans les années 50. développé le plan avec
K. Rahner. Comme ce livre a lui aussi déjà été traduit en français (Pâques, le

mystère. Cerf, 1981), je donnerai toujours en second lieu la référence au texte français

qu'à l'occasion je retoucherai. - «Surtout ne vous perdez pas! Il y a dans mon
œuvre des excursus de plus de 1000 pages», m'avait dit un jour H. U. v. Balthasar.
Bien que relativement ancienne (1969). cette contribution pennet un bon accès à des

aspects centraux de la théologie balthasarienne. «Dieu a agi sur et dans le monde de

manière insurpassablement concrète en Christ. La théologie qui veut penser cet agir
doit par conséquent être aussi concrète que possible. C'est pourquoi elle ne devrait

pas s'enfermer tout de suite dans des catégories générales comme la 'réconciliation',
le 'salut', la 'justification'. Mais elle doit chercher à ressaisir, dans une démarche de

méditation et de contemplation, ce que sont la crucifixion, la communauté de destin
avec les morts et la résurrection du Christ», à la recherche d'un pont entre la théologie

académique avant tout abstraite et une théologie spirituelle qui suit le Christ
sur le chemin de la croix («zur Neuauflage», p. 5, cf. aussi p. 41/p. 41). Ce n'est

que lorsque Dieu a vécu l'expérience dernière du monde (celle du refus de lui obéir)
qu'il n'est plus pour ses créatures un juge supérieur et extérieur, mais, dans l'expérience

de toutes les dimensions de l'être (y compris l'abysse de l'enfer), en tant que
'devenu homme', il devient l'aune et la mesure de l'homme (p. 18 /p. 16). Le
crucifié est le but de toute existence humaine sociale et personnelle, en tant que
dernier jugement, et. comme au travers du feu (1 Co. 3.15). salut (idem). Cette
vision, l'A. la trouve confirmée par l'Ecriture, la Tradition, les écoles kénotiques du

XIXe siècle et les grandes écoles de la piété catholique. (On retrouve aussi dans ce

livre les influences déterminantes d'Adrienne von Speyr. d'Henri de Lubac et de

Karl Barth.) Le hiatus de la croix est insurpassable (et surtout pas par la philosophie).

Ua concentration sur l'obéissance du Fils, sur son don (rrapaôiSovai) n'est
compréhensible que dans une théologie trinitaire (p. 107/p. 105). Belles pages sur la

croix comme jugement (p. 114-119/p. 113-119) et sur les liens entre croix et trinité.
Comme le Christ, sur la terre, était solidaire des vivants, il l'a été. dans la tombe,
des morts (p. 142/p. 140) et ce, dans une expérience de totale passivité. Avec la

descente au séjour des morts, il ne s'agit pas tellement d'une victoire arrachée au

moyen de ce "Descensus', mais de la proclamation triomphale d'une victoire déjà
emportée (p. 152/p. 151). Dieu, en Christ, par son expérience de l'abysse, n'en-
globe-t-il pas tous les abysses du séjour des morts (p. 160/p. 160)? Car c'est lui qui
fixe ses limites à toute (con)damnation ultérieure. Si Dieu est le créateur de la
liberté humaine, alors le jugement et L'enfer' lui appartiennent et, s'il envoie le Fils



BIBLIOGRAPHIE 95

dans le monde non pour le juger mais pour le sauver, alors il doit aussi introduire le
Fils 'devenu homme' dans L'enfer'. Cette vision du chaos par le Dieu-Homme est la
condition de notre vision de Dieu (p. 168/p. 168). - Les pages consacrées à la
résurrection (très informées exégétiquement; entre autres p. 219-238/p. 222-244) nous
surprendront peut-être moins. A noter l'insistance de l'A. sur Ro 4.25 qui rattache la

justification non pas à la croix mais à la résurrection (ce qu'il utilise polémiquement
contre Bultmann; p. 184/p. 185). Tous les schémas s'effondrent devant l'événement
de la résurrection (p. 190/p. 191). car le mystère qu'il exprime, dans son unicité, ne
peut être reconstruit de nulle part (p. 192/p. 194). La particularité de la théologie et
piété de H. U. v. Balthasar ressort suffisamment des lignes qui précèdent. J'aimerais
souligner à quel point, pour lui. l'Eglise est toujours déjà donnée, à la croix et sous
la croix, dans et avec la résurrection, dans la dualité typique pour lui d'une Eglise
hiérarchique pétrinienne, liée aux ministères, et d'une Eglise de l'amour toujours
plus grand, dans une suivance johannique (p. 23/p. 22). Le Nouveau Testament tout
entier est en marche vers la croix et la résurrection, et il en revient (p. 23/p. 22). Si
toute l'incarnation se dirige vers et est soumise à la croix, cela devrait réfuter le
mythe moderne comme quoi le christianisme est avant tout un 'incarnationnisme',
enracinement dans le monde profane et non pas un mourir à ce monde («Absterben
dieser Welt») (p. 26/p. 25). Ces affirmations, appuyées sur de Lubac - peut-être la
croix de l'interprétation balthasarienne -, se retrouvent en tension avec les dernières

pages du livre qui, citant Moltmann et Gaudium et Spes. rappellent la seigneurie du
Christ sur toutes les forces cosmiques et les puissances de ce monde, rappelant
encore que atOTTJpicx signifie aussi shalom, non seulement salut individuel de l'âme
mais aussi réalisation d'une espérance eschatologique de justice, humanisation de

l'homme, socialisation de l'humanité et paix pour la création tout entière (p. 256/
p. 263). Les promesses et la complexité de la théologie de Balthasar ressortent de

ces lignes. Une écharde dans la chair de la théologie...

Jean-Eric Bertholet

Gerard F. O'Hanlon. The Immutability of God in the Theology of Hans

Urs von Balthasar. Cambridge. Cambridge University Press, 1990,

229 p.

L'œuvre de H. U. v. Balthasar n'est pas encore très familière aux lecteurs

anglophones. O'Hanlon. qui lui-même a pratiqué H. U. v. Balthasar depuis une

dizaine d'années, se propose donc de les y introduire, et il le fait avec beaucoup de

clarté. Après avoir lu son livre, on sera familier des thèmes centraux de H. U. v.

Balthasar, comme on aura aussi une bonne description de la manière particulière de

cet auteur, qui échappe à toute classification, bien qu'elle intègre l'Antiquité
classique, la littérature européenne, la philosophie occidentale, l'histoire des religions, la

théologie biblique, patristique et médiévale, et, dans la connaissance et le respect de

la tradition, une certaine ouverture à des thèmes contemporains. La question de

l'immutabilité de Dieu, qui a été reprise à nouveaux frais dans ces dernières décennies,

n'est pas véritablement centrale dans l'entreprise théologique de H. U. v. Balthasar,
bien que nombre de ses écrits y touchent, principalement Pâques, le mystère et la

Theodramatik (1973-1983). Il souhaite maintenir l'immutabilité de Dieu en tant que
sa fidélité, mais une fidélité qui entre en histoire sur le mode trinitaire ou qui. plutôt,

englobe, intègre l'histoire dans la vie intratrinitaire. La démarche de l'A. permet de

résumer heureusement nombre de questions subsidiaires en fonction de cette ques-



96 BIBLIOGRAPHIE

tion malgré tout excentrique de l'immutabilité de Dieu. Partant de la christologie de

H. U. v. Balthasar (ch. 1). il aboutira à sa présentation de la vie et de la dynamique
trinitaire (ch. 4), en passant par les questions du rapport à la création (ch. 2) et celle
du rapport de l'éternité et du temps (ch. 3). Ue chapitre 5 est consacré à une discussion

critique des énoncés de Balthasar sur l'immutabilité de Dieu en fonction de

nombre de philosophes anglo-saxons. Le mérite principal de O'Hanlon est de nous
montrer la portée (et les limites) des énoncés balthasariens (qu'il ne faut pas
confondre avec des énoncés philosophiques), en même temps que leur profonde
légitimité, en nous rendant aussi attentifs à certains dangers de réflexions contemporaines

trop hâtives qui, voulant réintroduire le changement en Dieu, diluent finalement

Dieu dans la création. U'apport essentiel de H. U. v. Balthasar est sa méditation

sur la vie intratrinitaire qui permet d'intégrer les notions de changement et de

souffrance dans notre compréhension de Dieu. Dieu, librement, décide de participer
à la souffrance humaine. Mais le mystère de sa libre décision ne signifie pas encore
qu'il se dissolve dans cette souffrance. C'est ce que veulent suggérer les concepts de

'supra-mutability' et de 'supra-suffering' (p. 117). Sans aucun doute ce mode de

pensée trouve-t-il son origine dans le Surnaturel de H. de Uubac qui avait profondément

marqué H. U. v. Balthasar et c'est avec surprise que j'ai trouvé si peu de

références à H. de Uubac dans ce livre de O'Hanlon. L'œuvre de H. U. v. Balthasar est
faite de «répétitions concentriques» et d'un apparent glorieux désordre dont l'A. a

cependant su montrer l'unité de forme, son recentrement constant sur le tout de

l'amour trinitaire divin, dans une approche méditative de l'Ecriture, en refus évident
d'un rationalisme théologique excessif de la modernité, mais en refus aussi d'une
vision fidéiste ou fossilisante de la tradition. Ua vie de l'amour trinitaire immuable
nous fait découvrir la vérité et la réalité de notre vie et de notre monde de changement.

Elle fonde l'espérance d'une participation 'toujours plus grande' à la gloire
divine. Ues remerciements adressés en préface entre autres à Werner Uôser (dont
H. U. v. Balthasar parlait comme d'un ami et dont il recommandait le livre Im
Geiste des Origines comme approche de son œuvre) montrent aussi que l'A. se

retrouve tout proche de la source théologique balthasarienne.

Jean-Eric Bertholet

Nicolo Madonia, Ermeneutica e cristologia in W. Kasper. Presentazione di
W. Kasper, Palermo, Edizioni Augustinus, 1990, 311 p.

Le projet de l'A., professeur de théologie dogmatique à Agrigente (Sicile),
consiste à dégager les lignes portantes de la théologie de Walter Kasper, et de sa

christologie en particulier. L'A. présente dans un premier temps l'arrière-fond philo-
sophico-culturel du théologien allemand: l'idéalisme allemand tardif, en particulier
la philosophie du dernier Schelling, et les théologiens de l'Ecole de Tübingen. De
Schelling, Kasper retiendrait son essai de concilier métaphysique et histoire, empirisme

et rationalisme, qui aboutit à une synthèse dans laquelle l'histoire devient lieu
de manifestation de l'absolu. Schelling introduit dans sa philosophie le concept
dynamique du Dieu de l'histoire, où Dieu fonde le temps de l'histoire. Le christianisme

ne tient pas dans une doctrine quelconque mais est révélation historique par
excellence. Des théologiens de l'Ecole de Tübingen. Kasper retiendrait quatre
éléments principaux. Premièrement, une démarche en tension entre l'attachement à

une tradition et l'attention aux sollicitations du monde moderne. Deuxièmement,
l'intégration de l'histoire dans la réflexion théologique et l'élaboration d'une théo-



BIBLIOGRAPHIE 97

logie historique. Troisièmement, la notion centrale de tradition vivante, forme de la
révélation chrétienne qui en assure l'historicité: son contenu, le Christ, se développe
dans l'Eglise. Quatrièmement, le personnalisme. qui renvoie à la liberté humaine,
constitutive du processus de la foi et de l'histoire. Kasper projette d'élaborer une
théologie et une christologie historiques répondant aux interpellations d'une modernité

autonome et d'un homme moderne libre. La christologie de Kasper représente
un essai de réconciliation; entre le Jésus de la critique historique et le Christ
confessé par l'Eglise, entre la christologie «du bas», partant de l'humanité de Jésus,

et celle «du haut», partant de la dimension éternelle du Fils préexistant, entre
christologies fonctionnelle et ontologique. Kasper cherche une synthèse qui dépasse un
anthropologisme réducteur et une vision métaphysique, qui n'est plus pertinente pour
l'homme du XXe siècle. L'histoire et l'Eglise constituent donc les deux pôles de la

christologie de Kasper, où le premier fonde le second. Kasper valorise les

dimensions historiques, salvifiques et eschatologiques de Jésus-Christ où, selon lui,
les deux dimensions mentionnées sont indissociablement liées. Par ailleurs. Christ
étant celui qui révèle le Dieu trinitaire, Kasper tente de montrer le lien entre Christ
et Esprit en vue d'élaborer une «christologie pneumatologique». Pâques est le lieu
d'articulation entre Jésus, implicitement Christ par la prétention de sa parole et de

ses actes, par son baptême, sa mort, sa conscience et son rapport filial à Dieu, et le

Christ de l'Eglise; la christologie. post-pascale, relit ces éléments de la vie du Jésus

historique à la lumière de la résurrection. - Ce livre a le mérite de situer les enjeux
du débat christologique et de défendre une position face à des théologiens plus
progressistes (Rahner, Küng, Bultmann). Kasper tente d'exprimer de manière
nouvelle les affirmations christologiques classiques, conciliaires notamment,
soulignant leur visée sotériologique, en vue de répondre dans un esprit de dialogue des

apories de la modernité, impuissante à donner du sens et de l'espoir à l'histoire des

hommes. Je reste moins convaincu que l'auteur qu'il y parvienne. Certaines
problématiques contemporaines, comme celle du mal, de l'éthique, du rapport entre approches

ontologique et phénoménologique, sont à peine évoquées ou traitées rapidement,

alors que des thèmes tels que la conscience de Jésus occupent une place peut-
être exagérée. De plus, l'appui sur l'histoire de Jésus, central dans la démarche

présentée, reste malheureusement équivoque: on a souvent de la peine à savoir s'il
est question de science historique ou d'histoire comme dimension théologico-philo-
sophique fondamentale. La forte concentration sur l'Eglise et la tradition ainsi que
l'exclusivisme christologique dans la pensée de Kasper, problématiques en régime de

modernité, auraient mérité une évalution critique dans la synthèse conclusive de l'A.
Présentation intéressante, mais rapide sur des points décisifs.

Philippe Bovey

François Marty, La bénédiction de Babel. Vérité et communication (La nuit
surveillée), Paris, Cerf, 1990. 272 p.

L'ouvrage sous recension propose une réflexion sur la pluralité des langues
humaines. Comme le souligne l'A. lui-même, le parcours envisagé n'est pas celui
d'un examen systématique d'une question (cf. p. 14), il s'agit plutôt d'une «promenade»

avec des détours, voire des culs-de-sac, ayant néanmoins un but, à savoir la
question de la vérité face à la diversité. La première partie («La bipolarité du

langage», pp. 17-94) est consacrée à la présentation des théories linguistiques. Marty



98 BIBLIOGRAPHIE

s'intéresse notamment aux travaux de F. de Saussure et de L. Wittgenstein. Si de
Saussure insiste sur l'arbitraire de la langue et sur sa performance de bâtir du sens
avec ce qui n'a pas de sens, Wittgenstein émet l'idée d'un langage absolument
primitif à l'époque de l'enfance de l'humanité. Ces deux formes contemporaines
d'attention au langage montrent, chacune à sa façon, la «spatialité du langage»; communiquer

signifie entrer dans un univers (c'est une inscription spatiale). Mais qu'est-ce que
la communication? La deuxième partie («La communication: prendre corps, faire
corps», pp. 95-189) cherche à répondre à cette question. Marty part des observations
de la psychanalyse pour insister sur le fait que le mythe de Babel révèle le problème
de l'identité que l'individu doit assumer dans les relations humaines. L'homme en tant
qu'être sensible est un corps signifiant car ce n'est qu'à partir de ses sens (sa sensibilité)

que l'homme peut émettre des signes. Pourtant, l'individu n'est corps signifiant
qu'en constituant du même coup le corps social. La langue est certes l'organe de base

permettant les relations entre les différents corps sociaux (les cultures), mais pour que
ces relations puissent se réaliser elle doit passer par l'épreuve des traductions. C'est la
confrontation avec l'autre qui mène vers l'universalisme. Si les culture dans leur
diversité sont toutes candidates à l'universalité de l'homme, comment alors aborder le

problème de la vérité? La troisième partie («Un horizon de vérité», pp. 191-254)
propose quelques jalons. L'A. insiste sur le fait que l'unité a pour vecteur la diversité
des langues en rappelant le récit biblique de la Pentecôte qui pourrait être considéré
comme «une épreuve, victorieuse, de communication (p. 199). Ensuite, Marty essaie
de donner une définition de la vérité qui se veut dynamique mais qui reste assez

vague: «La vérité est l'horizon de convergence que soutiennent les paroles qui
s'échangent, en même temps qu'il les suscite, paroles dans lesquelles l'être sensible
de l'homme devient corps signifiant dans un corps social, sujet d'une culture que la
présence de l'étranger relève de sa particularité» (p. 209). Dans la conclusion («Vérité
et communication», pp. 255-265). l'A. souligne l'apport de la communication dans la
quête de la vérité. C'est dans ce contexte que la sagesse biblique devient importante.
Cet essai est agréable à lire, même si l'enchaînement des paragraphes ne semble pas
toujours évident. Certaines affirmations (théologiques et d'autres) mériteraient une
discussion (par exemple l'interprétation de l'alliance, p. 260). Le texte biblique
(Babel, promesse à Abraham. Pentecôte) sert de point de départ sans être objet d'une
analyse ou d'une interprétation. Ceux qui s'intéressent davantage au mythe de Babel
et à l'histoire de sa réception pourraient consulter l'ouvrage de H. Bost. Babel. Du
texte au symbole. Genève 1985.

Thomas Römer

Antoine Vergote, Explorations de T espace théologique. Etudes de théologie
et de philosophie de la religion (Bibliotheca Ephemeridum Theologi-
carum Lovaniensium XC), Louvain, Presses Universitaires de Louvain,
1990, XVI+ 713 p.

L'auteur est bien connu par ses travaux de psychologie ct de philosophie de la
religion. Il a réuni ici 35 articles et essais parus entre 1952 et 1988. L'ouvrage est
structuré en quatre parties. La première partie reprend des études d'exégèse, de théologie

biblique et d'interprétation psychanalytique de l'Ecriture. Les réflexions sur
Rom. 7 et sur les rapports entre la loi morale et le péché originel frappent par leur
envergure et leur cohérence. L'auteur fait preuve d'une belle vigilance critique
quand il aborde des questions épineuses comme la théodicée ou l'infaillibilité de

l'Eglise. Sa formation psychanalytique lui permet de rendre compte de l'articulation
entre paternité de Dieu et constitution de la morale chrétienne en ses ambiguïtés. La
deuxième partie fait appel aux démarches de la théologie fondamentale et de la



BIBLIOGRAPHIE 99

philosophie de la religion. Les thèmes traités sont fort divers (la religion et le sacré,
la conscience morale, temps et éternité, la mort). C'est surtout avec «Nom, présence,
visage» et «L'autre au fondement de l'Ego et l'intersubjectivité» que nous accédons
au cœur de sa pensée. La troisième partie traite des relations entre sacrement,
symbole, sacrifice et corporéité. Enfin, la quatrième partie, plus disparate, s'ouvre
sur une réflexion d'actualité sur «Religion et sécularisation en Europe occidentale».
Les perspectives sont fermes et denses, même si elles peuvent paraître parfois dater.
La pensée est constamment critique. La psychanalyse n'est pas reprise de manière
inconditionnelle; si l'auteur harmonise ici ou là interprétation théologique et interprétation

psychanalytique (par exemple dans sa lecture de Rom. 7), il reconnaît les
limites de la vision freudienne et s'efforce d'y remédier. Freud, nous dit l'A., n'a
pas suffisamment thématise la reconnaissance de l'autre; son éthique demeure
partielle et partiale. Il faut maintenir l'écart entre l'expérience humaine et la révélation

de Dieu; la «dehiscence verticale», par laquelle l'humain s'ouvre au divin, ne
saurait masquer la dramatique du mal. Comme Ricœur. Vergote soumet la représentation

traditionnelle du péché originel à la critique. Il pense le caractère énigmatique
de Dieu, comme origine originante se tenant à la source de la subjectivité, mais ne
faisant jamais nombre avec elle. L'intersubjectivité est de l'ordre de l'amour et
renvoie à l'altérité de Dieu. En retour, cette altérité forte dévoile l'exigence éthique
due à l'autre, par-delà le désir qui voudrait l'occulter: «Pour que l'éthique s'instaure,
il faut qu'aux désirs soit enseigné le respect. L'éthique est le paradoxe de la loi qui
interdit et justifie à la fois» (p. 155). La foi chrétienne transforme et éclaire la
morale commune, dans la mesure où «l'existence croyante est un centre de rayonnement

pour l'éthique dans l'humanité» (p. 191).

Denis Müller

Joseph Comblin, Anthropologie chrétienne, traduit de l'espagnol par
Raymond Paratte, présenté par René Simon (Collection Libération),
Paris, Cerf. 1991.265 p.

«Quelle sera donc la contribution du christianime à la libération de l'humanité?»,

se demande l'A. connu de tous les passionnés de la théologie de la libération.

Et l'A. de répondre: «Le christianisme mène l'humanité vers l'homme
nouveau, non pas d'abord sous forme de doctrine, mais plutôt par ces réalités
concrètes que sont les communautés chrétiennes, les missionnaires et la pratique de

l'évangélisation. Le cheminement de l'homme nouveau commence parmi les

pauvres, qui sont les porteurs privilégiés de la libération de l'homme ancien» (8;
249). Leurs communautés, nous dit Comblin, sont Jésus-Christ, lequel se rend

présent en elles. «Celles-ci apportent vraiment du nouveau: leur agir. L'agir des

communautés chrétiennes dans le monde, voilà bien la contribution propre aux chrétiens

en vue de la libération. Il a pour nom l'évangélisation» (9). A l'enseigne
de telles paroles programmatiques, J. Comblin esquisse donc une anthropologie.
Abordant tour à tour les thèmes de la personne et du corps, de la dimension spatiale
et temporelle de la vie humaine, les défis de la science, de la technologie et du

travail ainsi que la quête collective et individuelle de la liberté, il nous introduit «à

une vue panoramique de l'humanité et de sa libération» (7) avec, comme réfèrent

essentiel, la christologie de l'homme nouveau. L'A. la transforme-t-il subrepticement
en anthropologie? La présence des communautés de base comme Christus prolon-



100 BIBLIOGRAPHIE

gatus et le messianisme des pauvres qui s'ensuit ont-ils été suffisamment réfléchis?
C'est une question que j'ajouterais à la liste des questions ouvertes signalées par
R. Simon dans sa présentation fort positive. Elle concerne un ouvrage qui s'insère
heureusement dans la collection qui nous offre d'autres livres non moins substantiels,

p. ex. celui sur la Trinité de L. Boff ou l'Ethique communautaire d'E. Dussel.

Klauspeter Blaser

William Jenkinson. CSSp and Helene O'Sullivan. MM., (éd.), Trends in
Mission. Toward the Third Millenium. Essays in Celebration of Twenty-
Five Years ofSEDOS. Maryknoll. N.Y.. Orbis Books. 1991. 419 p.

Actuellement et une fois de plus, nous nous trouvons dans une période de
transition en ce qui concerne la mission chrétienne: quelle devra être sa priorité aujourd'hui?

Quelle place donner à l'inculturation. au dialogue, à la modernité? Quelle
spiritualité le témoignage dans un monde de conflit exige-t-il? Toutes les réponses,
même récentes, vieillissant vite, ces questions sont de nouveau ouvertes. Il faut
inventer de nouvelles solutions frayant le chemin pour l'avenir. Le SEDOS (Servizio
di Documentazione e Studi : un centre international de recherche à Rome) est par
excellence un lieu où de telles réflexions se font notamment dans des séminaires qui,
depuis 1982, se tiennent annuellement. Le présent volume réunit un choix de textes

présentés lors de ces séminaires pour les offrir au public à l'occasion du 25e

anniversaire du Centre. Les auteurs, presque exclusivement catholiques, venant de

partout et représentant des secteurs les plus divers de la théorie et de la praxis
missionnaires, nous confrontent à des genres littéraires et des informations très

divers (présentation narrative, étude de cas. réflexion systématique en sciences

humaines et en théologie). La cinquantaine d'articles ne se prêtent guère à un
résumé, mais permettent en effet une prise de conscience poussée des nouvelles

exigences dans ce domaine si riche en facettes et en situations variées.

Klauspeter Blaser

Robert Michael Franklin. Liberating Visions. Human Fulfillment and
Social Justice in African-American Thought, Minneapolis, Fortress
Press. 1990, 174 p.

Ce petit livre sans prétention rendra de grands services à quiconque tient à

approcher et à comprendre les grandes figures qui servent de références à la communauté

noire américaine. Booker T. Washington et William E.B. DuBois. Malcolm X
et Martin Luther King, Jr., sont en effet fréquemment cités pour les options socio-
politiques et l'on rediscute les prises de positions qui furent les leurs en matière
d'intégration et de justice (raciale). C'est pourquoi l'auteur, professeur assistant

d'éthique à la Candler School of Theology (Atlanta), revient sur chaque leader en

particulier en rappelant brièvement sa biographie et en donnant les grands axes de sa

pensée, avant de les comparer dans un ultime chapitre de conclusion. L'auteur ne
cache pas son admiration pour King et pour les solutions qu'il préconisa, car il fut
celui qui, à ses yeux, «fut le plus fidèle aux symboles et au message de la tradition
noire», en raison principalement de son ancrage ecclésial. On peut néanmoins



BIBLIOGRAPHIE 101

se demander si Franklin ne passe pas un peu rapidement sur la faiblesse d'analyse
politique et économique dont King souffrit les premières années et sur laquelle
Malcolm X mit le doigt. Faut-il dire que Malcolm X joua vis-à-vis de King le
même rôle que DuBois à l'endroit de Washington? Rien n'est moins sûr. mais il eût
été utile de moins juxtaposer les comparaisons pour pouvoir répondre à cette question

et pour mieux comprendre pourquoi Malcolm X est tant célébré en héros dans
la communauté noire aujourd'hui encore.

Serge Molla

Theodore Runyon (éd.). Theology. Politics, and Peace, Maryknoll. N.Y.,
Orbis Books, 1989, 199 p.

Dix-huit personnalités et théologiens des trois continents - Europe. Amérique
latine et Amérique du Nord - se retrouvèrent en avril 1988 à Atlanta (USA) pour
évoquer les rapports que la théologie entretient avec la politique et la recherche de la

paix. L'ouvrage réunit l'ensemble des interventions et les présente sous trois rubriques.

La première est politique (Jimmy Carter. Kurt Biedenkopf. Manuel A.
Garreton), la deuxième historique (Jürgen Moltmann, José M. Bonino. Theodore R.

Weber) et la troisième, intitulée «autres voix», fait entendre des interventions d'horizons

divers (p. ex. Andrew Young. Marc E. Ellis. Rebecca Chopp. James E. Wills et
Gabriel Fackre). L'édition est assumée par le professeur Theodore Runyon de
l'Université d'Emory qui, dans son introduction, relève quatre points clés ressortis de

cette rencontre : 1. Aucune paix ne sera possible sans un accroissement de la justice
(tant politique qu'économique); 2. Les présupposés anthropologiques jouent un rôle
considérable dans les efforts entrepris pour la paix et la justice. 3. Toute paix
s'accompagne d'une garantie de sécurité. 4. Chacun doit reconnaître les intérêts particuliers

de l'autre. En conclusion, si dans le domaine de l'éthique médicale par
exemple, on recourt de plus en plus aux théologiens, cette rencontre d'Atlanta
suggère que politiciens et théologiens gagneraient peut-être à se retrouver plus
souvent pour permettre aux uns et aux autres de ne pas «désespérer» ou de ne pas
«rêver» de la réalité dans laquelle paix et justice ont bien de la peine à s'embrasser.

Serge Molla

Gebhard Fürst (éd.), Glaube als Lebensform. Der Beitrag Johann Baptist
Hirschers zur Neugestaltung christlich-kirchlicher Lebenspraxis und

lebensbezogener Theologie, Mainz, Matthias-Grunewald-Verlag, 1989,

163 p.

En 1988 on a célébré le 100e anniversaire de la naissance de Johann Baptist
Hirscher (1788-1865). figure la plus marquante de «l'école de Tübingen» (Faculté de

théologie catholique). Le présent recueil est composé des contributions entendues
lors d'un colloque consacré à l'actualité de Hirscher pour l'Eglise et pour le christianisme.

Le titre veut mettre en évidence les dimensions existentielle et sociale de la

foi selon Hirscher. et par conséquent sa plausibilité. - Hirscher a enseigné, à

Tübingen puis à Freiburg im B.. la théologie morale et pastorale (avec un accent

particulier sur la catéchèse) dans le sens de leurs liens à la vie. Son thème théologique

central a été le Royaume de Dieu et son effectuation. Il s'est opposé aux néo-



102 BIBLIOGRAPHIE

scolastiques et a donc proposé un renouveau dont les auteurs des articles s'efforcent
de démontrer les prolongements possibles dans les turbulences actuelles. Ils situent
ainsi les idées dominantes et la vie de Hirscher dans son contexte et proposent leurs
reprises dans les débats d'aujourd'hui

Pierre-Luigi Dubied

Sergio Rostagno. Teologia e società. Saggi sull'impegno etico (Nuovi studi

teologici), Torino. Claudiana editrice, 1989. 168 p.

Il s'agit d'un recueil d'articles, contributions de colloques et conférences,
centrés sur le problème de l'éthique protestante dans le monde contemporain, du

systématicien de la Faculté vaudoise de Rome. L'auteur revendique, dans ses propos,
son identité d'Italien de confession évangélique. Ses essais sur l'engagement social
et politique d'un tel croyant sont rassemblés en trois parties: 1. Etre et agir.
2. Herméneutique biblique. 3. Applications. - Prenant acte que le temps de
l'intransigeance, du «ou bien... ou bien», qui caractérisait encore le temps de la résistance
du fascisme, est passé, la première partie présente les fondements de la démarche.
Elle part de Luther - bien qu'en renonçant à sa doctrine des deux règnes qui a par
trop facilité le laisser-aller - fait parfois référence à Calvin, mais s'appuie le plus
souvent sur Barth. Rostagno s'efforce donc de tracer les rapports entre la parole
évangélique et la vie dans ce monde: ceux-ci sont difficiles à cerner puisqu'ils
n'apparaissent jamais sans équivoque et sont rarement reconnaissables comme tels dans
la pratique. On constate une étrange divergence entre la dogmatique et l'éthique.
Théoriquement autant que pratiquement, il convient par conséquent d'entrer dans les

difficultés en acceptant la différence radicale entre Dieu et les hommes (et le monde)
comme un «feu créatif» inspirant l'action pour la transformation possible du monde.
Les essais consacrés à la Bible tournent autour de Jésus et de Paul dont l'intérêt
pour les rapports entre les faibles et les forts (Ro 14,10-13) donne lieu à deux textes.
Les applications touchent les problèmes du service chrétien de la crise, des Droits de

l'homme et de la paix. - Tous ces essais réalisés entre 1979 et 1988 expriment une
volonté rigoureuse de penser la condition croyante dans le monde à travers la
référence à la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Le sérieux de ces réflexions d'un
minoritaire s'efforçant à la responsabilité force le respect.

Pierre-Luigi Dubied

Raymond Brodeur, Jean Mesny et Mary Thérèse Harrington (sous la
direction de). La dynamique symbolique. L'apport d'une catéchèse

pour ceux qui ne peuvent pas suivre (Théologies pratiques), Québec,
Faculté de théologie, Université de Laval, 1990, 305 p.

Ce volume reproduit les actes d'un colloque tenu à Québec en 1987. Les auteurs
sont des théologiens, catéchistes, anthropologues, sociologues catholiques-romains
canadiens, américains, français, suisses, belge et australien engagés dans la pratique
de cette catéchèse symbolique destinée principalement à divers handicapés, ou
chargés de son évaluation. Une bonne part des contributions retrace les expériences
et les pratiques qui, depuis la Deuxième Guerre mondiale, ont conduit à passer d'un
enseignement notionnel et doctrinal à une catéchèse mieux centrée sur la vie de ses



BIBLIOGRAPHIE 103

destinataires. L'appellation «catéchèse symbolique» ne doit pas être rapprochée du
projet «biblique symbolique» de Claude et Jacqueline Lagarde qui ne sont jamais
mentionnés. «Symbolique» constitue ici une désignation large et un peu floue qui
vise avant tout à marquer une rupture avec l'enseignement conceptuel passé. On y
vise à rejoindre l'humain dans toutes ses dimensions, particulièrement cosmique. Ce
faisant, on souligne beaucoup l'apport des handicapés aux bien-portants pour leur
propre evangelisation. Quelques contributions mettent en évidence les données
théoriques de la démarche, ébauchent quelques critiques et ouvrent quelques pistes: on
retiendra en particulier l'évaluation claire de Jean Richard («L'approche conceptuelle
et l'approche symbolique de la foi»), l'exposé pénétrant de Marc Donzé («Le jeu
symbolique dans la révélation») et les remarques pointues de Marcel Viau en
conclusion («La dynamique symbolique, quelques jalons de réflexion»). Ces articles
(et quelques autres) évitent au recueil de se limiter à l'évocation, au souvenir et aux
déclarations de principe pour le placer sur le chemin de l'analyse et de l'examen.

Pierre-Luigi Dubied

Henryk Paprocky, La promesse du Père, T expérience du Saint-Esprit dans
T Eglise orthodoxe, Paris, Cerf, 1990, 149 p.

Grand connaisseur des différentes approches de la pneumatologie dont est riche
la théologie orthodoxe. H. Paprocky nous en livre ici une analyse lucide et claire en
une centaine de pages. Si certains passages n'évitent pas le piège de l'aridité et de la

compilation, comme par exemple le détour obligé par la doctrine palamite, l'auteur
nous invite d'emblée à une captivante introduction biblique en suivant la Pentecôte
lucanienne puis johannique lues à la lumière de l'iconographie. La richesse de cet

ouvrage ressortit aussi à l'importance que prend l'Eglise tout au long de ces pages.
Un lecteur occidental et réformé ne pourra que trouver profit à découvrir qu'une
pneumatologie digne de ce nom ne saurait se construire sans une redécouverte du

sacrement qu'est l'Eglise. Ua dernière partie se clôt sur un chapitre intitulé: L'Esprit
Saint, artisan d'unité; on y découvre des perspectives réjouissantes pour le dialogue
œcuménique, une vision de l'Eglise plus large que ses frontières humaines: «Les
frontières canoniques de l'Eglise ne sauraient être des frontières charismatiques et

l'Esprit Saint peut agir en dehors de l'Eglise Nous ne connaissons pas les
frontières de l'Eglise, seul Dieu les connaît».

Daniel Neeser

Georges Florovsky, Les voies de la Théologie russe. Traduction et notes de

J. C. Roberti, Tome I (Théophanie), Paris, Desclée De Brouwer, 1991,

314 p.

Depuis longtemps attendue et souhaitée, cette première traduction française de

l'un des plus célèbres ouvrages du théologien et penseur russe Georges Florovsky
(1893-1979) nous apporte, sur l'histoire de la pensée chrétienne en Russie, le

résultat d'une vaste et originale enquête, écrite avec autant d'intelligence que de

passion. Le premier mérite de l'auteur est de savoir à merveille recréer l'atmosphère
spirituelle d'une époque. Le second mérite consiste dans le fait qu'il ne cesse de

relier cette histoire à la haute tradition patristique et byzantine dans laquelle il puise



104 BIBLIOGRAPHIE

les critères de ses évaluations. Ce premier volume va des origines jusqu'au milieu
du XIXe siècle, en passant par les déchirements et les crises successives que la

pensée chrétienne en Russie a connus dès le XVIIe siècle dans les différentes phases
de sa rencontre avec l'Occident, la révolution pétersbourgeoise et la lutte pour la
théologie sous Alexandre Ier et Nicolas Ier.

Jean Borel

A. M. Triacca et A. Pistoia (éd.), Liturgie et Anthropologie. Conférences

Saint-Serge, XXXVIe Semaine d'Etudes Liturgiques (Bibliotheca
«Ephemerides Liturgicae Subsidia» 55), Roma, Edizioni Liturgiche,
1990,302 p.

Le XXXVIe Semaine d'Etudes Liturgiques, organisée par l'Institut Orthodoxe
Saint-Serge de Paris, a rassemblé une palette de théologiens orthodoxes, catholiques
et protestants pour travailler sur la signification la plus sublime de l'acte liturgique
comme événement théanthropique, événement rendu possible dans et à travers la

médiation absolue du Christ-Prêtre, vrai Dieu et vrai Homme, «Homo liturgicus»
parfait. Le discours anthropologique ici ne procède ni d'une enquête scientifique ni

par approximations, mais de son fondement in divinis. Dix-huit communications sont
rassemblées dans ce beau volume et tentent d'expliciter, dans le langage confessionnel

propre à chaque auteur, les modes différents, mais si heureusement
complémentaires, de célébrer et de vivre les traditions liturgiques des Eglises.

Jean Borel

Gennadios Limouris (éd.), Icons. Windows on Eternity. Theology and Spiri¬

tuality in Colour (Faith and Order Paper 147), Geneva, WCC Publications,

1990, 228 p.

Pour commémorer le 1200e anniversaire du VIIe Concile œcuménique (787) qui
avait promulgué et encouragé la vénération des saintes icônes du Christ et des

Saints, le Conseil Œcuménique des Eglises a demandé à des historiens, théologiens,
laïques, iconographes et artistes venant des trois confessions orthodoxe, catholique et

protestante, de réfléchir sur la signification historique et actuelle des images. Trente
et une contributions d'intérêts très divers ont été retenues ici par Gennadios
Limouris pour former ce volume qui allie agréablement, dans l'acte contemplatif du

regard qui s'intériorise, la réflexion théologique et la spiritualité vivante.

Jean Borel

André Neher, Le Puits de l'Exil, tradition et modernité: la pensée du
Maharal de Prague 1512-1609, nouvelle édition revue et augmentée,
Paris, Cerf, 1991,200 p.

Deux années après la mort d'André Néher, voilà heureusement réédité l'un de

ses plus importants ouvrages sur la vie et l'œuvre du grand Rabbi Yehouda Loeb



BIBLIOGRAPHIE 105

qu'un succès mondial avait rapidement épuisé dans sa première édition, en 1966,
chez Albin Michel. Durant ces vingt-cinq dernières années, les études maharaliennes
ont continué à se développer, notamment grâce à Théodore Dreyfus, Benjamin
Gross, Joseph Elkouby et d'autres savants encore, parmi lesquels André Néher lui-
même. Ce dernier avait donc remis sur le métier son livre et pu rédiger encore une
nouvelle introduction pour tenir compte de toutes les recherches récentes. C'est bien
d'une édition «revue et corrigée» qu'il s'agit au sens propre et nous savons gré aux
éditions du Cerf de l'avoir réimprimée dans la bonne collection «Patrimoines -
Judaïsme».

Jean Borel

Eliane Amado Levy-Valensi, Job: Réponse à Jung, Paris, Cerf, 1991.

La souffrance de Job ne laisse personne indifférent, et c'est la raison pour
laquelle, autour d'elle, exacerbées et poignantes, les discussions ne cessent de

renaître. En 1964, Carl Gustav Jung publiait une Réponse à Job, Aujourd'hui, Eliane
Amado Lévy-Valensi répond à Jung au sujet de Job. L'enjeu n'est pas mince. Dans
cet ouvrage, la psychologue israélienne nous présente le double but qu'elle s'est
assigné: réexaminer sans artifice et sans passion l'ensemble des thèmes de Jung en
en montrant le caractère limité ou tendancieux, et les confronter à tous les thèmes

que le médecin suisse a soit méconnus, soit occultés, et qui eussent pu seuls donner
tout son sens au côté le plus aigu de ses intuitions. Il ne s'agit donc pas pour l'auteur

de réfuter un point de vue, mais de le replacer dans un contexte plus large qui
puisse lui conférer sa véritable signification. Ce contexte n'est autre que l'ensemble
des Ecritures où s'affirme, dans plusieurs autres passages, de manière claire ou
allusive, le problème lancinant du mal et de la souffrance gratuite, passages que l'auteur
interprète à partir des sources juives traditionnelles. Par cet apport original, nouveau
pour nous et stimulant, Eliane Amado Lévy-Valensi relance et élargit avec profondeur,

courage et à-propos un débat qui nous touche tous existentiellement de très

près.

Jean Borel

Daniel Marguerat, L'homme cjui venait de Nazareth. Ce qu'on peut Sciences

aujourd'hui savoir de Jésus, Aubonne, Ed. du Moulin, 1990, 121 p. bibliques

Signe des temps, un livre sur Jésus l'est toujours. Brosser le portrait historique de
Jésus est un exercice périlleux, et pourtant, dans une perspective chrétienne, on ne

peut manquer de s'interroger sur l'homme de Nazareth que la foi confesse comme
Seigneur. Il convient donc de saluer particulièrement ce remarquable opuscule,
modeste par ses dimensions, mais considérable quant à sa portée théologique et à la
diffusion qu'on lui souhaite. - Dans l'introduction, l'A. désamorce nombre de pièges.
Il retrace d'abord l'histoire de la problématique du Jésus historique depuis son émergence

à la fin du XVIIIe siècle. Puis l'A. a l'insigne honnêteté d'avertir que même si

l'enquête est menée «selon des règles scientifiquement éprouvées» (p. 10), son Jésus

ne sera pas plus neutre, ni plus objectif que d'autres. Ensuite, l'A. aborde la question



106 BIBLIOGRAPHIE

cruciale des sources. Il s'offre le luxe de citer les témoignages non chrétiens sur Jésus

avant de revenir à sa principale source d'information, les évangiles, et d'expliquer en
détail pourquoi «la recherche du Jésus historique doit les déconstruire» (p. 14).
Sachant qu'il pose aux évangiles des questions auxquelles ils ne répondent pas, l'A.
pourrait être tenté de fournir les réponses à leur place. Or «ce livre ne le fera pas»
(p. 17), et c'est assurément l'une de ses qualités les plus séduisantes. Enfin l'A. relativise

la pertinence du critère de différence qui a dominé la recherche (ce qui n'est ni

juif, ni chrétien doit remonter au Jésus historique), car Jésus a pu dire aussi ce que
disait un rabbin et les premiers chrétiens n'ont pas systématiquement trahi le Maître.
Le fruit de cette rigoureuse démarche historico-critique, consciente de ses limites, est

une présentation limpide des convictions religieuses de Jésus, et n'est assurément pas
impie. - Les deux premiers chapitres décrivent un Jésus prêchant la conversion en se

fondant sur l'imminence de la venue du Royaume de Dieu, dans le sillage de son
maître, Jean le Baptiseur, dont il a pris le relais sitôt après sa mort en 28. Jésus a

cependant «dépassé» son maître en se considérant comme un instrument, non d'un
Dieu de la colère, mais d'un «Dieu de la grâce, de l'amour sans limite» (p. 30).
L'irréductible originalité de Jésus est d'avoir inauguré le Règne de Dieu. En ce qu'ils
forcent à changer le regard sur la vie, ses paraboles, ses guérisons et ses exorcismes
manifestent l'irruption du Royaume dans le présent. Cette conscience de la présence
de la Royauté de Dieu amène Jésus à conférer une priorité absolue à l'amour et, par
conséquent, à refuser tout ce qui l'entrave. - Le chapitre 3 illustre les solidarités de

Jésus avec les marginaux d'alors, sans exclure les nantis. - Le chapitre 4 aborde le

problème central du «respect» et de 1'«impertinence» de Jésus face à la Torah. L'A.
explique comment la «logique de l'amour» (p. 61) conduit Jésus à relativiser la Loi
rituelle d'une part et à radicaliser d'autre part le commandement avec les eh bien! moi
je vous dis des «antithèses». - Le chapitre 5, consacré aux «compagnons du Maître»,
montre que Jésus était tout le contraire d'un sectaire (ce qui l'éloigné des esséniens de

Qumran), car il s'adressait au peuple d'Israël dans son intégralité, et qu'«il n'a pas
voulu l'Eglise», puisqu'«il souhaitait plutôt réformer Israël» (p. 88). - Le chapitre 6

est une fulgurante description du procès et de la mort de Jésus, des véritables griefs
qui ont conduit à sa condamnation et des risques que l'homme de Nazareth ne pouvait
ignorer en décidant de monter à Jérusalem. - Enfin, le chapitre 7. dont le thème est

indispensable quoique souvent négligé dans les études historiques sur Jésus, conclut
l'ouvrage en écho à l'introduction. Pour appréhender l'homme de Nazareth, le croyant
doit s'effacer devant l'historien, mais face à l'expérience de Pâques, celui-ci se retire
devant celui-là en concluant que «l'homme de Nazareth se dérobe devant la question
de son identité» (p. 113). - En définitive, ce livre satisfait l'historien par sa richesse
d'information, sa rigueur et sa finesse d'analyse. En s'achevant sur le mot «foi»,
comme clef à l'énigme de l'identité de Jésus, il devrait apaiser les croyants qui redoutent

ou refusent le verdict de l'historien et de sa science. Il pourrait même séduire les

sceptiques puisqu'il dégage la logique qui a guidé la conversion de Jésus de Nazareth
en Christ de la foi. - Trois remarques critiques pour terminer: a) L'A. n'aurait-il pas
davantage contribué au dépassement de l'actuelle hypertrophie de Noël en traitant
explicitement la question de la naissance et de l'enfance de Jésus? b) Je regrette que
l'A. présente l'originalité de Jésus sur fond de légalisme pharisien ou qumranien (p.
73) sans rappeler vigoureusement que le judaïsme ne professe pas nécessairement une
obéissance formelle à la Loi, pour preuve le courant prophétique, et surtout qu'il ne
suffit pas d'être chrétien pour échapper au formalisme, c) Enfin, j'avoue avoir été

légèrement agacé par les fréquentes bribes de style oral parsemant les trois premiers
chapitres (par exemple à propos de Lc 10,18-19 «Sentez-vous la bouffée d'excitation
qui traverse Jésus (...)» (p. 45). Il n'empêche que cet opuscule surclasse bien des
catéchismes et des heures de discussions sur la légitimité de la méthode historico-critique.

Frédéric Amsler



BIBLIOGRAPHIE 107

Daniel Marguerat, Le Dieu des premiers chrétiens, Genève, Labor et

Fides, 1990,220 p.

Il faut saluer la parution de cet ouvrage qui, face au décalage qui existe entre ce

qui est admis dans les milieux spécialisés et ce qu'on imagine communément, se

propose de mettre à disposition d'un large public les résultats récents de la science

biblique néotestamentaire. Sans vouloir faire œuvre originale, l'A. offre au lecteur de

faire un tour parmi les différentes approches de Dieu qui avaient cours chez les
chrétiens des deux premières générations, telles qu'elles sont perçues dans la
recherche actuelle. L'accent est donc mis d'emblée sur la pluralité. Il n'y a pas de

discours uniforme, voire même unitaire sur Dieu dans le Nouveau Testament. Dieu
se réfracte en une riche diversité d'images, de langages et de théologies. Il y a donc
un deuil à faire de notre désir d'unité. Mais c'est aussi ce deuil qui nous ouvrira aux
richesses de l'Ecriture et qui créera l'espace nécessaire au surgissement d'une parole
vivante. Dans la première partie de l'ouvrage, l'A. présente divers langages à travers
lesquels s'est transmise l'expérience de Dieu en Christ. Il s'attache ainsi aux
paraboles, montrant en quoi elles sont un langage de changement, et aux récits de

miracle, qui affichent une protestation et un espoir devant la puissance du mal; il
aborde encore le langage du jugement, la manière de lire l'Ancien Testament et le

recours au thème central de la résurrection. La deuxième partie livre au lecteur un

panorama qui tient de l'esquisse d'une théologie du Nouveau Testament. L'A. passe
en revue les projets théologiques d'une série d'auteurs: la théologie de la croix de

Paul, ainsi que sa position à l'endroit de la femme, la théologie narrative des Synoptiques

et le récit des Actes, les visions eschatologiques de l'Apocalypse, le tout
débouchant, à un niveau d'herméneutique historique, sur un aperçu des différents
rapports posés par Jésus, Paul, Luc et Jean entre l'Esprit et la parole. Il est certain

que pour nombre de lecteurs le vœu exprimé par l'auteur se réalisera: l'Ecriture aura
crû en même temps que ceux qui la lisent. Mais il est loisible de se demander si la

pluralité découverte ne les laissera pas également un peu perplexes. L'accueil des
diversités doit-il vraiment rester le dernier mot devant le Nouveau Testament? Ne
devrait-il pas se prolonger pour nous dans une tâche de fidélité renouvelée, où, sous
le signe du fragmentaire et du provisoire, nous aurions à retrouver, pour la redire à

notre tour, la parole dont chacun des témoins d'autrefois s'était voulu le reflet?

Marc-André Freudiger

Jean Delorme, Au risque de la parole. Lire les évangilesfPaxole, de Dieu),
Paris, Seuil, 1991,248 p.

Cet ouvrage présente une lecture sémiotique de Me 1,40-45; 2,1-13; 5,21-43; Lc
1,46-55; 10,25-37 concise, claire et qui sait laisser transparaître les enjeux spirituels
de ces textes pour le profit d'un large public. Personnellement, je regrette toutefois

que cette initiation écarte à ce point les problèmes historiques et rédactionnels posés

par les évangiles, car le lecteur n'est pas incité à concevoir le Nouveau Testament
autrement que comme un corpus très harmonieux tel que l'accrédite une certaine
tradition apologétique.

Frédéric Amsler


	Bibliographie

