Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : écologies et philosophies
Autor: Goffi, Jean-Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 77-83

ETUDE CRITIQUE
ECOLOGIES ET PHILOSOPHIES*

JEAN-YVES GOFFI

Résumé

L'ouvrage incisif de Luc Ferry sur ['éthique de ['environnement (Le
nouvel ordre €cologique) décrit la rupture avec I"humanisme moderne que
constituent les courants récents dans lesquels on traite les «étres de
nature» comme des «étres de liberté». L. Ferry fait le tour de ces courants
et montre les difficultés auxquelles ils se heurtent, mais il ne parvient pas a
entrer en débat avec ses adversaires. Il donne par conséquent un
diagnostic plutdét qu’une contribution fondamentale au débat contemporain.

Beaucoup de philosophes professionnels sortent volontiers de la caverne
platonicienne, mais n’y retournent qu’a contrecceur. Instruits de ce qui
arrive aux libérés de retour parmi les prisonniers, ils évitent avec prudence
les problemes dits «de société». Aussi, il arrive trop souvent que de telles
questions soient débattues par des militants, voire par des fanatiques, avant
d’@tre tranchées par des gestionnaires. Cela ne veut pas dire qu’elles soient
en tout point mal tranchées; mais on a parfois I'impression qu’un surcroit
de lucidité et de précision ne serait pas de trop dans ces affaires, et on est
spontanément tenté¢ de se tourner vers ceux qui se disent les héritiers de
Socrate afin de leur demander leur avis sur ce qui est bien et mal a I'inté-
rieur des murailles et autour de I’ Agora.

L’ écologie comme theme philosophique

Il faut donc saluer 'initiative de L. Ferry, qui prend le risque d’inter-
venir dans un débat brilant; méme si cette intervention se fait dans la
posture, trés particuliére au contexte frangais, de l'intellectuel, elle n’en est
pas moins tributaire d’options proprement philosophiques: un philosophe a
donc quelque chose a dire sur les arbres et les animaux. En effet, c’est
I’éthique de I’environnement qui est le theme de la réflexion, ce terme étant

# Luc FERRY, Le¢ nouvel ordre écologigue.: I'arbre, I'animal et I homme,
Grasset, Paris, 1992.



78 JEAN-YVES GOFFI

compris de facon assez englobante pour désigner a la fois les questions
relatives a 1’émancipation animale et celles relatives aux droits de la nature.
Bref, ce sont les attitudes humaines a 1’égard du monde non humain dont il
est icl question.

Comme ces themes ne sont pas réputés avoir bonne presse au pays de
Descartes (théorie de I’'animal-machine; vocation de 1'’homme a se rendre
maitre et possesseur de la nature), L. Ferry consacre une longue introduc-
tion a préciser I’enjeu de la question. Selon une technique éprouvée, il va
créer un effet d’étrangeté radicale en convoquant des pratiques ou des
opinions a premiere vue aberrantes, voire délirantes. Ainsi précipité au
pied de sa couche dogmatique, le lecteur est bien forcé de prendre la
mesure du probleme. En conséquence, sont évoqués les proces d’animaux
dans les «campagnes médiévales» (p. 21) et sont présentées les analyses
de C. D. Stone dans un article retentissant de 1972'. Il y aurait a dire
sur le choix et sur le traitement de ces deux exemples, mais la conclusion
de L. Ferry est claire: dans les deux cas on traite des étres de nature
(animaux, arbres) comme des étres de liberté. C’est la négation méme de
la «tradition de I’humanisme moderne d’apres laquelle I’humanité seule
aurait une personnalité juridique» (p. 23). L’ignorance de cette tradition
va de soil (mais est-ce si slir?) pour les prémodernes qui fulminaient des
anathemes contre les sangsues et les charancons, mais que signifie-t-elle
chez des (post)modernes? Cette «prémoderne postmodernité» ne nous
inviterait-elle pas a passer d’une «vision humanistique a une vision
cosmique du droit» (p. 25)? Aussi faut-il discerner, derriere les trois
€cologies classiquement distinguées (environnementalisme, environnemen-
talisme élargi aux animaux, écologie profonde) une autre typologie des
figures de [’écologie. C’est 1’adhésion critique a la modernité technolibé-
rale ou, au contraire, le refus radical de celle-ci qui peuvent servir de
critere; selon que ce refus sera inspiré par la nostalgie d’un passé perdu
ou par l’espoir d’un avenir meilleur, on aura alors une écologie «de
droite» — pour ne pas dire d’extréme-droite — ou une écologie «de
gauche» — pour ne pas dire d’extréme-gauche. Mais ¢’est au nom d’une
écologie démocratique que parle L. Ferry. Quelles sont, dans ces condi-
tions, ses analyses?

! «Should Trees have Standing? Toward legal Rights for natural Objects?»,
Southern California Law Review 45, Printemps 1972, 450-501. Le titre de cet article
en indique clairement le contenu: C. D. Stone y propose de transférer
I’environnement hors de la catégorie des choses afin de lui conférer certains droits
légaux; i1l cite le précédent des esclaves noirs, des Chinois en Californie au
XIX¢ siecle, des femmes, des enfants, et se demande comment 1’environnement
pourrait étre «représenté» devant les tribunaux, dans des actions en dommages et
intéréts par exemple.



ECOLOGIES ET PHILOSOPHIES 79

Les animaux parés des plumes du bipéde sans plumes

Comme, sur le chemin qui va de I’homme a 1’univers, on trouve
d’abord I'animal, la premiére partiec — sous-titrée de facon caractéristique:
«La confusion des genres» — traitera de celui-ci. En premier lieu, L. Ferry
explore la question «en apparence banale, des traits distinctifs de 1’anima-
lité¢ et de "humanité» (p. 66). Cette distinction semble en fait «porteuse de
bien terribles conséquences» (p. 57). Pourquoi en est-il ainsi? C’est que
I’humanité peut étre définie par la faculté de s’arracher aux déterminations
simplement naturelles ou, en d’autres termes, c’est que I’espace humain est
constitu¢ par une liberté congue comme transcendance. Se situant dans une
filiation scandée par les noms de Rousseau, Kant, Fichte et Sartre, L. Ferry
affirme ainsi:

«C’est parce que I’homme est originairement «néant», parce que, a la différence
de I'animal, il n’est rien de déterminé par nature qu’il a une histoire qui est
celle de la liberté» (pp. 51-52).

Les «terribles conséquences» dont il a €t€ question s’énoncent alors
comme autant de conflits (universalisme abstrait des Lumiéres — commu-
nautarisme romantique, morale altruiste — morale de la vertu, souci de la
culture — respect de la nature, etc.) qui expriment I’ambivalence de nos atti-
tudes a I’égard de la modernité. C’est muni de ce fil conducteur que
L. Ferry aborde le labyrinthe des droits de I’animal. Trois traditions sont
distinguées: celle, cartésienne, «selon laquelle la nature, y compris le régne
animal, est tout entiere privée de droits au profit de ce pole unique de sens
et de valeur qu’est le sujet humain» (p. 28); celle, républicaine et huma-
niste, selon laquelle les animaux ne sauraient, en toute rigueur, avoir de
droits, bien que I’étre humain soit li€¢ par des devoirs envers eux, «en parti-
culier celui de ne pas leur infliger de souffrances inutiles» (p. 83); enfin la
tradition utilitariste, selon laquelle «le but ultime de 'activité morale est la
maximisation de la somme de bonheur dans le monde» (p. 83), et pour
laquelle les animaux ont accés au droit des lors qu’ils sont des étres suscep-
tibles d’éprouver plaisir ou peine. Cette tradition va de J. Bentham a
P. Singer, indiscutablement; de fagon plus inattendue, H. Salt est enrolé
sous cette banniére; et T. Regan est présenté¢ comme €tant d’accord «sur
I’essentiel» avec P. Singer. Cela parait difficilement croyable au lecteur de
'un et de l'autre®. C’est contre cette tradition utilitariste que L. Ferry

2 P. Singer est un utilitariste et évite, en général, de faire appel 2 la «rhétorique
des droits»; T. Regan s’inspire plutdt — de fagon assez peu orthodoxe, il est vrai —
de la tradition des droits naturels. Dans I'immense littérature sur la question, ceux
qui suivent le premier sont appelés les partisans de la libération animale; ceux qui
suivent le second sont appelés les défenseurs des droits animaux. Quant a H. Salt,
qui publia en 1892: Animals Rights Considered in Relation to Social Progress, il est



80 JEAN-YVES GOFFI

polémique le plus directement (il considere la tradition cartésienne comme
obsolete et 1l se réclamerait plutot de la seconde tradition). Le noyau dur de
la théorie de P. Singer est — a mon sens tres correctement — identifié de la
facon suivante: avoir un droit, c¢’est avoir un intérét (c’est la «Benefit
Theory of Right», ou I'«Interest Theory of Right»); il suffit d’ajouter a cet
¢noncé quelques prémisses (la faculté d’éprouver plaisir ou peine est consti-
tutive d’intéréts; il est «spéciste» de ne pas tenir compte des intéréts
animaux, etc.) pour retrouver I’ensemble des analyses de P. Singer. Ce que
L. Ferry reproche a ces analyses, c’est de naturaliser le droit et la morale,
c’est-a-dire de ne pas tenir compte de cette faculté d’anti-nature, ou de
liberté, par laquelle je peux «m’arracher & mes intéréts €goistes pour
m’élever a la considération du tout» (p. 109). La encore, la fagon dont les
termes «intéréts» et «intéréts égoistes» sont assimilés 1’'un a 1’autre inquicte
un peu. Certes, il n’est pas facile de dire exactement ce qu’est un intérét
dans la philosophie du droit inspirée de Bentham; mais une chose est & peu
prés certaine, c’est qu’une entité y est souvent dite avoir des intéréts sans
pour autant étre intéressée, c’est-a-dire sans pour autant faire preuve de
cupidité. L. Ferry reproche par ailleurs a ['utilitarisme de ne pas étre
capable de rendre compte de sa propre dimension altruiste. C’est un vieux
probléme: qu’est-ce qui fonde la dimension universelle de 1’hédonisme
utilitariste, par rapport a 1’hédonisme é€goiste? Et dans une version non
hédoniste de ['utilitarisme, qu’est-ce qui fonde I’idéal d’impartialité? II
n’est pas du tout certain que ’argument soit de nature a troubler P. Singer.
Celui-ci est I'auteur d’un livre? od il défend la these selon laquelle c’est la
sélection au sein de la famille et du clan qui a produit en nous les émotions
altruistes; selon cette theése, en outre, I’€thique trouve son origine dans la
nécessité ol les premiers groupes humains se trouvaient de résoudre des
conflits en prenant en compte les intéréts de toutes les parties impliquées. Il
y a la de quoi montrer 'origine (a défaut du fondement) de ['altruisme ou
de I'impartialité utilitaristes.

Quoi qu’il en soit, L. Ferry va alors tenter de préciser le statut de
I’animal pour un humanisme non métaphysique, entendons par la un huma-
nisme qui ne serait pas un anthropocentrisme ou une métaphysique de la
subjectivité. L’idée essentielle est que 1’animal est un étre équivoque: par
sa capacité a agir de facon finalisée, il est ’analogon d’un étre libre, en
relation avec les €tres humains. C’est une politesse ou une civilité que de
lui témoigner un respect circonscrit. Les analyses de L. Ferry restent ici
quelque peu programmatiques, mais il semble prét a aller assez loin dans la

quelque part entre D. Thoreau, A. Schopenhauer et Ch. Darwin, sans qu'il soit
possible de dire ot de fagon absolument précise.

3 The Expanding Circle: Ethics and Sociobiology, New York, Farrer, Strauss &
Giroux, 1981.



ECOLOGIES ET PHILOSOPHIES 81

direction envisagée: ainsi, il fait I’éloge de I’institution canadienne des
«comités d’éthique animale», régulant les protocoles des expérimentations
sur I’animal dans les hopitaux universitaires.

Natures, écologies, écologistes (sans oublier les féeministes)

Le chemin qui mene de I’homme a 'univers étant parcouru, la seconde
partie aborde donc la question du droit de la nature. En premier lieu sont
énoncées les théses de 1’écologie profonde; sont classés comme partisans de
I’écologie profonde les penseurs qui se proclament effectivement tels (par
exemple B. Devall, G. Sessions), mais aussi les personnages médiatiques
qui s’inspirent en secret de leurs theses (par exemple M. Serres) et méme
ceux qui ont pu conforter, d’une fagon ou d’une autre, les théses préserva-
tionnistes (par exemple H. Jonas). Ce dernier semble traité d’une fagcon assez
dédaigneuse, la qualité méme de philosophe lui étant implicitement contestée
a deux reprises (p. 135 et 157). Quoi qu’il en soit, L. Ferry va dresser le
type idéal du «deep ecologist»: critique a 1’égard de la civilisation occiden-
tale, antihumaniste, plus que réservé a 1’égard de la technique, considérant la
vie comme la valeur supréme, se voulant révolutionnaire mais évacuant le
risque de la mort, persuadé qu’il existe une éthique objective, tel est 1’écolo-
giste profond. Le ciment qui donne cohérence a ces themes divers est, ulti-
mement, «la haine de la modernité» (p. 180). Rien d’étonnant, dans ces
conditions, que 1’écologie profonde soit une sorte de Janus bifrons: insatis-
faite du présent, elle regarde vers l'avenir jusqu’aux spheres les plus
extrémes du gauchisme culturel, et en direction du passé jusqu’aux rumina-
tions les plus sombres du nazisme. Il est clair qu’ici L. Ferry est a la pointe
extréme de son offensive contre I’écologie profonde, et il est vraisemblable
que de telles affirmations vont soulever un toll€.

Parfaitement conscient d’étre dans une situation qui autorise toutes
sortes de dérives et d’amalgames, 1’auteur tente de dédramatiser les choses
autant que possible: s’il se livre a une analyse des Iégislations allemandes
de novembre 1933 (sur la protection des animaux), de juillet 1934 (sur la
chasse) et de juin 1935 (sur la protection de la nature), ce n’est pas pour
insinuer que les partisans ou les inspirateurs de I’écologie profonde sont des
nazis camouflés; il veut simplement montrer que 'amour de la nature tel
qu’ils invitent & le pratiquer est solidaire d’une attitude romantique-senti-
mentale qui ne va pas sans une hostilité certaine envers la culture congue
comme arrachement, ou comme effet d’une transcendance. C’est qu’il y a
deux conceptions de la nature, parfaitement repérables dans les théories
esthétiques de la modernité: pour la premiére, la nature est ce que nous
saisissons par l’intelligence, la «réalité naturelle qui s’oppose aux appa-
rences données dans I’immédiateté sensible» (p. 188); pour la seconde, la



82 JEAN-YVES GOFFI

nature est ce qui se rattache a l'authenticité originaire, a ce qui n’a pas
encore €té dénaturé — et qui, cela va sans dire, est toujours — déja —
menacé par lindiscréte et arrogante intervention humaine. C’est cette
conception sentimentale-romantique de la nature, opposée a la conception
rationnelle-classique, qui inspire les législateurs nazis comme les partisans
de I'écologie profonde. L’idée selon laquelle la pensée écologiste est soli-
daire — pour ne pas dire tributaire — d’une esthétique est assez plausible.
Mais elle demande pour le moins a étre nuancée ou, ce qui revient au
méme, a €tre soumise a ’épreuve des faits. Par exemple les nazis, et le
premier d’entre eux, puisqu’il en est question, attachaient une certaine
importance a la maitrise de la nature («Ich will Baumeister sein, Feldherr
bin ich wider Willen») et leurs gofits, en mati¢re d’arts plastiques, allaient
plutbt vers le néo-classicisme...

Mais qu’en est-il de 1’écologie profonde gauchisante? Celle-ci tient le
plus souvent un discours différencialiste: diversité culturelle, droit a la
différence, identité communautaire prenant la forme concrete et visible d’un
paysage a nul autre pareil, tel est 1'idiome des adeptes de ['écologie
profonde. Il est tentant, dans ces conditions, de penser qu’il existe un lien
entre 1’exploitation de la nature et 1’oppression des communautés minori-
taires. Comme les femmes constituent une minorité particulierement visible
et particulierement gpprimée, le lien entre €cologie profonde et féminisme
radical est facile a percevoir. Cependant, 1a ou I’écologie profonde dénonce
simplement |’anthropocentrisme, I’écoféminisme va dénoncer |’androcen-
trisme. Il y a, a I'intérieur de la plan¢te €coféministe, des continents divers.
L. Ferry (a la suite de V. Plumwood) en distingue trois: selon certaines
analyses, la double oppression dont sont victimes les femmes et la nature
serait 'effet de la constitution de la pensée dualiste; selon d’autres, elle
serait li€e a la constitution de la pensée mécaniciste: selon d’autres, enfin,
elle dépendrait des origines psychosexuelles de la culture (occidentale). Il
est alors facile de montrer la différence entre ces féminismes (ceux de
V. Plumwood, de C. Merchant, de R. Radford Ruether) et le féminisme
existentialiste (de S. de Beauvoir): «affirmer que la femme est plus ‘natu-
relle’ que 1'homme, c¢’est nier sa liberté, donc son appartenance pleine et
entiere a la civilisation» (p. 236).

Comment évaluer alors l’écologie profonde? L’opinion de L. Ferry
pourrait €tre résumée ainsi: elle est plus intéressante par les problemes
qu’elle pose que par les solutions qu’elle avance. En son principe, en effet,
elle semble incapable de répondre aux deux objections suivantes:

[. La nature et les étres qui la peuplent ne sont pas capables d’énoncer ce
qu’est leur bien, de telle sorte que leur préter une valeur intrinseque
et en faire des sujets de droit est en réalité une forme inconsciente
d’anthropocentrisme (au sens ancien du terme).



ECOLOGIES ET PHILOSOPHIES 83

II. En admettant méme que les valeurs soient objectives — ce que L. Ferry
conteste: «toute valorisation, y compris celle de la nature, est le fait des
hommes» (p. 244) —, encore faudrait-il identifier ce qui est censé
posséder une valeur intrinseéque. Pourquoi spécialement la biosphére,
cela n’est pas expliqué, ultimement, par les partisans de 1'écologie
profonde.

Le probleme est donc plutdt de chercher a dépasser 1’antinomie entre un
humanisme métaphysique («qui tend & dénier toute valeur intrinséque aux
€tres de nature», p. 257) et 1I’écologie profonde («qui tient la biosphere
pour le seul authentique sujet de droit», p. 257).

Au total, I'ouvrage de L. Ferry se présente comme un essai (p. 40); et
il a de I'essai de nombreuses qualités (choix du théme, allégresse polé-
mique, vivacité du style, etc.). Mais il en a aussi certains défauts; en parti-
culier, il semble procéder trop souvent d’une lecture symptomatique des
theses discutées. Les partisans de 1’émancipation animale ou du droit des
animaux, comme ceux de I’écologie profonde, ont des arguments; ces argu-
ments sont loin d’étre toujours valides ou méme clairement formulés, mais
du moins ils existent, et a ce titre mériteraient d’€tre discutés pour eux-
mémes. Apres tout, P. Singer et T. Regan, pour citer ces deux exemples,
sont des philosophes et ils ne sont, d’un point de vue méthodologique, ni
des excentriques ni des radicaux, pour parler comme R. P. Vance®. Or, il
existe de trés puissants arguments contre leurs analyses: on peut penser,
par exemple, a la discussion de R. G. Frey, lui-méme un utilitariste, soit
dit en passant’. De la méme facon, L. Ferry ne semble pas disposé i
expliciter ses propres présupposés: ainsi le subjectivisme moral radical qui
s’exprime par la formule de la page 244, citée ci-dessus; c’est regrettable,
d’autant plus qu’il existe des analyses intéressantes de H. Jonas sur ce
theme précisément(’.

Bien siir, de tels arguments et présupposés ne peuvent guere €tre arti-
culés dans le cadre de ’essai; mais une réflexion qui attache, a juste titre,
une grande importance a un débat démocratique a propos de ces «questions
mortelles», ne devrait pas se contenter de diagnostiquer, sous I’amour de la
nature, la haine de ’homme.

4 «An Introduction to the Philosophical Presuppositions of the Animal
Liberation/Rights Movement», Journal of the American Medical Association,
October 7, 1992 — Vol. 268, No. 13, pp. 1715-1719.

3 Interests and Rights: the Case against Animals, New York, Oxford University
Press, 1980.

® Par exemple dans «The practical Uses of Theory» in The Phenomenon of Life,
Chicago, University of Chicago Press, 1966, pp. 188-210 et en particulier
pp. 195-196.






	Étude critique : écologies et philosophies

