Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Mémoire et pseudépigraphie dans le christianisme de I'age post-
apostolique

Autor: Kaestli, Jean-Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 41-63

MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE
DANS LE CHRISTIANISME
DE L’AGE POST-APOSTOLIQUE

JEAN-DANIEL KAESTLI

Résumeé

L’article défend la these que la pseudépigraphie peut étre une forme
légitime de la mémoire des origines chrétiennes. Il examine diverses inter-
prétations du fait pseudépigraphique, dans la littérature antique et dans le
Nouveau Testament. A I'exemple de 2 Pierre et des Pastorales, il montre
que le recours a ce procédé s'inscrit dans un effort d' actualisation de [l en-
seignement des apoétres. L'emploi technique du verbe «se souvenir»
(Ac 20,35, 1 Clément, Papias, Epitre apocryphe de Jacques) signale le
réole central de I'anamnése dans la transmission, le développement et ['in-
terprétation des paroles de Jésus.

Le titre de cet article réunit deux notions qui ont des connotations
opposées pour l’exégete et le théologien. La «mémoire» est une catégorie
éminemment positive, renvoyant a une «structure fondamentale de la théo-
logie chrétienne primitive»; elle est au centre de 'hommage rendu récem-
ment 2 Pierre Bonnard!. La «pseudépigraphie», au contraire, est grevée
d’une valeur négative; elle contient le mot pseudos, «fausseté»,
«mensonge», et évoque 1’idée d’autorité usurpée, de tromperie délibérée.

Cependant, la distance entre ces deux notions mérite d’étre mesurée et
interprétée. [’anamnese véritable exclut-elle nécessairement le recours au
procédé de la pseudépigraphie? La pseudépigraphie peut-elle étre une
maniere légitime de «faire mémoire» des origines?

Telle est la question qui est a 1'origine des réflexions qui suivent. Pour
en préciser l’enjeu, je commencerai par rappeler quelques €léments de
I’étude de P. Bonnard sur I’anamnese et des débats récents sur la pseudépi-
graphie. Je m’interrogerai ensuite sur la place et la fonction de la mémoire
dans certaines lettres pseudépigraphes du Nouveau Testament. Dans un troi-

' D. MARGUERAT - J. ZUMSTEIN (éd.), La mémoire et le temps. Mélanges offerts a
Pierre Bonnard (Le Monde de la Bible, 23), Geneve, 1991.



42 JEAN-DANIEL KAESTLI

sieme temps, j’aborderai la question a partir d’un domaine qui est rarement
pris en compte dans la réflexion sur le phénomene de la pseudépigraphie:
la tradition des paroles de Jésus.

1. De Panamnese a l'interprétation du fait pseudépigraphique dans le
Nouveau Testament

Dans ['étude de 1961 qui figure en téte du recueil Anamnesis,
P. Bonnard® s’inscrit dans la lignée des travaux qui cherchent a cerner
«|’¢élément central», la «structure fondamentale» de la foi des deux
premieres générations chrétiennes. 1l juge insuffisantes les réponses propo-
sées par W.G. Kiimmel (la présence du salut est 1'idée qui constitue le
centre du Nouveau Testament) et C.H. Dodd (dans [’eucharistie, «I’Histoire
a été assumée dans la supra-histoire sans cesser d’étre I’Histoire»). En effet,
c’est pour s’opposer a des courants qui prétendaient accéder a une «supra-
histoire» qu’ont €t€ €laborées les «principales théologies néotestamen-
taires». La présence du Christ dans son Eglise risquait de devenir un «pur
chiffre abstrait». C’est pourquoi 1’anamnese, sous des formes variées et en
constante transformation, a rappelé aux croyants 1’identité terrestre de ce
Christ présent. L’anamnese est ainsi «le lieu des principales déviations et
des plus spectaculaires ‘redressements’ dont témoigne le Nouveau Testa-
ment» (p. 5). Elle est au coceur des combats que le christianisme des
origines a menés contre deux grandes tentations: la tentation du passéisme,
qui réduit a un pur souvenir I’attachement a Jésus, et la tentation — bien
plus virulente — de ’actualisme, qui se réclame du Seigneur glorifié et de
son Esprit en négligeant ses attaches avec le Jésus terrestre.

Dans cette étude fondamentale, P. Bonnard place des jalons chronologi-
ques. Il s’intéresse aux témoignages laissés par «les deux premieres généra-
tions chrétiennes», a «I’histoire de 1’anamnése chrétienne au premier siécle»
(p. 1 et 4). Il examine la forme qu’a prise I’anamnése dans les principaux
courants théologiques du Nouveau Testament: célébration de 1’eucharistie,
hymnes et credos antérieurs a Paul et aux évangiles, source des Logia,
Paul, évangiles synoptiques et évangile de Jean. Il me semble intéressant
d’élargir le champ de I’enquéte: que devient la structure fondamentale
dégagée par P. Bonnard lorsqu’on prend en compte les écrits de 1’dge post-
apostolique, les témoignages de la troisiéme ou de la quatrieme génération
chrétienne? Il est de fait que plusieurs de ces écrits tardifs, qui n’ont pas
retenu ’attention de P. Bonnard, sont des pseudépigraphes. C’est le cas en

2 «L.’anamnese, structure fondamentale de la théclogie du Nouveau Testament»,
dans Anamnesis. Recherches sur le Nouveau Testament (Cahiers de la RThPh, 3),
Geneve-Lausanne-Neuchitel, 1980, p. 1-11.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 43

particulier des Pastorales et de la 2¢ épitre de Pierre. D’oll ma question:
quels rapports ces letires pseudo-apostoliques entretiennent-elles avec
"anamnese? L’utilisation de la fiction pseudépigraphique peut-elle étre une
forme authentique de la mémoire chrétienne?

La seconde partie de mon exposé sera centrée sur la tradition des
paroles de Jésus. Dans un paragraphe intitulé «Les Logia et [’anamnése»,
P. Bonnard traite brievement de la source commune & Matthieu et a Luc. 1l
releve notamment que «ces bréves instructions n’avaient pas le caractere de
sentences intemporelles, mais étaient mises en relation avec la venue
‘derniere’ de Jésus, c’est-a-dire récente et toute proche» (p. 7). Mais on
salt que le processus de transmission et d’interprétation des paroles de Jésus
ne se limite pas a la source des Logia et qu’il s’est poursuivi bien au-dela
de l'incorporation de Q dans la narration de Mt et de Lc. Des études
récentes ont souligné la permanence de cette branche de la tradition, et ont
montré I'importance de certains des textes apocryphes découverts a Nag
Hammadi pour I’étude du développement et de la transmission des paroles
de Jésus®.

L’étude de cette trajectoire particuliere touche aussi, a sa maniere, au
probléme du rapport entre mémoire et pseudépigraphie. D’une part, les
«paroles du Seigneur» n’ont pas cessé d’étre réinterprétées et amplifiées,
jusqu’a composer de véritables discours, ou des dialogues du Christ avec
ses disciples. Du point de vue littéraire, ce développement peut étre assi-
milé a la pseudépigraphie, puisqu’il y a attribution a Jésus ou aux apdtres
de paroles fictives. D’autre part, ce processus de réinterprétation reléve
d’une forme d’anamnése. Un indice important en est fourni, comme nous le
verrons, par ['usage caractéristiques du verbe «se souvenir» dans des textes
ou des paroles de Jésus sont citées et interprétées. Cette «mémoire» des
logia remonte aux stades les plus anciens de la tradition orale. Elle a laissé
des traces jusque vers le milieu du II¢ siécle, c’est-a-dire jusqu’au moment
ou la tradition orale a été définitivement supplantée par les évangiles écrits.
Le deuxie¢me volet de mon étude s’intéressera au rapport entre cette forme
particuliere d’anamnése et la «structure fondamentale de la foi néotestamen-
taire» dégagée par P. Bonnard: dans quelle mesure a-t-elle ét€ un lieu de
«déviation» et dans quelle mesure un lieu de «redressement» théologique?

3 Voir notamment le dernier ouvrage de H. KOESTER, Ancient Christian Gospels.
Their History and Development, Londres, 1990, et ses études parues en frangais:
«Une production de la communauté chrétienne: les paroles du Seigneur» et
«Evangiles apocryphes et évangiles canoniques», dans H. KoOeSTER - F. Bovon,
Genese de UEcriture chrétienne (Mémoires premieres), Paris, 1991, p. 23-58
et 59-106. Voir aussi R. CAMERON, Sayings Traditions in the Apocryphon of James,
Philadelphia, 1984.



44 JEAN-DANIEL KAESTLI

La présence d’ écrits pseudépigraphiques dans le canon: un probleme a la
fois littéraire et théologique

Le probleme de la pseudépigraphie a fait |’objet de nombreuses études
et a donné lieu a des interprétations divergentes. Il ne saurait étre question
ici d’en dresser un tableau complet. Mais il me semble nécessaire de
présenter quelques €léments essentiels du débat et d’en signaler les enjeux.
En guise de préliminaire, je ferai trois observations.

(1) La présence d’écrits pseudépigraphes a l'intérieur du canon fait
aujourd’hui ’objet d’un consensus grandissant parmi les exégetes. Certains
livres du Nouveau Testament ne sont pas l’ceuvre du personnage qui se
présente comme leur auteur. Du point de vue littéraire, ce sont donc des
écrits «inauthentiques», puisqu’ils s’attribuent faussement le nom d’un
apotre ou d’une figure des origines.

Mais il faut se rappeler que ce consensus est inacceptable pour une aile
importante du protestantisme. Pour les tenants de l’inspiration littérale ou
de I'inerrance de I’Ecriture, les indications que les livres bibliques donnent
a propos de leur auteur ne sauraient &tre fausses. Le recours a la pseudépi-
graphie est le propre des hérétiques: eux seuls avaient besoin d’un tel arti-
fice pour répandre leurs doctrines déviantes; les auteurs orthodoxes n’en
avaient nul besoin, car leurs idées bénéficiaient dés ['origine d’une large

diffusion®.

(2) Le débat sur les limites précises de la peudépigraphie néo-testamen-
taire reste ouvert et doit le rester. A I'intérieur du consensus mentionné, les
jugements divergent a propos de l’appartenance de tel ou tel livre du
Nouveau Testament a la catégorie des pseudépigraphes. Sans entrer dans le
détail, il faut rappeler que la question des «fausses indications d’auteur» ne
se pose vraiment qu’a propos des lettres®. Parmi celles qui constituent
traditionnellement le corpus paulinien®, il y en a sept dont Pattribution a

4 Voir par ex. D. GUTHRIE, New Testament Introduction, Londres 1970,
p. 845-848.

3 Les évangiles et les Actes des apdtres sont & 1'origine des écrits anonymes: ils
ne fournissent aucun renseignement direct sur 1’identité de leur auteur. Les noms qui
leur sont attachés dans les manuscrits ou chez les Péres du deuxiéme siécle
remontent certes a une époque ancienne, mais ils ne se trouvent pas dans les
documents eux-mémes. Quant A 1’Apocalypse, qui se présente comme une révélation
que Dieu transmet «par ['intermédaire de son ange & Jean son serviteur» (1,1), rien

ne permet de douter qu’elle ait effectivement été composée par un prophéte de ce
nom.

® 1l faut mettre 2 part I’épitre aux Hébreux, dont [’attribution & Paul résulte
d’une identification secondaire et a d’ailleurs été contestée dés I’Antiquité (elle ne
contient pas d’indication d’auteur et ne fait pas mention de Paul).



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 45

Paul est indiscutée (Rm, 1 et 2 Co, Ga, Ph, 1 Th et Phm) et six dont
["authenticité est controversée (Eph, Col, 2 Th et les trois épitres Pasto-
rales). Quant aux épitres dites «catholiques», le verdict de pseudépigraphie
est prononcé, avec plus ou moins de fréquence et de force, a propos de
Jacques, des deux lettres de Pierre et de Jude’.

Si le caractere pseudépigraphique de certaines lettres semble solidement
¢tabli — je rangerais dans cette catégorie les Pastorales et la deuxiéme €pitre
de Pierre —, il est d’autres cas ot le jugement de la majorité des critiques
ne doit pas €tre tenu pour définitivement acquis. Ainsi en va-t-il de ['épitre
de Jude. L’opinion dominante est que, contrairement a ce qu’indique 1'en-
téte, la lettre n’a pas été écrite par «Jude, frére de Jacques»®. Mais le livre
tout récent de R. Bauckham sur «Jude et la parenté de Jésus dans I’Eglise
ancienne» oblige a réexaminer une cause qui pouvait paraitre entendue ct a
ne pas ranger sans autre la lettre de Jude, avec 2 Pierre, parmi les écrits
tardifs et pseudépigraphiques du Nouveau Testament”.

(3) Troisitme remarque: la présence de pseudépigraphes dans le
Nouveau Testament place 'exégeéte devant une double tiche, littéraire et
théologique. Littéraire d’abord: il s’agit de situer les pseudépigraphes bibli-
ques dans le contexte général de la pseudépigraphie antique. Les ctudes
récentes dans ce domaine se sont efforcées de classer les €crits faussement
attribués en plusieurs catégories, en fonction de leur origine et de leurs
motivations, et de les apprécier de maniere différenciée. Elles se sont aussi
intéressées aux jugements que 1’Antiquité a portés sur la pratique de la
falsification littéraire et aux conditions culturelles qui ont rendu possible la
production d’ceuvres pseudépigraphes‘o. En quot ces recherches éclairent-

" Les trois lettres de Jean, qui ne mentionnent pas le nom de leurs auteurs,
€chappent a la critique d’authenticité.

8 A l'appui de ce jugement, on invoque notammment la proximité littéraire et
théologique entre Jude et 2 Pierre, I’'encouragement du v. 3 a «combattre pour la foi
qui a été transmise aux saints définitivement» et ['appel du v. 17 & «se souvenir des
paroles qui ont été dites a |'avance par les apotres de notre Seigneur Jésus-Christ».

? R. BAUCKHAM, Jude and the Relatives of Jesus in the Early Church,
Edimbourg, 1990. Sur la base d’une étude approfondie des traditions anciennes sur
la famille de Jésus, des sources juives de la lettre de Jude et de I'exégese qu’en fait
Pauteur, Bauckham met en question la thése de la pseudépigraphie et tient
"authenticité pour trés probable. Il dégage une série d’indices qui parlent en faveur
d’un écrit ancien, provenant d’un milieu judéo-chrétien de Palestine: 1'utilisation de
la Bible hébraique (et non de la LXX), ainsi que de traditions haggadiques et
d’écrits apocalyptiques d’origine palestinienne; la technique exégétique, proche de
celle des pesharim qumraniens; ’attente eschatologique marquée par U'imminence de
la parousie; enfin, la polémique qui vise un libertinisme éthique, et non pas une
erreur doctrinale.

0 vVoir en particulier W. SPEYER, Die literarische Fdalschung im heidnischen und



46 JEAN-DANIEL KAESTLI

elles le recours a la pseudépigraphie dans la littérature juive et chrétienne
ancienne? Permettent-elles de dégager une spécificité de la pseudépigraphie
biblique?

Mais la question posée a ’exégete est aussi d’ordre théologique. L ori-
gine pseudépigraphique d’un écrit est-elle conciliable avec son appartenance
au canon? Une ceuvre composée dans 'intention d’abuser ses lecteurs sur
sa véritable origine peut-elle prétendre €tre un véhicule de la Parole de
Dieu? Cette question de la légitimité théologique ne peut €tre totalement
dissociée des résultats de [’étude historique; elle a tendance a influencer,
plus ou moins fortement, les interprétations que 1’on donne au phénomene
littéraire.

Les diverses interprétations de la pseudépigraphie néo-testamentaire

Examinons maintenant de plus prés ces interprétations et interrogeons-
nous sur leur pertinence.

Pour ce faire, je partirai des distinctions que proposent les €tudes sur la
pseudépigraphie antique. Dans un sens large, 1’adjectif «pseudépigraphe»
peut s’appliquer a toute ceuvre littéraire attribuée a un auteur différent de
I’auteur réel — que cette attribution provienne du titre de 'ceuvre, de son
contenu ou de la tradition externe. Mais a I’'intérieur de cette définition
englobante, on s’est efforcé de distinguer différents types de pseudépigra-
phie, que [’on a tour a tour mis en rapport avec les pseudépigraphes juifs et
chrétiens.

(1) Il faut d’abord mettre de c6té les cas ou ["attribution fausse est
secondaire. Celle-ci peut €tre ajoutée a des €crits primitivement anonymes,
ou résulter de la confusion entre deux auteurs portant le méme nom. Les
noms rattachés aux évangiles canoniques, ou l’identification du Jean de
1I”’Apocalypse avec [’ap6tre Jean, relévent sans doute de cette catégorie.

(2) Il faut ensuite traiter a part les cas ol ["attribution fausse reléve des
conventions littéraires d’un genre donné. Ainsi en va-t-il des discours, des
lettres et des autres documents dont les historiens de !'Antiquité — d’Hé-
rodote a Josephe en passant par P'auteur du livre des Actes — parsement
leurs ceuvres. Ces pigces obéissent aux regles de la composition historio-
graphique: leur caractere fictif est évident et ne fait pas difficulté. On peut

christlichen Altertum. Ein Versuch ihrer Deutung, Munich, 1971; K. von Fritz (éd.),
Pseudepigrapha 1. Pseudopythagorica — Lettres de Platon —  Littérature
pseudépigraphique juive (Fondation Hardt pour 1’étude de I’antiquité classique.
Entretiens, t. 18), Vandceuvres-Gengve, 1972; N. BRrox, Falsche Verfasserangaben.
Zur Erklirung der friihchristlichen Pseudepigraphie (Stuttgarter Bibelstudien, 79),
Stuttgart, 1975; N. Brox (éd.), Pseudepigraphie in der heidnischen und
jiidisch-christlichen Antike (Wege der Forschung, 484), Darmstadt, 1977.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 47

certes y reconnaitre une sorte de pseudépigraphie, mais nulle volonté déli-
bérée d’abuser le lecteur.

On a souvent été tenté d’interpréter de la méme manicre les diverses
formes de pseudépigraphie dans le christianisme ancien. Pour les tenants de
cette explication, la question de 'authenticité des attributions ne se posait
pas pour la mentalit¢ antique; la pseudépigraphie y était une pratique
admise, «innocente», que les auteurs juifs et chrétiens n’ont fait que
reprendre a leur compte, au méme titre que d’autres procédés littéraires de
leur époque. Mais il n’est pas possible de se satisfaire d’une explication qui
banalise a ce point le probleme. Des ¢tudes comme celles de Speyer ont
clairement montré que la prétendue indifférence de 1I’Antiquité face a la
pseudépigraphie est une illusion: la critique de ['authenticité et la condam-
nation de la pratique des faux littéraires y sont bien documentées, tant dans
le domaine paien que dans le domaine chrétien''.

(3) Une troisieme catégorie peut étre distinguée a 'intérieur des écrits
pseudepigraphes: ce sont les wuvres qui s enracinent dans la tradition des
écoles antiques. Dans les écoles philosophiques ou médicales, il n’était pas
rare qu’un disciple publie sous le nom du maitre une ceuvre commentant ou
développant son enseignement. Un grand nombre d’€crits attribués a
Socrate, a Platon, a Aristote ou a Hippocrate ont ainsi vu le jour.

Cette pratique des €coles antiques peut certes contribuer a éclairer le
recours a la pseudépigraphie dans le Nouveau Testament. Mais il faut se
garder d’appliquer ce modele de maniere indifférenciée, comme s’il pouvait
rendre compte du phénomene complexe de la transmission des traditions
dans le judaisme et le christianisme ancien. Le terme d «école» dé€signe une
réalité sociologique particuliere, qui se caractérise par un certain type d’or-
ganisation et de continuité historique. Ainsi, I’on dispose d’indices suffi-
sants pour postuler |’existence d’une école paulinienne, mais on ne saurait
lui attribuer la publication de toutes les lettres €crites secondairement sous
le nom de ’apdtre. Par ailleurs, il est peu probable qu’il y ait jamais eu une
véritable école pétrinienne, ol 1’on pourrait situer 'origine des €&crits qui
portent le nom de Pierre.

(4) On a aussi proposé de distinguer, dans la masse des €écrits fausse-
ment attribués, une pseudépigraphie religieuse «authentique». Sous cette
appellation, W. Speyer range des ceuvres antiques qui échappent au
soupcon de fausseté délibérée parce qu’elles sont le fruit d’une véritable
expérience d’inspiration, d’une identification extatique avec tel dieu ou telle
grande figure du passé. Elles relévent de la pensée mythique, ¢t non d’une
compréhension rationnelle de la production littéraire '*. Selon Speyer, la

' Cf. W. SPEYER, op. cit. (note 9), passim; N. Brox, Falsche Verfasserangaben
(cf. note 9), p. 68-80.
2 Cf. W. SPEYER, «Filschung, pseudepigraphische freie Erfindung und ‘echte



48 JEAN-DANIEL KAESTLI

pseudépigraphie religieuse authentique est bien représentée dans le domaine
paien (exemple: les oracles) et dans le domaine juif (exemple: les écrits
apocalyptiques)”, mais tres rare dans le christianisme. En effet, a la diffé-
rence des pseudépigraphes juifs qui se caractérisent par des vis€es purement
religieuses, la plupart des pseudépigraphes chrétiens des premiers siecles
poursuivent des buts «tendancieux»: propagation et défense d’une doctrine
théologique, polémique interne, apologie face aux Juifs ou aux paiens,
¢tablissement de normes liturgiques et disciplinaires. Ils doivent donc &tre
classés dans la catégorie des «forgeries», des écrits qui utilisent délibéré-
ment un artifice trompeur.

Ce recours a la notion de pseudépigraphie religieuse authentique se
heurte a des objections décisives. Comment juger de D'intention d’un
auteur? Quels sont les criteres qui permettent d’opérer une distinction entre
un pseudépigraphe composé de bonne foi par un auteur convaincu d’étre le
porte-parole de la puissance divine qui l'inspire, et un pseudépigraphe
destiné a tromper le lecteur, rédigé avec des buts «tendancieux»? En fait,
les diverses tendances — dogmatiques, apologétiques ou polémiques — que
Speyer détecte dans les pseudépigraphes chrétiens sont aussi a 1'ceuvre dans
la littérature apocalyptique juive.

(5) Dans une perspective qui s’apparente a celle de Speyer, certains
exégetes défendent la these de la spécificité de la pseudépigraphie néo-
testamentaire. C'est le cas de Kurt Aland: il traite conjointement les écrits
anonymes et les &crits pseudonymes du Nouveau Testament, et il y voit un
développement obligé de la prédication apostolique, lorsqu’elle a passé de
’oral a 1’écrit. St ces auteurs n’ont pas publié leurs €crits sous leur propre
nom, ¢’est qu’ils avaient I’assurance trés forte de n’étre que les porte-parole
de DI'Esprit. Selon Aland, la présence de la pseudépigraphie dans le
Nouveau Testament est donc un phénomeéne sui generis, qui ne peut étre
completement expliqué ni a partir des paralléles profanes, ni a partir des
pseudépigraphes juifs. On ne peut pas davantage I'interpréter a 1’aide des
catégories morales et psychologiques — tels le mensonge ou la falsification
délibérée — qu’utilise habituellement la recherche dans ce domaine. En
revanche, ces catégories gardent toute leur validité pour les pseudépigra-
phes chrétiens de ’époque patristique'?. La these d’Aland, postulant une

religidse Pseudepigraphie’», dans Pseudepigrapha I (cf. note 9), p. 331-366.

'3 L’interprétation de Speyer s’apparente a celle de D.S. RUSSELL (The Method
and Message of Jewish Apocalyptic, Londres, 1964), qui explique la pseudonymie
des apocalypses juives a partir de certaines particularités de la mentalité hébraique:
idée de personnalité «corporative»; conception particuligre du temps ol passé,
présent et avenir se télescopent; valeur essentielle du nom, qui facilite
I’identification avec les grandes figures du passé.

% Cf. K. ALaND, «The Problem of Anonymity and Pseudonymity in Christian
Literature of the First Two Centuries», JThS 12 (1961), p. 39-49, repris dans



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 49

différence qualitative des pseudépigraphes canoniques, répond a une préoc-
cupation théologique 1égitime, mais elle repose sur des bases fragiles.

(6) Une interprétation plus solide a été proposée récemment par David
G. Meade, pour qui la pseudépigraphie est une forme d actualisation de la
tradition®. Meade s’attache & montrer que la pseudépigraphie du Nouveau
Testament se conforme a un modele que 'on trouve déja dans les grandes
traditions prophétiques, sapientiales et apocalyptiques de 1’Ancien Testa-
ment et du judaisme ancien. Ce qui est constitutif de ce modele, c’est la
reconnaissance d’une tradition révélée qui fait autorité et qu’il s’agit d’ac-
tualiser. C’est cette actualisation «a la maniere biblique» qui confére leur
spécificité aux pseudépigraphes juifs et a ceux de I’époque du Nouveau
Testament et qui les distingue de ceux de 1’époque patristique.

Je suis d’avis que cette interprétation de la pseudépigraphie en termes
d’actualisation d’une tradition premiére et normative ouvre des perspectives
trés intéressantes. J'introduirai cependant une réserve: du point de vue de
["histoire littéraire, il ne me semble pas possible de démontrer 1’existence
d’une rupture entre l’époque du Nouveau Testament et 1’époque posté-
rieure. On peut certes mettre en €vidence, comme le fait Meade, [’appari-
tion d’une attitude nouvelle vers le milieu du II¢ siécle: les traditions se
solidifient et revétent une forme stable; la conscience d’une discontinuité
entre tradition apostolique et tradition ecclésiastique se renforce. Mais ce
changement, qui coincide avec la fixation du canon, ne permet pas d’établir
’existence d’une différence qualitative dans la production des pseudépigra-
phes. Si différence il y a, elle n’est pas d’ordre littéraire, mais elle releve
de D'interprétation théologique du «fait canonique».

2. La fonction de la mémoire dans les pseudépigraphes post-aposto-
liques

Apres cette présentation, a grands traits, du cadre général du débat, je
voudrais montrer, 2 partir de ’exemple de 2 Pierre et des épitres Pasto-
rales, que la pseudépigraphie peut effectivement €tre comprise comme une
forme d’actualisation de 1’enseignement apostolique, comme une maniere
de «faire mémoire» de la tradition, apreés la disparition des apdtres qui en
sont les fondateurs.

K. ALAND (éd.), The Authorship and Initegrity of the New Testament, Londres, 1965,
p. 1-13.

5 Davib G. MEADE, Pseudonymity and Canon. An [nvestigation into the
Relationship of Authorship and Authority in Jewish and Earliest Christian Tradition
(WUNT 39), Tiibingen, 1986.



30 JEAN-DANIEL KAESTLI
La mémoire de la tradition apostolique dans 2 Pierre

De tous les écrits du Nouveau Testament, la deuxiéme épitre de Pierre
est certainement celui dont la pseudépigraphie est la plus évidente et la plus
largement reconnue '®. Pour la question qui nous intéresse, il faut relever la
forme élaborée et «imaginative» que prend ici le déguisement pseudépigra-
phique. Pour accréditer 'origine apostolique de son écrit, ['auteur utilise
généreusement les artifices de la fiction. Il ne se contente pas de s’identifier
au début de la lettre comme «Syméon Pierre, serviteur et apdtre de Jésus-
Christ» (1,1); 1l renforce I'autorité de son écrit en rappelant qu’il a été
témoin oculaire de la transfiguration du Christ (1,16-19) et en le présentant
comme les dernieres paroles — le testament — de 'apdtre qui, grace a une
révélation du Christ, sait que sa mort est proche (1,12-15). On ne peut
échapper a la conclusion qu’il y a 1a intention délibérée de dissimuler la
véritable origine de [’écrit, volonté consciente d’induire en erreur le lecteur.

Ne sommes-nous pas tres loin de la foi des origines, structurée par
I’anamnese? La réponse ne semble pas faire de doute. La discontinuité entre
2 Pierre et les principales théologies du Nouveau Testament a €t€ maintes
fois soulignée. On sait I’impact qu’a eu a cet égard la critique aigué de Kise-
mann !, Et pourtant, il est frappant de constater que 2 Pierre est aussi le livre
du Nouveau Testament ou, proportionnellement, le vocabulaire de la
mémoire revient le plus souvent. On le trouve concentré dans deux passages,
ou |'auteur exprime le but qu’il assigne a son écrit. Le premier texte le
présente comme un discours d’adieu de I’apdtre (2 P 1,12-15):

«(12) C’est pourquoi j’al l'intention de vous rappeler toujours ces choses
(Gel Opaic Orropupviokely), bien que vous les sachiez et que vous demeuriez
fermes dans la vérité présente. (13) Mais je crois juste, tant que je suis dans

'6 Les principaux indices de son origine tardive, post-apostolique, sont les
suivants: la place de la lettre dans le canon a été controversée dans 1'Eglise
ancienne; ses particularités de langue et de théologie empéchent d’identifier son
auteur avec celui de 1 Pierre — dont 1’authenticité est d’ailleurs également discutée;
elle répond au probléme du retard de la parousie d’une maniére qui est inconcevable
du vivant de l'apdtre Pierre; lorsqu’elle parle des Ecritures, elle se réfere non
seulement 2 la Bible juive, mais aussi aux lettres de Paul.

7 «Que penser d’une eschatologie qui, comme celle de notre épitre, ne connait
rien de plus que I’espérance de 'entrée triomphale des croyants dans le Royaume
éternel et de I'anéantissement des impies? Que penser du canon dans lequel 2 Pierre
prend place comme le témoignage le plus évident du proto-catholicisme? Que penser
d’une Eglise qui se défend contre les hérétiques en ne distinguant plus elle-méme
entre 1I’Esprit et la lettre, en identifiant I’Evangile avec sa tradition, c¢’est-a-dire avec
une conception religieuse du monde, en soumettant I’explication de I'Ecriture a un
enseignement normatif et en faisant de la foi l'acceptation d’une dogmatique
orthodoxe?» E. KASEMANN, «Eine Apologie der urchristlichen Eschatologie»,
Exegetische Versuche und Besinnungen, Bd. 1, Gottingen, 1960, p. 157.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 51

cette tente, de vous tenir en éveil grice a ce rappel (dieyeipev DUAC &v
vmopvAcet), (14) car je sais qu’il est proche pour moi le moment de 1’abandon
de ma tente, comme notre Seigneur Jésus-Christ me [’a révélé; (15) mais je
veux velller a ce qu’aprés mon départ, vous ayez en tout temps la possibilité de
vous remettre ces choses en mémoire (TN TOUTWY Uvnunyv moieicBat).»

Le second passage, au début du ch. 3, sert d’introduction a la polé-
mique contre les railleurs qui doutent de la promesse de I’avénement du
Seigneur (2 P 3,1-2):

«(1) Voici déja, trés chers, la deuxigme lettre que je vous écris; dans les
deux, je veux, en faisant appel a votre souvenir, tenir en éveil la juste maniére
de penser (&v alg dieyeipw Ou@v &v bmouvAcer Thv eihxpiviy didvoiay),
(2) pour que vous vous souveniez (uvnoBfivar) des paroles dites a ’avance par
les saints prophetes et du commandement de vos apbtres, celui du Seigneur et
Sauveur.»

[La prédominance du théme de la mémoire dans ces deux passages me
semble de nature a éclairer 'utilisation de la pseudépigraphie par 1’auteur
de 2 Pierre.

(1) On relevera d’abord que 1'auteur définit sa tdche comme un
«rappeler», un «remettre en mémoire». Il ne veut pas communiquer aux
destinataires un message nouveau, mais il les renvoie a ce qu’ils connais-
sent déja, a une tradition qui fait autorité. Il est clair que «remettre en
mémoire» la tradition, c’est non seulement la conserver et la transmettre
comme un dépdt précieux: c’est aussi la rendre présente, la mettre en jeu
dans les difficultés actuelles qu’affronte la communauté.

(2) La formulation de 2 P 3,2 indique que la tradition dont il faut faire
mémoire porte sur un double objet: «Souvenez-vous des paroles dites a
"avance par les saints prophetes et du commandement de vos apotres, celui
du Seigneur et Sauveur». Il y a d’abord les Ecritures prophétiques héritées
du judaisme — I’Ancien Testament. A co6té d’elles prend place €galement
la tradition transmise par les apotres, qui est elle-méme consignée dans des
écrits (voir la mention des lettres de Paul en 3,15). L’expression qui
désigne cette tradition des apotres («le commandement du Seigneur et
Sauveur») en souligne le caractére normatif. Dans ce contexte, le terme
«commandement» (EvToAf])) prend un sens 1arg618: il ne renvoie pas seule-
ment au «commandement d’amour», mais a la «voie de la justice» (cf.
2,21), a I’ensemble des régles morales qui définissent la vie chrétienne. Il
englobe aussi 1'espérance eschatologique que D'auteur défend, contre les

18 Cf. J. ZMUEWSKI, «Apostolische Paradosis und Pseudepigraphie im Neuen
Testament. ‘Durch Erinnerung wachhalten” (2 Petr 1,13; 3,1)», BZ 23 (1979),
p. 167.



52 JEAN-DANIEL KAESTLI

sceptiques, dans la suite du ch. 3: la promesse de la venue du Seigneur,
I’attente de cieux nouveaux et d’une terre nouvelle (3,3-13).

(3) Qu’est-ce qui autorise notre auteur a €crire sous le nom de Pierre et
a se poser en interprete légitime de la tradition apostolique? Pour aborder
cette question, il faut tenir compte d’une donnée essentielle: le conflit qui
est a 'arriere-plan de la rédaction de 1'épitre. Nous sommes en présence
d’un conflit d’interprétation, d’un conflit entre deux formes de mémoire. En
effet, il ne fait pas de doute que les adversaires visés par 1’auteur «font
mémoire» eux aussi des Ecritures prophétiques et de ['enseignement du
Seigneur transmis par les apotres. Ne les présente-t-il pas comme «des gens
sans instruction et sans fermeté» qui «tordent le sens» des passages diffi-
ciles des lettres de Paul, «comme ils le font aussi des autres Ecritures»
(3,16)7 C’est pour faire piece a leur mémoire «déviante» qu’il formule le
principe herméneutique suivant (2 P 1,20-21):

«(20) ... aucune prophétie de I’Ecriture n’est affaire d’interprétation privée
(ou particuliere). (21) En effet, ce n’est pas la volonté humaine qui a jamais
produit une prophétie, mais c’est portés par ’Esprit saint que des homme ont
parlé de la part de Dieu.»

Ce texte fournit la clé de l'entreprise pseudépigraphique de 2 Pierre.
Puisque la tiche de dégager le sens des Ecritures — d’en «faire mémoire» —
n’est pas l'affaire d’un individu ou d’un groupe particulier, cela signifie
qu’elle doit incomber a un corps d’interpretes diiment autorisés, de minis-
tres investis de la charge de I’enseignement. Le texte cité met ainsi en
place une premiere forme de magistere ecclésiastique. Il affirme aussi qu’il
y a continuité entre I’Ecriture prophétique et son interprétation actuelle: de
méme que I’Esprit saint a agi auparavant dans les hommes qui «ont parlé
de la part de Dieu», il inspire aujourd’huil ceux qui, comme 'auteur de
I’épitre, sont chargés d’interpréter I’Ecriture. Le recours a la pseudépigra-
phie trouve ici une justification: c’est la conviction d’étre animé par le
méme Esprit que les apdtres qui pousse notre auteur anonyme a €crire une
lettre au nom de Pierre.

(4) Quel jugement devons-nous porter sur cette conviction? La pseudé-
pigraphie peut-elle vraiment étre considérée comme un fruit de I’Esprit? A
cette question, les exégetes ont apporté des réponses trés divergentes. D’un
cOté, on trouve ceux qui consideérent la pseudépigraphie néo-testamentaire
comme une déviation secondaire, typiquement proto-catholique, une mani-
festation de décadence par rapport aux origines. Pour H.R. Balz, par
exemple, 1'authentique expérience de 1’Esprit — celle qu’atteste Paul en
1 Co 12 - est inconciliable avec les traits qui caractérisent la pseudépigra-
phie: appel a la tradition, visée apologétique et polémique, besoin d’une



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 53

autorité extérieure pour appuyer son opinion'”. De I'autre ¢6té, il y a ceux
qui, comme Aland, voient dans la pseudépigraphie une nécessité théolo-
gique — et pas seulement une nécessit€ imposée par une situation de crise.
L’auteur de 2 Pierre, comme celui des autres pseudépigraphes du Nouveau
Testament, est effectivement le porte-parole de I’Esprit. Parce qu’il n’est
qu’un instrument, qui préte sa voix a un autre (I’Esprit, le Seigneur, les
apdtres), il est juste que sa personne reste entierement occultée. On ne peut
donc parler ici de manipulation ou de falsification délibérée. Pour 1’auteur,
la véritable «falsification» serait de dévoiler son identité, de mettre son
nom en avant?’,

Aucune de ces deux interprétations ne me parait satisfaisante. La
premiere €tablit une opposition tranchée entre expérience de 1’Esprit et
utilisation de la pseudépigraphie. Elle repose sur un postulat contestable: il
ne peut pas y avoir inspiration véritable lorsqu’un prédicateur ou un auteur
s’appuie sur l'autorité extérieure de la tradition, au lieu de parler sous sa
propre responsabilité. En réalité, 'inspiration a aussi une dimension sociale
et ne saurait €tre ainst réduite a un phénomene individuel; elle n’est pas
I’apanage de personnalités créatrices, de génies religieux, mais peut aussi
passer par le canal anonyme — ou pseudonyme — de la tradition.

Je ne pense pas qu’il faille pour autant se rallier a la seconde interpréta-
tion. Que les auteurs des pseudépigraphes du Nouveau Testament se soient
considérés comme les instruments de I’Esprit Saint et les porte-parole 1égi-
times de la tradition apostolique ne suffit pas a €tablir le bien-fondé de leur
prétention. On ne peut pas élever leur intention, la conscience qui était la
leur, au rang de norme indiscutable, de critére de la vérité. Leur prétention
a l'inspiration doit étre soumise a un examen critique, qui confronte la
tradition originaire dont ils se réclament et la situation concrete dans
laquelle ils actualisent cette tradition.

Pseudépigraphie et mémoire dans les épitres pastorales

Tournons-nous maintenant vers les épitres pastorales. Dans les vingt-
cing dernieéres années, un changement important est intervenu dans ce
domaine de la recherche. D’une part, I'exégeése catholique a largement
admis la thése de la pseudépigraphie et s’est efforcée d’interpréter ces €crits

de 1’dge post-apostolique comme une relecture de la tradition paulinienne?.

_ 9 Cf. H.R. BALz, «Anonymitit und Pseudepigraphie im Urchristentum.
Uberlegungen zum literarischen und theologischen Problem der urchristlichen und
gemeinantiken Pseudepigraphie», ZThK 66 (1969), p. 403-436.

20 Cf. K. ALAND, art. cit. (note 13).

21 Voir les travaux de N. Brox, notamment son commentaire, Die Pastoralbriefe
(RNT 7,2), Regensburg, 1969; W. STENGER, «Timotheus und Titus als literarische
Gestalten. Beobachtungen zur Form und Funktion der Pastoralbriefe», Kairos 16



54 JEAN-DANIEL KAESTLI

Parallelement, du cdté protestant, on note une tendance a revoir les juge-
ments dépréciatifs qui dominaient souvent I’interprétation de ces épitres:
produit typique du proto-catholicisme, affadissement ou pale imitation de la
théologie de Paul, «biirgerliche Ethik» 2.

L’auteur des Pastorales met en ceuvre une grande variété de ressources
pour accréditer |’authenticité paulinienne de ses lettres. Il les parséme
notamment d’allusions précises a des circonstances de la vie de Paul et de
ses collaborateurs. On sait I'importance décisive que les défenseurs de
’authenticité ont toujours accordé a ces notations sur des situations, des
personnes ou des objets concrets — telle la demande que Paul adresse a
Timothée de lui rapporter le manteau et les livres oubliés chez Karpos a
Troas (2 Tm 4,13). L’argument est que des détails aussi réalistes ne s’in-
ventent pas; a tout le moins, si les Pastorales ne sont pas de la main de
Paul, elles doivent conserver en certains endroits des fragments de lettres
authentiques.

Des études récentes ont montré que ces notices personnelles et ces
détails concrets font partie des procédés courants de la lettre pseudépigra-
phique dans 1’ Antiquité®*. On en trouve des parallgles étroits dans les lettres
attribuées a des philosophes cyniques, ou 4 Socrate et aux Socratiques>*.
Leur fonction n’est pas seulement de donner 1’'impression d’un cadre de vie
réel, de rendre vraisemblable une situation de communication fictive. Elles
servent aussi a illustrer un style de vie, a proposer un modele éthique a
imiter.

Ces paralleles littéraires ne suffisent cependant pas a expliquer pourquoi
I’auteur des Pastorales s’est identifi€ si fortement & Paul et & ses collabora-
teurs. La réponse est a chercher dans deux caractéristiques saillantes des
lettres elles-mémes.

Il 'y a d’abord 1’accent mis sur la tradition et le maintien de sa pureté.
Face au danger d’un enseignement déviant, 1’auteur a le souci de défendre

(1974), p. 252-267; P. TRUMMER, Die Paulustradition der Pastoralbriefe (BET 8),
Frankfurt-Bern-Las Vegas, 1978; G. LOHFINK, «Paulinische Theologie in der
Rezeption der Pastoralbriefe», dans Paulus in den neutestamentlichen Spdtschriften.
Zur Paulusrezeption im Neuen Testament (QD 89), éd. K. KERTELGE, Freiburg-
Basel-Wien, 1981, p. 70-121.

22 Pour mesurer cette évolution, on comparera le commentaire classique de
M. DiBeLIUS-H. CONZELMANN, Die Pastoralbriefe (HNT 13), Tiibingen, 1953%, et
I’étude récente de M. WOLTER, Die Pastoralbriefe als Paulustradition (FRLANT
146), Gottingen, 1988.

2 Voir par ex. N. BRoX, «Zu den personlichen Notizen der Pastoralbriefes,
BZ 13 (1969), p. 76-94, repris dans N. Brox (éd.), Pseudepigraphie (cf. note 9),
p. 272-294; L.R. DONELSON, Pseudepigraphy and Ethical Argument in the Pastoral
Epistles (HUT 22), Tiibingen, 1986, spéc. p. 23-43.

2% Textes réunis dans J. MALHERBE, The Cynic Epistles (SBL Sources for Biblical
Studies, 12), Missoula, 1977.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 53

’enseignement authentique, le bon dépdt. «O Timothée, garde le dépdt en
te détournant des vains discours et des fausses affirmations profanes de la
connaissance au nom mensonger. S’en prétendant experts, certains ont
dévié de la foi» ( 1 Tm 6,20-21). «Garde le bon dép6t par I’Esprit Saint
qui habite en nous» (2 Tm 1,14).

Les Pastorales se caractérisent ensuite par la place unique qu’elles
donnent a Paul et a son apostolat. Il y est présenté comme 1’apdtre par
excellence, et aucune mention n’est faite des autres apotres. De cet «exclu-
sivisme» paulinien, on peut conclure que les lettres sont adressées a des
communautés qui définissent leur identité a partir de la figure de Paul. Paul
n’est pas seulement la source de la véritable tradition: il fait partie inté-
grante de cette tradition.,

Cette relation exclusive a la figure de Paul confére a la pseudépigraphie
des Pastorales un caractere spécifique. Comme d’autres pseudépigraphes,
elles cherchent & apporter une réponse au probléme posé par la disparition
de celui qui est a ’origine de la tradition. Elles vont donc «faire mémoire»
de [’enseignement paulinien, [’actualiser dans une situation nouvelle,
marquée par une crise d’identité. Mais cette actualisation de la tradition
prend ici une forme trés personnalisée. Pour faire face a 1’absence de
’apdtre, I'auteur va se servir de deux moyens que Paul lui-méme avait mis
en ceuvre de son vivant: la lettre apostolique et la délégation confiée a un
collaborateur.

La lettre d’abord. Au moyen de ses lettres, le Paul historique poursuit
son action aupres des communautés dont 1l est momentanément séparé et il
leur annonce sa visite, qu’il souhaite aussi proche que possible. L’auteur
des Pastorales reprend ce theme de la lettre comme substitut de la présence
de 'apotre: «Je t’écris cela tout en espérant venir vers toi rapidement. Mais
si je tarde, (je t’écris) pour que tu saches comment il faut se comporter
dans la maison de Dieu...» (I Tm 3,14-15). Ici, la venue annoncée sera
indéfiniment différée, mais la lettre qui contient les instructions de 1’ap6tre
assurera la permanence de son autorité¢ dans I’Eglise de I’age post-aposto-
lique.

Paul utilise un second moyen pour pallier son absence: 1’envoi d’un de
ses proches collaborateurs qui le représentera aupres des Eglises dont il est
séparé. Parmi les nombreux passages qui attestent cette pratique, il faut
faire une place a part 2 1 Co 4,16-17: «Je vous exhorte donc: soyez mes
imitateurs. C’est bien pour cela que je vous ai envoyé Timothée, mon
enfant bien-aimé et fideéle dans le Seigneur: il vous rappellera (&vopvioer)
mes voies en Christ, celles que j’enseigne partout, dans toutes les Eglises.»

Ce passage d’1 Co 4,16-17 est d’une importance capitale pour I’inter-
prétation de la pseudépigraphie des Pastorales. II permet d’abord de
comprendre pourquoi elles sont adressées a des collaborateurs de Paul, et
non a une Eglise particuliere ou a un groupe d’Eglises. C’est par I'intermé-



56 JEAN-DANIEL KAESTLI

diaire de Timothée et de Tite, qualifiés d’«enfant légitime» ou d’«enfant
bien-aimé» (cf. I’en-téte des trois lettres), que 1’on peut accéder désormais a
I’authentique enseignement paulinien. C’est & travers eux, et a travers les
ministres responsables de 1’Eglise post-paulinienne dont ils sont la figure,
que Paul demeure présent.

On relévera ensuite que Paul, en 1 Co 4,17, définit la fonction de
Timothée en termes d’anamnese: il doit «rappeler» aux Corinthiens les
principes éthiques que 1’apdtre enseigne en tout lieu, dans toutes les Eglises
(«mes voies en Christ»). Les Pastorales se présentent comme une vaste
mise en ceuvre de ce programme. Comme le montrent les nombreux impé-
ratifs a la 2¢ personne qui jalonnent le texte, le role des destinataires, en
tant que représentants légitimes de Paul, est de «remettre en mémoire»
(2 Tm 2,14; Ti 3,1), d’«enseigner», d’«exhorter», de «réprimander».
L’anamnese qui leur est confiée porte moins sur 1’histoire du salut que sur
la maniere dont «il faut se conduire dans la maison de Dieu» (1 Tm 3,15).

Cela doit nous amener a considérer sous un jour nouveau la prépondé-
rance dans les Pastorales des exhortations morales et des instructions rela-
tives a l’organisation de la communauté. On a souvent interprété cette
prépondérance comme l’'indice d’une perte de I’évangile paulinien, d’une
«€thicisation» réductrice de la foi. Un tel jugement demande a étre révisé.
Le déplacement d’accent par rapport aux lettres authentiques de Paul est
certes incontestable. Mais on ne peut 1’apprécier correctement qu’a deux
conditions. Il faut d’abord donner tout son poids a la situation nouvelle
qu’ont di affronter 'auteur des Pastorales et son Eglise. Et il convient
ensuite d’accorder 1’attention voulue a tout ce qui, dans ces épitres pseudé-
pigraphes, peut s’expliquer a partir d’une relecture ou d’une influence des

autres lettres de Paul?,

3. «Se souvenir des paroles du Seigneur». Le role de la mémoire dans
la transmission et le développement des paroles de Jésus.

Laissons 1a les lettres pseudo-apostoliques et abordons le second volet
de notre enquéte: I’'importance de 1’anamnése dans la tradition des paroles
de Jésus.

Je partirai d’un constat qui touche au vocabulaire: le verbe «se
souvenir» (uvnuoveberv ou dmopvnuoveletv) est utilisé pour introduire
certaines des citations les plus anciennes des paroles de Jésus en dehors des
évangiles. Ainsi en Ac 20,35, dans son discours d’adieu aux anciens
d’Ephese, Paul, aprés avoir rappelé qu’il a travaillé de ses mains pour pour-

2 Dans ce sens, voir les études de P. TRUMMER et M. WOLTER, citées plus haut,
notes 20 et 21.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 57

voir a ses besoins et a ceux de ses compagnons, conclut par ces mots: «je
vous ai toujours montré que c’est en peinant de la sorte qu’il faut venir en
aide aux faibles et se souvenir (uvnuoveberv) des paroles du Seigneur
Jésus, qui a dit: ‘il y a plus de bonheur a donner qu’a recevoir’».

Cet emploi caractéristique se rencontre aussi a deux reprises dans
VEpitre aux Corinthiens de Clément de Rome?®. En 13,1-2, Clément, pour
appuyer une exhortation a I’humilité, fait appel a une double autorité:

«Accomplissons ce qui est écrit, car I’Esprit saint dit» [suit une citation de
I’Ancien Testament combinant Jér 9,22-23 et 1 Sm 2,10]. «Souvenons-nous
(uepvnuévor) surtout des paroles du Seigneur Jésus, qu’il a dites lorsqu’il ensei-

gnait la bienveillance et la longanimité: ‘Soyez miséricordieux, afin qu’on vous

S 27, s ; 28.
fasse miséricorde~’; pardonnez afin qu’on vous pardonne“®; comme vous

5 e g ; 26 L
dgIssez, dainsl on agira avec VOUS"); comme vous donnez, amsit on vous

donnera®”; comme vous jugez, ainsi on vous jugera’!; comme vous exercez la

bonté, ainsi on l’exercera envers vous; la mesure dont vous vous servez est
celle dont on se servira envers vous ' ».

Dans un autre passage (46,7-8), Clément fonde sur l’enseignement de
Jésus son appel a éviter les divisions qui déchirent la communauté:

«Souvenez-vous (pvinoOnre) des paroles de Jésus notre Seigneur. Car il a dit:
3 a \ - s & 1A z 2
Malheur 2 cet homme-1a! Il vaudrait micux pour lui n’étre pas né? que de
scandaliser un seul de mes élus; il serait meilleur pour lui qu’on lui attache une

meule et qu’on le précipite au fond de la mer que de détourner un seul de mes
s 33
T

€lus’.

Ces passages permettent de faire plusieurs observations intéressantes.
On constate d’abord que le verbe «se souvenir» est d’un usage courant pour
introduire des paroles du Seigneur et qu’il prend ainsi un sens technique.
Ensuite, il est frappant qu’aucune des paroles dont Clément fait ici
mémoire ne se retrouve telle quelle dans les évangiles canoniques. II faut
en conclure qu’elles proviennent de collections de logia, transmises de
maniére indépendante. Enfin, il faut relever la perspective éthique de ces
citations: si 1’on fait mémoire des paroles du Seigneur, ¢’est parce qu’elles

26 Texte et traduction annotée d’ANNIE JAUBERT, Clément de Rome. Epitre aux
Corinthiens (SC 167), Paris, 1971.

27 Cf. Mt 5,7; Lc 6,36.

28 Cf.Mc 11,25.

2 Cf. Mt 7,12.

30 Cf. Le 6,38.

3 Ct. Mt 7.2,

32 Cf. Mt 26,24 (Mc 14,21).

33 Cf. Mt 18,6 (Mc 9,42; Lc 17,1-2).



58 JEAN-DANIEL KAESTLI

orientent la maniére de vivre des chrétiens, qu’elles contiennent des regles
de conduite; si 1'on se remémore ses paroles, c’est pour les mettre en
pratique.

J’en viens maintenant a un témoignage central, qui montre bien 1’im-
portance du theme de la mémoire dans la transmission des paroles de Jésus.
C’est celui de Papias, évéque de Hiérapolis, dont 1’activité peut étre située
dans la premiere moitié du II¢ siecle. On sait par Eusebe que Papias avait
composé une ceuvre en cing livres — malheureusement perdue — qui s’inti-
tulait «Explication des paroles du Seigneur» (Aoyiwv kvptakdv €ERynoic).
On ne peut manquer d’étre frappé par la place qu’occupe le vocabulaire de
la mémoire dans les maigres fragments qui nous en sont parvenus a travers
Eusébe.

Je citerai d’abord la préface fameuse, ot Papias expose les circons-
tances dans lesquelles il a rédigé son ouvrage.

(3) «Pour toi, je n’hésiterai pas a ajouter aux interprétations tout ce que j’ai
bien appris des presbytres et dont j’ai bien fait mémoire (kaA®d¢ Euvnuovevoa),
pour en fortifier la vérité. Car je ne me plaisais pas aupres de ceux qui parlent
beaucoup, comme le font la plupart, mais aupreés de ceux qui enseignent la
vérité; je ne me plaisais pas non plus auprés de ceux qui font mémoire des
commandements étrangers (T01¢ TAC GANOTPINC EVTOAXC HVNUOVEDOLOLY), mais
auprés de ceux qui (font mémoire) des commandements donnés par le Seigneur
a la foi et provenant de la vérité elle-méme. (4) Si quelque part venait quel-
qu’un qui avait accompagné les presbytres, je m’informais des paroles des pres-
bytres: (pour savoir) ce qu’avait dit André, ou Pierre, ou Philippe, ou Thomas,
ou Jacques, ou Jean ou Matthieu ou quelque autre des disciples du Seigneur, et
(pour savoir) ce que disent Aristion et le presbytre Jean, disciples du Seigneur.
En effet, je ne pensais pas que les choses qui proviennent des livres me fussent
aussi utiles que ce qui vient d’une parole vivante et durable.**»

De ce texte riche, mais difficile, je retiendrai d’abord une confirmation:
«faire mémoire» (uvnuoveterv) est bien un terme technique, qui désigne le
processus de transmission et d’interprétation des paroles du Seigneur. Je
reléverai ensuite que la l1égitimité de cette «mémoire» ne va pas de soi.
Papias est obligé de défendre I’authenticité de ses propres souvenirs, en les
rattachant & un groupe de personnes qui en garantissent ’autorité: les pres-
bytres et, a travers eux, les disciples du Seigneur eux-mémes. S’il prend la
peine de composer une «Explication des paroles du Seigneur», c’est parce
qu’ll y a conflit entre deux mémoires: a «ceux qui font mémoire des
commandements donnés a la foi par le Seigneur» s’opposent «ceux qui font
mémoire des commandements étrangers».

3 Citation chez EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique 1, 39,3-4; ma
traduction révise légerement celle de G. BArDY (SC 31), Paris 1978, p. 154.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 59

N

Enfin, ce qui retient a juste titre D’attention dans le témoignage de
Papias, c’est la supériorité qu’il attribue a la tradition orale («la voix
vivante et durable») par rapport a la tradition écrite («les livres»). Et pour-
tant, 1’évéque de Hiérapolis connaissait des évangiles écrits, comme le
prouvent les notices sur Marc et Matthieu que nous a conservées Eusebe. Je
ne rouvrirai pas ici ce dossier complexe, si ce n’est pour mettre en
¢vidence le recours au vocabulaire du souvenir dans la notice sur Marc. Le
témoignage de Papias, citant «le presbytre», répond manifestement a des
critiques qui visaient le caractere désordonné et sélectif du deuxiéme évan-
gile.

«Marc, qui fut ’interpréte de Pierre, a €crit avec exactitude, mais sans ordre
tout ce dont il se souvenait (0oc Euvnuodvevoev) des choses dites ou faites par
le Seigneur. Car il n’avait ni entendu ni accompagné le Seigneur; mais plus
tard, comme je I’ai dit, il a accompagné Pierre. Celui-ci donnait ses enseigne-
ments selon les besoins, mais sans faire une composition ordonnée des paroles
du Seigneur. De la sorte, Marc n’a pas commis de faute en écrivant certaines
choses comme il s’en souvenait (oBTwc Evia ypdyac ¢ dmepvnuovevoey). 32»

Le parallélisme de cette notice avec la préface déja citée est frappant.
Le méme terme technique «se souvenir» désigne le processus de rassemble-
ment et de transmission des paroles du Seigneur, qu’il ait pour sujet Papias
lui-méme dans son rapport avec les presbytres, ou Marc dans son rapport
avec Pierre. Autre trait commun: dans les deux cas, le débat sur I’autorité
d’un écrit consignant les paroles de Jésus est tranché par I’affirmation d’un
lien privilégié avec un disciple du Seigneur: contact direct avec Pierre dans
le cas de Marc; contact indirect, par I’entremise des presbytres, dans le cas
de Papias. La mémoire écrite, tout comme la mémoire orale, est garantie
par son caracteére personnel; elle se rattache a des intermédiaires que 1’on
peut nommer.

Il y a de bonnes raisons de penser que 1’ouvrage de Papias s’inscrivait
dans une polémique contre des gnostiques®®. On sait qu’eux aussi se
fondaient sur la mémoire de ’enseignement de Jésus et qu’ils la faisaient
remonter aux apoOtres eux-mémes. Ainsi, d’un c6té et de 1'autre, un méme
argument servait a garantir [’autorité¢ des paroles de Jésus dont on faisait
mémoire: 1’affirmation d’une tradition transmise de maniere ininterrompue
depuis les apodtres. A titre d’exemple, on comparera la préface de Papias
avec ce passage du gnostique Ptolémée dans sa Lettre a Flora:

35 Citation chez EustBg, Hist. eccl. III, 39,15. Cf. G. Barpy, op. cit,
p. 156-157.

36 Cf, PH. VIELHAUER, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin-New York,
1975, p. 762-765.



60 JEAN-DANIEL KAESTLI

«S1 Dieu le permet, tu recevras plus tard un enseignement plus précis sur
leur principe et leur genése [il s’agit ici de I’opposition entre le monde incorrup-
tible et le monde corruptible], quand tu auras été jugée digne de connaitre la
tradition des apdtres que, nous aussi, nous avons regue par voie de succession.

En ce cas aussi, nous confirmerons toutes nos affirmations par l’enseignement

de notre Sauveur®’.»

Mémoire des paroles de Jésus et recherche du sens caché: ['Evangile de
Jean et I’ Apocryphon de Jacques

I est significatif que Ptolémée, dans la conclusion de sa Lettre a Flora,
fasse €tat de degrés différents dans I'intelligence de I'enseignement du
Sauveur. Ce motif du sens caché n’est pas propre au gnosticisme; il joue
un role clé dans le processus de transmission et de développement des
paroles du Seigneur. Il me semble méme constitutif de cette forme particu-
liere de I’anamnese chrétienne. Faire mémoire des paroles de Jésus, c’est
davantage que les conserver et les répéter; c’est aussi les interpréter; c’est
aller d’une compréhension limitée a une compréhension plus complete;
c’est passer du temps du «parler en paraboles» au temps du «parler ouver-

tement» 38.

On reconnait 1a un aspect typique de I’évangile de Jean, ou le théme de
I’anamneése de I’enseignement de Jésus joue un rdle central®. Cette anam-
nése implique une distinction entre le temps du ministere terrestre de Jésus,
dominé par I'incompréhension, et le temps d’aprés la résurrection, ou ses
paroles et ses actes deviennent compréhensibles grace a 1’envoi de I’Esprit.
«Le Paraclet, ’Esprit saint que le Pére enverra en mon nom vous ensei-
gnera toutes choses et vous fera ressouvenir (Orouvnoet) de tout ce que je
vous ai dit» (Jn 14,26). La maniere dont ce travail de I’«anamnese» a
contribué a I'interprétation et a la croissance des paroles de Jésus est bien
illustrée par cet autre passage des discours d’adieu: «Souvenez-nous
(uvnuovetete) de la parole que je vous ai dite: ‘Le serviteur n’est pas plus
grand que son maitre’*; s’ils m’ont persécuté, ils vous persécuteront aussi;
s’ils ont épié ma parole, ils épieront aussi la votre» (Jn 15,20).

Cette forme d’anamnese des paroles de Jésus est a l'origine des
discours et des dialogues si caractéristiques de 1’évangile de Jean. Mais elle

37 PTOLEMEE, Lettre & Flora 7.9. La Lettre est conservée chez EPIPHANE,
Panarion 33, 3-8: elle est traduite et commentée par G. QuisPEL (SC 24 bis), Paris,
1966.

B Cf. Jn 16,25 «Cela, je vous l’ai dit en paraboles (év mapoipiong). L’heure
vient ou je ne vous parlerai plus en paraboles, mais ol je vous communiquerai
ouvertement (mappnoiq) ce qui concerne le Pere.»

39 Cf. surtout Jn 2,17; 2,22; 12,16, 14,26.

40" Allusion 2 une parole déja prononcée par le Christ johannique en Jn 13,16,
qui a son équivalent dans la source des Logia (Mt 10,24; Lc 6,40).



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 61

a aussi produit d’autres fruits. Elle a laissé des traces dans la composition
de certains des écrits trouvés a Nag Hammadi, tels le Dialogue du Sauveur
et I'Epitre apocryphe de Jacques*'. Dans ce demier texte, on a relevé
plusieurs indices qui incitent a le dater de la premiére moitié du II¢ siécle,
c’est-a-dire a une époque ou les paroles de Jésus étaient encore transmises
par d’autres canaux que les évangiles canoniques®’. Parmi ces indices, I’un
des plus importants est 1'usage technique du verbe «se souvenir». Il se
rencontre dans la scéne qui sert a introduire ce dialogue apocryphe du
Ressuscité avec Pierre et Jacques:

«Et [alors que] les douze disciples étaient une [fois] tous assis ensemble et
qu’ils se rappelaient ce que le Sauveur avait dit a chacun d’eux, soit en secret,
soit ouvertement, et qu’ils le consignaient dans des livres — pour ma part, j’écri-
vais ce qui se trouve dans ce livre — voici que le Sauveur apparut®.»

Les discours et les dialogues qui constituent le corps de cet évangile
extra-canonique sont ainsi présentés comme une remémoration. Cette remé-
moration implique un dévoilement du sens, jusque-la caché, de 1’enseigne-
ment du Sauveur, qui coincide avec 1'apparition du Ressuscité.

Conclusion

Il est temps de conclure, en revenant a la question posée au début de
cette étude. Quel rapport entre le «faire mémoire des paroles du Seigneur»
que nous venons de décrire et la structure fondamentale de la foi néo-testa-
mentaire qu’a dégagée P. Bonnard? Historiquement, nous avons constaté
que cette ligne de développement particuliere au sein du christianisme
ancien a ¢té le lieu d’'un conflit (voir la préface de Papias). Nous avons
aussi constaté que les parties en présence ont utilis€ des méthodes sembla-
bles pour accréditer ’authenticité de leur tradition: méme revendication
d’une transmission ininterrompue remontant aux apotres eux-mémes, méme
conviction que ’anamnése post-pascale permet seule de comprendre pleine-
ment le sens des paroles de Jésus.

La question est alors de savoir ol se situe la ligne de partage théolo-
gique entre ces mémoires en conflit. Pourquoi 1I'Eglise a-t-elle canonisé

41 Qutre les travaux cités a la note 2, voir H. KOESTER, «Dialog und
Spruchiiberlieferung in den gnostischen Texten von Nag Hammadi», EvTh 39
(1979), p. 532-556; «Gnostic Writings as Witnesses for the Development of the
Sayings Tradition» dans The Rediscovery of Gnosticism, éd. B. LAYTON, vol. 1,
Leiden 1980, p. 238-256.

42 Cf. R. CAMERON, op. cit. (note 2), p. 130.

@ ApocrJac, NHC 1.2, p. 2,7-17). Texte copte et traduction dans D. ROULEAU,
L’Epitre apocryphe de Jacques (NH 1,2) (Bibliotheéque copte de Nag Hammadi,
Section «Textes», 18), Québec, 1987, p. 36-37.



62 JEAN-DANIEL KAESTLI

I’évangile de Jean, et non pas 'un ou l'autre des recueils de paroles de
Jésus? Pourquoi a-t-elle cessé, a partir de Justin et d’Irénée, de «faire
mémoire» des paroles du Seigneur a travers la «voix vivante et perma-
nente» de la tradition orale pour ne plus les recevoir qu’a travers «les
livres»?

I1 est évident que ce choix s’explique par des raisons historiques, parmi
lesquelles figure en bonne place la lutte contre les déviations hérétiques,
marcionites et gnostiques. Mais il obéit aussi & une raison théologique, qui
nous invite a reconnaitre sa validité pour nous aujourd’hui.

Le choix de I’Eglise ne date pas de la seconde moitié du II° siecle,
mais il plonge ses racines beaucoup plus haut. En réalité, il a déja été fait
par la communauté ou est né I’évangile de Marc, qui a inscrit I’enseigne-
ment de Jésus dans I’histoire de sa vie et de sa passion. Il a ensuite €t€
entériné par les communautés de Matthieu et de Luc, qui ont incorporé un
recueil de paroles de Jésus — la source des logia — au cadre narratif fourni
par Marc. Chose plus remarquable, ce choix s’est aussi imposé aux cercles
chrétiens ou a pris naissance le plus «gnostique» des évangiles canoniques.
Nous avons certes relevé que, dans I’évangile de Jean, les paroles de Jésus
sont I’objet d’une anamnéese qui s’apparente sur plusieurs points a celle que
nous font connaitre ’Epitre apocryphe de Jacques ou le Dialogue du
Sauveur. 11 subsiste cependant une différence de taille. Dans le quatriéme
évangile, cette anamnese est ancrée dans le temps de la présence terrestre
de Jésus. Elle maintient ainsi fortement I’identité du Ressuscité avec celui
qui a vécu parmi les hommes. A l'inverse, lorsque la remémoration des
paroles de Jésus prend place dans le temps post-pascal, comme c’est le cas
dans I'Epitre apocryphe de Jacques, le Ressuscité est en passe d’éclipser
totalement le Jésus terrestre.

Il est intéressant de relever que le danger de 1’actualisme, inhérent au
genre littéraire du «dialogue du Ressuscité avec ses disciples», a été clai-
rement percu par lauteur de UEpistula Apostolorum. Cet évangile
apocryphe, dont la datation oscille entre 120 et 160, montre que des

N

milieux «orthodoxes» n’ont pas hésité a utiliser le genre littéraire du

«dialogue avec le Ressuscité» pour combattre les tendances gnostiques*.

Mais sa structure présente une caractéristique qui le distingue nettement des
dialogues gnostiques. Le long entretien du Ressuscité avec les disciples, qui

4 Cf. C. ScHmipT, Gesprdche Jesu mit seinen Jiingern nach der Auferstehung.
Ein katholisch-apostolisches Sendschreiben des 2. Jahrhunderts (TU 43), Leipzig
1919 (situe 1’€crit vers 160-170, en Asie Mineure); M. HORNSCHUH, Studien zur
Epistula Apostolorum (PTS 5), Berlin, 1965 (vers 120, en Egypte). Voir aussi
J. Hiwes, Tradition and Composition in the Epistula Apostolorum (Harvard
Dissertations in Religion, 24), Minneapolis, 1990 (excellente étude des matériaux
traditionnels €laborés par I’auteur et de sa théologie).



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 63

constitue 1'essentiel du document (ch. 13-51), est précédé d’une partie qui
rappelle des faits de la destinée terrestre de Jésus (ch. 4-12).

«Se souvenir des paroles du Seigneur»: cette exigence a occupé une
place importance dans I'histoire des deux premiers siecles chrétiens. Elle a
donné naissance a une riche tradition que ['historien des origines chré-
tiennes doit étudier avec le méme soin qu’il applique a 'exégese des textes
canoniques. Reprise dans une perspective théologique, cette €tude ameéne a
conclure que [’anamnese des paroles de Jésus ne peut se suffire a elle-
méme; elle est inséparable de ’anamnese de sa destinée terrestre, de sa
mort et de sa résurrection. Elle permet de comprendre que 1'Eglise du
II¢ siecle, en fixant le canon des quatre évangiles, n’a fait que confirmer un
choix qui remonte aux €vangélistes eux-mémes.



	Mémoire et pseudépigraphie dans le christianisme de l'âge post-apostolique

