
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Mémoire et pseudépigraphie dans le christianisme de l'âge post-
apostolique

Autor: Kaestli, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 125 (1993), P. 41-63

MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE
DANS LE CHRISTIANISME

DE L'ÂGE POST-APOSTOLIQUE

Jean-Daniel Kaestli

Résumé

L'article défend la thèse que la pseudépigraphie peut être une forme
légitime de la mémoire des origines chrétiennes. Il examine diverses
interprétations du fait pseudéjngraphique, dans la littérature antique et dans le

Nouveau Testament. A l'exemple de 2 Pierre et des Pastorales, U montre

que le recours à ce procédé s'inscrit dans un effort d'actualisation de T

enseignement des apôtres. L'emploi technique du verbe «se souvenir»
(Ac 20,35, 1 Clément, Papias, Epître apocryphe cle Jacques) signale le

rôle central de Tanamnèse dans la transmission, le développement et T

interprétation des paroles de Jésus.

Le titre de cet article réunit deux notions qui ont des connotations

opposées pour l'exègète et le théologien. La «mémoire» est une catégorie
éminemment positive, renvoyant à une «structure fondamentale de la théologie

chrétienne primitive»; elle est au centre de l'hommage rendu récemment

à Pierre Bonnard1. La «pseudépigraphie», au contraire, est grevée
d'une valeur négative; elle contient le mot pseudos, «fausseté»,

«mensonge», et évoque l'idée d'autorité usurpée, de tromperie délibérée.

Cependant, la distance entre ces deux notions mérite d'être mesurée et

interprétée. L'anamnèse véritable exclut-elle nécessairement le recours au

procédé de la pseudépigraphie? La pseudépigraphie peut-elle être une
manière légitime de «faire mémoire» des origines?

Telle est la question qui est à l'origine des réflexions qui suivent. Pour

en préciser l'enjeu, je commencerai par rappeler quelques éléments de

l'étude de P. Bonnard sur l'anamnèse et des débats récents sur la pseudépigraphie.

Je m'interrogerai ensuite sur la place et la fonction de la mémoire
dans certaines lettres pseudépigraphes du Nouveau Testament. Dans un troi-

D. Marguerat - J. Zumstein (éd.), La mémoire et le temps. Mélanges offerts à

Pierre Bonnard (Le Monde de la Bible, 23), Genève, 1991.



42 JEAN-DANIEL KAESTLI

sième temps, j'aborderai la question à partir d'un domaine qui est rarement

pris en compte dans la réflexion sur le phénomène de la pseudépigraphie:
la tradition des paroles de Jésus.

1. De l'anamnèse à l'interprétation du fait pseudépigraphique dans le

Nouveau Testament

Dans l'étude de 1961 qui figure en tête du recueil Anamnesis,
P. Bonnard2 s'inscrit dans la lignée des travaux qui cherchent à cerner
«l'élément central», la «structure fondamentale» de la foi des deux

premières générations chrétiennes. Il juge insuffisantes les réponses proposées

par W.G. Kümmel (la présence du salut est l'idée qui constitue le

centre du Nouveau Testament) et CH. Dodd (dans l'eucharistie, «l'Histoire
a été assumée dans la supra-histoire sans cesser d'être l'Histoire»). En effet,
c'est pour s'opposer à des courants qui prétendaient accéder à une «supra-
histoire» qu'ont été élaborées les «principales théologies néotestamen-
taires». La présence du Christ dans son Eglise risquait de devenir un «pur
chiffre abstrait». C'est pourquoi l'anamnèse, sous des formes variées et en

constante transformation, a rappelé aux croyants l'identité terrestre de ce

Christ présent. L'anamnèse est ainsi «le lieu des principales déviations et

des plus spectaculaires 'redressements' dont témoigne le Nouveau Testament»

(p. 5). Elle est au cœur des combats que le christianisme des

origines a menés contre deux grandes tentations: la tentation du passéisme,

qui réduit à un pur souvenir l'attachement à Jésus, et la tentation - bien

plus virulente - de l'actualisme, qui se réclame du Seigneur glorifié et de

son Esprit en négligeant ses attaches avec le Jésus terrestre.

Dans cette étude fondamentale, P. Bonnard place des jalons chronologiques.

Il s'intéresse aux témoignages laissés par «les deux premières générations

chrétiennes», à «l'histoire de l'anamnèse chrétienne au premier siècle»

(p. 1 et 4). Il examine la forme qu'a prise l'anamnèse dans les principaux
courants théologiques du Nouveau Testament: célébration de l'eucharistie,
hymnes et credos antérieurs à Paul et aux évangiles, source des Logia,
Paul, évangiles synoptiques et évangile de Jean. Il me semble intéressant

d'élargir le champ de l'enquête: que devient la structure fondamentale

dégagée par P. Bonnard lorsqu'on prend en compte les écrits de l'âge
postapostolique, les témoignages de la troisième ou de la quatrième génération
chrétienne? Il est de fait que plusieurs de ces écrits tardifs, qui n'ont pas
retenu l'attention de P. Bonnard, sont des pseudépigraphes. C'est le cas en

«L'anamnèse, structure fondamentale de la théologie du Nouveau Testament»,
dans Anamnesis. Recherches sur le Nouveau Testament (Cahiers de la RThPh, 3),
Genève-Lausanne-Neuchâtel, 1980, p. 1-11.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 43

particulier des Pastorales et de la 2e épître de Pierre. D'où ma question:
quels rapports ces lettres pseudo-apostoliques entretiennent-elles avec
l'anamnèse? L'utilisation de la fiction pseudépigraphique peut-elle être une
forme authentique de la mémoire chrétienne?

La seconde partie de mon exposé sera centrée sur la tradition des

paroles de Jésus. Dans un paragraphe intitulé «Les Logia et l'anamnèse»,
P. Bonnard traite brièvement de la source commune à Matthieu et à Luc. Il
relève notamment que «ces brèves instructions n'avaient pas le caractère de

sentences intemporelles, mais étaient mises en relation avec la venue
'dernière' de Jésus, c'est-à-dire récente et toute proche» (p. 7). Mais on
sait que le processus de transmission et d'interprétation des paroles de Jésus

ne se limite pas à la source des Logia et qu'il s'est poursuivi bien au-delà
de l'incorporation de Q dans la narration de Mt et de Lc. Des études
récentes ont souligné la permanence de cette branche de la tradition, et ont
montré l'importance de certains des textes apocryphes découverts à Nag
Hammadi pour l'étude du développement et de la transmission des paroles
de Jésus3.

L'étude de cette trajectoire particulière touche aussi, à sa manière, au

problème du rapport entre mémoire et pseudépigraphie. D'une part, les

«paroles du Seigneur» n'ont pas cessé d'être réinterprétées et amplifiées,
jusqu'à composer de véritables discours, ou des dialogues du Christ avec

ses disciples. Du point de vue littéraire, ce développement peut être assimilé

à la pseudépigraphie, puisqu'il y a attribution à Jésus ou aux apôtres
de paroles fictives. D'autre part, ce processus de réinterprétation relève

d'une forme d'anamnèse. Un indice important en est fourni, comme nous le

verrons, par l'usage caractéristiques du verbe «se souvenir» dans des textes
où des paroles de Jésus sont citées et interprétées. Cette «mémoire» des

logia remonte aux stades les plus anciens de la tradition orale. Elle a laissé

des traces jusque vers le milieu du IIe siècle, c'est-à-dire jusqu'au moment
où la tradition orale a été définitivement supplantée par les évangiles écrits.
Le deuxième volet de mon étude s'intéressera au rapport entre cette forme

particulière d'anamnèse et la «structure fondamentale de la foi néotestamentaire»

dégagée par P. Bonnard: dans quelle mesure a-t-elle été un lieu de

«déviation» et dans quelle mesure un lieu de «redressement» théologique?

3 Voir notamment le dernier ouvrage de H. Koester, Ancient Christian Gospels.
Their History and Development, Uondres, 1990, et ses études parues en français:
«Une production de la communauté chrétienne: les paroles du Seigneur» et

«Evangiles apocryphes et évangiles canoniques», dans H. Koester - F. Bovon,
Genèse de l'Ecriture chrétienne (Mémoires premières), Paris, 1991, p. 23-58
et 59-106. Voir aussi R. Cameron, Sayings Traditions in the Apocryphon of James,

Philadelphia, 1984.



44 JEAN-DANIEL KAESTLI

La présence ci'écrits pseudépigraphiques dans le canon: un problème à la

fois littéraire et théologique

Le problème de la pseudépigraphie a fait l'objet de nombreuses études

et a donné lieu à des interprétations divergentes. Il ne saurait être question
ici d'en dresser un tableau complet. Mais il me semble nécessaire de

présenter quelques éléments essentiels du débat et d'en signaler les enjeux.
En guise de préliminaire, je ferai trois observations.

(1) La présence d'écrits pseudépigraphes à l'intérieur du canon fait
aujourd'hui l'objet d'un consensus grandissant parmi les exégètes. Certains

livres du Nouveau Testament ne sont pas l'œuvre du personnage qui se

présente comme leur auteur. Du point de vue littéraire, ce sont donc des

écrits «inauthentiques», puisqu'ils s'attribuent faussement le nom d'un
apôtre ou d'une figure des origines.

Mais il faut se rappeler que ce consensus est inacceptable pour une aile

importante du protestantisme. Pour les tenants de l'inspiration littérale ou
de l'inerrance de l'Ecriture, les indications que les livres bibliques donnent
à propos de leur auteur ne sauraient être fausses. Le recours à la pseudépigraphie

est le propre des hérétiques: eux seuls avaient besoin d'un tel artifice

pour répandre leurs doctrines déviantes; les auteurs orthodoxes n'en
avaient nul besoin, car leurs idées bénéficiaient dès l'origine d'une large
diffusion4.

(2) Le débat sur les limites précises de la peudépigraphie néo-testamentaire

reste ouvert et doit le rester. A l'intérieur du consensus mentionné, les

jugements divergent à propos de l'appartenance de tel ou tel livre du

Nouveau Testament à la catégorie des pseudépigraphes. Sans entrer dans le

détail, il faut rappeler que la question des «fausses indications d'auteur» ne

se pose vraiment qu'à propos des lettres3. Parmi celles qui constituent'
traditionnellement le corpus paulinien6, il y en a sept dont l'attribution à

4 Voir par ex. D. Guthrie, New Testament Introduction, Londres 1970-1,

p. 845-848.
5 Les évangiles et les Actes des apôtres sont à l'origine des écrits anonymes: ils

ne fournissent aucun renseignement direct sur l'identité de leur auteur. Les noms qui
leur sont attachés dans les manuscrits ou chez les Pères du deuxième siècle
remontent certes à une époque ancienne, mais ils ne se trouvent pas dans les
documents eux-mêmes. Quant à l'Apocalypse, qui se présente comme une révélation
que Dieu transmet «par l'intermédaire de son ange à Jean son serviteur» (1,1), rien
ne permet de douter qu'elle ait effectivement été composée par un prophète de ce
nom.

6 II faut mettre à part l'épître aux Hébreux, dont l'attribution à Paul résulte
d'une identification secondaire et a d'ailleurs été contestée dès l'Antiquité (elle ne
contient pas d'indication d'auteur et ne fait pas mention de Paul).



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS UE CHRISTIANISME 45

Paul est indiscutée (Rm. 1 et 2 Co, Ga. Ph, 1 Th et Phm) et six dont
l'authenticité est controversée (Eph. Col. 2 Th et les trois épîtres Pastorales).

Quant aux épîtres dites «catholiques», le verdict de pseudépigraphie
est prononcé, avec plus ou moins de fréquence et de force, à propos de

Jacques, des deux lettres de Pierre et de Jude7.

Si le caractère pseudépigraphique de certaines lettres semble solidement
établi - je rangerais dans cette catégorie les Pastorales et la deuxième épître
de Pierre -. il est d'autres cas où le jugement de la majorité des critiques
ne doit pas être tenu pour définitivement acquis. Ainsi en va-t-il de l'épître
de Jude. L'opinion dominante est que. contrairement à ce qu'indique l'entête,

la lettre n'a pas été écrite par «Jude, frère de Jacques»8. Mais le livre
tout récent de R. Bauckham sur «Jude et la parenté de Jésus dans l'Eglise
ancienne» oblige à réexaminer une cause qui pouvait paraître entendue ct à

ne pas ranger sans autre la lettre de Jude, avec 2 Pierre, parmi les écrits
tardifs et pseudépigraphiques du Nouveau Testament9.

(3) Troisième remarque: la présence de pseudépigraphes dans le

Nouveau Testament place l'exègète devant une double tâche, littéraire et

théologique. Littéraire d'abord: il s'agit de situer les pseudépigraphes bibliques

clans le contexte général de la pseudépigraphie antique. Les études

récentes dans ce domaine se sont efforcées de classer les écrits faussement
attribués en plusieurs catégories, en fonction de leur origine et de leurs

motivations, et de les apprécier de manière différenciée. Elles se sont aussi

intéressées aux jugements que l'Antiquité a portés sur la pratique de la

falsification littéraire et aux conditions culturelles qui ont rendu possible la

production d'œuvres pseudépigraphes10. En quoi ces recherches éclairent-

7 Les trois lettres de Jean, qui ne mentionnent pas le nom de leurs auteurs,
échappent à la critique d'authenticité.

x A l'appui de ce jugement, on invoque notammment la proximité littéraire et

théologique entre Jude et 2 Pierre, l'encouragement du v. 3 à «combattre pour la foi
qui a été transmise aux saints définitivement» et l'appel du v. 17 à «se souvenir des

paroles qui ont été dites à l'avance par les apôtres de notre Seigneur Jésus-Christ».
9 R. Bauckham, Jude and /lie Relatives of Jesus in the Early Church.

Edimbourg, 1990. Sur la base d'une étude approfondie des traditions anciennes sur
la famille de Jésus, des sources juives de la lettre de Jude et de l'exégèse qu'en fait
l'auteur, Bauckham met en question la thèse de la pseudépigraphie et tient
l'authenticité pour très probable. Il dégage une série d'indices qui parlent en faveur
d'un écrit ancien, provenant d'un milieu judéo-chrétien de Palestine: l'utilisation de

la Bible hébraïque (et non de la LXX). ainsi que de traditions haggadiques et

d'écrits apocalyptiques d'origine palestinienne; la technique exégétique, proche de

celle des pesharim qumrâniens; l'attente eschatologique marquée par l'imminence de

la parousie; enfin, la polémique qui vise un libertinisme éthique, et non pas une

erreur doctrinale.
10 Voir en particulier W. Speyer, Die literarische Fälschung im heidnischen und



46 JEAN-DANIEL KAESTLI

elles le recours à la pseudépigraphie dans la littérature juive et chrétienne
ancienne? Permettent-elles de dégager une spécificité de la pseudépigraphie

biblique?

Mais la question posée à l'exègète est aussi d'ordre théologique. L'origine

pseudépigraphique d'un écrit est-elle conciliable avec son appartenance
au canon? Une œuvre composée dans l'intention d'abuser ses lecteurs sur

sa véritable origine peut-elle prétendre être un véhicule de la Parole de

Dieu? Cette question de la légitimité théologique ne peut être totalement
dissociée des résultats de l'étude historique; elle a tendance à influencer,
plus ou moins fortement, les interprétations que l'on donne au phénomène
littéraire.

Les diverses interprétations de la pseudépigraphie néo-testamentaire

Examinons maintenant de plus près ces interprétations et interrogeons-
nous sur leur pertinence.

Pour ce faire, je partirai des distinctions que proposent les études sur la

pseudépigraphie antique. Dans un sens large, l'adjectif «pseudépigraphe»

peut s'appliquer à toute œuvre littéraire attribuée à un auteur différent de

l'auteur réel - que cette attribution provienne du titre de l'œuvre, de son

contenu ou de la tradition externe. Mais à l'intérieur de cette définition
englobante, on s'est efforcé de distinguer différents types de pseudépigraphie,

que l'on a tour à tour mis en rapport avec les pseudépigraphes juifs et

chrétiens.

(1) Il faut d'abord mettre de côté les cas où T attribution fausse est

secondaire. Celle-ci peut être ajoutée à des écrits primitivement anonymes,
ou résulter de la confusion entre deux auteurs portant le même nom. Les

noms rattachés aux évangiles canoniques, ou l'identification du Jean de

l'Apocalypse avec l'apôtre Jean, relèvent sans doute de cette catégorie.

(2) Il faut ensuite traiter à part les cas où T attribution fausse relève des

conventions littéraires d'un genre donné. Ainsi en va-t-il des discours, des

lettres et des autres documents dont les historiens de l'Antiquité -
d'Hérodote à Josephe en passant par l'auteur du livre des Actes - parsèment
leurs œuvres. Ces pièces obéissent aux règles de la composition
historiographique: leur caractère fictif est évident et ne fait pas difficulté. On peut

christlichen Altertum. Ein Versuch ihrer Deutung, Munich, 1971; K. von Fritz (éd.),
Pseudepigrapha I. Pseudopythagorica - Lettres cle Platon - Littérature
pseudépigraphique juive (Fondation Hardt pour l'étude de l'antiquité classique.
Entretiens, t. 18), Vandœuvres-Genève, 1972; N. Brox, Falsche Verfasserangaben.
Zur Erklärung der frühchristlichen Pseudépigraphie (Stuttgarter Bibelstudien, 79),
Stuttgart, 1975; N. Brox (éd.), Pseudépigraphie in der heidnischen und
jüdisch-christlichen Antike (Wege der Forschung, 484), Darmstadt, 1977.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 47

certes y reconnaître une sorte de pseudépigraphie, mais nulle volonté
délibérée d'abuser le lecteur.

On a souvent été tenté d'interpréter de la même manière les diverses
formes de pseudépigraphie dans le christianisme ancien. Pour les tenants de

cette explication, la question de l'authenticité des attributions ne se posait
pas pour la mentalité antique; la pseudépigraphie y était une pratique
admise, «innocente», que les auteurs juifs et chrétiens n'ont fait que
reprendre à leur compte, au même titre que d'autres procédés littéraires de

leur époque. Mais il n'est pas possible de se satisfaire d'une explication qui
banalise à ce point le problème. Des études comme celles de Speyer ont
clairement montré que la prétendue indifférence de l'Antiquité face à la

pseudépigraphie est une illusion: la critique de l'authenticité et la condamnation

de la pratique des faux littéraires y sont bien documentées, tant dans
le domaine païen que dans le domaine chrétien ".

(3) Une troisième catégorie peut être distinguée à l'intérieur des écrits

pseudépigraphes: ce sont les œuvres qui s'enracinent clans la tradition des

écoles antiques. Dans les écoles philosophiques ou médicales, il n'était pas
rare qu'un disciple publie sous le nom du maître une œuvre commentant ou

développant son enseignement. Un grand nombre d'écrits attribués à

Socrate, à Platon, à Aristote ou à Hippocrate ont ainsi vu le jour.
Cette pratique des écoles antiques peut certes contribuer à éclairer le

recours à la pseudépigraphie dans le Nouveau Testament. Mais il faut se

garder d'appliquer ce modèle de manière indifférenciée, comme s'il pouvait
rendre compte du phénomène complexe de la transmission des traditions
dans lc judaïsme et le christianisme ancien. Ue terme d'«école» désigne une
réalité sociologique particulière, qui se caractérise par un certain type
d'organisation et de continuité historique. Ainsi, l'on dispose d'indices suffisants

pour postuler l'existence d'une école paulinienne. mais on ne saurait

lui attribuer la publication de toutes les lettres écrites secondairement sous
le nom de l'apôtre. Par ailleurs, il est peu probable qu'il y ait jamais eu une
véritable école pétrinienne. où l'on pourrait situer l'origine des écrits qui

portent le nom de Pierre.

(4) On a aussi proposé de distinguer, dans la masse des écrits faussement

attribués, une pseudépigraphie religieuse «authentique». Sous cette

appellation, W. Speyer range des œuvres antiques qui échappent au

soupçon de fausseté délibérée parce qu'elles sont le fruit d'une véritable

expérience d'inspiration, d'une identification extatique avec tel dieu ou telle

grande figure du passé. Elles relèvent de la pensée mythique, et non d'une

compréhension rationnelle de la production littéraire12. Selon Speyer, la

" Cf. W. Speyer, op. cil. (note 9), passim; N. Brox, Falsche Verfasserangaben
(cf. note 9), p. 68-80.

12 Cf. W. Speyer. «Fälschung, pseudepigraphische freie Erfindung und 'echte



48 JEAN-DANIEU KAESTLI

pseudépigraphie religieuse authentique est bien représentée dans le domaine

païen (exemple: les oracles) et dans le domaine juif (exemple: les écrits
apocalyptiques)13, mais très rare dans le christianisme. En effet, à la différence

des pseudépigraphes juifs qui se caractérisent par des visées purement
religieuses, la plupart des pseudépigraphes chrétiens des premiers siècles

poursuivent des buts «tendancieux»: propagation et défense d'une doctrine

théologique, polémique interne, apologie face aux Juifs ou aux païens,
établissement de normes liturgiques et disciplinaires. Ils doivent donc être
classés dans la catégorie des «forgeries», des écrits qui utilisent délibérément

un artifice trompeur.
Ce recours à la notion de pseudépigraphie religieuse authentique se

heurte à des objections décisives. Comment juger de l'intention d'un
auteur? Quels sont les critères qui permettent d'opérer une distinction entre

un pseudépigraphe composé de bonne foi par un auteur convaincu d'être le

porte-parole de la puissance divine qui l'inspire, et un pseudépigraphe
destiné à tromper le lecteur, rédigé avec des buts «tendancieux»? En fait,
les diverses tendances - dogmatiques, apologétiques ou polémiques - que
Speyer détecte dans les pseudépigraphes chrétiens sont aussi à l'œuvre dans

la littérature apocalyptique juive.
(5) Dans une perspective qui s'apparente à celle de Speyer, certains

exégètes défendent la thèse de la spécificité cle la pseudépigraphie néo-

testamentaire. C'est le cas de Kurt Aland: il traite conjointement les écrits

anonymes et les écrits pseudonymes du Nouveau Testament, et il y voit un
développement obligé de la prédication apostolique, lorsqu'elle a passé de

l'oral à l'écrit. Si ces auteurs n'ont pas publié leurs écrits sous leur propre
nom, c'est qu'ils avaient l'assurance très forte de n'être que les porte-parole
de l'Esprit. Selon Aland, la présence de la pseudépigraphie dans le

Nouveau Testament est donc un phénomène sui generis, qui ne peut être

complètement expliqué ni à partir des parallèles profanes, ni à partir des

pseudépigraphes juifs. On ne peut pas davantage l'interpréter à l'aide des

catégories morales et psychologiques - tels le mensonge ou la falsification
délibérée - qu'utilise habituellement la recherche dans ce domaine. En

revanche, ces catégories gardent toute leur validité pour les pseudépigraphes

chrétiens de l'époque patristique14. La thèse d'Aland, postulant une

religiöse Pseudépigraphie'». dans Pseudepigrapha I (cf. note 9), p. 331-366.
13 L'interprétation de Speyer s'apparente à celle de D.S. Russell (The Method

and Message of Jewish Apocalyptic, Londres, 1964), qui explique la pseudonymie
des apocalypses juives à partir de certaines particularités de la mentalité hébraïque :

idée de personnalité «corporative»; conception particulière du temps où passé,
présent et avenir se télescopent; valeur essentielle du nom, qui facilite
l'identification avec les grandes figures du passé.

Cf. K. Aland, «The Problem of Anonymity and Pseudonymity in Christian
Uiterature of the First Two Centuries», JThS 12 (1961), p. 39-49, repris dans



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 49

différence qualitative des pseudépigraphes canoniques, répond à une
préoccupation théologique légitime, mais elle repose sur des bases fragiles.

(6) Une interprétation plus solide a été proposée récemment par David
G. Meade, pour qui la pseudépigraphie est une forme d'actualisation de la
tradition Meade s'attache à montrer que la pseudépigraphie du Nouveau
Testament se conforme à un modèle que l'on trouve déjà dans les grandes
traditions prophétiques, sapientiales et apocalyptiques de l'Ancien Testament

et du judaïsme ancien. Ce qui est constitutif de ce modèle, c'est la
reconnaissance d'une tradition révélée qui fait autorité et qu'il s'agit
d'actualiser. C'est cette actualisation «à la manière biblique» qui confère leur
spécificité aux pseudépigraphes juifs et à ceux de l'époque du Nouveau
Testament et qui les distingue de ceux de l'époque patristique.

Je suis d'avis que cette interprétation de la pseudépigraphie en termes
d'actualisation d'une tradition première et normative ouvre des perspectives
très intéressantes. J'introduirai cependant une réserve: du point de vue de

l'histoire littéraire, il ne me semble pas possible de démontrer l'existence
d'une rupture entre l'époque du Nouveau Testament et l'époque
postérieure. On peut certes mettre en évidence, comme le fait Meade, l'apparition

d'une attitude nouvelle vers le milieu du IIe siècle: les traditions se

solidifient et revêtent une forme stable; la conscience d'une discontinuité
entre tradition apostolique et tradition ecclésiastique se renforce. Mais ce

changement, qui coïncide avec la fixation du canon, ne permet pas d'établir
l'existence d'une différence qualitative dans la production des pseudépigraphes.

Si différence il y a, elle n'est pas d'ordre littéraire, mais elle relève
de l'interprétation théologique du «fait canonique».

2. La fonction de la mémoire dans les pseudépigraphes post-apostoliques

Après cette présentation, à grands traits, du cadre général du débat, je
voudrais montrer, à partir de l'exemple de 2 Pierre et des épîtres Pastorales,

que la pseudépigraphie peut effectivement être comprise comme une

forme d'actualisation de l'enseignement apostolique, comme une manière
de «faire mémoire» de la tradition, après la disparition des apôtres qui en

sont les fondateurs.

K. Aland (éd.), The Authorship and Integrity of the New Testament, Londres, 1965,

p. 1-13.
15 David G. Meade, Pseudonymity and Canon. An Investigation into the

Relationship of Authorship and Authority in Jewish and Earliest Christian Tradition
(WUNT 39), Tübingen, 1986.



50 JEAN-DANIEU KAESTLI

La mémoire cle la tradition apostolique dans 2 Pierre

De tous les écrits du Nouveau Testament, la deuxième épître de Pierre

est certainement celui dont la pseudépigraphie est la plus évidente et la plus
largement reconnue16. Pour la question qui nous intéresse, il faut relever la

forme élaborée et «imaginative» que prend ici le déguisement pseudépigraphique.

Pour accréditer l'origine apostolique de son écrit, l'auteur utilise
généreusement les artifices de la fiction. Il ne se contente pas de s'identifier
au début de la lettre comme «Syméon Pierre, serviteur et apôtre de Jésus-

Christ» (1,1); il renforce l'autorité de son écrit en rappelant qu'il a été

témoin oculaire de la transfiguration du Christ (1,16-19) et en le présentant
comme les dernières paroles - le testament - de l'apôtre qui, grâce à une
révélation du Christ, sait que sa mort est proche (1,12-15). On ne peut
échapper à la conclusion qu'il y a là intention délibérée de dissimuler la

véritable origine de l'écrit, volonté consciente d'induire en erreur le lecteur.

Ne sommes-nous pas très loin de la foi des origines, structurée par
l'anamnèse? Ua réponse ne semble pas faire de doute. La discontinuité entre
2 Pierre et les principales théologies du Nouveau Testament a été maintes
fois soulignée. On sait l'impact qu'a eu à cet égard la critique aiguë de Käsemann

17. Et pourtant, il est frappant de constater que 2 Pierre est aussi le livre
du Nouveau Testament où, proportionnellement, le vocabulaire de la

mémoire revient le plus souvent. On le trouve concentré dans deux passages,
où l'auteur exprime le but qu'il assigne à son écrit. Le premier texte le

présente comme un discours d'adieu de l'apôtre (2 P 1,12-15):

«(12) C'est pourquoi j'ai l'intention de vous rappeler toujours ces choses
(àei ùpâç ÙTTopipvfiCTKEiv), bien que vous les sachiez et que vous demeuriez
fermes dans la vérité présente. (13) Mais je crois juste, tant que je suis dans

Ues principaux indices de son origine tardive, post-apostolique, sont les

suivants: la place de la lettre dans le canon a été controversée dans l'Eglise
ancienne; ses particularités de langue et de théologie empêchent d'identifier son
auteur avec celui de 1 Pierre - dont l'authenticité est d'ailleurs également discutée;
elle répond au problème du retard de la parousie d'une manière qui est inconcevable
du vivant de l'apôtre Pierre; lorsqu'elle parle des Ecritures, elle se réfère non
seulement à la Bible juive, mais aussi aux lettres de Paul.

«Que penser d'une eschatologie qui, comme celle de notre épître, ne connaît
rien de plus que l'espérance de l'entrée triomphale des croyants dans le Royaume
éternel et de l'anéantissement des impies? Que penser du canon dans lequel 2 Pierre
prend place comme le témoignage le plus évident du proto-catholicisme? Que penser
d'une Eglise qui se défend contre les hérétiques en ne distinguant plus elle-même
entre l'Esprit et la lettre, en identifiant l'Evangile avec sa tradition, c'est-à-dire avec
une conception religieuse du monde, en soumettant l'explication de l'Ecriture à un
enseignement normatif et en faisant de la foi l'acceptation d'une dogmatique
orthodoxe?» E. Käsemann, «Eine Apologie der urchristlichen Eschatologie»,
Exegetische Versuche und Besinnungen, Bd. I, Göttingen, 1960, p. 157.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 51

cette tente, de vous tenir en éveil grâce à ce rappel (ôieyeipsiv ûuâç èv

ùnopvijaEi). (14) car je sais qu'il est proche pour moi le moment de l'abandon
de ma tente, comme notre Seigneur Jésus-Christ me l'a révélé: (15) mais je
veux veiller à ce qu'après mon départ, vous ayez en tout temps la possibilité de

vous remettre ces choses en mémoire (ir)v toûtwv pvquqv ttoieujOcu).»

Le second passage, au début du ch. 3, sert d'introduction à la
polémique contre les railleurs qui doutent de la promesse de l'avènement du

Seigneur (2 P 3,1-2):

«(1) Voici déjà, très chers, la deuxième lettre que je vous écris; dans les
deux, je veux, en faisant appel à votre souvenir, tenir en éveil la juste manière
de penser (èv cd"ç ôieyEiptû ùuûv èv uxropvijasi Tqv eìÀiKpivq ôicVvoicxv),

(2) pour que vous vous souveniez (pvnaOîjvai) des paroles dites à l'avance par
les saints prophètes et du commandement de vos apôtres, celui du Seigneur et
Sauveur.»

La prédominance du thème de la mémoire dans ces deux passages me
semble de nature à éclairer l'utilisation de la pseudépigraphie par l'auteur
de 2 Pierre.

(1) On relèvera d'abord que l'auteur définit sa tâche comme un

«rappeler», un «remettre en mémoire». Il ne veut pas communiquer aux
destinataires un message nouveau, mais il les renvoie à ce qu'ils connaissent

déjà, à une tradition qui fait autorité. Il est clair que «remettre en

mémoire» la tradition, c'est non seulement la conserver et la transmettre

comme un dépôt précieux: c'est aussi la rendre présente, la mettre en jeu
dans les difficultés actuelles qu'affronte la communauté.

(2) La formulation de 2 P 3,2 indique que la tradition dont il faut faire
mémoire porte sur un double objet: «Souvenez-vous des paroles dites à

l'avance par les saints prophètes et du commandement de vos apôtres, celui
du Seigneur et Sauveur». Il y a d'abord les Ecritures prophétiques héritées
du judaïsme - l'Ancien Testament. A côté d'elles prend place également
la tradition transmise par les apôtres, qui est elle-même consignée dans des

écrits (voir la mention des lettres de Paul en 3,15). L'expression qui
désigne cette tradition des apôtres («le commandement du Seigneur et

Sauveur») en souligne le caractère normatif. Dans ce contexte, le terme
«commandement» (èvroÀrj) prend un sens large18: il ne renvoie pas seulement

au «commandement d'amour», mais à la «voie de la justice» (cf.
2,21), à l'ensemble des règles morales qui définissent la vie chrétienne. Il
englobe aussi l'espérance eschatologique que l'auteur défend, contre les

18 Cf. J. Zmijewski, «Apostolische Paradosis und Pseudépigraphie im Neuen
Testament. 'Durch Erinnerung wachhalten' (2 Petr 1,13; 3,1)», BZ 23 (1979),

p. 167.



52 JEAN-DANIEL KAESTLI

sceptiques, dans la suite du ch. 3 : la promesse de la venue du Seigneur,
l'attente de cieux nouveaux et d'une terre nouvelle (3,3-13).

(3) Qu'est-ce qui autorise notre auteur à écrire sous le nom de Pierre et

à se poser en interprète légitime de la tradition apostolique? Pour aborder

cette question, il faut tenir compte d'une donnée essentielle: le conflit qui
est à l'arrière-plan de la rédaction de l'épître. Nous sommes en présence
d'un conflit d'interprétation, d'un conflit entre deux formes de mémoire. En

effet, il ne fait pas de doute que les adversaires visés par l'auteur «font
mémoire» eux aussi des Ecritures prophétiques et de l'enseignement du

Seigneur transmis par les apôtres. Ne les présente-t-il pas comme «des gens
sans instruction et sans fermeté» qui «tordent le sens» des passages difficiles

des lettres de Paul, «comme ils le font aussi des autres Ecritures»
(3,16)? C'est pour faire pièce à leur mémoire «déviante» qu'il formule le

principe herméneutique suivant (2 P 1,20-21):

«(20) aucune prophétie de l'Ecriture n'est affaire d'interprétation privée
(ou particulière). (21) En effet, ce n'est pas la volonté humaine qui a jamais
produit une prophétie, mais c'est portés par l'Esprit saint que des homme ont
parlé de la part de Dieu.»

Ce texte fournit la clé de l'entreprise pseudépigraphique de 2 Pierre.

Puisque la tâche de dégager le sens des Ecritures - d'en «faire mémoire» -
n'est pas l'affaire d'un individu ou d'un groupe particulier, cela signifie
qu'elle doit incomber à un corps d'interprètes dûment autorisés, de ministres

investis de la charge de l'enseignement. Le texte cité met ainsi en

place une première forme de magistère ecclésiastique. Il affirme aussi qu'il
y a continuité entre l'Ecriture prophétique et son interprétation actuelle: de

même que l'Esprit saint a agi auparavant dans les hommes qui «ont parlé
de la part de Dieu», il inspire aujourd'hui ceux qui, comme l'auteur de

l'épître, sont chargés d'interpréter l'Ecriture. Le recours à la pseudépigraphie

trouve ici une justification: c'est la conviction d'être animé par le
même Esprit que les apôtres qui pousse notre auteur anonyme à écrire une
lettre au nom de Pierre.

(4) Quel jugement devons-nous porter sur cette conviction? La
pseudépigraphie peut-elle vraiment être considérée comme un fruit de l'Esprit? A
cette question, les exégètes ont apporté des réponses très divergentes. D'un
côté, on trouve ceux qui considèrent la pseudépigraphie néo-testamentaire

comme une déviation secondaire, typiquement proto-catholique, une
manifestation de décadence par rapport aux origines. Pour H.R. Balz, par
exemple, l'authentique expérience de l'Esprit - celle qu'atteste Paul en
1 Co 12 - est inconciliable avec les traits qui caractérisent la pseudépigraphie:

appel à la tradition, visée apologétique et polémique, besoin d'une



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 53

autorité extérieure pour appuyer son opinion19. De l'autre côté, il y a ceux
qui, comme Aland, voient dans la pseudépigraphie une nécessité théologique

- et pas seulement une nécessité imposée par une situation de crise.
L'auteur de 2 Pierre, comme celui des autres pseudépigraphes du Nouveau
Testament, est effectivement le porte-parole de l'Esprit. Parce qu'il n'est
qu'un instrument, qui prête sa voix à un autre (l'Esprit, le Seigneur, les

apôtres), il est juste que sa personne reste entièrement occultée. On ne peut
donc parler ici de manipulation ou de falsification délibérée. Pour l'auteur,
la véritable «falsification» serait de dévoiler son identité, de mettre son

nom en avant
Aucune de ces deux interprétations ne me paraît satisfaisante. La

première établit une opposition tranchée entre expérience de l'Esprit et

utilisation de la pseudépigraphie. Elle repose sur un postulat contestable: il
ne peut pas y avoir inspiration véritable lorsqu'un prédicateur ou un auteur
s'appuie sur l'autorité extérieure de la tradition, au lieu de parler sous sa

propre responsabilité. En réalité, l'inspiration a aussi une dimension sociale
et ne saurait être ainsi réduite à un phénomène individuel; elle n'est pas
l'apanage de personnalités créatrices, de génies religieux, mais peut aussi

passer par le canal anonyme - ou pseudonyme - de la tradition.
Je ne pense pas qu'il faille pour autant se rallier à la seconde interprétation.

Que les auteurs des pseudépigraphes du Nouveau Testament se soient
considérés comme les instruments de l'Esprit Saint et les porte-parole
légitimes de la tradition apostolique ne suffit pas à établir le bien-fondé de leur
prétention. On ne peut pas élever leur intention, la conscience qui était la

leur, au rang de norme indiscutable, de critère de la vérité. Leur prétention
à l'inspiration doit être soumise à un examen critique, qui confronte la

tradition originaire dont ils se réclament et la situation concrète dans

laquelle ils actualisent cette tradition.

Pseudépigraphie et mémoire dans les épîtres pastorales

Tournons-nous maintenant vers les épîtres pastorales. Dans les vingt-
cinq dernières années, un changement important est intervenu dans ce

domaine de la recherche. D'une part, l'exégèse catholique a largement
admis la thèse de la pseudépigraphie et s'est efforcée d'interpréter ces écrits
de l'âge post-apostolique comme une relecture de la tradition paulinienne"1.

Cf. H.R. Balz, «Anonymität und Pseudépigraphie im Urchristentum.
Überlegungen zum literarischen und theologischen Problem der urchristlichen und

gemeinantiken Pseudépigraphie», ZThK 66 (1969), p. 403-436.
20 Cf. K. Aland, art. cit. (note 13).
21 Voir les travaux de N. Brox, notamment son commentaire, Die Pastoralbriefe

(RNT 7,2), Regensburg, 1969; W. Stenger, «Timotheus und Titus als literarische
Gestalten. Beobachtungen zur Form und Funktion der Pastoralbriefe», Kairos 16



54 JEAN-DANIEL KAESTLI

Parallèlement, du côté protestant, on note une tendance à revoir les

jugements dépréciatifs qui dominaient souvent l'interprétation de ces épîtres:
produit typique du proto-catholicisme, affadissement ou pâle imitation de la

théologie de Paul, «bürgerliche Ethik»22.

L'auteur des Pastorales met en œuvre une grande variété de ressources

pour accréditer l'authenticité paulinienne de ses lettres. Il les parsème
notamment d'allusions précises à des circonstances de la vie de Paul et de

ses collaborateurs. On sait l'importance décisive que les défenseurs de

l'authenticité ont toujours accordé à ces notations sur des situations, des

personnes ou des objets concrets - telle la demande que Paul adresse à

Timothée de lui rapporter le manteau et les livres oubliés chez Karpos à

Troas (2 Tm 4,13). L'argument est que des détails aussi réalistes ne
s'inventent pas; à tout le moins, si les Pastorales ne sont pas de la main de

Paul, elles doivent conserver en certains endroits des fragments de lettres

authentiques.
Des études récentes ont montré que ces notices personnelles et ces

détails concrets font partie des procédés courants de la lettre pseudépigraphique

dans l'Antiquité23. On en trouve des parallèles étroits dans les lettres
attribuées à des philosophes cyniques, ou à Socrate et aux Socratiques24.

Leur fonction n'est pas seulement de donner l'impression d'un cadre de vie
réel, de rendre vraisemblable une situation de communication fictive. Elles
servent aussi à illustrer un style de vie, à proposer un modèle éthique à

imiter.
Ces parallèles littéraires ne suffisent cependant pas à expliquer pourquoi

l'auteur des Pastorales s'est identifié si fortement à Paul et à ses collaborateurs.

La réponse est à chercher dans deux caractéristiques saillantes des

lettres elles-mêmes.

Il y a d'abord l'accent mis sur la tradition et le maintien de sa pureté.
Face au danger d'un enseignement déviant, l'auteur a le souci de défendre

(1974), p. 252-267; P. Trümmer, Die Paulustradition der Pastoralbriefe (BET 8),
Frankfurt-Bern-Las Vegas, 1978; G. Lohfink, «Paulinische Theologie in der
Rezeption der Pastoralbriefe», dans Paulus in den neutestamentlichen Spätschriften.
Zur Paulusrezeption im Neuen Testament (QD 89), éd. K. Kertelge, Freiburg-
Basel-Wien, 1981, p. 70-121.

Pour mesurer cette évolution, on comparera le commentaire classique de
M. Dibelius-H. Conzelmann, Die Pastoralbriefe (HNT 13), Tübingen, 1953', et
l'étude récente de M. Wolter, Die Pastoralbriefe als Paulustradition (FRLANT
146), Göttingen, 1988.

23 Voir par ex. N. Brox, «Zu den persönlichen Notizen der Pastoralbriefe»,
BZ 13 (1969), p. 76-94, repris dans N. Brox (éd.), Pseudépigraphie (cf. note 9),
p. 272-294; L.R. Donelson, Pseudepigraphy and Ethical Argument in the Pastoral
Epistles (HUT 22), Tübingen, 1986, spec. p. 23-43.

24 Textes réunis dans J. Malherbe, The Cynic Epistles (SBL Sources for Biblical
Studies, 12), Missoula, 1977.



MEMOIRE ET PSEUDÉPIGRAPHIE DANS UE CHRISTIANISME 55

l'enseignement authentique, le bon dépôt. «O Timothée, garde le dépôt en
te détournant des vains discours et des fausses affirmations profanes de la

connaissance au nom mensonger. S'en prétendant experts, certains ont
dévié de la foi.» 1 Tm 6,20-21). «Garde le bon dépôt par l'Esprit Saint
qui habite en nous» (2 Tm 1,14).

Les Pastorales se caractérisent ensuite par la place unique qu'elles
donnent à Paul et à son apostolat. Il y est présenté comme l'apôtre par
excellence, et aucune mention n'est faite des autres apôtres. De cet
«exclusivisme» paulinien, on peut conclure que les lettres sont adressées à des

communautés qui définissent leur identité à partir de la figure de Paul. Paul
n'est pas seulement la source de la véritable tradition: il fait partie
intégrante de cette tradition.

Cette relation exclusive à la figure de Paul confère à la pseudépigraphie
des Pastorales un caractère spécifique. Comme d'autres pseudépigraphes,
elles cherchent à apporter une réponse au problème posé par la disparition
de celui qui est à l'origine de la tradition. Elles vont donc «faire mémoire»
de l'enseignement paulinien, l'actualiser dans une situation nouvelle,
marquée par une crise d'identité. Mais cette actualisation de la tradition
prend ici une forme très personnalisée. Pour faire face à l'absence de

l'apôtre, l'auteur va se servir de deux moyens que Paul lui-même avait mis
en œuvre de son vivant: la lettre apostolique et la délégation confiée à un
collaborateur.

La lettre d'abord. Au moyen de ses lettres, le Paul historique poursuit
son action auprès des communautés dont il est momentanément séparé et il
leur annonce sa visite, qu'il souhaite aussi proche que possible. L'auteur
des Pastorales reprend ce thème de la lettre comme substitut de la présence
de l'apôtre: «Je t'écris cela tout en espérant venir vers toi rapidement. Mais
si je tarde, (je t'écris) pour que tu saches comment il faut se comporter
dans la maison de Dieu...» (1 Tm 3,14-15). Ici, la venue annoncée sera

indéfiniment différée, mais la lettre qui contient les instructions de l'apôtre
assurera la permanence de son autorité dans l'Eglise de l'âge post-apostolique.

Paul utilise un second moyen pour pallier son absence: l'envoi d'un de

ses proches collaborateurs qui le représentera auprès des Eglises dont il est

séparé. Parmi les nombreux passages qui attestent cette pratique, il faut
faire une place à part à 1 Co 4,16-17: «Je vous exhorte donc: soyez mes

imitateurs. C'est bien pour cela que je vous ai envoyé Timothée, mon
enfant bien-aimé et fidèle dans le Seigneur: il vous rappellera (avauvfjoxi)
mes voies en Christ, celles que j'enseigne partout, dans toutes les Eglises.»

Ce passage d'I Co 4,16-17 est d'une importance capitale pour
l'interprétation de la pseudépigraphie des Pastorales. Il permet d'abord de

comprendre pourquoi elles sont adressées à des collaborateurs de Paul, et

non à une Eglise particulière ou à un groupe d'Eglises. C'est par l'intermé-



56 JEAN-DANIEL KAESTLI

diaire de Timothée et de Tite, qualifiés d'«enfant légitime» ou d'«enfant
bien-aimé» (cf. l'en-tête des trois lettres), que l'on peut accéder désormais à

l'authentique enseignement paulinien. C'est à travers eux, et à travers les

ministres responsables de l'Eglise post-paulinienne dont ils sont la figure,

que Paul demeure présent.
On relèvera ensuite que Paul, en 1 Co 4,17, définit la fonction de

Timothée en termes d'anamnèse: il doit «rappeler» aux Corinthiens les

principes éthiques que l'apôtre enseigne en tout lieu, dans toutes les Eglises
(«mes voies en Christ»). Les Pastorales se présentent comme une vaste
mise en œuvre de ce programme. Comme le montrent les nombreux impératifs

à la 2e personne qui jalonnent le texte, le rôle des destinataires, en

tant que représentants légitimes de Paul, est de «remettre en mémoire»

(2 Tm 2,14; Ti 3,1), d'«enseigner», d'«exhorter», de «réprimander».
L'anamnèse qui leur est confiée porte moins sur l'histoire du salut que sur
la manière dont «il faut se conduire dans la maison de Dieu» (1 Tm 3,15).

Cela doit nous amener à considérer sous un jour nouveau la prépondérance

dans les Pastorales des exhortations morales et des instructions
relatives à l'organisation de la communauté. On a souvent inteiprété cette

prépondérance comme l'indice d'une perte de l'évangile paulinien, d'une
«éthicisation» réductrice de la foi. Un tel jugement demande à être révisé.

Le déplacement d'accent par rapport aux lettres authentiques de Paul est

certes incontestable. Mais on ne peut l'apprécier correctement qu'à deux
conditions. Il faut d'abord donner tout son poids à la situation nouvelle

qu'ont dû affronter l'auteur des Pastorales et son Eglise. Et il convient
ensuite d'accorder l'attention voulue à tout ce qui, dans ces épîtres
pseudépigraphes, peut s'expliquer à partir d'une relecture ou d'une influence des

autres lettres de Paul25.

3. «Se souvenir des paroles du Seigneur». Le rôle de la mémoire dans
la transmission et le développement des paroles de Jésus.

Laissons là les lettres pseudo-apostoliques et abordons le second volet
de notre enquête: l'importance de l'anamnèse dans la tradition des paroles
de Jésus.

Je partirai d'un constat qui touche au vocabulaire: le verbe «se
souvenir» (uvquovEÓEiv ou arrouvquovEusiv) est utilisé pour introduire
certaines des citations les plus anciennes des paroles de Jésus en dehors des

évangiles. Ainsi en Ac 20,35, dans son discours d'adieu aux anciens

d'Ephèse, Paul, après avoir rappelé qu'il a travaillé de ses mains pour pour-

¦ Dans ce sens, voir les études de P. Trümmer et M. Wolter, citées plus haut,
notes 20 et 21.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 57

voir à ses besoins et à ceux de ses compagnons, conclut par ces mots: «je
vous ai toujours montré que c'est en peinant de la sorte qu'il faut venir en
aide aux faibles et se souvenir (pvqpovsfeiv) des paroles du Seigneur
Jésus, qui a dit: 'il y a plus de bonheur à donner qu'à recevoir'».

Cet emploi caractéristique se rencontre aussi à deux reprises dans

l'Epître aux Corinthiens de Clément de Rome26. En 13,1-2, Clément, pour
appuyer une exhortation à l'humilité, fait appel à une double autorité:

«Accomplissons ce qui est écrit, car l'Esprit saint dit» [suit une citation de
l'Ancien Testament combinant Jér 9,22-23 et 1 Sm 2,10]. «Souvenons-nous
(pEUvnuévoi) surtout des paroles du Seigneur Jésus, qu'il a dites lorsqu'il enseignait

la bienveillance et la longanimité: 'Soyez miséricordieux, afin qu'on vous
fasse miséricorde27; pardonnez afin qu'on vous pardonne28; comme vous
agissez, ainsi on agira avec vous ; comme vous donnez, ainsi on vous
donnera30; comme vous jugez, ainsi on vous jugera31; comme vous exercez la
bonté, ainsi on l'exercera envers vous; la mesure dont vous vous servez est
celle dont on se servira envers vous'».

Dans un autre passage (46,7-8), Clément fonde sur l'enseignement de

Jésus son appel à éviter les divisions qui déchirent la communauté:

«Souvenez-vous (pvfjaOnTE) des paroles de Jésus notre Seigneur. Car il a dit:
'Malheur à cet homme-là! Il vaudrait mieux pour lui n'être pas né32 que de

scandaliser un seul de mes élus; il serait meilleur pour lui qu'on lui attache une
meule et qu'on le précipite au fond de la mer que de détourner un seul de mes
élus'.33»

Ces passages permettent de faire plusieurs observations intéressantes.
On constate d'abord que le verbe «se souvenir» est d'un usage courant pour
introduire des paroles du Seigneur et qu'il prend ainsi un sens technique.
Ensuite, il est frappant qu'aucune des paroles dont Clément fait ici
mémoire ne se retrouve telle quelle dans les évangiles canoniques. Il faut

en conclure qu'elles proviennent de collections de logia, transmises de

manière indépendante. Enfin, il faut relever la perspective éthique de ces

citations: si l'on fait mémoire des paroles du Seigneur, c'est parce qu'elles

26 Texte et traduction annotée d'ANNiE Jaubert, Clément cle Rome. Epître aux
Corinthiens (SC 167), Paris, 1971.

27 Cf. Mt5,7; De 6,36.
28 Cf.Mc 11,25.
29 Cf. Mt7,12.

31

32 Cf. Mt 26,24 (Me 14,21)

Cf. Mt 7,2.

Cf. Mt 26,2

Cf. Mt 18,6 (Me 9,42; Lc 17,1-2).



58 JEAN-DANIEL KAESTLI

orientent la manière de vivre des chrétiens, qu'elles contiennent des règles
de conduite; si l'on se remémore ses paroles, c'est pour les mettre en

pratique.

J'en viens maintenant à un témoignage central, qui montre bien

l'importance du thème de la mémoire dans la transmission des paroles de Jésus.

C'est celui de Papias, évêque de Hiérapolis, dont l'activité peut être située

dans la première moitié du IIe siècle. On sait par Eusèbe que Papias avait

composé une œuvre en cinq livres - malheureusement perdue - qui s'intitulait

«Explication des paroles du Seigneur» (Aoyicov KupiccKwv èÇfJYnorç;).

On ne peut manquer d'être frappé par la place qu'occupe le vocabulaire de

la mémoire dans les maigres fragments qui nous en sont parvenus à travers
Eusèbe.

Je citerai d'abord la préface fameuse, où Papias expose les circonstances

dans lesquelles il a rédigé son ouvrage.

(3) «Pour toi, je n'hésiterai pas à ajouter aux interprétations tout ce que j'ai
bien appris des presbytres et dont j'ai bien fait mémoire (KaXwç èpvripôvEuaa),

pour en fortifier la vérité. Car je ne me plaisais pas auprès de ceux qui parlent
beaucoup, comme le font la plupart, mais auprès de ceux qui enseignent la

vérité; je ne me plaisais pas non plus auprès de ceux qui font mémoire des

commandements étrangers (toïç ràç âÀÀOTpiaç èvroXàç uvquovEÛouoiv), mais
auprès de ceux qui (font mémoire) des commandements donnés par le Seigneur
à la foi et provenant de la vérité elle-même. (4) Si quelque part venait
quelqu'un qui avait accompagné les presbytres, je m'informais des paroles des

presbytres: (pour savoir) ce qu'avait dit André, ou Pierre, ou Philippe, ou Thomas,
ou Jacques, ou Jean ou Matthieu ou quelque autre des disciples du Seigneur, et

(pour savoir) ce que disent Aristion et le presbytre Jean, disciples du Seigneur.
En effet, je ne pensais pas que les choses qui proviennent des livres me fussent
aussi utiles que ce qui vient d'une parole vivante et durable.34»

De ce texte riche, mais difficile, je retiendrai d'abord une confirmation:
«faire mémoire» (uvquovEÛEtv) est bien un terme technique, qui désigne le

processus de transmission et d'interprétation des paroles du Seigneur. Je

relèverai ensuite que la légitimité de cette «mémoire» ne va pas de soi.

Papias est obligé de défendre l'authenticité de ses propres souvenirs, en les

rattachant à un groupe de personnes qui en garantissent l'autorité: les

presbytres et, à travers eux, les disciples du Seigneur eux-mêmes. S'il prend la

peine de composer une «Explication des paroles du Seigneur», c'est parce
qu'il y a conflit entre deux mémoires: à «ceux qui font mémoire des

commandements donnés à la foi par le Seigneur» s'opposent «ceux qui font
mémoire des commandements étrangers».

34 Citation chez Eusèbe de Cesaree, Histoire ecclésiastique III, 39,3-4; ma
traduction révise légèrement celle de G. Bardy (SC 31), Paris 1978, p. 154.



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS UE CHRISTIANISME 59

Enfin, ce qui retient à juste titre l'attention dans le témoignage de

Papias, c'est la supériorité qu'il attribue à la tradition orale («la voix
vivante et durable») par rapport à la tradition écrite («les livres»). Et pourtant,

l'évêque de Hiérapolis connaissait des évangiles écrits, comme le

prouvent les notices sur Marc et Matthieu que nous a conservées Eusèbe. Je

ne rouvrirai pas ici ce dossier complexe, si ce n'est pour mettre en
évidence le recours au vocabulaire du souvenir dans la notice sur Marc. Le
témoignage de Papias, citant «le presbytre», répond manifestement à des

critiques qui visaient le caractère désordonné et sélectif du deuxième évangile.

«Marc, qui fut l'interprète de Pierre, a écrit avec exactitude, mais sans ordre
tout ce dont il se souvenait (öaa ÈpvnpóvEUCTEv) des choses dites ou faites par
le Seigneur. Car il n'avait ni entendu ni accompagné le Seigneur; mais plus
tard, comme je l'ai dit, il a accompagné Pierre. Celui-ci donnait ses enseignements

selon les besoins, mais sans faire une composition ordonnée des paroles
du Seigneur. De la sorte, Marc n'a pas commis de faute en écrivant certaines
choses comme il s'en souvenait (outioç èvia Ypâipaç doç à7TEp.vnp.óvEuaev).35»

Le parallélisme de cette notice avec la préface déjà citée est frappant.
Le même terme technique «se souvenir» désigne le processus de rassemblement

et de transmission des paroles du Seigneur, qu'il ait pour sujet Papias
lui-même dans son rapport avec les presbytres, ou Marc dans son rapport
avec Pierre. Autre trait commun: dans les deux cas, le débat sur l'autorité
d'un écrit consignant les paroles de Jésus est tranché par l'affirmation d'un
lien privilégié avec un disciple du Seigneur: contact direct avec Pierre dans

le cas de Marc; contact indirect, par l'entremise des presbytres, dans le cas
de Papias. La mémoire écrite, tout comme la mémoire orale, est garantie

par son caractère personnel; elle se rattache à des intermédiaires que l'on
peut nommer.

Il y a de bonnes raisons de penser que l'ouvrage de Papias s'inscrivait
dans une polémique contre des gnostiques36. On sait qu'eux aussi se

fondaient sur la mémoire de l'enseignement de Jésus et qu'ils la faisaient

remonter aux apôtres eux-mêmes. Ainsi, d'un côté et de l'autre, un même

argument servait à garantir l'autorité des paroles de Jésus dont on faisait
mémoire: l'affirmation d'une tradition transmise de manière ininterrompue
depuis les apôtres. A titre d'exemple, on comparera la préface de Papias

avec ce passage du gnostique Ptolémée dans sa Lettre à Flora :

35 Citation chez Eusèbe, Hist. eccl. III, 39,15. Cf. G. Bardy, op. cit.,
p. 156-157.

36 Cf. Ph. Vielhauer, Geschichte der urchiistlichen Literatur, Berlin-New York,
1975, p. 762-765.



60 JEAN-DANIEL KAESTLI

«Si Dieu le permet, tu recevras plus tard un enseignement plus précis sur
leur principe et leur genèse [il s'agit ici de l'opposition entre le monde incorruptible

et le monde corruptible], quand tu auras été jugée digne de connaître la
tradition des apôtres que, nous aussi, nous avons reçue par voie de succession.
En ce cas aussi, nous confirmerons toutes nos affirmations par l'enseignement
de notre Sauveur37.»

Mémoire des paroles de Jésus et recherche du sens caché: l'Evangile de

Jean et T Apocryphon de Jacques

Il est significatif que Ptolémée, dans la conclusion de sa Lettre à Flora,
fasse état de degrés différents dans l'intelligence de l'enseignement du

Sauveur. Ce motif du sens caché n'est pas propre au gnosticisme; il joue
un rôle clé dans le processus de transmission et de développement des

paroles du Seigneur. Il me semble même constitutif de cette forme particulière

de l'anamnèse chrétienne. Faire mémoire des paroles de Jésus, c'est
davantage que les conserver et les répéter; c'est aussi les interpréter; c'est
aller d'une compréhension limitée à une compréhension plus complète;
c'est passer du temps du «parler en paraboles» au temps du «parler ouver-

lu
tentent»

On reconnaît là un aspect typique de l'évangile de Jean, où le thème de

l'anamnèse de l'enseignement de Jésus joue un rôle central39. Cette anam-
nèse implique une distinction entre le temps du ministère terrestre de Jésus,

dominé par l'incompréhension, et le temps d'après la résurrection, où ses

paroles et ses actes deviennent compréhensibles grâce à l'envoi de l'Esprit.
«Le Paraclet, l'Esprit saint que le Père enverra en mon nom vous enseignera

toutes choses et vous fera ressouvenir (ÛTtopvrjaei) de tout ce que je
vous ai dit» (Jn 14,26). La manière dont ce travail de l'«anamnèse» a

contribué à l'interprétation et à la croissance des paroles de Jésus est bien
illustrée par cet autre passage des discours d'adieu: «Souvenez-nous
(uvqpoveÛETe) de la parole que je vous ai dite: 'Le serviteur n'est pas plus
grand que son maître'40; s'ils m'ont persécuté, ils vous persécuteront aussi;
s'ils ont épié ma parole, ils épieront aussi la vôtre» (Jn 15,20).

Cette forme d'anamnèse des paroles de Jésus est à l'origine des

discours et des dialogues si caractéristiques de l'évangile de Jean. Mais elle

37 Ptolémée, Lettre à Flora 7,9. La Lettre est conservée chez Epiphane,
Panarion 33, 3-8: elle est traduite et commentée par G. Quispel (SC 24 bis), Paris,
1966.

¦ Cf. Jn 16,25: «Cela, je vous l'ai dit en paraboles (èv napoipiaiç). L'heure
vient où je ne vous parlerai plus en paraboles, mais où je vous communiquerai
ouvertement (nappnola) ce qui concerne le Père.»

39 Cf. surtout Jn 2,17; 2,22; 12,16; 14,26.

Allusion à une parole déjà prononcée par le Christ johannique en Jn 13,16,
qui a son équivalent dans la source des Logia (Mt 10,24; Lc 6,40).



MEMOIRE ET PSEUDEPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 61

a aussi produit d'autres fruits. Elle a laissé des traces dans la composition
de certains des écrits trouvés à Nag Hammadi, tels le Dialogue du Sauveur
et l'Epître apocryphe de Jacques4^. Dans ce dernier texte, on a relevé
plusieurs indices qui incitent à le dater de la première moitié du IIe siècle,
c'est-à-dire à une époque où les paroles de Jésus étaient encore transmises

par d'autres canaux que les évangiles canoniques42. Parmi ces indices, l'un
des plus importants est l'usage technique du verbe «se souvenir». Il se

rencontre dans la scène qui sert à introduire ce dialogue apocryphe du

Ressuscité avec Pierre et Jacques:

«Et [alors que] les douze disciples étaient une [fois] tous assis ensemble et

qu'ils se rappelaient ce que le Sauveur avait dit à chacun d'eux, soit en secret,
soit ouvertement, et qu'ils le consignaient dans des livres - pour ma part, j'écrivais

ce qui se trouve dans ce livre - voici que le Sauveur apparut43.»

Les discours et les dialogues qui constituent le corps de cet évangile
extra-canonique sont ainsi présentés comme une remémoration. Cette
remémoration implique un dévoilement du sens, jusque-là caché, de l'enseignement

du Sauveur, qui coïncide avec l'apparition du Ressuscité.

Conclusion

Il est temps de conclure, en revenant à la question posée au début de

cette étude. Quel rapport entre le «faire mémoire des paroles du Seigneur»

que nous venons de décrire et la structure fondamentale de la foi néo-testamentaire

qu'a dégagée P. Bonnard? Historiquement, nous avons constaté

que cette ligne de développement particulière au sein du christianisme
ancien a été le lieu d'un conflit (voir la préface de Papias). Nous avons
aussi constaté que les parties en présence ont utilisé des méthodes semblables

pour accréditer l'authenticité de leur tradition: même revendication
d'une transmission ininterrompue remontant aux apôtres eux-mêmes, même

conviction que l'anamnèse post-pascale permet seule de comprendre pleinement

le sens des paroles de Jésus.

La question est alors de savoir où se situe la ligne de partage théologique

entre ces mémoires en conflit. Pourquoi l'Eglise a-t-elle canonisé

41 Outre les travaux cités à la note 2, voir H. Koester. «Dialog und

Spruchüberlieferung in den gnostischen Texten von Nag Hammadi», EvTh 39

(1979), p. 532-556; «Gnostic Writings as Witnesses for the Development of the

Sayings Tradition» dans The Rediscovery of Gnosticism, éd. B. Layton, vol. 1,

Leiden 1980, p. 238-256.
42 Cf. R. Cameron, op. cit. (note 2), p. 130.
43 ApocrJac, NHC 1,2, p. 2,7-17). Texte copte et traduction dans D. Rouleau,

L'Epître apocryphe de Jacques (NH 1.2) (Bibliothèque copte de Nag Hammadi,
Section «Textes», 18), Québec, 1987, p. 36-37.



62 JEAN-DANIEL KAESTLI

l'évangile de Jean, et non pas l'un ou l'autre des recueils de paroles de

Jésus? Pourquoi a-t-elle cessé, à partir de Justin et d'irénée, de «faire
mémoire» des paroles du Seigneur à travers la «voix vivante et permanente»

de la tradition orale pour ne plus les recevoir qu'à travers «les

livres»?

Il est évident que ce choix s'explique par des raisons historiques, parmi
lesquelles figure en bonne place la lutte contre les déviations hérétiques,
marcionites et gnostiques. Mais il obéit aussi à une raison théologique, qui
nous invite à reconnaître sa validité pour nous aujourd'hui.

Le choix de l'Eglise ne date pas de la seconde moitié du IIe siècle,
mais il plonge ses racines beaucoup plus haut. En réalité, il a déjà été fait

par la communauté où est né l'évangile de Marc, qui a inscrit l'enseignement

de Jésus dans l'histoire de sa vie et de sa passion. Il a ensuite été

entériné par les communautés de Matthieu et de Luc, qui ont incorporé un
recueil de paroles de Jésus - la source des logia - au cadre narratif fourni

par Marc. Chose plus remarquable, ce choix s'est aussi imposé aux cercles

chrétiens où a pris naissance le plus «gnostique» des évangiles canoniques.
Nous avons certes relevé que, dans l'évangile de Jean, les paroles de Jésus

sont l'objet d'une anamnèse qui s'apparente sur plusieurs points à celle que
nous font connaître l'Epître apocryphe de Jacques ou le Dialogue du

Sauveur. Il subsiste cependant une différence de taille. Dans le quatrième
évangile, cette anamnèse est ancrée dans le temps de la présence terrestre
de Jésus. Elle maintient ainsi fortement l'identité du Ressuscité avec celui

qui a vécu parmi les hommes. A l'inverse, lorsque la remémoration des

paroles de Jésus prend place dans le temps post-pascal, comme c'est le cas

dans l'Epître apocryphe de Jacques, le Ressuscité est en passe d'éclipser
totalement le Jésus terrestre.

Il est intéressant de relever que le danger de l'actualisme, inhérent au

genre littéraire du «dialogue du Ressuscité avec ses disciples», a été

clairement perçu par l'auteur de l'Epistula Apostolorum. Cet évangile
apocryphe, dont la datation oscille entre 120 et 160, montre que des

milieux «orthodoxes» n'ont pas hésité à utiliser le genre littéraire du

«dialogue avec le Ressuscité» pour combattre les tendances gnostiques44.
Mais sa structure présente une caractéristique qui le distingue nettement des

dialogues gnostiques. Le long entretien du Ressuscité avec les disciples, qui

Cf. C. Schmidt, Gespräche Jesu mit seinen Jüngern nach der Auferstehung.
Ein katholisch-apostolisches Sendschreiben des 2. Jahrhunderts (TU 43), Ueipzig
1919 (situe l'écrit vers 160-170, en Asie Mineure); M. Hornschuh, Studien zur
Epistula Apostolorum (PTS 5), Berlin, 1965 (vers 120, en Egypte). Voir aussi
J. Hills, Tradition and Composition in the Epistula Apostolorum (Harvard
Dissertations in Religion, 24), Minneapolis, 1990 (excellente étude des matériaux
traditionnels élaborés par l'auteur et de sa théologie).



MÉMOIRE ET PSEUDÉPIGRAPHIE DANS LE CHRISTIANISME 63

constitue l'essentiel du document (ch. 13-51), est précédé d'une partie qui
rappelle des faits de la destinée terrestre de Jésus (ch. 4-12).

«Se souvenir des paroles du Seigneur»: cette exigence a occupé une

place importance dans l'histoire des deux premiers siècles chrétiens. Elle a

donné naissance à une riche tradition que l'historien des origines
chrétiennes doit étudier avec le même soin qu'il applique à l'exégèse des textes

canoniques. Reprise dans une perspective théologique, cette étude amène à

conclure que l'anamnèse des paroles de Jésus ne peut se suffire à elle-
même; elle est inséparable de l'anamnèse de sa destinée terrestre, de sa

mort et de sa résurrection. Elle permet de comprendre que l'Eglise du

IIe siècle, en fixant le canon des quatre évangiles, n'a fait que confirmer un
choix qui remonte aux évangélistes eux-mêmes.


	Mémoire et pseudépigraphie dans le christianisme de l'âge post-apostolique

