
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1993)

Heft: 1

Artikel: Résumer l'histoire en l'inventant : formes et fonctions des "sommaires
historiques" de l'Ancien Testament

Autor: Römer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHIUOSOPHIE, 125 (1993), P. 21-39

RESUMER L'HISTOIRE EN L'INVENTANT

Formes et fonctions des «sommaires historiques» de

ïAncien Testament1

Thomas Römer

Résumé

Cet article cherche à démontrer que T établissement des «sommaires

historiques», notamment à partir de l'époque exilique, va de pair avec la
tentative de construire une grande histoire «normative». D'abord des

conceptions différentes de cette histoire vont s'affronter jusqu'à ce qu elles

se trouvent rassemblées ci T intérieur du canon biblique par l'effort d'un
compromis qui réunit, sans les nier, les différentes options idéologiques.

«Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes?» — ainsi était intitulé un essai

de Paul Veyne paru en 19832. «Les Israélites de l'époque biblique ont-ils
cru à leur(s) histoire(s)?» pourrait être une adaptation de cette question au
domaine de l'Ancien Testament, encore qu'elle risque de suggérer une

opposition entre «mythe» et «histoire». Cette antinomie a été largement
exploitée pour décrire la «spécificité» de la foi israélite face à celle de ses

voisins. Depuis quelque temps déjà de nombreux travaux nous ont appris
qu'une telle opposition — bien qu'elle fût utile pour une certaine théologie
— ne correspond pas à la réalité des choses3. Ce n'est donc pas dans le

but de réanimer le débat «histoire» contre «mythe» que j'ai imaginé pareille
question, c'est plutôt par un certain goût de provocation. «Les Israélites,

Communication faite lors de la remise des «Mélanges offerts à Pierre
Bonnard» le 5 mai 1991 à Lausanne. J'aimerais dédier ces lignes au récipiendaire.

P. Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes? (Des Travaux), Paris 1983.
3 Cf. entre autres: B. Albrektson, History and the Gods. An essay on the idea

of historical events as divine manifestation in the Ancien Near East and in Israel
(CB.OT 1), Lund 1967; J. Van Seters, In Search of History. Historiography in the
Ancient World and the Origins of Biblical History, New Haven 1983; H. H. SCHMID,
«The Notion of History in the Old Testament and in the Ancient Near East», Old
Testament Essays 4 (1986), p. 14-27.



22 THOMAS RÖMER

ont-ils cru à leur(s) histoire(s)?», c'est là, en effet, une interrogation qui

peut paraître gratuite, surtout après les travaux de G. von Rad. Celui-ci
avait analysé de nombreux résumés historiques de l'Ancien Testament
dans le sillage de sa découverte du «petit credo historique» en Dt 26,5ss

(«Mon père était un Araméen en perdition...»). Ainsi, ces sommaires d'histoire

étaient interprétés par lui et ses nombreux successeurs comme
l'expression ou le reflet d'une confession de foi. Cette vue est restée dominante

malgré les modifications (concernant l'origine et la datation) que la

recherche a apportées à la théorie de von Rad du «petit credo»5. L'assimilation

des résumés historiques à des confessions de foi est devenue chose

courante chez les exégètes vétérotestamentaires6. Pourtant, déjà en 1969,

dans un article peu remarqué, D. J. McCarthy avait émis l'hypothèse que
les prétendus credo historiques de l'AT servent à construire une foi plutôt
qu'à l'exprimer7. En effet, l'interprétation classique mettant en avant l'aspect

confessant de ces textes repose sur deux présupposés qui ne vont pas
de soi:

1) Les sommaires historiques résument des traditions déjà bien ancrées
dans la conscience collective israélite.

2) Ils expriment une foi, ou une vue de l'histoire, acceptée a priori par
tout le peuple d'Israël.

Ces présupposés se basent probablement sur une vue trop unifiée des

«rappels historiques» vétérotestamentaires. Il est incontestable que les

multiples références à l'histoire jouent un rôle primordial dans l'AT, mais
obéissent-elles partout à la même finalité?

P. Bonnard a proposé de voir dans l'anamnèse une structure fondamentale

de la théologie du Nouveau Testament8. Dans l'article où il fait cette

proposition, il montre aussitôt comment ce «souvenir interprétatif»

4 G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch (BWANT 26),
Stuttgart 1938, repris dans: Gesammelte Studien zum Alten Testament (TB 8),
München 1958, p. 9-86, mentionne les textes suivants: Dt 26,5-9; 6,20-24; Jos

24,2b-13; lSam 12,8; Ps 136; Ex 15; Ps 105; 78; Nèh 9; Ps 106.
5 II y a un certain consensus aujourd'hui pour souligner le coloris dt/dtr de

Dt 26,5-9, à part quelques éléments comme ,3K ~DK XP» qui pourraient remonter à

une tradition plus ancienne.
6 Cf. récemment S. Kreuzer, «Identität in den Anfängen. Die alttestamentlichen

Bekenntnisse zur Frühgeschichte Israels», in: H. H. Schmid (éd.), Mythos und
Rationalität, Gütersloh 1988, p. 134-148, surtout p. 148.

7 D. J. McCarthy, «What Was Israel's Historical Creed?», Lexington
Theological Quarterly 4 (1969), p. 46-53 repris dans: Interpretation and Narrative.
Collected Essays (AnBib 108), Rome 1985, p. 312-319; p. 319: «these speeches
seem to have tried to build or to restore faith, not express it».

P. Bonnard, «L'anamnèse, structure fondamentale de la théologie du Nouveau
Testament», in: Anamnesis. Recherches sur le Nouveau Testament (Cahiers de la
RThPh, 3), Genève et al. 1980, p. 1-11.



RÉSUMER L'HISTOIRE EN L'INVENTANT 23

fonctionne différemment selon les différentes traditions réunies dans le

Nouveau Testament. Nous devrions faire un travail similaire pour les

résumés historiques de l'Ancien Testament. Dans le cadre de cet article il
est, bien entendu, impossible de mener une telle enquête de manière
exhaustive. Pour cela, il faudrait d'abord arriver à trouver des critères

permettant de définir et de classer de manière précise les textes qui seraient
à considérer comme des résumés historiques, tâche à laquelle, à ma
connaissance, aucun chercheur ne s'est attelé pour l'instant Ainsi nous
nous contenterons de proposer quelques pistes en choisissant des textes

exemplaires dans plusieurs traditions vétérotestamentaires: le prophétisme
préexilique, le courant deutéronomiste, Ezéchiel, la tradition sacerdotale et
d'autres textes de la période postexilique. Nous poserons la question du

«fonctionnement» des résumés historiques dans ces différents domaines, et

nous formulerons quelques hypothèses en ce qui concerne leur rôle lors de

la mise en place définitive du «système historique» de l'AT.

/. L'utilisation de l'histoire d'Israël chez les prophètes préexiliques

Depuis un certain temps, nombre d'exégètes insistent sur le fait que les

prophètes qui ont exercé leur ministère dans le royaume de Juda ne se réfèrent

jamais aux traditions historiques du peuple de Yhwh, on a même

parlé d'un grand «silence prophétique». Pourtant, chez les deux «nordistes»
Amos et Osée, ainsi que chez Jérémie, nous trouvons des réflexions sur
l'histoire, qui concernent, toutes, les origines du peuple. Le cas le plus
difficile est le livre d'Amos, car les allusions faites aux origines d'Israël,
notamment la contestation d'un quelconque privilège du peuple à cause de

la sortie d'Egypte (9,7), sont souvent attribuées à des rédacteurs
postérieurs". On peut néanmoins dire qu'Amos, dans la mesure où quelques-uns
des textes en question résistent à la critique, Osée et Jérémie ont une chose

Cf. à ce sujet les listes différentes chez G. von Rad, op. cit., passim, D. J.

McCarthy, op. cit., p. 313, n. 3; S. Kreuzer, op. cit., p. 138. Le travail le plus
complet dans ce domaine date de 1917: A. Jirku, Die älteste Geschichte Israels im
Rahmen lehrhafter Darstellungen, Leipzig. Il cite un nombre impressionant de

textes, dépassant souvent l'AT; il manque pourtant une réflexion méthodologique
motivant ses choix.

10 Par exemple: H. H. Schmid, op. cil., p. 23: «whatever may be attributed to
the so-called acts of Israelite salvation-history is missing from the southern
prophets.»

1 ' Pour Am 9,7 cf. H. Gese, «Das Problem von Amos 9,7», in A. H. J.

Gunneweg/O. Kaiser (éd.), Textgemäß (FS E. Würthwein), Göttingen 1979, p. 33-38.
Pour 2,10-12 et 3,1, cf. R. Rendtorff, Introduction à l'Ancien Testament, Paris
1989, p. 372s. Un autre avis est défendu par S. Amsler, Amos (CAT Xla), Neuchâtel
1965, p. 182.241s.



24 THOMAS RÖMER

en commun: ils conçoivent tous l'origine d'Israël à partir de l'Egypte.
«C'est moi qui vous ai fait monter du pays d'Egypte et qui vous ai fait
marcher quarante ans au désert» (Am 2,10). — «Quand Israël était jeune, je
l'ai aimé, et d'Egypte j'ai appelé mon fils.» (Os 11,1) — «Je me souviens
de toi, de la fidélité de ta jeunesse, tu me suivis au désert, dans une terre
inculte» (Jér 2,2) Pour Osée et Jérémie la sortie d'Egypte et le temps du
désert sont présentés comme le moment de la relation parfaite entre Yhwh
et Israël, et cette image provoque un contraste presque insupportable avec
la situation actuelle des destinataires qui ont abandonné cette relation
originelle. Comme le dit Carroll au sujet de cette présentation des origines de la

relation entre Yhwh et Israël: la lune de miel a été merveilleuse mais le

mariage un désastre total13. L'insistance sur l'Egypte et le désert ne sert pas
seulement à créer un contraste avec le présent; ces résumés historiques
prenant leur point de départ avec l'Exode s'opposent également à une autre
tradition sur les origines. Le cas est particulièrement clair en Os 12, un
texte très sollicité par les exégètes depuis la mise en question des théories

sur la formation du Pentateuque14, puisqu'il présuppose pour le VHP siècle
et pour le royaume du Nord15 la connaissance d'un cycle du patriarche
Jacob. Pourtant, comme l'a montré notamment A. de Pury16, le résumé que
donne le prophète de l'histoire de Jacob a pour but de discréditer l'identification

du peuple avec cet ancêtre. Face à un Jacob «cananéen» qui dès le
sein maternel a supplanté son frère et qui aime frauder (12,4.8), Yhwh se

présente comme «Yhwh, ton Dieu depuis le pays d'Egypte» (12,10s, cf.

13,4). Et en contrepoint à l'«Exode araméen» de Jacob, à sa servitude

tarn pour une femme qui fait de lui un gardien de troupeau TD«!,

12,13), Osée avance le résumé suivant: «Mais par un prophète Yhwh a fait

12
D'après TM. LXX ne mentionne pas le désert. En suivant M. E. Biddle, A

Redactional History of Jeremiah 2:1 - 4:2 (AThANT 77), Zurich 1990, p. 162, il
convient de garder TM. La collection d'oracles Jér 2-6, dans laquelle on a pensé
trouver des oracles jérémiens dans leur forme «pure», a certainement connu un
processus rédactionnel assez compliqué, comme l'a montré Biddle. Il me semble
néanmoins probable que derrière Jér 2,1-3 et 2,4-9 se trouvent des oracles du

prophète, bien entendu, revus et corrigés par des rédacteurs (dtrs?).
13 R. P. Carroll, Jeremiah (OTL), London 1986, p. 119.
14 Cf. en dernier lieu D. R. Daniels, Hosea and Salvation History. The Early

History of Israel in the Prophecy of Hosea (BZAW 191), Berlin, New York 1991,
p. 34ss; W. E. Whitt, «The Jacob Traditions in Hosea and their Relationship to
Genesis», ZAW 103 (1991), p. 18-43.

15 La thèse de J. Lust, «Freud, Hosea and the Murder of Moses in Hosea 12»,
EThL 64 (1988), 81-93, selon laquelle Os 12 serait une composition tardive,
postexilique est, faute d'arguments valables, peu convaincante.

A. de Pury, «Le cycle de Jacob comme légende autonome des origines
d'Israël», in Congress Volume Leuven 1989 (VT.S 42), p. 78-96, Leiden 1991.



RESUMER U'HISTOIRE EN L'INVENTANT 25

monter Israël hors d'Egypte et par un prophète, Israël a été gardé» -iraöj,

12,14).

Une vue négative de Jacob se trouve également chez Jérémie: l'oracle
en 9,3 3pv 3ipD rm ^o -o, «tout frère s'y entend en mauvais tours» (TOB)
ou: «tout frère joue et rejoue des mauvais tours à la Jacob» (L. Wisser17),

présente un jeu de mot à l'aide de la racine ipvet sans doute une allusion
au nom du patriarche Jacob. La «bonne» tradition historique au sujet de

laquelle les pères comme la génération actuelle auraient dû s'interroger se

présente pour Jérémie de la manière suivante: «Où est Yhwh qui nous a

fait monter du pays d'Egypte, qui nous a fait marcher dans le désert?»
(2,4.5a)18.

Pour résumer cette première enquête nous pouvons dire que les

sommaires historiques chez Osée et Jérémie poursuivent un double but:
d'abord il s'agit, par les mentions de l'Egypte et du désert, de construire un
«âge d'or» sur le fond duquel la situation actuelle est dénoncée. Mais
l'acceptation de cet âge d'or exodique auprès des destinataires ne va apparemment

pas de soi. C'est pourquoi Osée insiste tellement sur le fait que Yhwh
est le Dieu depuis l'Egypte, et selon Jér 2,4 n'est-il pas sous-entendu qu'il
faut d'abord chercher ce Yhwh qui a fait monter Israël d'Egypte? L'anamnèse

exodique n'est pas consensuelle dès le début. Elle implique un choix,
et ce choix, la tradition deutéronomiste l'a fait.

2. Les résumés historiques dans l'œuvre deutéronomiste

Ce n'est certainement pas un hasard si, parmi le corpus prophétique, ce

sont les livres d'Amos, d'Osée et de Jérémie qui ont connu une rédaction
deutéronomiste importante. En effet, les sommaires historiques mettant l'accent

sur la sortie d'Egypte jouent un rôle décisif dans l'œuvre deutéronomiste,

notamment dans l'ensemble des livres Dt - 2Rois, appelé «historiographie

deutéronomiste». On peut distinguer, grosso modo, deux utilisations
principales des condensés historiques: une utilisation «catéchétique» et une

utilisation «structurante».
Le souci pédagogique du Deutéronome est bien connu. Face à la crise

de l'exil qui signifie une rupture, une crise d'identité — les moyens classiques

d'une identité religieuse (temple, roi, pays) étant mis «hors service»

— les auteurs deutéronomistes exhortent les pères de famille à enseigner la
«loi» et l'«histoire» (cf. Dt 4,9: 6,7). A ce sujet ils intègrent dans leur

17 L. Wisser, Jérémie. critique de la vie sociale (Le monde de la Bible), Genève
1982, p. 26.

18 Pour la possibilité d'une rédaction «dtr» de cet oracle, cf. les remarques de
S. Herrmann, Jeremia (BK XII/2), Neukirchen-Vluyn 1990, p. 119-121.



26 THOMAS RÖMER

œuvre des morceaux catéchétiques à transmettre aux générations futures. Dt
6,20-24 est peut-être le meilleur exemple '

«Lorsque demain ton fils t'interrogera, en disant: 'Que sont les témoignages, les

préceptes, les sentences que vous a commandés Yhwh, notre Dieu?', tu diras: 'nous
étions esclaves de Pharaon en Egypte et Yhwh nous a fait sortir d'Egypte par une
main forte. Yhwh opéra des signes et des prodiges, grands et funestes, en Egypte
contre Pharaon et contre toute sa maison, sous nos yeux. Il nous fit sortir de là, afin
de nous faire entrer au pays qu'il avait juré à nos pères de nous donner. Alors Yhwh
nous ordonna de pratiquer ces préceptes, de craindre Yhwh, notre Dieu, pour qu'il
nous arrive toujours du bien et pour qu'il nous fasse vivre comme en ce jour.»
(Dt 6,20-24)

On peut constater d'abord que cette catéchèse met en scène trois
générations: le «TU», la génération actuelle, le FILS, la génération future, et les

PERES, la génération du passé. Le fait de réunir dans une même histoire

ces trois générations montre d'abord un souci de continuité, lequel
s'accompagne d'un souci d'unité. En effet, Dt 6,20ss résume l'histoire à

laquelle chaque Israélite est invité à souscrire et par conséquent, à s'identifier.

Cette histoire commence avec l'esclavage en Egypte et contient les

éléments suivants: Yhwh a fait sortir d'Egypte; il a opéré de grands

prodiges; l'Exode a pour but l'entrée dans le pays, ce qui signifie
l'accomplissement de la promesse faite par serment aux pères. Aux yeux des

auteurs, il s'agit d'un sommaire de toute l'histoire, c'est-à-dire de tout ce

qui dans l'histoire d'Israël est normatif.

C'est dans ce contexte qu'il faut également comprendre le «petit credo

historique» en Dt 26 qui sert de conclusion au code deutéronomique
(Dt 12-26). En intégrant probablement un dicton traditionnel, concernant le

«père araméen», les auteurs du Dt présentent l'histoire normative pour une
utilisation quasi liturgique. L'orientation exodique donne alors à ces textes

liturgico-catéchétiques une double, voire triple, fonction. Les sommaires

historiques se présentent bien sûr comme un rappel du passé, mais tout en

parlant de ce passé «égyptien» ils ouvrent, sans avoir à l'expliciter, une

perspective d'avenir. En effet, Yhwh qui a fait sortir Israël d'Egypte peut
aussi faire sortir Israël de Babylone. De plus, en tant qu'abrégés d'histoire
normative, ces textes contribuent à la constitution de l'identité du «vrai
Israël» dans le présent.

La deuxième utilisation des résumés — liant également le passé à

l'avenir — concerne la structure même de l'œuvre deutéronomiste.
M. Noth, le «père» de l'historiographie deutéronomiste, avait constaté que
l'ensemble allant du Dt à 2Rois est structuré par des discours, souvent mis

Pour plus de détails et pour les autres textes, cf. A. de Pury/T. Römer,
«Mémoire et catéchisme dans l'Ancien Testament», in: Histoire et conscience
historique dans les civilisations du Proche-Orient ancien (Les Cahiers du CEPOA,
5), Leuven 1989, p. 81-92.



RÉSUMER L'HISTOIRE EN L'INVENTANT 27

dans la bouche de personnages importants, qui interviennent à des endroits

«stratégiques» pour marquer les changements d'époques Ici il faudrait
mentionner, en différant légèrement de la liste de Noth, les chapitres
suivants: Dt 32: un psaume servant de testament de Moïse, Jos 23: le

discours d'adieu de Josué concluant l'époque de la conquête, Jug 2,6 ss:

une introduction à l'époque des Juges, 1 Sam 12: la conclusion correspondante

dans la bouche de Samuel, 1 Rois 8: le discours d'inauguration du

temple par Salomon marquant l'achèvement de l'institution de la monarchie,

et finalement: 2 Rois 17, le commentaire sur la fin du Royaume du

Nord. Or on s'aperçoit que tous ces textes contiennent des résumés d'histoire.

Ainsi ils fournissent des clés de lecture, orientant le destinataire dans

sa compréhension de la grande fresque historique. En tant qu'éditeurs d'un
grand nombre de traditions relativement hétéroclites, les Deutéronomistes
étaient contraints d'organiser des morceaux épars d'histoire par des abrégés
d'histoire bien structurés, un peu à la manière du chœur dans la tragédie
grecque21. Dans l'historiographie deutéronomiste, ces résumés organisent à

la fois le passé et le futur, c'est-à-dire qu'ils commentent les événements
écoulés mais qu'ils indiquent également comment il faut comprendre ce qui
va suivre. On peut même constater une alternance à cet égard: Jug 2,6 ss,

par exemple, donne une grille de lecture pour l'époque des Juges à venir,
en présentant celle-ci comme une époque de désobéissance cyclique, répétitive,

où tout va aller très mal, parce qu'Israël va «abandonner Yhwh, le

Dieu de leurs pères qui les avait fait sortir du pays d'Egypte» (Jug 2,12); le

texte correspondant, formant une «inclusion» avec Jug 2,6 ss se trouve
dans le discours d'adieu de Samuel (1 Sam 12) qui clôt la période des

Juges par un résumé de toute l'histoire depuis l'Egypte jusqu'à la demande
d'un roi par le peuple. Ensuite, en 1 Rois 8, c'est le roi Salomon qui lors
du discours d'inauguration du temple, tout en célébrant l'emplacement
«pour l'arche où se trouve l'alliance que Yhwh a conclue avec nos pères

quand il les fit sortir du pays d'Egypte» (1 Rois 8,21), prévoit ou annonce
déjà la destruction du temple et la déportation du peuple. Et la «voix off»
de 2 Rois 17 explique finalement la disparition du Royaume du Nord (et
également du Sud, cf. v. 19ss) par un résumé historique dont l'argument se

trouve au v. 7: «Cela est arrivé parce que les Israélites ont péché contre
Yhwh, leur Dieu, qui les avait fait monter du pays d'Egypte et parce
qu'ils ont craint d'autres dieux». Le pivot de ce sommaire est de nouveau
la référence à l'exode sur laquelle repose toute l'œuvre deutéronomiste.
On pourrait encore analyser nombre d'autres textes deutéronomistes

20 M. Noth, Übeilieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden und
bearbeitenden Geschichlswerke im Alten Testament, Dannstadt, I967\ p. 5s.

21 A ce sujet, cf. W. Schmid/O. Stahlin, Geschichte der griechischen Literatur
(Handbuch der Altertumswissenschaft VII/1.2), München 1934, p. 117, 131.



28 THOMAS RÖMER

(p. ex Dt 4,32 ss) ou certains psaumes historiques dont le coloris deutéronomiste

est incontestable (Ps 78; 10622), textes qui ne feraient que
confirmer la thèse selon laquelle, pour le mouvement deutéronomiste, l'histoire

de Yhwh avec Israël trouve son point de départ dans la sortie d'Egypte.
A l'intérieur de l'historiographie deutéronomiste, seuls trois textes (Dt 10,22;

26,5; 1 Sam 12,8) «avancent» ce début en parlant d'une descente en

Egypte. Mais il s'agit là de textes soit tardifs, soit d'une origine non
deutéronomiste23. Pour l'édition exilique de cette œuvre, la libération de l'esclavage
égyptien est l'événement fondateur de l'histoire d'Israël, comme le montre, à

côté des résumés historiques et nombre d'autres textes, l'expression très

courante «depuis le jour où j'ai fait monter les Israélites (ou: où les Israélites
sont montés) d'Egypte jusqu'à ce jour» (Jug 19,30; 1 Sam 8,8; 2 Sam 7,12;
2 Rois 21,15; Jér 7,25; 11,7; cf. Dt 9,7)24.

Résumons-nous: Les sommaires historiques organisent et construisent la

grande histoire deutéronomiste. Dans l'utilisation «catéchétique» de ces

sommaires, les destinataires sont invités à comprendre leurs origines
comme exodiques. Des textes comme Dt 6,20 ss ou 26,5 ss fonctionnent
alors comme des mini-histoires de salut, où les origines du peuple et de sa

relation avec Yhwh (Egypte et don du pays) apparaissent sous un angle
entièrement positif. Cette vue s'explique par la conception deutéronomiste
de l'anamnèse: le présent est mis en parallèle avec les origines. Les
destinataires peuvent se transformer en contemporains de Moïse (cf. le Dt), un

nouveau départ est donc possible. Pourtant, la conception quelque peu
idyllique des Deutéronomistes n'était pas partagée par tout le monde...

3. L'anamnèse comme «anti-histoire du salut» clans le livre d'Ezéchiel

Au «milieu» du livre d'Ez, au chapitre 20, se trouve un résumé historique

qui est étonnant à plus d'un égard. Nulle part ailleurs l'histoire
initiale d'Israël n'est dépeinte avec des couleurs aussi sombres. Néanmoins,

22 Pour l'utilisation de l'histoire dans les Psaumes, cf. J. Kühlewein, Geschichte
in den Psalmen (CThM A/2), Stuttgart 1973.

23 Les 70 hommes de Dt 10,22 se rapprochent de la tradition sacerdotale (cf.
Gen 46,27; Ex 1,5). La mention de Jacob en ISam 12,8 est due à une rédaction
deutéronomiste tardive (cf. A. D. H. Mayes, The Story of Israel between Seulement
and Exile. A Redactional Study of the Deuteronomlstic History, London 1983, p.
101) et le «père araméen» de Dt 26,5 vient probablement d'une tradition populaire,
non deutéronomiste (cf. R. P. Merendino, Das deuteronomische Gesetz. Eine
literarkritische, gattungs- und überlieferungsgeschichtliche Untersuchung zu
Dt 12-26 (BBB 31), Bonn 1969, p. 352).

Cf. K. Koch, Art. «Geschichte/Geschichtsschreibung/Geschichtsphilosophie
II. Altes Testament», TRE 12, Berlin, New York 1984, p. 569-586.



RÉSUMER U'HISTOIRE EN L'INVENTANT 29

on constate d'abord une convergence avec les vues deutéronomistes,
puisque le «sommaire» d'Ez 20 prend son point de départ en Egypte. C'est
là que Dieu se fait connaître et promet par serment la sortie d'Egypte et le

don du pays «où coulent le lait et le miel» (20,5.6). Mais contrairement à la

présentation deutéronomiste, les problèmes commencent aussitôt: avant
l'Exode même, les pères idolâtres se révoltent contre Yhwh en Egypte, et la

seule raison pour laquelle Israël quittera ce pays se trouve dans le fait que
Yhwh ne veut pas perdre la face aux yeux des nations (20,5-9). Dans le
désert le tableau ne change pas: la rébellion constante des pères amène

Yhwh à leur refuser l'entrée dans le pays (v. 10-17). Pour la première
génération du désert la présentation d'Ez 20 se rapproche de celle que nous
trouvons dans le Pentateuque25. Par contre, ce qui est dit des fils en diffère
largement. D'après Ez 20, cette deuxième génération a imité exactement le

comportement des pères, ce qui va se solder par sa dispersion parmi les

nations (v. 18-24). Contrairement aux étapes précédentes (cf. v. 9.14.17.22),
il n'est plus question d'un repentir de Dieu, il faut alors en conclure que
cette dispersion a eu lieu. Et s'il est permis d'exploiter théologiquement un
consensus exégétique concernant la diachronie du chapitre on peut encore
aller plus loin. Comme il est très probable que les v. 27-29 constituent un

ajout secondaire au texte26, le résumé historique ne se termine pas par l'entrée

dans le pays mais par la dispersion de la (deuxième) génération du

désert. Ainsi pour la première version d'Ez 20 «la vraie prise en possession
de la terre promise n'était pas encore réalisée» Le séjour historique
d'Israël en Palestine de l'époque des Juges jusqu'à l'exil est court-circuité

par le sommaire d'Ez 20, 4-26. En effet, la vraie prise en possession du

pays va se réaliser par les exilés (ou plus précisément: une partie des

exilés; v. 36-38) auxquels est adressée la deuxième partie du chapitre (v.
32-44)28 et qui sont expressément identifiés à la génération du désert (cf. le

verbe fis aux v. 23 et 34). Il n'y a donc pas de distance entre la situation
des origines et la situation des destinataires. Leur présent découle de

manière immédiate de la récapitulation de l'histoire et l'avenir ne sera rien

A savoir les conceptions sacerdotales et deutéronomistes. Contrairement aux
textes d'Ex 19s et de Dt 5, Ez 20 n'admet aucune réaction positive du peuple face
au don de la loi.

26 Cf. surtout J. LUST, «Ezéchiel. XX, 4-26. Une parodie de l'histoire religieuse
d'Israël», ETE 43 (1967), p. 488-527, repris dans: De Mari ci Qumran. Mélanges
J. Coppens, BEThL 24, Gembloux, Paris 1969, p. 127-166; et en dernier lieu
F. Sedlmaier, Studien zur Komposition und Theologie von Ezéchiel 20, SBB 21,
Stuttgart 1990, p. 98ss. Pour un autre avis: T. Krüger, Geschichtskonzepte im
Ezechielbuch (BZAW 180), Berlin, New York 1989, p. 207ss.

27 J. Lust, op. cit., p. 156.
28 Contrairement à une opinion assez répandue, on ne peut interpréter 20,4-26 de

manière adéquate sans les v. 32ss, cf. T. Krüger, op. cit., p. 208-210.



30 THOMAS RÖMER

d'autre que l'accomplissement du projet initial de Dieu (c'est là un procédé

quasi protoapocalyptique). L'actualité ou la transparence du résumé historique

d'Ez 20 se fait par l'élimination de toute l'histoire de la conquête
jusqu'à la fin de la royauté. A cette «élimination» historique correspond
une «élimination» sociologique des non-exilés.

D'abord Ez 20 indique clairement que l'histoire de Yhwh avec Israël ne

se poursuivra qu'à travers les exilés: ils sont le groupe qui entrera dans le

pays et qui sera appelé ensuite le «tout Israël» (v. 40). L'anamnèse devient
alors la justification du «vrai Israël» qui se constitue à partir des exilés. Ce

golahcentrisme, que l'on a souvent observé dans le livre d'Ezéchiel, apparaît

également au chapitre 33,24ss. C'est une citation d'un mini-résumé historique

qui courait apparemment parmi la population non exilée en Palestine:

«Fils d'homme: Les habitants de ces ruines sur le sol d'Israël disent constamment:

Un seul était Abraham et il a possédé le pays — nous, nous sommes
nombreux, c'est à nous que le pays est donné en possession.»

Cette revendication des non-exilés est ensuite vivement rejetée avec des

jeux de mots sur la racine pj, donner: Yhwh donnera ces habitants aux bêtes

sauvages, et le pays sera «donné», réduit à une solitude désertique (v. 28s).

La polémique sur la possession du pays (cf. également Ez 11,5) est

donc engagée à l'aide de deux sommaires historiques différents: les

autochtones, les non-déportés, résument dans un slogan l'histoire d'Abraham

pour revendiquer le droit au sol d'Israël. Ez et ses éditeurs, par contre, se

basent sur une conception selon laquelle l'histoire d'Israël commence en

Egypte et que la vraie conquête du pays ne se réalisera qu'avec une partie
des exilés. Même si le texte d'Ez 20 ressemble presque à une «parodie de

l'histoire religieuse d'Israël» (selon une expression de J. Lust30), c'est

malgré tout la vision exodique qui va définir le «vrai Israël».

En résumé nous observons que le livre d'Ez montre l'existence de deux

types d'anamnèse à l'époque de l'exil: l'anamnèse exodique voyant la
continuité du peuple de Dieu assurée par les exilés, et l'anamnèse «abraha-

mique» à l'aide de laquelle les non-exilés se justifient comme le «vrai
Israël»"1. Pour les éditeurs d'Ez ces deux types de résumés historiques
semblent être (encore) irréconciliables...

Il est clair que cette référence à Abraham suppose l'existence d'une tradition
sur ce patriarche à l'époque de l'exil. Il est pourtant difficile de préciser le profil de

cette tradition, cf. J. S. Park, Theologica/ Traditions of Israel in the Prophetic-
Judgement Speeches of Ezekiel, Ann Arbor, London (1978) 1980, p. 61-63; A. DE

Pury, «La tradition patriarcale en Genèse 12-35», in A. de Pury (éd.), Le
Pentateuque en question, Genève 19912, p. 259-270, p. 264s.

30 Op. cit.
31 Pour cette problématique cf. S. Japhet, «People and Land in the Restoration

Period», in G. Strecker (éd.), Das Land Israel in biblischer Zeit (GTA 35),
Göttingen 1983, p. 103-125, surtout p. 107s.



RÉSUMER U'HISTOIRE EN L'INVENTANT 31

4. L'interprétation de T histoire selon la tradition sacerdotale

La composition sacerdotale du Pentateuque32 ne travaille guère avec des

résumés historiques. L'exception notable à cette règle se trouve dans le

récit de la vocation de Moïse en Ex 6,2ss. Dans cette réinterprétation
d'Ex 3-433, l'annonce de la sortie d'Egypte est précédée par un sommaire

historique qui, en faisant clairement allusion à Gen 17, pose comme fondement

de toute l'histoire, l'alliance avec les Patriarches, et la promesse du

pays qui leur a été faite. Et, comme le dit le v. 5, la motivation de
l'intervention de Yhwh en faveur des Israélites opprimés en Egypte se trouve,
selon les auteurs sacerdotaux, dans la berit patriarcale. L'importance
d'Abraham, d'Isaac et de Jacob est soulignée par le fait que leurs noms
encadrent tout le discours de Dieu à Moïse en Ex 6 (v. 3 et 8). Avec le rôle
prééminent qu'y jouent les Patriarches, ce texte «prend le contre-pied d'Ez
20», ayant «une orientation diamétralement opposée» selon les observations
de J. L. Ska34. Ex 6 n'est pas un cas isolé; on observe le même phénomène
dans le Ps 105, un psaume historique dont on a souligné depuis longtemps
le coloris sacerdotal35. Dans ce psaume, toute l'intervention de Yhwh en

faveur d'Israël, dans l'histoire de ses origines (v. 12-41. 44-45: Joseph,
descente en Egypte, Moïse/Aaron, les plaies, la sortie d'Egypte, la nourriture

dans le désert, le don du pays), est présentée comme l'émanation de

l'alliance avec Abraham (voire avec les trois Patriarches)36, et comme en
Ex 6 nous trouvons le moyen stylistique de l'inclusion (v. 5-9 et 42)

présentant la relation entre Dieu et Abraham comme le moteur de l'histoire.
Comment expliquer ce changement de perspective que l'on trouve dans ces

deux sommaires historiques du milieu sacerdotal par rapport aux courants

prophétique et deutéronomiste? D'après H. Cazelles la théologie sacerdo-

32 Cf. à ce sujet en dernier lieu E. Blum, Studien zur Komposition des

Pentateuch (BZAW 189), Berlin, New York 1990, p. 229ss.
33 Cf. J. L. Ska, «La place d'Ex 62-8 dans la narration de l'Exode», ZAW 94

(1982), p. 530-548, p. 547.
34

Op. cit. p. 544 et 539. Ce changement d'orientation par rapport à Ez 20 peut
être exemplifie à l'aide de l'utilisation de T KÏ)] (élever la main (pour prêter
serment)). Le serment de Dieu est adressé en Ez 20 (et dans d'autres textes) à la

génération en Egypte; Ex 6,2 ss réinterprète cette tradition du serment en Egypte en

l'appliquant aux Patriarches (cf. T. Römer, Israels Väter. Untersuchungen zur
Väterthematik im Deuteronomium und in der deuteronomistischen Tradition (OBO
99), Fribourg, Göttingen 1990, p. 540ss).

35 Cf. F. CrÜSEMANN, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in
Israel (WMANT 32), Neukirchen-Vluyn 1969, p. 76-78; H. J. Kraus, Psalmen (BK
XV), Neukirchen-Vluyn 19785, p. 892; E. Beaucamp, Le Psautier. Ps 73-150
(Sources Bibliques), Paris 1979, p. 162.

36 E. Haglund. Historical Motifs in the Psalms (CB.OT 23), Uppsala 1984,

p. 28, remarque: «This perspective is unique in the Book of Psalms».



32 THOMAS RÖMER

tale se caractérise, entre autres, par une «assimilation de la piété
populaire»37. Peut-on en déduire que le Sitz im Leben original des traditions
patriarcales se trouve dans la religion populaire non officielle? Cette hypothèse

mérite d'être examinée de plus près, surtout après les travaux de

H. Vorländer et d'autres38. Mais elle n'explique pas le rôle-clé que jouent
les Patriarches dans la conception sacerdotale de l'histoire. Peut-être faut-il

supposer, à la suite de W. Zimmerli39, dans la tentative sacerdotale de

«recentrer» l'histoire une correction, voire une polémique par rapport à la

vision deutéronomiste de l'histoire, centrée, elle, sur l'Exode et l'alliance
du Sinaï/Horeb. En effet, comme on l'a constaté, l'importance donnée à

l'époque des Patriarches par les auteurs sacerdotaux correspond à une
certaine «dévaluation» des temps mosaïques40. De toute façon, le milieu
sacerdotal opère un lien entre deux types de traditions historiques qui se

trouvent encore de manière séparée et dans des contextes différents dans le

livre d'Ezéchiel. Nous sommes donc en chemin vers une grande histoire
unifiée. C'est dans le contexte de la canonisation de la Torah que l'on va

poursuivre et achever cet effort.

5. Les conceptions et résumés de l'histoire d'Israël à T époque postexilique

Si l'on met à part la composition sacerdotale et les textes «deutéronomistes»

du Pentateuque dont certains exégètes situent la mise par écrit à

l'époque perse plutôt que pendant l'exil, ce sont surtout certains Psaumes,
Néh 9, Jos 24 et Gen 15,13ss qui nous renseignent sur l'utilisation et la

fonction des sommaires historiques à l'époque dite de la «restauration».

37 H. Cazelles, «Volksfrömmigkeit und Volkstheologie in der Bibel», Communio
16(1987), p. 385-397, p. 394.

38 P. ex. : H. Vorländer, Mein Gott. Die Vorstellungen vom persönlichen Goti
im Alten Orient und im Alten Testament (AOAT 23), Kevelaer, Neukirchen-Vluyn,
1975; O. Loretz, «Vom kanaanäischen Totenkult zur jüdischen Patriarchen- und

Elternehrung. Historische und tiefenpsychologische Grundprobleme der Entstehung
des biblischen Geschichtsbildes und der jüdischen Ethik», JARG 3 (1978),
p. 149-201; H. Schmid, «Die Gestalt des Abraham und das Volk des Landes», Jud.
36 (1980), p. 73-87.

39 W. Zimmerli, «Sinaibund und Abrahambund. Ein Beitrag zum Verständnis der
Priesterschrift», ThZ 16 (1960) p. 268-280 repris dans: Gottes Offenbarung. Ges.

Aufs. z. AT (TB 19), München 1963, p. 205-219.
40 N. Lohfink, «Die priesterschriftliche Abwertung von der Offenbarung des

Jahwenamens an Mose», Bib. 49 (1968), p. 1-8; cf. J.-L. Ska, op. cit., p. 548.
41 E. Blum, op. cit., passim; M. Rose, «La croissance du corpus

historiographique de la Bible — une proposition», RThPh 118 (1986) p. 217-236, et
al. Pour les textes sacerdotaux, cf. § 4. Les résumés historiques du type
«deutéronomiste» dans le Pentateuque (notamment Ex 12,25ss; 13,8ss; Nb 20,15ss)
restent dans l'optique de l'historiographie deutéronomiste.



RÉSUMER L'HISTOIRE EN L'INVENTANT 33

Un certain nombre de psaumes postexiliques42, comme le Ps 77,12 ss

(rappel de l'Exode et notamment de la traversée de la mer), le Ps 114

(commençant par la sortie d'Egypte et mettant en parallèle la traversée de

la mer et celle du Jourdain) ou le Ps 135 (évoquant l'élection d'Israël par le

Dieu créateur, les plaies en Egypte, la victoire contre Sihon et Og et les

autres ennemis, et le don du pays) attestent l'utilisation hymnique de l'histoire

dans le culte du deuxième temple. Les motifs historiques servent alors
à démontrer l'universalisme de Yhwh, le seul vrai Dieu, et la relation
privilégiée qu'entretient avec lui Israël, son peuple élu43. Cette «preuve
historique» se fait, en ce qui concerne l'histoire d'Israël, à partir de l'exode.
Dans ce contexte, il faut encore mentionner le Ps 136 qui est particulièrement

intéressant. Cet hymne commence par une évocation très explicite de

la création (v. 4-9) pour passer ensuite directement à l'Egypte et à l'exode
(v. 10-15) enchaînant par la victoire contre les ennemis (Sihon et Og)

pour aboutir au don du pays (v. 16-24). Dans tous ces hymnes historiques
la tradition patriarcale n'apparaît jamais. On insiste très souvent à la fois
sur la souveraineté absolue de Yhwh et sur son intervention pour son

peuple en Egypte et dans le désert. Dans ces psaumes, aucune ombre ne

vient troubler la relation entre Yhwh et Israël. Rien n'est dit d'une
quelconque rébellion.

La perspective change évidemment si nous nous tournons vers les

résumés historiques dans des confessions collectives de péchés. Ainsi, le
Ps 106, après avoir constaté au v. 6: «tout comme nos pères, nous avons
péché...», présente toute l'histoire d'Israël comme une suite ininterrompue
de rébellions, le v. 7 annonce, dès le début la couleur: «Nos pères en

Egypte n'ont rien compris à tes miracles. Ils ne se sont pas souvenus de tes

nombreuses bontés, ils se sont révoltés près de la mer, la mer des Joncs.»

Si à la suite de la traversée de la mer le peuple a cru (cf. Ex 14,31), les

événements du désert qui ne sont nulle part ailleurs résumés d'une manière
aussi exhaustive (v. 34 -39), montrent un Israël constamment indocile et

idolâtre. Ce comportement va provoquer la colère de Yhwh et la dispersion
parmi les peuples (v. 40-43). Mais l'exil ne peut être la fin de l'histoire, car
malgré tout, Dieu reste solidaire de son peuple, à savoir la diaspora (v. 44-
46)45. Cette présentation de l'histoire est très proche de la conception
deutéronomiste: dans les deux cas on montre l'intervention constante de Yhwh

42 Pour la datation cf. les commentaires cités de H. J. Kraus et E. Beaucamp, ad
loc.

43 Cf. E. Haglund, op. cit., p. 42; pour les motifs historiques dans les psaumes,
p. lOss, surtout p. 44-45.

44 On peut observer le même phénomène dans des textes deutéronomistes
tardifs: Dt 4,32ss ou Jér 32,17ss.

45 Cf. H. J. Kraus, op. cit., p. 906; E. Haglund, op. cit., p. 69.



34 THOMAS RÖMER

en faveur de son peuple et la désobéissance de celui-ci; nous observons

donc le même souci de mettre l'anamnèse au service de la théodicée, l'exil
et la diaspora sont expliqués par une histoire de constante rébellion. Dans

sa façon de concevoir un résumé historique négatif dès le début en Egypte,
le Ps 106 se rapproche en outre d'Ez 2046. Dans ces trois herméneutiques
de l'histoire (deutéronomistes, Ez 20, Ps 106), les Patriarches n'ont pas de

place.

Il en est autrement dans la grande confession de péchés en Néh 9.

D'après l'avis unanime des exégètes, ce texte présuppose le Pentateuque
dans sa forme plus ou moins finale, et il résume les étapes les plus importantes

de cette histoire devenue officielle: le rappel de la création (v. 6)

introduit à l'histoire d'Abraham qui, comme le remarque A. H. J.

Gunneweg47, est traitée d'une manière assez brève (v. 7-8: vocation et exode

d'Ur Casdim, changement de nom et alliance). Ensuite, et en sautant Isaac,
Jacob et Joseph, l'auteur passe aux pères en Egypte, à la traversée de la

mer des Joncs et au don de la loi au Sinai (v. 9-15). Contrairement au Ps

106, l'ingratitude des pères n'est mentionnée en Néh 9 qu'après le Sinaï, au

v. 16. «Eux, c'est-à-dire nos pères, ils ont été orgueilleux, ils ont raidi leur

cou et n'ont pas écouté tes ordonnances». Après l'épisode du veau d'or à

laquelle introduit ce verset, le séjour dans le désert est caractérisé par
l'accompagnement divin et le don de la nourriture (v. 19-21). La victoire
contre les peuples (Sihon et Og) sert de prélude à l'entrée dans le pays
(v. 22-25). La suite de l'histoire qui va mener à l'exil est présentée brièvement

à la manière de Jug 2,6ss comme cyclique48 opposant l'infidélité du

peuple à l'exhortation constante des prophètes (cf. 2Rois 17). Cette époque
de la désobéissance totale commence donc à partir de la conquête, Néh 9

insiste un peu moins sur le péché des pères avant la conquête. La vision de

l'histoire, présentée en Néh 9,6-25, est en effet très proche de celle du

Pentateuque dans sa forme finale. Gunneweg a émis la thèse que Néh 9 est

une confession de péchés «fictive», c'est-à-dire qu'il ne s'agirait pas d'un
texte destiné à l'utilisation liturgique, mais d'un produit purement littéraire,

conçu pour interpréter l'œuvre chroniste et la réalité de la communauté
postexilique49. Si l'on poursuit ce raisonnement, on peut se demander si

Néh 9 n'est pas aussi destiné à promouvoir la nouvelle grande histoire à

Les deux textes présentent en plus un certain nombre de parallèles littéraux:
Ps 106,26s // Ez 20,23; Ps 106,8 // Ez 20,9, etc.; le Ps 106, comme la première
version d'Ez 20, passe sous silence l'entrée dans le pays.

47 A. H. J. Gunneweg, Nehemia (KAT XIX/2), Gütersloh 1987, p. 124.

Ce cycle se déroule de la manière suivante: rébellion du peuple — punition
provoquée par Yhwh — cri du peuple vers Yhwh — secours de la part de Yhwh,
ensuite recommencement du cycle...

49 A. H. J. Gunneweg, op. cit., p. 129.



RESUMER U'HISTOIRE EN L'INVENTANT 35

laquelle on était arrivé lors d'un «compromis historique» entre des milieux
différents (surtout sacerdotaux et deutéronomistes) et dont le résultat fut la

publication de la Torah comme loi perse officielle pour la communauté
juive50. Néh 9 montre d'ailleurs encore des points de suture dans la construction

d'une seule histoire officielle: ainsi le passage entre la tradition patriarcale

et les pères en Egypte se fait de manière très abrupte, le séjour des

ancêtres en Egypte n'est pas expliqué, ce qui parle en faveur de l'indépendance

respective de ces deux histoires.

Le résumé historique de Jos 24, 2-15 s'explique à partir de la même
situation de l'époque perse qui voit la naissance d'une «orthodoxie» dans le

judaïsme postexilique. Il existe, en effet, de nombreux parallèles entre
Néh 9 et Jos 24 que nous ne pouvons présenter ici Mentionnons seulement

le fait que Josué et Esdras sont mis en parallèle l'un avec l'autre,
dans le contexte des deux résumés historiques: les deux promulguent un
«livre de la Torah divine» (Néh 8,18 ; Jos 24,26), une expression qui ne se

trouve nulle part ailleurs dans l'Ancien Testament. Il semble dès lors plausible

que les deux sommaires historiques veulent fournir un condensé de ce

«livre». Mais Jos 24 résume la Torah en ajoutant par rapport au

Pentateuque, concernant les débuts de l'histoire du peuple: «Vos pères ont habité

jadis au-delà du fleuve et ils ont servi d'autres dieux» (v. 2). Ce verset

interprète l'exil babylonien avec l'idée du cuius regio eius religio: on ne

peut servir Yhwh dans un pays étranger, mais seulement en Eretz Israël.
Aux v. 3-4 suit, sans trop de détails, le rappel des trois Patriarches qui se

termine avec la descente de Jacob en Egypte. La plus grande partie du

résumé est occupée par les pères en Egypte, l'exode et la conquête du pays
(v. 5-13). Blum et d'autres ont démontré que Jos 24 fait partie d'une rédaction

postdeutéronomiste et postsacerdotale qui veut «élargir» le

Pentateuque, à savoir créer un Hexateuque en y incluant les récits de la conquête
du livre de Josué52. Ainsi les v. 3-13 construisent, comme l'avait déjà

remarqué G. von Rad53, un «Hexateuque en miniature». Mais le souci des

50 Pour l'édition du Pentateuque à l'époque perse, cf. F. CrOsemann, «Le
Pentateuque, une Tora. Prolégomènes à l'interprétation de sa forme finale», in: A.
de Pury (éd.), op. cit., p. 339-360. Quant à Néh 9, on a l'impression qu'il veut
résumer les deux grands ensembles littéraires. Jusqu'au moment de la conquête,
l'histoire est présentée avec un mélange de phrases et d'expressions du type «Dtr» et
du type «P» (sacerdotal). Après la conquête (à défaut d'écrits sacerdotaux?), l'auteur
se sert de la terminologie courante de l'historiographie deutéronomiste.

51 Cf., p. ex., T. Römer, op. cit., p. 326s.
52 Cf. E. Blum, op. cit., p. 363 ss; J. Van Seters. «Joshua 24 and the Problem

of Tradition in the Old Testament», in: W. B. Barrick/J. R. Spencer (éds), In the
Shelter of Elyon (FS G. W. Ahlström, JSOT Suppl. Series 31), Trowbridge,
Wiltshire 1984, p. 139-158.

53 G. von Rad, op. cit., p. 16.



36 THOMAS RÖMER

auteurs de Jos 24 n'est pas seulement un souci d'éditeurs, limité au plan
littéraire, un «Hexateuque» qui d'ailleurs n'a jamais pu s'imposer dans la

tradition juive. Il s'agit dans le contexte de la promulgation de la Loi sous
Esdras (cf. Esd 7) de faire accepter la trame unique d'une histoire par tout
le peuple. C'est pourquoi Jos 24 lie l'exhortation pressante au culte exclusif
de Yhwh (v. 14-15) à la récapitulation de l'histoire. Ce texte s'adresse
ainsi aux différents groupes du judaïsme postexilique et les invite à se

retrouver dans une même histoire à l'intérieur de laquelle se trouvent réunis
les Patriarches et les pères en Egypte54. Comme Néh 9, Jos 24 montre
qu'une telle combinaison n'allait pas encore de soi, car quand le peuple
reprend le résumé historique à partir du v. 16, son point de départ ne se

trouve pas dans l'histoire des Patriarches mais en Egypte.

La nécessité existait donc, à l'époque perse, de montrer qu'il y avait
une seule histoire et un seul culte pour tout Israël55. Par conséquent, il
fallait insister sur la continuité de l'intervention de Yhwh depuis Abraham
jusqu'au retour de l'exil. Et c'est pour cela que le premier résumé historique

que nous trouvons dans la Bible: Gen 15,13-16 est un résumé

prospectif. Après s'être présenté à Abraham avec une formule exodique voire

sinaïtique (v. 7: «Je suis Yhwh qui t'ai fait sortir d'Ur Casdim»), Dieu
résume à Abraham toute l'histoire de sa descendance jusqu'au retour dans

le pays Au niveau chronologique, c'est donc une «anamnèse du futur»
qui sert à ancrer toute l'histoire dans la personne d'Abraham. Ainsi, la

Il n'est pas nécessaire de limiter l'intention de Jos 24 à cause de sa

localisation à Sichern à un appel adressé aux «Proto-Samaritains» de se «convertir»
(ainsi E. Blum. Die Komposition der Vätergeschichte (WMANT 57),
Neukirchen-Vluyn 1984, p. 59s). Cette localisation sichémitique s'explique peut-être
aussi par l'idéologie théocratique de ce chapitre (Sichern symbolisant le côté négatif
de la royauté humaine: Jug 9: IRois 12; cf. C. Levin, Die Verheißung des neuen
Bundes in ihrem theologiegeschichtlichen Zusammenhang ausgelegt (FRLANT 137),
Göttingen 1985, p. 115ss).

35 Cf. B. J. Diebner, «'Ich aber und mein Haus — wir wollen YFIWFI dienen'
(Jos 24,15b) — Bemerkungen zum Alten Testament als Buch vom rechten
Gottesdienst 'Israels'», DBAT 17 (1983), p. 30-80.

56 Gen 15.13ss est souvent considéré comme ajout secondaire à l'intérieur de

Gen 15. A en croire J. Ha, Genesis 15. A Theological Compendium of Pentateuchal
History (BZAW 181), Berlin, New York 1989. il n'y a guère de raisons valables en
faveur de cette opinion. Selon lui, le chapitre enlier est une création tardive dans le
but de résumer tout le Pentateuque.

¦ Cf. T. Römer, «Gen 15 und Gen 17. Beobachtungen und Anfragen zu einem
Dogma der 'neueren' und 'neuesten' Pentateuchkritik», DBAT 26 (1989/90).
p. 32-47. Les 400 ans et la quatrième génération en 15.13ss n'indiquent pas
nécessairement deux auteurs différents. Ues 400 (10 X 40) ans expriment la longue
durée du séjour en Egypte; les quatre générations sont liées à la dynamique de
l'Exode (d'après Dt 31,2 Moïse a 120 ans trois générations) au moment de sa

mort, et c'est la génération suivante qui entrera dans le pays).



RESUMER L'HISTOIRE EN L'INVENTANT 37

«grande histoire» est présente dès le début de l'aventure de Dieu avec son

peuple.

Conclusion

«Chantez Yhwh, il a fait un coup d'éclat. Cheval et cavalier en mer il
les jeta» (Ex 15,21). — C'est peut-être le résumé historique le plus bref et

le plus ancien de tout l'Ancien Testament. Pourquoi alors ne pas avoir
choisi ce texte comme point de départ pour montrer ensuite comment les

représentations de l'histoire s'organisent autour de ce noyau? C'était tout
simplement dans le désir d'éviter une vue trop évolutionniste58 et une

approche trop «harmonisante» des sommaires historiques.

Au terme de notre enquête, bien hâtive, je l'avoue, nous avons pu voir
qu'il existe certes des filiations entre les différentes conceptions de l'histoire,

mais qu'il y a également des crises, des ruptures voire même des

oppositions. Soulignons une dernière fois la multitude des genres littéraires.
Nous avons rencontré des résumés historiques sous forme d'hymnes à

l'intérieur d'oracles prophétiques, dans des textes catéchétiques, comme «voix
off» du narrateur servant alors de commentaire à une grande fresque hétéroclite;

certaines confessions de péchés mettent au centre des rappels de l'histoire

que l'on trouve également dans des discours d'adieu des personnages
principaux des livres historiques. Et finalement, c'est Dieu lui-même qui
résume et interprète son histoire avec Israël dans deux interventions destinées

aux deux figures fondatrices du judaïsme: Abraham (Gen 15) et Moïse

(Ex 6).

A cette diversité des formes correspond une diversité de fonctions et de

conceptions: les hymnes utilisent l'histoire au service d'une théologie qui
célèbre le caractère incomparable de Yhwh et ses interventions pour son

peuple. Osée et Jérémie construisent à partir d'un condensé du temps de

l'exode et du désert une sorte d'«âge d'or» où la relation entre Dieu et son

peuple avait été parfaite, marquant ainsi un contraste avec la situation
actuelle. Mais il y a encore un autre contraste qui est lié à cette valorisation
de l'exode et du désert. C'est surtout en Os 12 que l'on reconnaît les traces

d'une opposition entre une histoire vocationnelle et prophétique, l'Egypte,
et une histoire généalogique et patriarcale, Jacob. L'option pour l'Egypte à

laquelle appellent les prophètes est prise dans des résumés catéchétiques de

l'histoire dans le Dt, où l'on peut constater la tentative de créer une histoire

58 D'ailleurs, à en croire la thèse récente de M. L. Brenner, The Song of the
Sea. Ex 15:1-21 (BZAW 195), Berlin, New York, 1991, ce verset serait comme le

reste du chapitre Ex 15 une composition postexilique faite par des Lévites pour le

culte du deuxième temple.



38 THOMAS RÖMER

normative dont les deux pôles constitutifs sont la situation en dehors du

pays et le don du pays par Yhwh. Pour les Deutéronomistes, c'est avec

cette norme que doit se créer l'identité du «vrai Israël» car chaque destinataire

est invité à s'identifier avec cette histoire en proclamant: «Nous étions
esclaves en Egypte...»

Le grand sommaire historique de la tradition ézéchielienne (Ez 20) situe

également le début de l'histoire en Egypte, mais contrairement à la tradition
deutéronomiste ces origines égyptiennes apparaissent sous un angle
extrêmement négatif (cf. aussi le Ps 106). S'agit-il alors d'une réaction contre
l'élaboration d'une sorte d'histoire du salut, sous-jacente aux catéchismes
deutéronomistes? Curieusement, et malgré la dépréciation totale des pères

en Egypte et dans le désert, c'est cette histoire-là qui, en Ez 20, sert de

base sur laquelle se construira l'avenir, à savoir la possession du pays par
les exilés. Si l'histoire de l'exode est mise en relation avec la Golah, les

non-exilés semblent avoir leur histoire à eux: ils résument le destin
d'Abraham pour revendiquer la possession du pays, ce qui n'est guère

apprécié par l'auteur d'Ez 33,24ss. Le livre d'Ezéchiel reflète-t-il de

nouveau un affrontement entre une histoire vocationnelle et une histoire
généalogique?

La juxtaposition de différentes histoires voire de différentes façons de

concevoir l'histoire disparaîtra petit à petit à l'époque perse où vont naître

ou s'imposer les grands ensembles littéraires qui fourniront au judaïsme
postexilique de nouveaux modèles d'identité. Dans ce processus, la
«fabrication» de sommaires historiques paraît une opération indispensable. En

effet, ce sont ces sommaires qui guident le destinataire à travers le
labyrinthe des différentes traditions, des cycles narratifs et des codes législatifs
et lui donnent la grille de lecture à l'aide de laquelle le tout trouve sa

cohérence. C'était déjà le cas dans l'historiographie deutéronomiste où les

sommaires historiques, placés dans la bouche de personnages importants ou
délivrés par le narrateur même, aidaient le lecteur à bien comprendre la

signification des différentes époques et à lire tout l'œuvre comme une

grande théodicée.

La composition sacerdotale, qui produit peut-être la première toute la
trame narrative du futur Pentateuque, a recours à la technique du résumé

historique à un moment décisif. C'est Dieu lui-même qui explique par ce

moyen que l'alliance patriarcale prévaut sur celle du Sinaï. Et quand finalement

les différents courants se mettent d'accord pour faire promulguer une
seule Torah officielle, ce sont les résumés historiques en Néh 9 et Jos 24

qui accompagnent cette démarche. Ayant tous les deux une teneur «confessante»,

ils invitent le lecteur à exprimer sa foi en Yhwh à travers cette

grande histoire dont ils rappellent les principales étapes.



RESUMER U'HISTOIRE EN L'INVENTANT 39

Nous sommes, bien sûr, loin d'avoir épuisé tout le dossier des

sommaires historiques. Beaucoup de pistes mériteraient d'être explorées,
comme par exemple l'observation que la plupart des résumés historiques
sont en fait des résumés de l'histoire des origines. Certains textes sautent
carrément des époques entières pour intégrer les destinataires dans un temps
originel. Ainsi la première version d'Ez 20 arrête le «rappel historique» à la

dispersion de la deuxième génération du désert et présente le rassemblement

de la Golah comme la vraie prise de possession du pays. Le Dt use

d'une stratégie comparable en identifiant ses destinataires aux contemporains

de Moïse. En rendant le passé transparent pour le présent et en liant
l'avenir à ce passé, la plupart des résumés historiques de l'Ancien Testament

exercent une fonction qui correspond à celle que P. Bonnard a

observée pour l'anamnèse néotestamentaire: ils évitent les pièges du

passéisme et de l'actualisme, si caractéristiques des époques de crise et de

recherche de sens.

«Les Israélites ont-ils cru à leur(s) histoire(s)?», telle était notre question

un peu provocatrice du début de cet article. En guise de réponse, je
dirais: bien sûr, ils y ont cru, mais ni toujours ni partout de la même
manière. La diversité des résumés historiques reflète la diversité de la foi
en Yhwh. Et si, à la fin, on trouve une seule histoire, un seul canon, les

mini-histoires aux facettes multiples ne sont pas supprimées. Leur existence
même contribue à la richesse de la foi biblique.


	Résumer l'histoire en l'inventant : formes et fonctions des "sommaires historiques" de l'Ancien Testament

