Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 42 (1992)

Heft: 3: Philosophie de l'action

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 343-362

BIBLIOGRAPHIE

ALAIN DESREUMAUX, Répertoire des bibliothéques et des catalogues de
manuscrits syriagues (Documents, Etudes et Répertoires, publiés par
I’Institut de Recherches et d'Histoire des Textes), Paris, Editions du
C.N.R.S,, 1991, 285 p.

Préliminaire et pierre d’angle de tout travail historique sérieux et novateur,
I’heuristique requiert elle-méme des investigations nombreuses et difficiles
lorsqu’elle porte sur un champ aussi ample que la littérature syriaque. Aprés d’au-
tres, A. Desreumaux en a fait I’expérience en s’attelant, a cdté de ses activités
d’archéologue et d’épigraphiste, a I’édition de textes syriaques chrétiens. Mais a la
différence de la majorité des chercheurs qui se contentent d’amasser dans un fichier
personnel la liste des instruments de travail nécessaires 2 leur recherche des sources,
il a jugé que les informations qu’il avait patiemment rassemblées au fil des années
pouvaient faire ’objet d’une présentation systématique dont la communauté scienti-
fique saurait tirer profit. Avec pour modele le répertoire que M. Richard avait congu
pour les manuscrits grecs, il a ainsi composé cet instrument de travail aussi riche
que remarquable. Dans ce volume, dont la matiere est répartie par lieux (villes) de
conservation des manuscrits, 858 publications sont non seulement signalées, mais
encore présentées. La consultation est facilitée par une impression claire et aérée
ainsi que par un index des noms propres ct une liste des bibliothéques et collections.
— Fruit d’un travail ardu (ne serait-ce qu’a cause de la localisation de plusieurs fonds
de manuscrits syriaques), ce répertoire constituera un ferment pour les études et
¢ditions syriaques dans les années a venir. Et 'on souhaite que nombre de cher-
cheurs, répondant a 1'appel que lance A. Desreumaux, entreprennent de décrire et de
cataloguer les manuscrits et fonds qui n’ont pas encore fait ’objet d’un véritable
examen scientifique. Les notices codicologiques de J.-M. Sauget sont opportunément
citées comme un exemple a suivre. Juste et digne hommage, le répertoire est du
reste dédié¢ a la mémoire de ce savant,

EriC JuNOD

MicHeL. FeEpou, Christianisme et religions paiennes dans le Contre Celse
d’Origéne (Théologie Historique, 81), Paris, Beauchesne, 1988, 665 p.

Cette imposante thése de doctorat, présentée au Centre Sevres (Paris), vise a
repérer, sur la base du Contre Celse, comment Origéne — et Celse aussi, mais de
fagcon moins centrale — a jugé et compris les religions du monde paien contempo-
rain; le judaisme et la gnose sont donc exclus de I’enquéte. Ce projet, qui ressortit
autant 2 la science des religions qu’a la théologie, est original. En effet, si le Contre
Celse a souvent été utilisé par les spécialistes des religions grecques et barbares
comme une source documentaire, le regard théologique que son auteur a porté€ sur
les pratiques et les croyances signalées n’a guere €t€ analysé. — Les deux premieres

Histoire de
la théologie



344 BIBLIOGRAPHIE

parties décrivent longuement le conflit des croyances (en distinguant les traditions
grecques et «barbares», puis en regroupant sous la rubrique «polythéisme et mono-
théisme» la conception du divin) et des pratiques (cultes, fétes, mysteres, magie,
miracles, divination). Dans la troisieme et derniére partie — intitulée «Le conflit des
interprétations» —, M. Fédou développe a proprement parler sa «thése» en recher-
chant les enjeux majeurs du débat engagé par Celse et Origéne sur les religions. Il
présente 1’Alexandrin comme le tenant d’une théologie de I'histoire selon laquelle le
Logos divin et €ternel, manifesté dans son incarnation, sa passion et sa résurrection,
s’est aussi communiqué partiellement et de diverses manieres dans la vie de tous les
peuples et de chaque homme. Qu’il s’en soit suivi de dramatiques méprises condui-
sant par exemple aux errements des philosophes, au polythéisme ou a la magie, c’est
évident. Mais Origéne, malgré sa ferme dénonciation de ces incompréhensions, a
choisi de ne pas rompre avec la tradition apologétique des semences du Verbe
dispersées en chacun, en particulier chez les meilleurs des philosophes grecs. De
facon plus significative encore, il admet que le Logos s’est communiqué au devin
Balaam. Ce point est mis en évidence par Fédou dans sa conclusion comme une
contribution d’Origéne aux dialogues interreligieux contemporains: dans son refus
résolu du polythéisme et de I’idolatrie, la théologie chrétienne ne doit pas exclure la
possibilité d’une révélation divine partielle a telle religion paienne pour 1’acheminer
vers la vérité. «Le Contre Celse rappelle avec force que I’héritage de chaque peuple
demeure soumis a une instance qui le dépasse, et que l’exigence absolue ne peut
jamais étre identifiée avec les coutumes ancestrales ou les réglements d’une nation.
Mais 1a ol les cultures et les religions s’averent marquées par le passage du vrai
Dieu, elles renvoient dans leur particularit¢ méme a 1’'universelle seigneurie du
Logos...» (p. 620-621). Cette tentative d’actualisation de la position d’Origéne
compte-t-elle parmi les principaux apports de cette solide étude?

Eric JunOD

CASSIODORUS, Explanation of the Psalms, vol. 1. Translated and annotated by
P. G. Walsh (Ancien Christian Writers, 51, New York, Paulist Press,
1990, 618 p.

Entre 537 et 540 Cassiodore s’est retiré de la vie politique et administrative
pour se consacrer a Dieu et aux affaires ecclésiastiques. La composition de 1’Ex-
positio Psalmorum, vraisemblablement & Constantinople ol il ceuvrait utilement en
faveur du pape Vigile, suit de peu cette «conversion»; I’ouvrage semble avoir été
révisé ultérieurement, peut-€tre lors de la publication des Institutiones. — L’ Expositio
est un commentaire de la totalit¢ du psautier. Cassiodore, loin de rechercher I'ori-
ginalité, exploite I’héritage de la tradition ecclésiastique latine (Hilaire, Jérdme et,
plus rarement, Ambroise). Mais son maitre principal et permanent est Augustin
auquel il emprunte sa lecture allégorique: la pointe du psautier réside dans I’annonce
prophétique (mais cachée) de la venue du Christ et de I’établissement de I’Eglise.
— Dans le prolongement du De doctrina christiana, Cassiodore tient les Psaumes
pour une initiation a 1I’éloquence biblique et il les utilise pour I’enseignement des
arts libéraux (frivium, mais aussi quadrivium). Le soin mis a traiter de problémes
étymologiques, grammaticaux et rhétoriques représente une caractéristique de ce
commentaire. — Cette traduction anglaise de I’explication des 50 premiers psaumes
est basée, faute de mieux, sur I’édition de M. Adriaen (CCL 97-98). La bréve anno-

tation porte principalement sur les références (scripturaires et littéraires) et sur des



BIBLIOGRAPHIE 345

éléments littéraires. On signalera, parmi d’autres, deux index bienvenus: les étymo-
logies et les termes techniques de la rhétorique.

EriC JUNOD

GREGOIRE LE GRAND, Commentaire sur le premier livre des Rois, Tome 1,
Préface — II, 28. Introduction, texte, traduction et notes par Adalbert de
Vogiié (Sources Chrétiennes 351), Paris, Cerf, 1989, 495 p.

Ce commentaire de Grégoire le Grand est intéressant parce qu’il illustre de
manieére exemplaire la mise en ceuvre exégétique, traditionnelle depuis Origéne, des
quatre sens de I'Ecriture — historique ou littéral, allégorique ou typique, moral ou
tropologique, anagogique ou spirituel. Adalbert de Vogii€, dont la maitrise et la
renommeée, en ces matieéres, ne sont plus a faire, nous en donne une présentation et
une version francaise excellentes. Toute les questions relatives a une édition critique
sont examinées dans l’introduction (authenticité et datation, contenu et méthode,
destinataires, sources et influences), et le texte latin de base est celui-la méme, 2
quelques retouches pres, que le Pere P. Verbraken avait édité dans le Corpus Chris-
tianorum. Par le titre de Commentaire sur le Premier Livre des Rois, qui est celui
que donne la Vulgate, il faut aujourd’hui comprendre qu’il s’agit, selon l'usage
hébraique admis, du Premier Livre de Samuel. Parmi toutes les préoccupations spiri-
tuelles, doctrinales et pastorales développées au cours de son commentaire, Grégoire
le Grand, par la compréhension symbolique des figures d’Elgana, Anne, Samuel,
Saiil et David, revient de maniére insistante sur les devoirs des pasteurs de I’Eglise
qui ont trop souvent, a ses yeux, perdu le golt de la vie intérieure, et sur I’unifica-
tion de I’homme dans sa progressive aspiration a la vision contemplative de Dieu.

JEAN BOREL

CLAUDIO LEONARDI ed ENRICO MENESTO (€d.), Giovanni Scoto nel suo tempo.
L'organizzazione del  sapere in eta carolingia, Attt del
XXIV Convegno storico internazionale, Todi, 11-14 Ottobre 1987,
(Atti dei Convegni dell’Accademia Tudertina e del Centro di studi sulla
spiritualita medievale, Nuova serie 1), Spoleto, Centro Italiano di Studi
sull’alto Medioevo, 1989, 610 p.

Jean Scot en son temps. L’ organisation du savoir a I'époque carolingienne, tel
fut le sujet du colloque qui eut lieu a Todi, en 1987, dans le cadre de I’Accademia
Tudertina, et qui fut organisé en collaboration avec la «Society for the Promotion of
Eriugenian Studies». Des historiens du haut Moyen Age abordérent les questions
concernant 1’école carolingienne (John J. Contreni), I’enseignement de la grammaire
(Louis Holtz) et I’exégése biblique (Silvia Cantelli) au temps de Charles le Chauve,
les traductions du grec (Paolo Chiesa) et I'influence de Denys I'Aréopagite (Giro-
lamo Arnaldi) au IX¢ siecle, les controverses sur la prédestination (Gian Luca
Potestd) et les rapports entre I’Erigéne et la théologie de son temps (Giulio d’Ono-
frio). Quant aux spécialistes de Jean Scot, ils présenterent, tour a tour, la spécificité
propre de certains grands themes traités dans le Periphyseon: les divisions fonda-



346 BIBLIOGRAPHIE

mentales de la nature (Gangolf Schrimpf), la mystique (Bernard McGinn), la théo-
logie trinitaire (Marta Cristiani), le retour de toutes choses dans 1’unité supra essen-
tielle (James McEvoy), la tradition €rigénienne touchant le savoir théorico-musical
carolingien (Elisabeth Duchez), le role de I'homme dans 1'univers (Willemien
Otten). Enfin, quelques chercheurs prirent en considération les problemes plus
techniques se rapportant a [’histoire et a la tradition des manuscrits (Lesley Smith,
Rosamond McKitterick), ainsi qu’a I’édition critique des textes (Mark A. Zier). Ce
magnifique volume témoigne a nouveau de ['essor remarquable que prennent, de
plus en plus, les études érigéniennes.

JEAN BOREL

PETER ABAELARD, Theologia Summi boni. Tractatus de unitate et trinitate
divina. Abhandlung iiber die gottliche Einheit und Dreieinigkeit. Uber-
setzt, mit Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Ursula
NIGGLI, lateinisch-deutsch (Philosophische Bibliothek 395), Hamburg,
Felix Meiner Verlag 1988, cXLIX + 296 p.

L’Abélard condamné a Soissons en 1121 est surtout celui de cette théologie.
Appelé plus tard, d’aprés ses deux premiers mots, Theologia «Summi boni» (TSB),
ce texte constitue la premiére grande ceuvre théologique d’Abélard. On la distingue
habituellement de la Theologia christiana (non publiée) et de la Theologia schola-
rium, condamnée elle au concile de Sens en 1140. Il s’agit d’un exposé systématique
du dogme trinitaire, ot Dieu apparait comme puissance (le Pére), sagesse (le Fils) et
bonté (I’Esprit), et ou les philosophes sont convoqués a prendre part a la défense de
la Trinité. Platon, le «maximus philosophorum», a lui-méme exposé le dogme trini-
taire en parlant de nous (pour désigner le Fils) et d’anima mundi (pour évoquer 1’Es-
prit). Tout important qu’il est dans 1’histoire de la théologie et de la philosophie, ce
texte d’Abélard n’a connu sa premigre édition qu’il y a un siecle (R. STOLZE, 1891).
Alors méme qu’une édition critique de la TSB et de la Theologia scholarium, édition
unanimement louée par les spécialistes, venait a peine de sortir de presse (par E. M.
BUYTAERT puis C. J. MEws, Turnhout, Brepols, 1987; CCCM 13), c’est sur la base de
I’édition plus ancienne de H. OSTLENDER (Miinster, 1939) qu'U. Niggli publie son
texte: sa traduction était préte un an trop tot! Les quelques variantes, qu’elle fait
bien d’indiquer, sont d’ailleurs pour la plupart sans conséquence. Si les lecteurs
francophones continueront sans doute & fréquenter la traduction de J. Jolivet (Du
bien supréme, Montréal-Paris, 1978), elle aussi réalisée a partir du texte d’Ostlender,
I’abondante introduction d’U. Niggli leur sera d’une grande utilité. Tres analytique
(voire descriptive), elle met en perspective la méthode dialectique qu’Abélard
déploie pour faire piece, d’abord, aux pseudo-dialecticiens tel Roscelin. Elle présente
¢galement la position éminemment subtile d’Abélard dans la controverse entre
réalistes et nominalistes. Enfin, un tableau dressant sur plusieurs pages la concor-
dance des objections et des réfutations rend ce traité plus accessible au lecteur non
initié a la premiere méthode scolastique.

MICHEL GRANDIJEAN



BIBLIOGRAPHIE 347

Fr. IoaNNis PECHAM, 0.FM., Quodlibeta quatuor, Quodlibeta I-1II ad fidem
codicum nunc primum edita studio et cura Girard J. Etzkorn,
Quodlibet IV (Romanum) edidit Ferdinandus Delorme, o.f.m, revisit
Girard J. Etzkorn, (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi
Tom. XXV), Grottaferrata, Collegio S. Bonaventura, Padri Editori di
Quaracchi, 1989, 362 p.

Jean Pecham (1225-1292), frére mineur, surnommé Doctor Ingeniosus, maitre
du Sacré-Palais, premier franciscain élevé au siege archiépiscopal de Cantorbéry et a
la primatie de 1’Angleterre, fut I’'un des meilleurs disciples de Bonaventure et 1’un
des plus acharnés défenseurs de 1’augustinisme néoplatonicien contre les montées de
Iaristotélisme a 'université de Paris. Cette premiere édition critique compléte des
Quodlibeta quatuor éElargit de maniére intéressante la connaissance que nous
pouvions avoir jusqu’ici de son ceuvre, restée assez méconnue, et nous replace, de
son point de vue, au cceur des questions et des débats qu’affrontérent, au
XIII® siecle, les plus grands esprits. Les points principaux de la doctrine chrétienne
y sont abordés. Plus spécifiquement, l'on y trouve développé ce qui touche la
connaissance que Dieu, 'ange et ’homme ont de l'universel et du singulier, la
pluralité¢ des formes dans 1'étre, la matiére premiere dont I’essence et 1'existence
sont distinctes de la forme, la corporéité des Anges, la béatitude. Et, par la part
importante que Jean Pecham a prise dans les luttes qui déchirérent a cette époque le
clergé régulier et séculier, plusieurs questions prennent la défense de la pauvreté
évangélique et du ministére des dmes qui constituaient la base de vie des deux
nouveaux ordres mendiants des précheurs et des mineurs. Les références explicites a
des ceuvres bien datées de son contemporain Thomas d’Aquin permettent de placer
entre 1269 et 1275 la rédaction des quatre Quodlibeta qui contiennent respective-
ment 36, 32, 20 et 54 Quaestiones. Seul le Quodlibet Romanum, le quatrieme de
notre édition, avait déja fait I’objet d’une édition & Rome, en 1938, par Ferdinand
Delorme. Girard J. Etzkorn en a ici révisé le texte et a consulté plus de 45 manus-
crits pour établir le texte critique des trois premiers. Les notes abondantes nous
renvoient aux différentes variantes, aux sources et aux passages paralleles. Un index
complet des auteurs et des thémes doctrinaux en font un bel ouvrage de référence.

JEAN BOREL

LEo J. ELDERS S. V. D., The Philosophical Theology of St. Thomas Aquinas
(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 26), Leiden,
Brill, 1990, 332 p.

Avec assiduité et continuité, Léo J. Elders poursuit, depuis plus de trente ans,
son important travail de commentateur de I’ceuvre du Docteur angélique. En 1981, il
publiait & Bruges une remarquable présentation de «La métaphysique de Thomas
d’Aquin dans une perspective historique». Aujourd’hui, il nous offre le second volet
de son projet, qui consiste en une analyse aussi dense et détaillée que possible des
26 premigres questions qui, dans la Prima Pars de la Somme théologique, touchent
la théologie naturelle et son argumentation philosophique. Convaincu, comme le fut
I’ Aquinate lui-méme, du bien-fondé absolu de la possibilité de la démonstration de
I’existence de Dieu, 'auteur, avec vigueur, attaque de plein fouet, en un premier
chapitre, le théme de la connaissance de Dieu tel que I’histoire de la réflexion méta-
physique occidentale I’a développé, et tel que nous le retrouvons dans les débats



348 BIBLIOGRAPHIE

passionnés de cette fin de XX¢ siecle. Puis, a partir du deuxiéme chapitre, il suit pas
a pas l'ordre des questions concernant I’existence, la perfection, la bonté, I’infinité,
I"immutabilité, I'éternité, I'unité, les attributs, la science, la vie, la volonté, la provi-
dence, la puissance et la béatitude de Dieu. Au niveau philosophique, deux théses
sont énoncées: I'existence de Dieu n’est pas une évidence par elle-méme, et sa
nature demeure inconnue. Voila ce qui suscite le développement du raisonnement
qui procéde par des voies diverses mais convergentes, et aboutit, chez Thomas
d’Aquin, a la structuration savante et fameuse des «cing voies», qui toutes ont leur
point de départ dans les processus de causalité créée et visent a atteindre ’Etre
premier, la Cause premiere, I'Etre nécessaire, I’Etre qui est le plus étre et, enfin,
I’Etre intelligent par lequel toutes choses sont ordonnées a leur fin. Les deux
derniers chapitres abordent en conclusion les questions 44 a 47 sur la production des
créatures, ainsi que les questions 104 et 105 sur le gouvernement divin. Une fois de
plus, il nous est donné de golter, par cette étude de premiere main, la beauté et la
pérennité de la construction théologique thomasienne, qui n’a rien d’un systéme
fermé et qui ouvre I'intelligence humaine a son accomplissement dans les plus hauts
sommets de ’apophase.

JEAN BOREL

DoMINIQUE RIGAUX, A la table du Seigneur. L’ Eucharistie chez les Primitifs
italiens (1250-1497) (coll. Histoire), préface d’André Vauchez, Paris,
Cerf, 1989, 319 p.

Cet ouvrage est le fruit d’une enquéte iconographique menée sur le terrain. Dans
I’arc alpin italien, qui comprend l’aire vénéto-lombarde, la Toscane et 1’Ombrie,
I"auteur a dressé un inventaire de plus de 300 représentations de repas, qu’il s’agisse
de la ceéne (c’est la grande majorité des cas), des noces de Cana, du repas chez
Simon, du repas d’Emmaiis ou de la communion des apdtres. A la fois historienne et
historienne de 1’art, elle conduit adroitement son étude du milieu du XIII¢ siécle, époque
ol le theme prend son essor, a la fin du XVe¢ si¢cle, puisqu’en 1497 Léonard de Vinci
acheva sa célebre Céne dont le succes fut si grand qu’elle occulta les réalisations
antérieures et imposa une nouvelle norme en la matiére. Les themes abordés sont
multiples: figures antithétiques de Jean et de Judas (dans lequel se cristallise la peur
du juif), présentation visuelle du pain comme corps du Christ, pouvoir salvifique de
I’hostie contemplée, role des fréres mendiants dans cette action d’éducation par
I’image, etc. Ils vont du plus élevé, comme dans ces étonnantes «Trinités eucharisti-
ques» ol I'on voit les trois personnes bénir ensemble les especes, au plus terre a
terre, puisque la plus humble cuisine devient un lieu qui introduit au mystére divin.
On le voit: cette fine et subtile investigation n’est pas sans intéresser au plus haut
chef I'histoire de la théologie elle-méme. Roéle de transmission entre le dogme (mais
pourquoi affubler Thomas du titre de «docteur eucharistique»?) et la piété, mais
€galement role de création de cette piété: 1’iconographie a eu une importance que
I’étude de D. Rigaux éclaire d’un jour nouveau. Si I'on comprend que les coiits
d’impression interdisaient de reproduire en couleur les nombreuses photographies qui
soutiennent l'exposé, on peut regretter que |’ouvrage (a 1’orthographe par ailleurs
chancelante) n’ait pas bénéficié d’une meilleure typographie.

MICHEL GRANDJEAN



BIBLIOGRAPHIE 349

ALDO Moba, Martin Lutero — Un decennio di studi (1975/76-1986/87)
attorno ad un centenario (1483-19583) (Quaderni di O. Odigos, V),
Bari, 1989, 223 p.

L’excellent volume qu’Aldo Moda consacre a la recension d’une décennie
d’études luthériennes — surtout, mais non exclusivement, allemandes, francaises et
italiennes — constitue un véritable modele de bibliographie raisonnée. Minutieux,
clair, sensible aux nuances historiographiques, cet ouvrage, patronné par le Centre
cecuménique «S. Nicola» de Bari, et congu dans le cadre du cinquieéme centenaire de
Luther, se veut un instrument de travail mis a la disposition d’un public non spécia-
lisé, mais qui ne décevra pourtant pas les exigences plus raffinées des addetti ai
lavori. Bien plus qu’une simple liste bibliographique, le volume d’A. Moda dose
savamment information et critique, mélangeant de fagon intelligente comptes-rendus
assez détaillés, bréves notices, simples citations de titres concernant I’ensemble de la
Lutherforschung (éditions de textes, monographies, articles, etc.) de 1975 a 1987
environ. La revue bibliographique proprement dite est précédée par une «Introdu-
zione a un dossier» (pp. 17-63) qui dessine les principales étapes biographiques du
réformateur allemand, dans une intention de vulgarisation qui ne néglige pourtant
pas la mise en perspective problématique et historiographique. La deuxiéme partie
(pp. 67-223) suit et met en parallele les études luthériennes, en partant des nouvelles
éditions des sources, pour se structurer ensuite autour de deux pdles principaux, a
savoir la biographie de Luther (ch. III) et sa pensée (détaillée de maniere analytique
dans les chapitres IV-VI), pour se conclure avec la Confessio augustana (ch. VII) et
le centenaire de 1983 (ch. VIII); un chapitre plus hétéroclite et forcément plus
subjectif (ch. II) est consacré aux €tudes «Attorno a Lutero» centrées sur les mouve-
ments, les personnages et les contextes sociaux touchant de plus prés le Réforma-
teur.

Un instrument de travail précieux, donc, qui aurait gagné a étre complété par un
index des noms.

MARIA-CRISTINA PITASSI

JEAN-JACQUES MAISON, La direction spirituelle d’Alexandre Vinet, tome 1:
Serviteur et maitre, tome 2: La dimension de [l'inconnu, Le Mont-sur-
Lausanne, Editions Ouverture, 1989, 258 + 234 p.

L’auteur observe Vinet dans la perspective de sa direction spirituelle telle
qu’elle ressort de sa correspondance. En cela il touche a I’essence de la pensée théo-
logique de Vinet, puisque c’est bien dans cette optique qu’il a écrit sa théologie
pastorale. — Maison parcourt donc longuement les lettres auxquelles il applique une
grille d’analyse composée de trois critéres théologiques — la direction d’essence
prophétique, d’essence sacerdotale et d’essence royale — a des problemes de natures
différentes: intellectuels, moraux, existentiels et religieux. En fin d’analyse, il
consacre encore un chapitre a la direction échangée, c’est-a-dire dans laquelle Vinet
lui-méme a obtenu une réciproque dans un rapport d’égalité, et un autre a la direc-
tion dont Vinet a lui-méme bénéficié de la part de ses maitres. — On découvre ainsi
comment Vinet a exercé indirectement le ministére, en quoi il a tenté d’étre I'instru-
ment de la direction de Dieu. Faut-il cependant, malgré les références régulieres a la
Théologie pastorale, en tirer une image idéale de la direction et de toute direction ?
Le genre épistolaire limite le public & une élite — ce qui transparait bien de la
personnalité des partenaires — et réduit ainsi considérablement les enseignements



350 BIBLIOGRAPHIE

qu’on pourrait en tirer sur un plan général. Ce type de direction de moins en moins
fréquent est cependant intéressant a considérer. — Ce qui frappe le plus dans ces
deux ouvrages, c’est la sympathie — pour ne pas dire la passion — de I’auteur pour
son objet. Elle le conduit si prés de lui que la distance historique et critique a beau-
coup de peine & se maintenir. Seule I’Annexe (vol. 2), qui reproduit 'exposé du
travail en soutenance de dipléme de recherches théologiques de 3¢ cycle de I'Institut
protestant de théologie (Faculté de Paris), esquisse une problématique qui tient
compte du temps passé entre Vinet et nous.

PIERRE-LUIGI DUBIED

JEAN-ROBERT ARMOGATHE (éd.), Le Grand Siécle et la Bible («Bible de tous
les temps», 6), Paris, Beauchesne, 1989, 834 p.

Entreprise périlleuse que de retracer I’histoire de la Bible au XVII® siécle, tant
cette époque foisonne d’études, de recherches et de controverses autour de 1I’Ecriture.
Objet d’une critique cherchant encore sa méthode, point de repére incontournable des
débats philosophiques et scientifiques, toile de fond des productions littéraires, icono-
graphiques et musicales, la Bible occupe une place qu’on ne peut limiter a la seule
sphere du religieux. Le VI® volume de la BTT s’attelle a la difficile tiche de reconsti-
tuer cet univers biblique multiforme et mouvant, sinon dans les détails du moins dans
les grandes lignes; divisé en quatre parties, consacrées respectivement aux études, aux
traductions, aux représentations et aux lectures dont la Bible a été I’objet au Grand
Siecle, il se compose d'une quarantaine de contributions, de valeur bien inégale,
recueillies et éditées par les soins de J.-R. Armogathe. Une entreprise pareille n’est
jamais exempte du risque d’un certain morcellement; ¢’est pourquoi on aurait aimé
une introduction substantielle, qui situe le probléme «Bible» dans la multiplicité de
ses composantes et donne quelques clés de lecture pour surmonter le caractere forcé-
ment fragmentaire du volume. A défaut d’une telle introduction, puisque celle de M.
Armogathe, bien que savante, est singulieérement particlle et disjointe, aux usagers de
trouver des fils de lecture qui leur permettent tant soit peu de s’orienter dans les méan-
dres parfois tortueux de la réflexion biblique au XVII® siécle. Cette réflexion prit en
effet des chemins parfois opposés: de I'approche critique de Hugo Grotius et de
Richard Simon (p. 141-154 et 193-231) a la lecture millénariste de Petrus Cellarius (p.
156-168), des interprétations rationalisantes des spinozistes (p. 97-115) a I’herméneu-
tique spirituelle piétiste (p. 169-181), de la rupture épistémologique liée a 1I’émergence
du mécanisme (p. 49-60) aux préoccupations a la fois critiques et théologiques de I’or-
thodoxie réformée (p. 117-150), sans oublier I’exégeése juive, l'interprétation des
platoniciens de Cambridge, les études de Bernard Lamy, d’Auguste Calmet, de Louis
Ellie Du Pin et, pourquoi pas, de Descartes lui-méme. Cet effort interprétatif, souvent
étroitement li€ a des préoccupations d’ordre polémique, dogmatique et philosophique,
s’accompagna d’un intense travail de traduction, reprise et amplification des efforts
commencés au XVI¢ siecle; la deuxieme partie du volume y est consacrée, qui ne s’ar-
réte pas seulement aux entreprises déja bien connues - telles que la Version Autorisée
anglicane (p. 361-374) ou les éditions protestantes et catholiques francaises (p. 325-
340 et 341-360) - mais prend en compte aussi des domaines moins explorés, comme
I’essor des traductions yiddish (p. 297-314) ou I’édition moscovite de 1663 de la Bible
slave (p. 383-433). Certes, comme il est inévitable dans un domaine aussi étendu, les
lacunes ne manquent guére; nous ne les indiquerions cependant pas si certaines
d’entre elles n’étaient la confirmation d’une sorte d’ethnocentrisme francophone dont
I’ensemble du volume n’est pas entierement exempt; pourquoi par exemple ignorer



BIBLIOGRAPHIE 351

totalement le catholicisme méditerranéen au seul avantage de celui de langue fran-
caise ? Pourquoi ne réserver a la Biblia deutch que le constat frustrant de ne pas
Iavoir traitée (p. 295-296) 7 Avec la troisieme partie, on quitte provisoirement le
monde spécialisé des «professionnels» de la Bible pour sonder 1’univers apparemment
plus profane de la culture littéraire, artistique et musicale. Des touches forcément
sélectives, mais qui ont le mérite de laisser entrevoir, parfois de fagon suggestive, la
richesse de la rencontre entre I’héritage biblique et les différents modes culturels, qu’il
s'agisse de I'esthétique littéraire frangaise (p. 425-454) ou du théitre hollandais (p.
495-504), de la vie musicale anglaise (p. 519-534), des expressions artistiques des
Amérindiens (p. 505-518) ou des bas-reliefs et des frontispices qui ornent les maisons
amstellodamoises (p. 549-560). La quatriéme et derni¢re partie concerne la Bible [ue
dans et par le monde intellectuel du XVII* siécle, ces philosophes, ces savants, ces
écrivains, ces hommes cultivés pour qui I’Ecriture a représenté, a un moment ou a un
autre de leur existence ou de leur ceuvre, un point de repére important. Inutile de les
énumérer, puisqu’ils y sont presque tous (a ’exception, étonnante, de Locke), les
Pascal, les Hobbes, les Malebranche, les Racine, les Newton, etc., chacun interrogé
sur ses lectures bibliques. Quoique parfois vicié par un ton hagiographique déplacé
(cf. la contribution sur Francois de Sales, p. 617-626), le panorama qui en ressort est
intéressant, qui restitue les différentes sensibilités intellectuelles et religieuses par
lesquelles la lecture de la Bible a été filtrée, et qui balaye avec bonheur certains
poncifs. C’est le cas par exemple de Socin (p. 634-665), dont on découvre une hermé-
neutique beaucoup plus nuancée et moins rationaliste que la tradition ne I’a prétendu,
méme s’il reste a reconstituer celle du socinianisme du XVII¢ siecle, non abordé dans
le volume. II serait du reste trop facile de faire I’inventaire des absences et c’est pour-
quoi nous y renoncons, nous limitant a relever celle, difficilement justifiable, concer-
nant la diffusion matérielle de la Bible. Une derniere remarque enfin au sujet du
rapport entre la premiere et la derniere partie. Si, en effet, on peut deviner assez aisé-
ment les criteres de distinction entre la Bible érudiée et la Bible lue, on comprend en
revanche plus difficilement certains choix qui ont été faits: pourquoi par exemple
Descartes et Cudworth, ni [’un ni I"autre exégétes de profession, sont-ils traités dans la
premiere partie alors que Newton et Socin, dont les intéréts bibliques sont pourtant
bien établis, figurent dans la derniere ? Ce qui pourrait ne paraitre que comme un
détail relevant de la subjectivité inévitable du choix (et qui, dans une certaine mesure,
I’est), pose en réalité un probléme méthodologique important: comment concevoir
I’histoire de I’exégese au XVII© siécle, quelle place respective donner dans 1’évalua-
tion des études bibliques aux progres de la critique textuelle et philosophique, aux
affinements des méthodes historiques, aux changements des modeles épistémologi-
ques ? Autant de questions que le lecteur de ce volume pose, sans pouvoir véritable-
ment y répondre. En conclusion, un ouvrage qui recele ¢a et Ia des richesses mais
apparait, a bien des égards, décevant.

MARIA-CRISTINA PITASSI

RUTH WHELAN, The anatomy of superstition: a study of the historical theory
and practice of Pierre Bayle (Studies on Voltaire and Eighteenth
Century 259), Oxford, The Voltaire Foundation, 1989, 269 p.

Construit avec une grande finesse intellectuelle, alliant une érudition jamais
pesante avec un effort interprétatif réel, ouvrage de R. Whelan se signale comme
une contribution de premiére qualité a ’historiographie baylienne. Relisant I'impo-



332 BIBLIOGRAPHIE

sante production de Pierre Bayle a la lumiere de la théorie et de la pratique histo-
riques, que celui-ci a mises au point tout au long de sa vie, I’A. s’est raisonnable-
ment cantonnée a un aspect de la pensée du philosophe de Rotterdam, sans avoir la
prétention de saisir d’un seul regard une expérience intellectuelle trés complexe et
trés variée. Mais il serait faux de faire de ces pages un ouvrage consacré exclusive-
ment au Bayle historien; a travers celui-ci c’est en réalité 1’ensemble de sa problé-
matique qui émerge, de la psychologie du mal a celle de I’erreur, du fidéisme a I’in-
terprétation scripturaire, de l’ironie iconoclaste a la théorie de I'histoire. Le Bayle
qui s’en dégage n’a rien perdu de 1’ambivalence qu’on lui connait et qui est a la
base des images souvent oppos€es que ['historiographie a dessinées; R. Whelan
esquive avec habileté le piege des étiquettes, mais son Bayle n’en trahit pas moins
ses allégeances. Si on peut le ranger sans doute a cOté¢ de ceux de Walter Rex et
d’Elisabeth Labrousse, replacés adroitement dans le contexte réformé de la deuxiéme
moitié du XVIE siecle et des polémiques confessionnelles liées au Refuge, on n’en
saurait pas pour autant le réduire a sa seule dimension théologique, ni humaniste ni
cartésienne du reste, ses positions étant plutdt le résultat d’une alchimie subtile ol se
mélangent, parfois avec contraste, filiations intellectuelles et expériences person-
nelles. Divisé en quatre sections, l'ouvrage traite successivement du probleme de
I’objectivité de ['histoire (p. 9-55), des contraintes psychologiques et de la portée
morale du travail de I’historien (p. 59-116), du rapport entre la méthode historique
et la méthode théologique (p. 119-179) et enfin de la philosophie de ['histoire
(p. 183-240). A travers ces pages denses, on se familiarise avec un savant dont la
pensée et 1’ouvrage se construisent toujours, consciemment ou pas, par des tensions
dialectiques. Dialectique entre 1'idéal de I'objectivité historique et la reconstruction
forcément subjective du passé, comme le montre I'analyse que I’A. consacre aux
articles «Agreda» et «Nestorius» du Dictionnaire, qui révelent chez le savant fran-
cais une utilisation parfois tendancieuse des sources, perceptible dans un nombre
considérable de citations tronquées ou coupées de leur contexte. Dialectique aussi
entre une anthropologie pessimiste d’origine augustinienne, qui fait de Maimbourg le
modele de I’historien corrompu par I'incapacité de I’homme pécheur de «résister aux
passions», et la foi en I’idéal éthique d’une République des Lettres dans laquelle
peut s’accomplir I'ascése de I'«honnéte homme» voué a la recherche de la vérité.
Dialectique enfin entre une raison poussée jusqu’aux limites extrémes de ses possibi-
lit€s et une foi qui seule est & méme de s’approcher de I’énigme du surnaturel. —
Qu’on nous permette, pour conclure, une remarque. R. Whelan fait preuve, tout au
long de son ouvrage, d’une remarquable indépendance intellectuelle par rapport aux
historiens illustres qui 1’ont précédée; elle reconnait honnétement ses dettes envers
eux mais elle n"hésite pas a s’en dissocier, quand son interprétation ne coincide pas
avec les leurs. Il y a pourtant deux endroits ou elle se limite & reprendre ou a
renvoyer aux theéses d’autres historiens, slrement parce qu’elle les partage, mais
dans lesquels nous aurions aimé qu’elle méne elle-méme sa propre recherche. Il
s’agit d’une part de la thése de W. Rex concernant I'influence de Louis Tronchin
sur I’évolution intellectuelle de Bayle, et notamment le role de médiateur que le
professeur genevois aurait joué au niveau du cartésianisme (p. 133-134); d’autre
part, de I'interprétation qu’E. Labrousse a donnée du désaccord de Bayle avec Le
Clerc au sujet de I'exégese biblique (p. 163, n. 69). Il nous semble que dans un cas
comme dans I’autre, et particulierement a propos de Tronchin, un approfondissement
aurait permis & I’A. d’aborder ces questions, qui restent 2 nos yeux encore ouvertes,
de fagon plus originale. Cette remarque ne diminue en rien les mérites de cet
ouvrage, qui constitue une étape importante dans ’historiographie baylienne, et, plus
généralement, dans I’histoire intellectuelle du XVII® siecle.

MARIA-CRISTINA PITASSI



BIBLIOGRAPHIE B33

ANDRE DE HALLEUX, Patrologie et cecuménisme. Recueil d’ études, (Biblio-
theca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium XCIII), Leuven,
University Press, 1990, 887 p.

L’Université de Louvain-La-Neuve ne pouvait pas avoir de plus généreuse idée
que de réunir, en un seul volume, les principaux articles de André de Halleux, 1'un
des meilleurs interpretes catholiques actuels, mondialement reconnu, de la patrologie
grecque et orientale dans leurs rapports avec le dialogue cecuménique catho-
lique-orthodoxe le plus exigeant sur le plan des doctrines. L’ouvrage regroupe,
autour de six centres d’intérét, 27 études de fond que, pour la plupart, nous avions
déja tant appréciées au fur et a mesure de leurs parutions dans diverses revues euro-
péennes. En effet, a la solidité d’une érudition de premiere main se joint toujours,
chez André de Halleux, la conviction profonde que la tiche la plus importante de la
patrologie est aujourd’hui d’ordre cecuménique, et cela d’autant plus qu’elle
demeure, qu’on le veuille ou non, le témoin privilégié de la tradition de I'Eglise
encore indivise. Avec la sympathie qui est la sienne, cette conviction anime, de I’in-
térieur, 1’analyse et les discussions des points de vue théologiques les plus délicats,
voire méme, au premier abord, les plus incompatibles. Le théologien lovaniste se
révele donc invariable dans sa méthodologie comme dans les perspectives qu’il ne
cesse d’ouvrir: au-dela de toute nostalgie passéiste et de toute tentation de servile
répétition, 1'étude des Peres doit au contraire promouvoir une recherche ou la
fermeté et la netteté des positions n’empéchent ni le sens des nuances, ni les conver-
gences en profondeur, seules sensibles au-dela des lexiques techniques utilisés pour
en rendre compte. Il fraye positivement la voie d’une restauration, sans ambiguité ni
compromissions, et contre tout sentiment de propre suffisance confessionnelle, de la
«vérité dans 'amour». C’est la raison pour laquelle le livre peut s’ouvrir sur le
theme de la réception et de la profession commune du symbole de la foi selon 1’es-
prit des Peres et celui, si important aux yeux de notre auteur, de 1’«hypostase» dans
la formation du dogme trinitaire. C’est 12 que se situe le nécessaire dépassement de
I’approche essentialiste occidentale et personnaliste orientale du mystére de Dieu.
Cinq essais pneumatologiques retracent ensuite 1’historique des processions intradi-
vines et du filioque. Une quatriéme partie est consacrée a la définition christologique
chalcédonienne et a son actualité, ainsi qu’a I’enjeu des relations canoniques entre
Constantinople et Rome. Enfin, apres avoir exposé les différentes théologies du
baptéme, de la chrismation et de l'ordination sacerdotale, il envisage la célebre
distinction palamite de I’essence divine et des énergies incréées que tous les mouve-
ments hésychastes ont adoptée face a la doctrine scolastique de la grice et de la
vision de Dieu. Dans I'impossibilit¢ dans laquelle nous sommes de détailler la
richesse du contenu et la somme des enseignements que contient ce magnifique
recueil, qu’il nous suffise ici, entre beaucoup d’autres qualités, de souligner encore
la maitrise avec laquelle André de Halleux se meut dans chacun des domaines que
ses recherches et sa quéte de réconciliation ont abordés, maitrise qui s’exprime aussi
bien par la clarté du style que par I'art de son argumentation qui ne I’a fait reculer
devant aucune difficulté, céder & aucune facilité. Bref, on ne saurait proposer meil-
leur livre de réflexion et d’espoir cecuménique.

JEAN BOREL

Théologie
contemporaine



354 BIBLIOGRAPHIE

DIETER HATTRUP, HELMUT HOPING (€éds.), Christologie und Metaphysikkritik.
Peter Hiinermann zum 60. Geburstag, Miinster, Aschendorff, 1989,
163 p.

Les cingq essais que rassemble ce volume de Mélanges qui est offert a Peter
Hiinermann & ’occasion de ses 60 ans, abordent, chacun sous un angle différent et
pour une période précise de I'histoire passée ou contemporaine, les rapports, essen-
tiels ou problématiques, entre christologie et métaphysique, dogme et philosophie.
Les auteurs et les sujets sont les suivants: Helmut Hoping, «Das Absolute in der
Differenz des Seins. Uberlegung zu einer Christologie nach dem Ende der Onto-
Theo-Logie»; Guido Bausenhart, «Einheit als Freiheitsgeschehen. Die Christologie
des 7. Jahrhunderts an der Grenze substanzmetaphysischen Denkens»; Dieter
Hattrup, «Ekstatik der Geschichte. Identitdt im Licht der Christologie Bonaven-
turas»; Ulrich Willers, «‘... wie hielte ich’s aus, kein Gott zu sein!” Nietzsches
Auflosung der Christologie»; Linus Hauser, «Christologie in ‘nachchristlicher Zeit’.
Karl Rahners transzendentale Reflexion der Mdéglichkeit eines Glaubens an Jesus als
den Christus». Une bibliographie compléte du professeur de Tiibingen est dressée en
fin de volume par Margit Eckholt.

JEAN BOREL

MosHE HALLAMISCH (€d.), ‘ALEI SHEFER. Studies in the Literature of
Jewish Thought, presented to Rabbi Dr. Alexandre Safran, Ramat-Gan,
Bar-Ilan University Press, 1990, 236 p. + 186 p.

Le Rabbin Alexandre Safran méritait bien d’étre honoré d’un aussi beau volume
de mélanges. Vingt-trois amis et admirateurs de son ceuvre, européens, israéliens et
américains, spécialistes eux-mémes de la pensée juive, ont ainsi rassemblé leurs
efforts et leur science a I'occasion du 80¢ anniversaire du célébre savant et kabba-
liste genevois. Le livre est fait de deux parties: la premiére réunit 11 articles écrits
en langue anglaise ou francaise, la seconde, 12 articles écrits en langue hébraique.
Sous la plume de noms bien connus comme Eliane Amado Levy-Valensi, Jacob
I. Dienstag, Paul B. Fenton, Maurice Ruben Ha-Young, Howard Kreisel, Naftali
Loewenthal, André Neher, Bezalel Z. Safran, Yochanan Silman, Elie Wiesel, Elliot
R. Wolfson, Moshe Idel, Moshe Hallamish, Esther Starobinski-Safran, Shalom
Rosenberg, Hanna Kasher, nous trouvons d’intéressants exposés abordant tour a tour
certains aspects de la pensée de Maimonide, Ibn Bajja, Moise de Narbonne, Ibn
Gabirol, Judah Halevi, Rabbi Yohanan, Rabbi David ben Yehuda ha Hasid, Ibn
Kaspi, Franz Rosenzweig. D’autres €tudes, enfin, se sont attachées a développer un
théme de la mystique juive, de la kabbale, de la Mishna ou du Hassidisme. Toutes
ces contributions forment autant de «belles feuilles» ("ALEI SHEFER) et d’échos de
I’ceuvre d’Alexandre Safran lui-méme et de son rayonnement.

JEAN BOREL

JESUS ESPEIA, Sacramentos y seguimiento de Jestis, Salamanca, Editorial San
Esteban, 1989, 186 p.

Constats, changements de la société, raidissement ou vieillesse de certaines de
ses pratiques en matiére de sacrements, stimulent et mettent en route une réflexion
qui se sent inachevée, toujours en quéte et en recherche. La société actuelle connait



BIBLIOGRAPHIE 355

de profonds bouleversements et la pratique des sacrements souffre d’ambiguités; une
certaine image de I’Eglise se modifie et la continuité avec la tradition théologique ne
va plus de soi et exige une révision imminente. A 1’heure actuelle, le rapport de
I’homme au sacrement est déroutant pour certaines raisons: habitude ou apathie
sociales, consommation individuelle ou personnelle du sacrement comme garantie et
certitude du «ciel» sans prise en charge de la réalité, enfin abandon de telles prati-
ques sous le signe de I’inefficacité, voire de I'inutilité. Constat de départ avec pour
toile de fond une Eglise dont on souhaite changer le visage: fin d’une Eglise
comprise comme seul moyen d’obtenir le royaume et ses graces divines, option pour
une Eglise ancrée dans la réalité, solidaire des hommes et du monde. Avec, dans son
ceeur, le sacrement rétabli comme expression symbolique d’une communauté a
laquelle la grice se dit et vient s’offrir. Cette analyse ne peut se passer d’une ré-
flexion, voire d’une révision de la théologie des sacrements: la notion de «symbole»
revient en force, symbole qui actualise la rencontre de salut offerte par Dieu a la
communauté, qui la met en mouvement et la rend responsable. Cette révision théolo-
gique recadre le probleme des sacrements autour de 1’événement de Jésus-Christ,
référence incontournable et normative: elle renvoie a la gratuité du Pere et 4 son
projet de salut, a une vie-exemple consacrée inconditionnellement & Sa volonté, vie
qui invite a une transformation de I’histoire humaine sous I'impulsion de I’Esprit. Le
sacrement, mystére, mais symbole qui rayonne dans trois dimensions: Jésus-Christ,
Parole qui €claire tout homme, Jésus-Christ, le Fils qui renvoie & un amour gratuit 2
I’égard de tous les étres, enfin, Jésus-Christ, Corps, présence de I’Esprit dans le
monde pour l’engagement et ’action. Aussi, les sacrements s’inscrivent-ils en
communauté, I’Eglise devenant accueil institué¢ du don de Dieu; un accueil premier
qui invite a la prise en charge de la réalité et du monde, un accueil ol la transcen-
dance divine demeure respectée, mais se manifeste toujours comme gratuité.

CARMEN BURKHALTER

Marc H. ELuis / Otto MADURO (eds.), Expanding the View. Gustavo
Gutiérrez and the Future of Liberation Theology, Maryknoll, New
York, Orbis, 1990, 226 p.

Ce recueil est un choix parmi les meilleures contributions du volume de
Meélanges (The Future of Liberation Theology, cf. RThPh1991/III, p. 343) offert a
G. Gutiérrez a ’occasion de son soixantieéme anniversaire et du quinziéme anniver-
saire de la publication de sa Théologie de la libération. Aux quatorze articles repris
s’ajoute une contribution de Gutiérrez lui-méme («Expanding the View») qui intro-
duit la plus récente édition de son célebre manuel. Ces textes stimulants sont désor-
mais accessibles en édition a un prix raisonnable, il faut s’en réjouir.

SERGE MOLLA

WiLLiam R. HutcHisoN (€d.), Between the Times. The Travail of the
Protestant Establishment in America 1900-1960 (Cambridge Studies in
Religion and American Public Life), Cambridge, Cambridge University
Press, 1989, 322 p.

Ce recueil d’essais est important, car il tire pour la premiere fois un portrait
nuancé du ou plutét des protestantismes aux Etats-Unis dans la période 1900-1960,
c’est-a-dire avant I’explosion des puissances médiatiques. L’ensemble suggere a



356 BIBLIOGRAPHIE

maintes reprises que le prix de I’hégémonie protestante blanche fut élevé, au sens ol
celle-ci se fonda sur des préjudices a I’endroit du catholicisme en particulier, mais
également du judaisme sioniste, du fondamentalisme et du protestantisme noir. Les
divers auteurs, pour la plupart historiens de formation, offrent par leurs sérieuses
contributions un outil précieux pour mesurer I’avance du processus de sécularisation
et pour évaluer la relation entre protestantisme(s) et progrés sociaux (role des
femmes, des Noirs, etc.). Tous ces regards permettent d’analyser les déplacements
qui se sont opérés depuis les années soixante, alors qu’il n’est plus essentiel d’étre
protestant pour remporter des succeés politiques, alors que quelques télévangélistes
acquiérent un pouvoir que d’aucuns estiment dangereux et que les courants de la
droite fondamentaliste exercent une profonde influence sur la Maison-Blanche. Ces
études en appellent d’autres, non par leur caractére limité, mais bien davantage par
I’étendue des pistes ouvertes a la réflexion.

SERGE MOLLA

KA MANA, L’ Afrique va-t-elle mourir?, Paris, Cerf, 1991, 226 p.

Non, est-on tenté de répondre apres cette lecture absolument passionnante qui
prouve que 1’Afrique posséde aujourd’hui des penseurs d’un rang peu commun. Ki
Mana Kangudié (j’ignore pourquoi il ne fait pas figurer son nom intégral sur ses
publications, déja nombreuses, en littérature, philosophie et théologie) est incontesta-
blement 1’un d’eux. D’origine zairoise, mais exilé de son pays, docteur en philoso-
phie et docteur en théologie, il est actuellement pasteur de la paroisse internationale
de Dakar. Le présent livre propose un essai d’éthique politique envisagé a partir de
la révélation biblique, percue comme une force novatrice en Afrique, notamment
pour transformer les mythes qui font réver en problémes qui font réfléchir. Tel un
Feuerbach et un Derrida africains, il critique et déconstruit radicalement les mythes
qui habitent I’imaginaire négro-africain inférioris€ et qui ne cessent de se reproduire
a force d’étre intériorisés, fétichisés et confondus avec les faits au gré de 1’agonie
progressant dans 1’Afrique actuelle. Il ne s’agit évidemment pas de nier les réalités
(traite des Noirs, colonialisme et néocolonialisme), «mais de contester le procédé
mythifiant en tant qu’il est une maniere de rendre les faits inconsistants (...) & force
d’en faire la clé de 'univers et I’explication totale de notre histoire récente» (p. 42
s.). Il n’est dés lors pas étonnant qu’avec cette ossature mythologique, 1’Afrique
produise de nouveaux mythes pour répondre a sa situation globale dans le monde
actuel. Face au profond pessimisme quant a sa capacité de sortir de ses impasses
(sida, corruption, dictatures, malnutrition, faim, dettes, etc.), Ki Mana en appelle au
pouvoir de novation; celle-ci exige cette déconstruction pour ensuite pouvoir
construire une éthique de I’humain. Quels sont les nouveaux mythes qui, d’apres Ki
Mana, plongent les Africains dans la fantasmagorie et les bercent dans des illusions?
Le mythe de 1’Occident, celui de I’'identité culturelle africaine, celui de l'indépen-
dance, du développement, de la démocratie et du pluralisme politique, voire de la
libération — voila ce qui constitue aujourd’hui I’'imaginaire africain. Ces mythes
engendrent des relations essentiellement oniriques avec le passé, le présent et
I’avenir. La lecture mythologique du rapport avec I’Occident enferme dans une grille
de la violence, de la puissance et de la nostalgie qui empéche les Africains de voir
les réalités telles qu’elles sont et de prendre leur destin dans leurs propres mains au
lieu de projeter et de rejeter la faute sur d’autres. D’ou la crise. L'analyse philoso-
phique qu’en fait I’A. doit beaucoup aux perspectives de Hannah Arendt dévelop-
pées dans Condition de I"homme moderne: «L’existence humaine n’est telle que
parce que, dans son conditionnement, elle peut s’accomplir comme pouvoir de nova-



BIBLIOGRAPHIE 357

tion, comme principe de transcendance créatrice». Le dépassement des mythes falla-
cieux au profit d’un véritable penser des problemes posés par eux s’opere a 1’aide
d’une interprétation hautement originale d’un texte mystique chinois. Mais passer a
un utopisme fondé se concrétisant dans une éthique de I’humain exige de faire inter-
venir ici le théologique. A travers I’exemple de 1I’Afrique qui cherche a s’affranchir
des fausses promesses, toutes les cultures contemporaines sont invitées a se guérir
elles aussi des réves faciles et des angoisses paralysantes en puisant dans la révéla-
tion biblique, articulée autour de quatre pdles: Dieu, le Christ, I'Esprit et I’Eglise. Se
référant ici & G. Vahanian, I’A. pose cette these fondamentale a propos de Dieu que
la révélation biblique dessine et déchiffre: «Ce Dieu qui se dévoile dans sa parole et
nous integre a son projet de novation éthique de la réalité induit en nous une
nouvelle structure de conscience et une nouvelle structure d’existence: la structure de
créativité et de novation, la structure de responsabilité et d’espérance active, 1’a étre
de I’amour ou I’'amour en tant qu’a étre» (186). Une €thique politique fondée théolo-
giquement, tel est donc le défi tenu par Kd Mana, dans un effort rarement consenti
par un théologien protestant. Le lecteur trouvera dans ce livre & mon avis excep-
tionnel I’écriture poétique, elle-méme souvent novatrice, d’une nouvelle Afrique en

gestation dont le langage nouveau donne a penser.

KLAUSPETER BLASER

ANTON VAN DER LINGEN, Les Guerres de Yahvé. L'implication de YHWH
dans les guerres d'Israél selon les livres historigues de I' Ancien Testa-
ment (Lectio divina 139), Paris, Editions du Cerf, 1990, 280 p.

«Ce livre est un événement exégétique». Il faut, certes, tenir compte de [’ob-
jectif publicitaire de cette formulation de la couverture du livre, mais on peut
admettre qu’en effet, la partie exégétique (pp. 19-141) présente des analyses parfois
trés détaillées sur nombre de textes de ’AT (Ex 13/14 et 15; Ex 17,8-16; Nb 21,1-
3.14; Jg 4/5; Jg 10, et plusieurs textes des livres de Samuel). L’auteur développe un
impressionnant tableau de I'histoire de chaque texte en décrivant soigneusement la
forme rédactionnelle et I’intention théologique de chaque «phase». Certains résultats,
pourtant, provoqueront un étonnement parmi les exégetes (par exemple, quelques
versets d’Ex 14, unanimement attribués a P, donc & la «source» la plus récente, sont
déclarés par ’auteur comme appartenant aux «couches les plus anciennes»); mais de
telles conclusions surprenantes les inciteront a reconsidérer les critéres (méthodologi-
ques) de leurs analyses exégétiques. Pourtant, 2 son tour, le présent ouvrage se
permet aussi un flou au niveau méthodologique en ne distinguant guére entre «tradi-
tion» et «rédaction», c’est-a-dire entre le matériel traditionnel (un théme ou un
ensemble de motifs transmis trés largement et souvent oralement) et la forme
textuelle (d’une étape rédactionnelle précise). Ainsi, trés fréquemment, ’auteur ne
prend ses décisions interprétatives que sur la base de [’attestation textuelle d’un
motif: 1’dge d’un texte (biblique ou mésopotamien) décide de I'ancienneté d’une
réflexion théologique. — Ce manque de précision hypothéque aussi la partie théolo-
gique (pp. 143-247). Certes, on saluera avec grande reconnaissance cette reconsidé-
ration du thé¢me des «Guerres de Yahvé» (la premiere synthése monographique en
langue frangaise!), on y trouvera une discussion de toutes les positions importantes
de la recherche a ce sujet (parmi d’autres, G. von Rad [1951], et A. de Pury
[1981]), et on n’aura pas de probleme pour rencontrer régulierement la thése de 1'au-
teur comme fil conducteur de son ouvrage: «L'univers d'idées de guerre sainte»
(p. 224) n’apparait en Israél que quelque cent ans avant I'exil («époque proto-

Sciences
bibliques



358 BIBLIOGRAPHIE

dtr»), pour acquérir, a l'épogue de I'exil babylonien, une position centrale dans la
théologie (dtr) de I'A.T. Sur I'importance énorme que ’expérience de I'exil a eue
pour le travail littéraire et théologique en Israél, on ne peut que s’accorder avec I’au-
teur; mais on a I’impression que, fasciné par sa découverte de 1’exil, I"auteur sous-
estime la signification théologique de la «guerre» pour les époques antérieures: avant
les prophetes et les théologiens dtr, il n’existait que des récits «profanes» (séculiers)
qui ne supposent pas une «implication de YHWH dans les guerres d’Israél» (cf. le
sous-titre). Pour défendre cette these, I'auteur est obligé de «profaniser» plusieurs
éléments d’anciens récits de guerre: par exemple «Arm» («interdit» / «vouer a I'in-
terdit») ne signifiait primitivement que «destruction totale» sans aucune connotation
religicuse. Les raisons de cette acrobatie exégétique et théologique sont, cependant,
beaucoup plus profondes, & savoir d’ordre herméneutique: 1’embarras causé par un
Dieu guerrier qui doit irriter les lecteurs actuels de la Bible, et qui demande une
prise de position des exégetes et des théologiens; I'auteur (docteur en théologie et
pasteur de I’Eglise Réformée des Pays-Bas) prend ces irritations des milieux ecclé-
siastiques au sérieux. Sa vision est trés simple et consiste en une alternative claire:
d’une part, Dieu n’est pas impliqué dans les guerres d’Israél (récits «profanes»); s’il
est fait, par contre, mention de Dieu en termes d’un langage guerrier, il ne s’agit
plus des guerres d’Israél (exil babylonien), mais «les récits sont justement devenus
amilitaristes, avec YHWH pour figure libératrice centrale» (p. 240; p. 182: «a-mili-
taire»; p. 181: «démilitarisant», etc.). Dieu est ainsi théologiquement réhabilité, car
il n’a rien a faire avec la guerre. La «TGY» (terminologie de la Guerre de YHWH)
n’avait absolument pas de rapport avec une «idéologie de la guerre» (comprise
comme «justification de la guerre», p. 237), mais elle n’articulait qu’une «théologie
de la libération». Le probleme herméneutique est-il vraiment résolu, si 1’on remplace
le «Dieu guerrier» par un «Dieu de la libération»?

MARTIN ROSE

DANIEL MARGUERAT, JEAN ZUMSTEIN (éd.), La mémoire et le temps. Mélanges
offerts a Pierre Bonnard, Geneve, Labor et Fides, 1991, 317 p.

La mémoire et le temps, qui constituent le titre de cet ouvrage, représentent les
deux angles d’approche des écrits bibliques tels qu’ils sont étudiés dans les quelque
21 articles de ce recueil. Partant de 1’essor des premiers chrétiens et de leur néces-
sité & se situer dans leur rapport & Jésus et a la tradition, les auteurs des différentes
contributions nous font traverser en sept parties 1’ensemble des écrits néo-
testamentaires (avec un prolongement dans la littérature gnostique). La premiére
partie a pour titre «Trajectoires néotestamentaires» (comprenant des articles de
F. Bovon, H. Weder, S. Légasse et D. Marguerat): elle offre un regard sur les
premieres communautés chrétiennes et les choix qu’elles opérérent pour définir leur
identité a la fois face aux juifs et face au souvenir du Jésus terrestre. La deuxieme
partie se concentre sur les «Evangiles synoptiques» (comprenant des articles de
U. Luz, G. Strecker, J. Delorme et C. Dieterlé): elle nous fait entrer dans les théolo-
gies propres a chacun des trois premiers évangiles et dans leur compréhension de la
tradition. La troisiéme partie touche a la «Tradition johannique» (comprenant des
articles de X. Léon-Dufour, J. Zumstein, C. Combet-Galland avec F. Smyth-
Florentin et D. Barthélemy): elle ouvre a la fois le champ du quatrieme évangile et
de I’Apocalypse qui marquent deux visions fort différentes de I’étre chrétien et de
son histoire. La quatriéme partie débouche, elle, sur les «Epitres . pauliniennes»
(comprenant des articles de I.-F. Collange, S. Frutiger et A. Vanhoye): I’ensemble



BIBLIOGRAPHIE 359

de la théologie paulinienne y est étudié a la lecture du Jésus historique; un apport
étudie également 1'épitre aux Hébreux dans cette perspective. La cinguiéme partie
continue le parcours néotestamentaire avec les «Epitres catholiques» (comprenant
des articles de U. Ruegg et J. Schlosser): elle nous fait avancer un peu plus dans la
reprise d’une tradition devenue chrétienne et dans les adaptations qui surgissent au
fil du temps. Quant 2 la sixieme partie, elle effectue un détour par la littérature
gnostique (comprenant ’article de J.-D. Dubois): elle propose ainsi un autre regard
sur le rapport entre passé et futur. Finalement, la septieme partie intitulée «Envoi»
(comprenant des articles de S. Amsler, P. Ricceur et M. Bouttier) nous conduit & une
synthése herméneutique qui lie les deux Testaments. Ce sont des réflexions a la fois
théologiques et exégétiques qui ouvrent a cette conclusion herméneutique: mais en
tant que conclusion, celle-ci nous renvoie a nouveau au départ pour nous inciter a
reprendre D'articulation entre la mémoire et le temps. — La question qui accom-
pagne 1’ensemble de cette démarche est celle-ci: dans quelle mesure les concepts de
mémoire et de temps offrent-ils une possibilité d’interprétation des textes bibliques
et surtout de la relecture pascale de la destinées de Jésus? En ce sens, la pertinence
de ces deux concepts n’est pas toujours égale: ils prennent une dimension particu-
liere dans le rapport a I’Histoire surtout mais aussi, et c’est cela qui est intéressant,
dans le rapport a 1’éthique; mémoire et temps sont a l’articulation entre la durée et
I’engagement, entre 1’historicité et le témoignage. Anamnese, souvenir et mémoire y
deviennent trois dimensions différentes qui disent a chaque fois le rapport au passé.
Les diverses études chevauchent ces trois aspects et les profilent en fonction de
chacune des théologies néotestamentaires et du lien avec la théologie vétéro-testa-
mentaire.

MURIEL SCHMID

GIORGIO JosSA, Dal Messia al Cristo. Le origini della cristologia (Studi
biblici, 88), Brescia, Paideia, 1989, 192 p.

Apres une introduction sur les espérances messianiques a 1’époque de Jésus
(pp. 11-33), Jossa dresse le dossier des origines de la christologie en deux chapitres;
tout d’abord, il vise la prédication de Jésus (prophete et rabbi; la prétention de Jésus;
le titre de Fils de ’homme dans sa double perspective eschatologique et souffrante:
pp. 35-102); ensuite il examine le contexte de la communauté des origines (les
expériences pascales des disciples; la christologie de 1’exaltation; la christologie de
la parousie; les premieres explications de la mort de Jésus et de sa signification:
pp. 103-184). En publiant cet essai (reprise et intégration d’une conférence universi-
taire), Jossa a voulu faire ceuvre de synthese; on lira donc ces pages tres denses
comme un status guaestionis trés précis dans ses exposés, ses analyses, ses question-
nements; avec modestie, on pense ici surtout aux exigences d’un public italien, mais
sans doute on peut viser un public plus vaste, tant la formule vient & son heure.
Essai de syntheése, ce livre n’en a pas moins une perspective personnelle: Jossa
préfere les arguments historiques (qu’il connait sans doute trés bien; il est I'auteur
d’une étude fort remarquée: Gesu e i movimenti di liberazione della Palestina,
Brescia, Paideia, 1980; cf. notre recension dans «Nicolaus» 16, 1989, p. 319-331); il
est trés attentif au contexte dans lequel il faut placer toute la discussion; il se méfie
des raisons «théologiques», trop souvent liées aux préjugés des exégeétes. Suivant
Martin Hengel (son véritable inspirateur), Jossa situe 1’origine de la christologie dans
les vingt années qui vont de la mort-résurrection de Jésus (environ 30 apr. J. Ch.) a
la moitié du premier siécle; il pense donc a une origine archaique et palestinienne; il



360 BIBLIOGRAPHIE

opte pour un caractere englobant des formules christologiques, contre les theses
d’une évolution hellénistique, tout en admettant un approfondissement. C’est ainsi
qu’il revendique pour le Jésus historique le titre de Fils de I’homme; ainsi aussi il
situe le titre de Seigneur dans une communauté palestinienne de langue araméenne.
Tout cela est dit avec équilibre, décision, sens des nuances. Il y a aussi une limite
que Jossa avoue lui-méme, mais qui géne surtout ’exégete: il manque presque tota-
lement une confrontation avec les recherches anglaises (sur le sujet on y trouve des
essais fondamentaux et tout ne peut &tre réduit 8 G. Vermes). Et nous regrettons
aussi I’absence d’un article tout a fait capital: D. PeSCE, «Discepolato gesuano e
discepolato rabbinico», ANRW 25, p. 352-389. Malgré cela, il s’agit d’un ouvrage
important, qu’on lit avec plaisir.

ALDO MODA

SALVATORE LEONARDA, La gioia nelle lettere di §. Paolo (Theologia I),
Palermo, Edizioni Augustinus, 1988, 198 p.

Dans la premiére partie, S. Leonarda prend en considération, en essayant de les
disposer dans un ordre chronologique, les différents textes des épitres ou Paul
mentionne la joie: la premiére aux Thessaloniciens, les Galates, la premiére aux
Corinthiens, la deuxiéme aux Corinthiens, que Leonarda considére comme un recueil
de cing lettres, les Romains et les Philippiens; pour cette derniére aussi, I'A. pense 2
la fusion de trois lettres. A bon droit, il omet les épitres deutéropauliniennes (une
¢tude de la joie dans ces épitres pourrait manifester d’autres arguments contre 1’au-
thenticité paulinienne de ces textes, mais ce n’était pas la le but de Leonarda). L’A.
situe rapidement chaque section prise en considération, il nous donne le texte grec
(en discutant aussi, dans des cas isolés, des variantes textuelles) et une traduction;
cette dernicre est tres proche du grec (seulement pour 2 Cor 7,13, la traduction
d’anapauo par «ricreare» aurait di étre discutée en note). Une fois le texte traduit,
Leonarda y €tudie le theéme de la joie. Il s’agit surtout des mots chara et chairein
que I’A. explique dans leur contexte et en relation avec d’autres mots-clefs du texte
paulinien. Dans la deuxiéme partie, S. Leonarda revient sur les mémes péricopes en
montrant «il plesso linguistico», ¢’est-a-dire la maniére dont les différents mots se
lient, se croisent, s’enlacent, s’embrassent et s’opposent. Aprés avoir ainsi synthétisé
les textes, I’A. synthétise aussi les données au niveau du vocabulaire en montrant les
différentes constellations terminologiques: les termes de I’annonce qui est & ’origine
de la joie, les termes de la joie et de la tribulation, de la douleur et de la faiblesse,
les termes qui indiquent les fruits de I'Esprit parmi lesquels la joie a une place
importante, les termes qui marquent une orientation vers le futur, comme la
couronne et la parousie. Toujours dans cette synthese, I’A. précise I'emploi de 1’hé-
breu gil, rnn, smh, du grec agalliaomai, euphraino, chairo et des substantifs de la
méme racine, pour montrer comment Paul se situe par rapport a ce vocabulaire (sur
ce point, j’aurais souhaité aussi des données sur skirtao). Le dernier chapitre de cette
partie est une synthese théologique. Leonarda montre que la joie a sa racine dans le
mystere du Christ et dans 'action de I'Esprit, qu’elle s’accomplit au niveau de
I"ap6tre et des communautés ou, mieux: des relations entre [’apdtre et les commu-
nautés. Enfin, I’A. insiste sur la présence — présence constante et nécessaire — de
la joie dans la vie chrétienne et dans son ouverture sur l’eschatologie. Et au terme
de son étude, Leonarda peut dire que «si nous voulons accéder a la conception



BIBLIOGRAPHIE 361

paulinienne de ’homme ‘nouveau’, la chara peut représenter un chemin privilégié»
(p. 176). — Méme si, au niveau de quelques textes pauliniens, je constate une
certaine distance entre I’analyse et la synth¢se données par S. Leonarda, je suis tout
a fait convaincu de la conclusion a laquelle il aboutit: le theme de la joie est «un
fragment capable d’évoquer le tout de la réflexion paulinienne» (p. 181). Et dans
son livre il nous présente une bonne coupe de cette réflexion. Evidemment, cette
coupe est décrite a partir d’une idée positive, celle de la joie; mais on pourrait aussi
en projeter une autre a partir des termes /upe, thlipsis et stenaze qui seraient plus
proches de notre sensibilité; mais peut-étre la coupe dessinée a partir de chara, au
risque d’étre jugée — a tort — comme une fuite en avant, une sorte d’optimisme 2
la Candide, a-t-elle la valeur d’une provocation, une provocation dont on a besoin
aujourd’hui et dont il faut remercier I’A.

RENZO PETRAGLIO

JEAN-NOEL ALETTIL, Comment Dieu est-il juste? Clefs pour interpréter
Iépitre aux Romains, Paris, Seuil, 1991, 285 p.

Dans son dernier ouvrage, Jean-Noél Aletti n’offre pas un commentaire de
I’épitre aux Romains mais, comme l’indique le sous-titre, propose diverses possibi-
lites de lecture. Son principe d’analyse est synchronique (se référant surtout au
modele rhétorique mais aussi aux modeles concentrique et midrashique) et il cherche
a dégager, a travers la structure de ’argumentation paulinienne, le sens théologique
du texte. La structure méme de I’épitre révele la pensée de Paul et sa conception de
la foi chrétienne. Un nouvel éclairage est ainsi apporté a l’interprétation des chapi-
tres 1 a4 et 9a ll de I’épitre aux Romains. Treés vite, le fil conducteur de cette
lecture est donné: le message de 1’épitre aux Romains se lit sous le signe du dessein
salvifique de Dieu qui exerce une justice radicalement impartiale. — Bien qu’écrit
pour des non-spécialistes aussi, la lecture de cet ouvrage n’est pas trés aisée et pose
quelques difficultés au lecteur désireux de suivre les pas de 1’argumentation. De
plus, il est regrettable que deux fronts d’attaque se dessinent régulierement en fili-
grane et soient pris a partie, soit I’étude diachronique d’une part et 1’interprétation
luthérienne de I’épitre aux Romains d’autre part. Ces deux aspects rendent la lecture
parfois fastidieuse. Néanmoins, le dernier chapitre (chapitre X) résume bien I’en-
semble du parcours €laboré en en soulignant les enjeux théologiques. C’est bien cet
élément-1a qui ouvre a P'actualisation du message paulinien autour de la question:
comment Dieu est-il juste?

MURIEL SCHMID

JEAN-MARC PRIEUR (éd.), Acta Andreae, Praefatio-Commentarius, textus cura
Jean-Marc Prieur, (Corpus Christianorum, Series Apocryphorum 5 et
6), Turnhout, Brepols, 1989, XXVI + 848 p.

Disons tout de suite que c’est un tres beau et trés grand texte qui nous est
présenté dans ces volumes 5 et 6 de la Series Apocryphorum en cours d’édition
chez Brepols. Rédigés en langue grecque, vraisemblablement a la fin du II* siécle,
les Actes d’André ne nous ont malheureusement pas été conservés dans leur intégra-
lité. A ce jour, seuls nous sont parvenus des extraits et des remaniements. Le prin-
cipal but de Jean-Marc Prielir étant donc la connaissance de ce qu’étaient les Actes



362 BIBLIOGRAPHIE

d’André dans leur rédaction premiere, il lui a d’abord fallu faire I’examen serré de
tous les témoins connus et disponibles, et discerner parmi eux, en vue de la reconsti-
tution littéraire et de 1’édition qu’il propose, ceux qu’il pouvait intégralement, ou
seulement partiellement, utiliser. Puis, aprés avoir examiné la valeur historique des
Actes d’André et de leurs rapports avec les autres traditions concernant I’Apdtre, il
dresse 1'inventaire des auteurs et des ceuvres attestant la présence de [’apocryphe, et
I’on y mesure le rayonnement considérable que sa lecture a pu avoir, du III* au
IXe siecles, sur tout le pourtour de la Méditerranée, jusqu’en Arménie. Dans une
deuxieéme section, 1’auteur poursuit sa recherche sur la composition et la structure
des Actes, et analyse les nombreux discours et les prieres que le texte grec le plus
ancien met dans la bouche d’André. Enfin, dans une remarquable synthése qui forme
la troisieme section de son introduction, Jean-Marc Prieur aborde, par un commen-
taire systématique, tous les thémes philosophiques, théologiques, gnostiques, éthi-
ques, ascétiques et anthropologiques sur lesquels les Actes d’'André reviennent
constamment. En un mot, plus qu’un exposé biographique de I’Apoétre, 1'auteur
inconnu des Actes a pour intention essentielle de transmettre a ses lecteurs, a travers
les discours et les prieres d’André, une connaissance qui apporte le salut. L activité
thaumaturgique et les divers déplacements de 1I’Apdtre, qui font le cadre du récit,
bien qu’importants, puisqu’ils sont a I’image des miracles et des voyages incessants
du Christ lui-méme, sont au second plan eu égard a ’action spirituelle d’André, qui
a toujours pour objectif de faire découvrir et de mettre a4 la lumiére ’homme inté-
rieur de ceux a qui il s’adresse, cet étre réel qui sommeille tant que la révélation ne
leur a pas été apportée. André dit en résumé qu’il n’a pas été envoyé pour ensei-
gner, mais pour «opérer». Nous avons 13, a notre avis (et I'auteur n’y fait pas allu-
sion) une illustration, sous la forme d’un récit existentiel, de ce que dira plus tard le
Pseudo-Denys sur les deux modes d’enseignement des théologiens: «le premier, qui
persuade et contient en lui-méme la vertu de ses dires, le second qui opére et, par
des initiations qui ne s’enseignent point, situe les dmes en Dieu» (IX° Lettre a Tite,
P.G.IILc.1105d). C’est a cette lumiére que nous comprenons le mieux la relation
étroite et exceptionnelle entre André et Maximilla.

Le volume 6 nous présente 1’édition critique et la traduction des textes suivants:
les Actes d'André grecs reconstitués par Jean-Marc Prieur, la Vie d'André par
Grégoire de Tours dans 1’édition de M. Bonnet, le Papyrus copte Utrecht [, version
copte d’un extrait des Actes d’André, et enfin une nouvelle édition du Martyrium
prius, des extraits du Martyrium prius et de la Laudatio en paralléle, et une synopse
du discours a la croix. Dans le domaine de 1’édition, comme dans celui de la présen-
tation, les deux volumes sont impeccables, et nous ne pouvons que saluer avec
admiration d’aussi belles et passionnantes publications.

JEAN BOREL



	Bibliographie

