
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 4

Artikel: Étude critique : Martin Luther King : précurseur de la théologie noire

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 427-434

ÉTUDE CRITIQUE

MARTIN LUTHER KING:
PRÉCURSEUR DE LA THÉOLOGIE NOIRE1

Klauspeter Blaser

Résumé

L'étude de Serge Molla consacrée à Martin Luther King est une
recherche à la fois originale et profonde. Outre une relecture de la vie du

leader noir, la première partie analyse sa théologie alors que la seconde

en examine les reprises et les modifications après la mort de King. Sa

pensée ne se comprend que sur le fond cle son enracinement dans la
communauté (baptiste) noire, ce qui en fait une Théologie noire avant la
lettre: voilà la thèse que notre étude critique met en évidence.

Idole de générations de pacificistes et chrétiens engagés, la figure de

Martin Luther King est en train de perdre un peu de la fraîcheur du présent
et de glisser du côté de l'histoire. Dès lors, on ne saurait assez remercier
Serge Molla (dont les articles et recensions ont déjà attiré l'attention des

lecteurs de cette Revue) de son étude fouillée consacrée au leader du

mouvement pour les droits civiques des noirs. Thèse de doctorat présentée
à l'Université de Lausanne, son ouvrage fera sans doute date, d'autant plus
qu'aucune autre étude de cette envergure n'a paru en français sur ce sujet.
Elle fournit un instrument scientifique précieux et important, ne serait-ce

que d'un point de vue bibliographique, discographique et filmographique.
Sur place, à Atlanta comme à Boston, Molla a inventorié tous les manuscrits

et documents inédits (cf. p. 12-13). Dans son ouvrage, l'auteur cite
d'ailleurs, bien des textes inconnus (surtout des prédications) qu'il a puisés
dans ces sources, et qu'il donne toujours en traduction française (l'original
anglais ne figurant en notes que quand cela s'avère nécessaire).

Une nouvelle approche de King

L'originalité de cet ouvrage consiste à ne pas présenter King uniquement

selon le paramètre habituel de la non-violence ni non plus comme

1

Serge Molla, Les idées noires de Martin Luther King (Lieux théologiques

20), Genève, Labor et Fides, 336 p.



428 KLAUSPETER BLASER

l'homme d'une remarquable éthique (p. 135), mais avant tout comme un

théologien et plus précisément comme un précurseur de la théologie noire.
A cet égard, la présentation graphique de «noires» dans le titre de l'ouvrage
devrait lever l'équivoque que cet adjectif pourrait suggérer par ailleurs.

Le Mouvement pour les droits civiques est assurément issu de l'Eglise
noire. Mais ces hommes et ces femmes n'ont pas articulé de manière
reflexive leur théologie. «Cependant, si aucune théologie n'était écrite, une
véritable façon de comprendre le Dieu de Jésus-Christ, le monde et sa relation

aux hommes, s'incarnait malgré tout dans tous ces individus, Noirs

pour la plupart, adultes ou enfants, qui marchaient, priaient, chantaient,
souffraient et tentaient de trouver la force d'aimer» (p. 11). Aussi n'est-il
pas permis de faire abstraction du milieu de prédicateurs baptistes dont

King et sa famille sont issus. Il s'agit de corriger une lecture qui, oubliant
un peu la noirceur du héros, se concentrerait facilement sur quelques écrits
universitaires et laisserait ses prédications, ses discours et sa correspondance

de côté. Or Molla s'inscrit résolument en faux contre ce penchant et

pose que «King agissait d'abord en tant que prédicateur baptiste» (p. 12,

cf. p. 212-3). Cette perspective commande aussi le déroulement de la

recherche qui est exposée en deux parties.
Une première partie présente la biographie et analyse la pensée théologique

et éthique de King alors que la deuxième examine des relectures
ultérieures du problème auquel le prédicateur noir avait consacré sa vie, en

particulier James Baldwin et James Cone (ce dernier aurait initié Molla à la
culture noire!). Cone confesse en effet:

«Aucun intellectuel n'a exercé une influence plus importante que Martin
Luther King sur la pensée noire américaine, ou même tout à la fois sur la
société et la religion américaines. Si de nombreux théologiens blancs peuvent
disserter aujourd'hui sur la religion ou la théologie américaines sans y faire
aucune référence, cela d'une part atteste la persistance du racisme dans les
milieux universitaires et, d'autre part, la tendance à considérer que la théologie
n'est qu'une discipline académique» (cit. p. 10).

Une importante conclusion reprend et thématise systématiquement les

positions de King et de Cone à propos de la christologie, leurs écarts et
leurs convergences.

Pour permettre aux lecteurs de se faire une idée plus précise des résultats

de cette étude, nous citerons des thèses récapitulatives (p. 335s.) en les

éclairant ici ou là par un recours au texte qu'elles résument. Les deux

premières indiquent bien le cadre de référence:

«1. La théologie de King se comprend et s'analyse à partir de ses écrits et
de sa vie; les lieux de ses engagements sont des lieux de crise et de maturation,
plutôt que de vérification. 2. King est un prédicateur baptiste noir. Il appartient
à une tradition, dont l'influence l'a davantage marqué que l'enseignement supé-



MARTIN LUTHER KING: PRECURSEUR DE LA THEOLOGIE NOIRE 429

rieur qu'il a reçu à Chester et Boston. Cette influence apparaît dans la forme et
dans le fond. Son style, spécifiquement noir, est empreint d'expressions propres
à sa culture. Sa confession de foi s'écarte résolument du théisme de ses professeurs

pour revêtir un visage particulier et permettre une véritable rencontre avec
son Dieu.»

La biographie telle que Molla l'établit donne l'impression d'une vie
toujours plus intense; mais au sommet de son engagement King meurt. On

ne peut ainsi pas s'arrêter aux écrits, mais on doit prendre en compte la vie
qui devient source de la pensée et de la conscience au lieu d'être simplement

un champ d'application, l'action étant première. C'est dans ce sens

que la deuxième thèse est fondamentale. Molla fait valoir ces trois éléments

comme également importants: prédicateur, baptiste et noir. A cet égard, il
cite ou analyse - au moyen d'outils mis à disposition par Ricœur -
plusieurs sermons et Spirituals, constatant que King fait mémoire des

origines (p. 44): déjà à Dexter, son premier lieu d'activité, il suit l'exemple
paternel. L'appartenance à une tradition orale, musicale et vécue plutôt
qu'écrite, scientifique et théorique laisse entrevoir «combien cette foi, qui
permit aux siens d'accéder à eux-mêmes, ne peut être semblable à celle
professée par le Blanc qui soutint l'esclavage ou encourage la ségrégation»
(p. 46).

La théologie d'un prédicateur baptiste noir

Dans les chapitres 3 à 9 et les thèses qui y correspondent, Molla aborde

successivement et de façon reflexive la théologie de King: péché - Dieu
Jésus Christ - la pensée anthropologique - l'éthique - Eglise et Société -
l'eschatologie. Nous ne pouvons évidemment pas nous arrêter à chacun de

ces sujets. Globalement, King effectue une lecture véritablement théologique

de la réalité: la relation homme-Dieu est niée au cœur de lieux
éthiques et politiques tels que la ségrégation raciale, le matérialisme et le
militarisme; pour lui, le péché s'y incarne. D'où, d'emblée et au niveau de la

société, l'analyse structurelle qu'il opère. En effet, on ne tiendrait pas

compte de la tradition religieuse de King si on l'interprétait comme penseur
personnaliste, suite à certains propos qui pourraient le suggérer. Chants,

prédications et discours se confondent, le sacré et le profane s'interpénétrent

(p. 79) pour confesser et affirmer la vie même de Dieu (p. 89), ce

Dieu qui ne coopère pas avec le mal (p. 83) mais dont l'amour, la justice
et la providence sont pourtant contredits par l'évidence de la réalité. «Il est

le Dieu de l'histoire, qui est une histoire de salut et non une simple suite

d'événements, de causes et d'effets» (thèse 4). Sur le mode de l'espérance
active, King annonce dans l'échec même, le libérateur. Il ouvre un chemin
où il n'y en a pas.



430 KLAUSPETER BLASER

Molla étaye ensuite la christologie du leader noir: Nobody knows but

Jesus. Jésus y est la figure centrale et King devient de plus en plus
christocentrique (ce qui, d'après l'auteur, n'a rien d'étonnant pour un Noir), cela

au détriment de la référence à Gandhi, semble-t-il. On nous prouve d'ailleurs

que la célèbre formule «Ue Christ lui (i.e. au mouvement noir)
donnait son sens et son objectif, et Gandhi sa méthode», remonte à une

suggestion de G. Kelsey (p. 96).

Molla valorise beaucoup la particularité de Jésus dont l'engagement
radical apparaît dans la souffrance; celle-ci, sans être la condition du salut,

est porteuse d'une espérance universelle. «Au plus profond de la souffrance
sourd un renversement radical qui fait d'une mort apparemment inversée

une vie ayant un sens, une vie suscitant la vie» (p. 104). En ce sens, le

Crucifié joue un rôle grandissant durant les dernières années du combat de

King. La figure de Jésus dévoile une exigence de confession de péché, de

changement - exigence à laquelle par exemple Nicodème répond.

Contrairement aux tenants d'une lecture plus délibérément théocentrique
de King, nous ne mettrons pas en question la centralité de la christologie.
La démonstration qu'en fait Molla est convaincante. En revanche, on peut

s'interroger sur le type de christologie que King met en œuvre. N'est-elle

pas plutôt une sorte de «jésuslogie» ne rentrant pas exactement dans le
cadre de notre christologie conceptualisée? Comme dans la plupart des

théologies du Tiers Monde, Jésus est chez King, à notre avis, une figure
d'identification en laquelle le souffrant peut se reconnaître, faisant l'expérience

du même destin que lui. La christologie de King nous semble donc

plutôt appartenir à la catégorie de la mimésis, de l'imitation, et à cet égard
le cadre théorique et linguistique mis en œuvre par Molla ne nous convainc

pas entièrement malgré l'excellent apport et la qualité scientifique de ce

chapitre. Peut-être faudrait-il aussi réfléchir une bonne fois aux risques liés
à l'entreprise de reprendre les paroles du prédicateur baptiste noir dans le

langage réflexif d'un systématicien blanc européen.

Mais il y a quelque chose qui s'avère en définitive encore plus important

que la christologie. C'est la vision que King a de l'homme, image de

Dieu perdant pourtant sa liberté dans sa révolte contre Dieu (p. 115). La

pensée anthropologique de King «rappelle l'aspect vocationnel de toute
existence et l'importance des corrélations (qui traduisent ou trahissent le

rapport à Dieu), la relation à soi-même (valorisation de la particularité)
étant secondaire» (thèse 6). Cette dernière remarque fait allusion au fait

que, dans sa lutte contre la ségrégation, le leader noir est conduit au

postulat de l'intégration plutôt qu'à celui de la «déségrégation» par lequel
Malcolm X voulait forcer les Blancs à la reconnaissance du peuple noir et

refuser la société blanche et ses valeurs (p. 125). «S'accepter soi-même,
s'assumer, c'est répondre de soi, devant autrui et devant l'Autre» (p. 128).



MARTIN LUTHER KING: PRECURSEUR DE LA THÉOLOGIE NOIRE 431

La thèse 7 met l'éthique au centre, une éthique de la suivance. Elle est
donc seconde par rapport à la christologie (p. 137) et opère un décentrement,

pensant la Loi au nom de l'Autre exclu et se distinguant aussi bien
de l'anarchie que de l'antinomisme.

«King développe une 'éthique chrétienne en marche' dans laquelle fins et
moyens sont inséparables. Dans cette perspective, la résistance non violente
dépasse toute visée tactique. Celui qui s'engage parcourt un sentier étroit et
difficile où la cohérence entre le dire et le faire risque d'entraîner une
souffrance confessée comme rédemptrice (non pour soi, mais pour les autres). C'est
une éthique de suivance de Jésus-Christ dont le but n'est pas de réussir (faire
son salut), mais d'accomplir la volonté de Dieu quel qu'en soit le prix.»

Ce qui intéresse plus particulièrement dans le chapitre résumé ici, c'est
évidemment le statut de la non-violence. Molla constate en effet l'importance

de Gandhi tout en signalant aussi l'originalité de la reprise opérée par
King. Celui-ci, qui n'est pas le seul à prêter attention au grand leader de

l'Inde, aurait tenté d'établir une véritable symbiose entre la philosophie de

Gandhi et sa propre tradition. Cette façon d'inscrire Gandhi au cœur de la

tradition noire-américaine expliquerait «pourquoi des milliers d'hommes et
de femmes s'approprient cette méthode de résistance non violente qu'ils
'sentaient' en complet accord avec la foi chrétienne» (p. 146). Prolongeant
la réflexion sur cette base, l'excellent chapitre 8 reprend le thème dans ses

applications concrètes. Il aborde toutes les questions brûlantes comme par
exemple la guerre au Vietnam et le reproche d'être communiste: «L'Eglise
dans son rapport avec la société est pour King appelée à jouer un rôle

critique, un rôle de révélateur. Ainsi s'expliquent ses prises de position
contre l'intervention militaire des Etats-Unis au Vietnam et le lancement
d'une vaste campagne en faveur des pauvres. Ces choix ne sont pas dictés

par quelque option 'communiste', mais se fondent sur sa foi en Jésus-

Christ» (thèse 8). Il faudrait ajouter que King se rend compte qu'il n'y a

pas de progrès sans lutte, étant donné que ni la société ni l'Etat ne souhaitent

le changement (p. 205).

Déplacements - prolongements - inversions

Le chapitre 9 nous met sur un terrain nouveau: il fait état d'un changement

significatif dans la pensée de King:

«King prend progressivement conscience de la dureté du réel et de la radicalité

du mal. Il abandonne l'idée d'un déroulement linéaire et positif de l'histoire.
En conséquence, il use de moins en moins de la métaphore du 'rêve' (dream),
au profit de citations vétéro-testamentaires et de Spirituals. Il pense désormais le

thème du jugement à partir de la passion de Jésus-Christ. King se démarque



432 KLAUSPETER BUASER

radicalement du courant personnaliste (l'école bostonienne) et d'un christianisme
social (représenté par Rauschenbusch) par son espérance aux accents apocalyptiques

en écho à son éthique de la suivance» (thèse 9).

Molla rejette les interprétations qui, à divers titres, voudraient faire de

l'eschatologie le centre organisateur de la pensée et de l'action de King.
Pour l'auteur, la christologie prime ici aussi, mais il doit montrer en quoi

l'eschatologie dépend du regard sur le Christ. Le changement de registre
remplaçant le rêve américain par le réalisme biblique, le messianisme d'un
peuple (noir) par Jésus le Messie, le rêve par la vision, ne doit pas être

occulté. «En effet, de même que King affirmait le lien nécessaire entre
résurrection et crucifixion, entre Pâques et Vendredi saint, le Royaume de

Dieu est pour lui indissolublement lié au jugement.» A moins d'étudier sa

christologie, on ne mesure pas le véritable prix de la réconciliation
envisagée et le risque est grand d'édulcorer simplement la pensée de King: en

réduisant Vendredi saint à un événement historique sans pertinence théologique

et se méprenant sur l'importance de la thématique du jugement. On

fait alors facilement de King une sorte d' 'enthousiaste' qui n'aurait pas vu
de rupture entre le temps présent et le temps à venir, annoncé par l'espérance.

«Or, à mes yeux, ajoute Molla, c'est justement parce que King n'est pas un
'enthousiaste' qu'il ne télescope pas le temps, présent et à venir. Au contraire, il
insiste sur le temps de l'attente, sur le temps de l'obéissance et de la suivance
du Christ dans la relation aux plus 'petits', là où le jugement, qui n'appartient
qu'à Dieu seul, semble déjà s'effectuer. En conséquence, ne pourrait-on pas dire
que le rêve de la Communauté bien-aimée correspond chez King à une période
d"enthousiasme' où les enjeux de la christologie sont insuffisamment perçus, et

qu'ensuite son rappel du jugement, d'une crise, peut être compris comme la

conséquence importante d'une nouvelle lecture de la croix et de la résurrection
de Jésus?» (p. 227)

Ces pages sont à mes yeux très saisissantes. Je me demande pourtant
pourquoi elles ne contiennent quasiment aucun texte à l'appui, à la différence

du reste du livre... Serait-ce l'indice que King devait obéir à une
certaine conception systématique de l'eschatologie et des liens que celle-ci
doit entretenir avec la christologie?

Au lendemain de la mort de King, les combats se déplacent de la rue à

l'université. Des études noires et la théologie noire font leur apparition;
quelques Noirs commencent à occuper la scène politique. C'est le thème
des chapitres 10 à 12 qui abordent une partie tout aussi importante que
celle que nous venons de résumer. Mais elle ne peut pas, ici, réclamer
autant de place. Les relectures de King que font J. Baldwin et J. Cone

marquent la fin de tout penchant idéalisant et l'émergence d'une pensée
plus spécifiquement noire, du Pouvoir noir et de la théologie noire. Pour la



MARTIN LUTHER KING: PRECURSEUR DE LA THÉOUOGIE NOIRE 433

genèse de la théologie noire, l'analyse des relectures qu'opère Molla s'avérera

sans doute importante. Il apprécie tout spécialement la profondeur de

la réflexion sur l'humain opérée par l'écrivain James Baldwin qui, après

King, insista tant sur la question de l'identité noire. Sa critique de l'Eglise
blanche fut également très forte, alors que la question de la violence le

préoccupa peu. Surtout, Baldwin osa rapprocher King et Malcolm X,
contrairement aux habitudes admises! Cone, théologien noir contemporain
lui aussi marqué par King et Malcolm, décèle chez King une «théologie
prêchée»; pourtant il plaide autrement la cause noire que son illustre
précurseur: il faut que le Noir se reconnaisse lui-même. La question de la
violence blanche et le rapport aux femmes ne sauraient se résoudre selon le

modèle paternaliste de la génération de King. En christologie, il y a même

un très fort contraste: «King méditait la figure christologique et suggérait
que le croyant pouvait participer à l'action salutaire de son Seigneur, alors

que Cone refuse de se demander si le Jésus historique fut non violent,
comme si une réponse positive devait obligatoirement entraîner des

résolutions éthiques. Cone préfère s'interroger: que fait Jésus
aujourd'hui!» (p. 303). Mais cela est lié à un problème plus fondamental: on
trouve chez Cone un accent mis sur la particularité, alors que King ne cesse
de souligner l'universalité de la question éthique.

Contextualité et universalité en tension

Le problème particularité - universalité, on l'a déjà vu, occupe
passablement notre auteur; il est présent en tant qu'enjeu théologique. Il devait
donc être repris comme tel en guise de conclusion et placé dans le contexte
actuel. La thèse 13 dit en effet:

«Il s'agit de penser une tension christologique où le particulier ne s'oppose
pas à l'universel et vice versa; au contraire, ces deux termes doivent être
interprétés conjointement. L'approfondissement de cette tension christologique fournira

une base féconde permettant un dialogue véritable et exigeant entre théologiens

de la libération et théologiens 'classiques' qui chercheront ensemble à

promouvoir la libération et la liberté.»

King, constate l'auteur, refuse d'accorder la première place à la particularité,

préférant insister sur le caractère général de la vocation divine, alors

qu'aujourd'hui ses collègues théologiens noirs inversent explicitement les

priorités (p. 311). Réduction de l'Autre, de la divinité à soi-même, exclusion

d'autres formes de pensée - voilà les risques de la particularité. Elle
se joue en christologie. Dans ce sens, l'auteur voit en King et Cone deux

démarches opposées, invitant à penser en termes de tension.



434 KLAUSPETER BLASER

King aurait développé à travers ses discours et sermons «une christologie

où l'accent était véritablement donné à l'universel (Jésus Christ)»
(p. 325) alors que Cone soulignerait partout la particularité (Jésus Christ),
bien qu'il précise que cette particularité «s'inscrit dans une visée d'universalité»

(p. 326). Si on pense (comme nous) que King insiste plutôt sur
Jésus et Cone sur le Christ, mais que par ailleurs l'observation de l'auteur
se tient également, on voit que la construction est ici quelque peu artificielle

ou recherchée.
Je voudrais cependant terminer en soulignant un apport de ce chapitre.

Particularité-universalité: c'est aussi aborder le problème de la contextualité,

constamment sous-entendu dans cet ouvrage.

«Ua contextualité traduit plutôt le caractère situé d'une réflexion christologique

en recourant à une méthode qui privilégie les questions liées aux espaces
(historiques, politiques, religieux, etc.) de l'être humain. Il serait fallacieux d'en
tirer tout de suite la conclusion qu'une réflexion contextuelle est condamnée à

l'idéologie. Rien n'est plus faux: cette pensée peut s'enrichir dans une tension
interne des éléments universels qui omettent ces dimensions extérieures (particulières)

pour ne garder que celles qui récapitulent le mouvement de ce Jésus à

Dieu» (p. 392-30).

Voilà qui nous semble très important et prometteur pour la réflexion
ultérieure sur le problème des multiples contextes qui aujourd'hui réclament
tous leur droit de parole et leur statut de principe fondamental en théologie.

Abordant King comme théologien, Molla en a révélé des aspects que
nous ignorions jusqu'ici. Au cas où notre présentation aurait créé l'impression

d'une étude à caractère exclusivement académique, prenant King
comme une sorte de prétexte, elle aurait raté son objectif. Il n'en est rien:
même le lecteur moins versé dans de tels problèmes trouvera dans cet

ouvrage passionnant une mine de textes, de détails et de réflexions relatifs
à King, dont il n'aura certainement encore jamais entendu parier et qui
réjouiront son âme et son cœur.


	Étude critique : Martin Luther King : précurseur de la théologie noire

