
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 3: Philosophie de l'action

Artikel: Introduction

Autor: Glauser, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 209-214

INTRODUCTION

Richard Glauser

Les articles réunis dans le présent volume constituent les actes du

colloque Philosophie de l'action: ontologie et intentionalité1 tenu à

l'Université de Neuchâtel les 15 et 16 novembre 1991". Ils s'inscrivent dans le

courant des recherches philosophiques contemporaines sur l'action humaine.
Nombreuses sont, évidemment, les sciences empiriques et les disciplines
philosophiques à en traiter. Parmi les premières figurent la psychologie,
l'anthropologie, la sociologie, les sciences politiques et les sciences
économiques; parmi les secondes, l'éthique, la théorie de la décision, la philosophie

du droit, la philosophie sociale, la philosophie politique, et la philosophie

de l'histoire. Dans chacune d'elles on rencontre des problèmes concernant

l'action qui relèvent spécifiquement de la philosophie de l'action. Pour
les étudier, celle-ci s'est enrichie depuis les trente dernières années d'apports

théoriques issus de la philosophie du langage, de la philosophie de

l'esprit et de la logique philosophique. On peut distinguer principalement
cinq groupes de questions philosophiques concernant l'action, entre lesquels
existent des connexions étroites et souvent complexes:

1 Nous avons pris le parti d'écrire «intentionalité» avec un seul «n» selon
l'usage établi par Claude Pichevin dans sa traduction française de l'ouvrage de

Searle, L intentionalité (Paris, Minuit, 1985). Selon Searle, «(...) l'intentionalité est
la propriété en vertu de laquelle toutes sortes d'états et d'événements mentaux
renvoient à ou concernent ou portent sur des objets et des états de choses du
monde.» (p. 15). C'est dans cette acception que le terme est pris dans le présent
recueil. Pichevin ajoute que, pris en ce sens, il s'agit d'un «terme emprunté au
vocabulaire des scolastiques et réactualisé dans la philosophie moderne par Brentano
et par la phénoménologie. Selon les scolastiques, il désigne la propriété de la pensée
d'être toujours pensée d'un objet différent d'elle-même. Husserl désigne par là le
caractère essentiel à toute conscience d'être toujours orientée vers un objet, actuel ou
possible.» (p.330). Lorsque le terme prend deux «n», comme au début de l'article de

Neuberg, il a son sens habituel relatif au caractère intentionnel (par opposition au
caractère inintentionnel) d'une action.

Le colloque a eu lieu grâce au soutien de l'Académie Suisse des Sciences
Humaines et Sociales. La publication des actes a été possible grâce au concours de
la Commission des Publications de la Faculté des Lettres de l'Université de
Neuchâtel et de l'Académie Suisse des Sciences Humaines et Sociales. Je tiens à

remercier ces deux institutions. Je voudrais remercier également les coresponsables
du colloque, Daniel Schulthess et Roberto Casati. En particulier, je dois beaucoup à

Daniel Schulthess pour son aide généreuse et efficace dans le travail editorial.



210 RICHARD GLAUSER

1) celles qui se rapportent à l'ontologie de l'action: sa nature, sa structure,

ses antécédents et ses composantes;

2) celles qui concernent la place de l'intentionalité, de la causalité ct de

la rationalité dans l'action;
3) lc problème de l'akrasia ou faiblesse de la volonté;

4) le problème, logiquement antérieur aux problèmes de l'éthique et de

la philosophie du droit, des rapports de l'action et de la responsabilité;
5) le problème, généralement traité en métaphysique, de la compatibilité

ou de l'incompatibilité du déterminisme avec la liberté d'action.

Etant donné le thème du colloque, les contributions à ce volume portent
principalement sur le premier et le second groupe de problèmes. Le volume
se divise ainsi en deux parties, relatives, chacune, à un groupe de

problèmes.

Première partie: la structure, les antécédents et les composants
de T action

Déterminer la nature de l'action revient en partie à déterminer le genre
d'être qu'est une action, à spécifier la catégorie ontologique à laquelle elle

appartient. S'agit-il d'un état de choses, d'un événement, d'un processus ou
d'autre chose encore? Cette question résolue, il faut encore préciser de

quelle manière une action se distingue des autres entités de même genre.
Ainsi, si l'action est un événement, comment se distingue-t-elle des événements

qui ne sont pas des actions, mais sont subis par l'agent? Comment
l'action de lever le bras diffère-t-elle d'un mouvement du bras qui serait
extérieurement indiscernable de celle-ci et ne serait pas une action, mais un

simple mouvement réflexe? De manière générale, on voudrait être en

mesure de spécifier les conditions nécessaires et suffisantes pour qu'un
épisode de tel ou tel genre soit une action.

Selon une importante famille de théories, une des différences - entre
l'action de lever le bras et le mouvement corporel extérieurement indiscernable

de cette action, mais qui ne serait pas une action - est que, dans le

cas de l'action, le mouvement du bras est causé par un épisode mental d'un
certain type. On a pu concevoir l'épisode mental causal ou bien comme un
complexe de certaines croyances et de certains désirs, ou bien comme une
volition, ou bien comme une intention d'agir, ou bien encore comme une
tentative d'agir. Selon l'hypothèse envisagée, on admet ou bien que l'épisode

mental causal précède le mouvement corporel, ou bien qu'il l'accompagne.

Il faut toutefois que la relation causale entre l'épisode mental et le

mouvement corporel possède certaines caractéristiques (à déterminer) en
vertu desquelles elle est «appropriée», car il est possible d'imaginer des



INTRODUCTION 211

relations causales «déviantes» dont la présence exclurait qu'il y ait une

action.

Si on admet une théorie de cette famille, comment délimitera-t-on une
action? C'est ici que nous passons à la structure de l'action. A partir des

hypothèses précédentes, on peut dégager, très sommairement, au moins
trois conceptions. Premièrement, il est possible d'identifier l'action avec le

seul mouvement corporel causé par l'épisode mental. Dans ce cas, l'épisode
causal ne fait pas partie de l'action, mais, s'il la précède, il en est un
antécédent. Deuxièmement, il est possible d'identifier l'action avec le seul

épisode mental, considérant alors le mouvement corporel comme un simple
effet de l'action, un événement physique extérieur à l'action. Troisièmement,

si l'épisode mental précède le mouvement qu'il cause ou bien s'il
l'accompagne, il est possible d'identifier l'action avec le complexe formé

par les deux et par la relation causale appropriée qui les relie. Telle est la

position de Searle, pour lequel l'épisode mental accompagnant et causant le

mouvement corporel est une «intention en action». Celle-ci, la relation
causale et le mouvement causé sont ainsi des composantes de l'action.

Les contributions de Neuberg, Buekens, Dokic et Casati ont en

commun de formuler des objections importantes contre une ou plusieurs de

ces positions. Ainsi, Neuberg critique la thèse suivant laquelle l'action se

définit par rapport à une intention. Il étudie la structure externe de l'action
de manipuler un objet, pour montrer que la référence à une intention n'est

pas nécessaire à l'identification de ce type de comportement comme action

(intentionnelle ou non), bien qu'elle soit nécessaire à l'explication de l'action.

Il nie que le mouvement corporel soit neutre par rapport à sa description

comme action ou comme événement arrivant à l'agent. Buekens

soutient qu'il n'est pas vrai que toute action soit précédée ou accompagnée
d'une tentative d'agir qui la causerait. Il n'est pas vrai non plus qu'une
tentative d'agir soit commune aux actes réussis et aux actes ayant échoué.
Selon lui, la tentative (réussie) de faire X et l'action de faire X ne sont pas
deux entités, mais une seule et même entité décrite différemment. Dokic
rejette l'identification de l'action avec une tentative précédant et causant le

mouvement corporel, et considère que l'action est au contraire un événement

psychologique entraînant essentiellement un changement extérieur. Se

fondant sur les notions d'intention volitive et d'intention dynamique qu'il
introduit, il décrit une structure de l'action plus complexe et féconde que
celles que j'ai mentionnées plus haut. Casati construit un argument en
faveur de l'existence de corps phénoménaux distincts des corps physiques.
Il envisage une théorie de l'action dans laquelle l'objet immédiat de la

tentative est un corps phénoménal, le corps physique en étant l'objet
médiat. Ainsi, lorsque l'agent essaie de mouvoir son corps physique, il
essaie de le faire en essayant de mouvoir son corps phénoménal.



212 RICHARD GUAUSER

Une théorie de la structure de l'action devrait également fournir des

réponses à certaines questions subordonnées aux précédentes ou impliquées

par elles. Quelle différence y a-t-il entre agir et essayer d'agir, accomplir
une action et essayer de l'accomplir? Quels sont les rapports entre une
intention préalable, c'est-à-dire antérieure à la tentative d'agir, et la tentative

d'agir? Quelle est la différence entre une action volontaire et une
action involontaire, une action intentionnelle et une action inintentionnelle?
Et quelle est la différence entre une action inintentionnelle et un événement

qui n'est pas une action, mais qui est causé par une intention de l'agent?
Une omission est-elle une action?

Enfin, quelle que soit la théorie adoptée concernant la structure de l'action,

elle doit pouvoir s'intégrer dans une théorie générale de la vie

pratique. Elle doit donc pouvoir être utilisée dans une analyse et une
explication des rapports globaux de l'action avec les dispositions pratiques, la

délibération, la préférence, le choix et la décision. L'analyse de ces notions,
à son tour, est nécessaire à l'élucidation des quatrième et cinquième
problèmes mentionnés plus haut, relatifs à la responsabilité et à la liberté.

Deuxième partie: action, intentionalité, causalité et rationalité

Moya étudie les rapports entre l'intentionalité et la rationalité relativement

à l'action. Il estime que la rationalité et l'intentionalité ne sont pas

indépendantes de - et logiquement antérieures à - la conduite intentionnelle.

Selon lui, la conduite intentionnelle primitive comporte des relations
internes, ou connexions inséparables, entre l'objet visé par la conduite, les

attitudes du sujet relatives à l'objet (par exemple ses croyances, ses désirs

et ses intentions) et la conduite elle-même. Dans l'action intentionnelle

primitive, une intentionalité primitive (celle des contenus de certaines
attitudes du sujet) serait établie ou déterminée par la conduite, et ne s'avérerait
donc pas conceptuellement antérieure à celle-ci. Dans le renversement de

perspective que propose Moya, la notion de conduite intentionnelle doit être

comprise comme logiquement antérieure aux concepts de raison et de

rationalité relatifs à l'action.
Les articles de Engel et de Jacob mettent en rapport la philosophie de

l'action et le problème de l'âme et du corps. Traditionnellement attribué au
domaine de la métaphysique, ce problème est aujourd'hui largement
reconnu comme appartenant à la philosophie de l'esprit. Le rapport entre la

philosophie de l'action et ce problème de la philosophie de l'esprit porte en

priorité sur la causalité psycho-physique.
En effet, une des questions fondamentales de la philosophie de l'action

est de savoir en quoi consiste exactement l'explication d'une action en
termes de raisons. On admet souvent que les raisons qui motivent et qui



INTRODUCTION 213

expliquent tel ou tel comportement humain en constituent des causes. Dans

cette hypothèse, l'explication d'un comportement par des raisons est une

explication causale. Comme ces raisons sont des croyances, des désirs ou
d'autres attitudes propositionnelles, il faut admettre que ces états mentaux
ont une réelle efficacité causale. Et comme le comportement à expliquer
comprend des épisodes physiques, il faut admettre une causalité
psychophysique, c'est-à-dire que certains états mentaux de l'agent produisent ou
modifient des états de son corps. C'est ainsi que le problème de l'explication

du comportement par des raisons est étroitement lié au problème
général de la causalité psycho-physique, qui fait partie du problème de

l'âme et du corps.

Supposons que l'esprit soit immatériel, c'est-à-dire non spatial et non
soumis à des lois physiques, chimiques ou biologiques. On est alors
confronté aux très grandes difficultés du dualisme cartésien relatives à

l'individuation des esprits, à l'union de l'esprit et du corps, à la production
naturelle de l'esprit, et, tout particulièrement, à la causalité de l'esprit sur le

cerveau et sur le corps. Car, si les états mentaux ne sont pas dans l'espace
et s'ils n'obéissent pas à des lois physiques, chimiques ou biologiques,
comment concevoir qu'ils produisent ou qu'ils modifient des états du

cerveau et du corps? Et comment concevoir une loi susceptible de décrire
une telle causalité? Certes, avec l'épiphénoménalisme3 ce problème disparaît,

mais il n'est pas résolu. D'ailleurs, admettre une telle position semble

un geste désespéré, puisque la thèse de la causalité psycho-physique paraît
théoriquement indispensable. Comment, sans elle, distinguer une raison en

faveur d'une action d'une raison motivant réellement une action?

" Le terme «épiphénoménalisme» peut désigner deux positions différentes, mais
voisines. Dans le paragraphe présent il désigne une variante du dualisme cartésien,
dans laquelle il existe une causalité physico-psychique, mais non une causalité
psycho-physique. C'est-à-dire que les états et les événements cérébraux causent des
états et des événements mentaux, mais ceux-ci étant dépourvus d'activité causale, ils
ne produisent d'effet ni sur le cerveau ni sur le corps ni même sur d'autres états
mentaux. C'est ce qu'on appelle l'épiphénoménalisme des particuliers
(«token-epiphenomenalism»). Cette position a été adoptée par T.H. Huxley dans un
article de 1874: «On the Hypothesis That Animals Are Automata» (Collected
Essays, London, Macmillan, 1893, vol. I). Une des implications de cette position est

que, contrairement à ce que nous croyons ordinairement, la volition de faire X n'est
pas la cause (ni une partie de la cause) de l'action volontaire de faire X, mais
seulement un effet concomitant de l'état cérébral qui cause (ou qui fait partie de la
cause de) l'action volontaire de faire X. Il faut noter qu'un épiphénoménaliste peut
néanmoins affirmer que l'action volontaire de faire X n'aurait pas eu lieu si la

volition de faire X n'avait pas eu lieu. L'autre position désignée par le terme sera
expliquée dans le paragraphe suivant. Il s'agira de ce qu'on appelle
l'épiphénoménalisme des types («type-epiphenomenalism»); c'est dans cette seconde
acception que le terme sera pris dans ce recueil.



214 RICHARD GLAUSER

D'un autre côté, si on admet que les états mentaux ne sont pas immatériels,

mais identiques à des états physiques particuliers dépendant du

cerveau, alors le type de causalité qu'ils exercent est naturelle et conforme
à des lois causales strictes, lesquelles sont théoriquement concevables.

Pourtant, même dans cette hypothèse, on rencontre plusieurs difficultés
concernant la causalité en question. En effet, les états mentaux (identiques
ici à des états physiques particuliers dépendant du cerveau) auront, d'une

part, des propriétés physiques et, d'autre part, des propriétés mentales. Par

exemple, mon désir de voir Paris cet automne a la propriété non physique,
mentale, d'avoir pour contenu intentionnel «que je voie Paris cet automne».

Or, comme le soulignent Engel et Jacob, il y a plusieurs arguments célèbres

en faveur de l'idée suivant laquelle les propriétés mentales ne sont pas
causalement pertinentes, c'est-à-dire pertinentes pour la formulation des lois
causales. Ce serait donc en vertu de leurs propriétés physiques, non de leurs

propriétés mentales, que les états mentaux sont causalement efficaces. On
est ainsi menacé d'une seconde sorte d'épiphénoménalisme. Le risque n'est

plus que les états mentaux soient dépourvus d'activité causale; il porte à

présent sur la possibilité que ce ne soit pas en vertu de leurs propriétés
mentales que les états mentaux exercent une causalité. L'épiphénoménalisme

peut-il être évité? A supposer que les contenus intentionnels des

attitudes propositionnelles ne soient pas causalement efficaces, est-ce que cela

implique que les contenus ne jouent aucun rôle dans des explications
causales? Telles sont certaines des questions examinées par Engel et par
Jacob.

On trouvera quelques indications bibliographiques sur la philosophie de

l'action dans les listes de références à la fin des articles de Buekens, Moya,
Engel et Jacob. Une notice sur les auteurs se trouve à la fin des actes.


	Introduction

