Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 2

Artikel: La psychanalyse au secours de la bible
Autor: Karakash, Clairette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 177-188

LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE!

CLAIRETTE KARAKASH

Résumé

Parmi la trés abondante production d’Eugen Drewermann, La Parole
qui guérit est le premier ouvrage disponible en francais. L'auteur y déve-
loppe la thése qu’il est possible, grdace a I’anthropologie psychanalytique,
de redonner sens aux textes bibliques, vidés de leur substance existentielle
par [’exégeése historico-critique. Le diagnostic de Drewermann et la facon
d’y porter reméde appellent quelques remarques critiques.

Né en 1940, Drewermann a étudié la philosophie a Miinster, la théo-
logie a Paderborn et la psychologie des profondeurs a Gottingen. Prétre de
paroisse a Paderborn, maitre de conférences en théologie et en histoire des
religions au séminaire universitaire de cette méme ville, il exerce également
comme psychothérapeute. Son ceuvre, dont voici quelques titres, est consi-
dérable:

Strukturen des Bdosen, Miinchen/Paderborn: Schéning, 1977-1978,
3 tomes.

Der todliche Fortschritt. Von der Zerstorung der Erde und des
Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg: Pustet, 1981.

Psychoanalyse und Moraltheologie, Mainz: Griinewald, 1982-1984,
3 tomes.

Tiefenpsychologie und Exegese, Olten/Freiburg 1. B.: Walter Vlg., 1984-
1985, 2 tomes.

Das Markusevangelium. Olten/Freiburg i. B.: Walter Vlg., 1985,
2 tomes.

Freispruch fiir Kain?, Mainz: Griinewald, 1986.

Dein Name ist wie der Geschmack des Lebens, Freiburg i. B./Basel:
Herder, 1986.7

| E. DREWERMANN, La parole qui guérit, Paris: Cerf, 1991 (éd. originale: Wort
des Heils, Wort der Heilung, Diisseldorf: Patmos Verlag, 1989).

% Traduction francaise (parue aprés la rédaction de cette étude critique):



178 CLAIRETTE KARAKASH

Kleriker: Psychogramm eines ldeals, Olten/Freiburg 1. B.: Walter Vlg.,
1989 (4¢ éd.).

Uber die Unsterblichkeit der Tiere: Hoffnung fiir die leidende Kreatur,
Olten/Freiburg i. B.: Walter Vlg., 1990.

Was uns Zukunft gibt: vom Reichtum des Lebens, Olten/Freiburg i. B.:
Walter Vlg., 1991.

Spirale der Angst. Der Krieg und das Christentum: mit vier Reden
gegen den Krieg am Golf, Freiburg i. B./Basel: Herder, 1991].

Comment prétendre émettre en quelques lignes une critique tant soit
peu pertinente des propositions que Drewermann résume dans La parole
qui guérit mais qu’il a, par ailleurs, mis plus de 7000 pages a documenter?
La disproportion entre I'ceuvre et ’appréciation qui est donnée ici est telle,
qu’il convient d’attirer I’attention sur la distorsion inévitable qu’impose ce
genre d’exercice. Nous partons de I’hypothése que, dans cet ouvrage, 1'au-
teur livre I’essentiel de ce qu’il désire transmettre au public francophone,
que ce choix s’avere représentatif ou non de ’ensemble de sa pensée.

La parole qui guérit reproduit diverses interviews que Drewermann a
accordées aux chaines allemandes de radio ou de télévision, entre 1984 et
1988. Au premier chapitre, 'auteur traite de la création et du péché
originel. Les chapitres 2, 3, 9 et 10 exposent le rapport entre la théologie et
la psychologie des profondeurs. A plusieurs reprises, [’auteur fait le proces
du rationalisme (chapitre 8 en particulier) pour réhabiliter 1'imaginaire
mythique, les symboles, les réves, les contes et les légendes, a titre de
vecteurs d’une vérité humaine atemporelle et universelle. L accent est mis
sur I’angoisse de I’homme, qui ne peut étre véritablement vaincue que par
I’amour (chapitres 11 et 12). Le cinquieme chapitre offre, en intermede,
une analyse du conte des freres Grimm «Neigeblanche, Roserouge et
I’ours», type d’analyse auquel B. Bettelheim ou M.-L. von Franz nous ont
habitués. Les lecteurs qui ont apprécié la démarche de F. Dolto? se senti-
ront a ’aise avec I’exégese psychanalytique de Drewermann.

L’ensemble du livre revét le caractéere d’une conversation publique,
sous la forme de questions et réponses, avec les avantages et les difficultés
inhérentes a ce genre: si la lecture y gagne en vivacité, les répétitions finis-
sent par lasser et I’on reste sur sa faim, car le style adopté exige des affir-
mations plutdt que des démonstrations. C’est I'illustration qui fait office de

E. DREWERMANN, De la naissance des dieux a la naissance du Christ. Une
interprétation des récits de la nativité d’aprés la psychologie des profondeurs, Paris,
Seuil, 1992.

* F. DoLTo et G. SEVERIN, L’Evangile au risque de la psychanalyse, Paris: Ed.
J.-P. Delarge, tome I, 1977; tome II, 1978. Il est intéressant de comparer |’analyse
des mémes récits faite par Dolto et Drewermann. Mais pourquoi ne I’a-t-il pas citée
une seule fois dans les 1400 pages de Tiefenpsychologie und Exegese?



LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE 179

démonstration. Cette réserve ne concerne pas la pensée de 1’auteur mais se
veut un avertissement au lecteur de La parole qui guérit: il ne trouvera pas
la de réflexion sur les conditions de possibilité de 1’herméneutique psycha-
nalytique; I'arbre est jugé a ses fruits, la réflexion se veut essentiellement
pratique, correctrice, thérapeutique. Admettons donc ce point de départ et
voyons quel est le propos de Drewermann.

1. La psychanalyse au service de ’herméneutique

1.1 Argument

Sous I'influence des Lumieres, la théologie a voulu objectiver la révéla-
tion (pp. 58-60)*. En contraignant le mystére a entrer dans les catégories
de la raison, elle a refoulé le monde imaginaire et symbolique; elle a perdu
I’acces aux couches profondes de I’'inconscient. «La pensée objectivante
reste superficielle et extérieure a I’homme réel: elle court-circuite sa réalité
profonde. A plus forte raison est-elle incapable de comprendre ce que peut
étre sa dimension religieuse. La psychanalyse a au contraire acquis ses
lettres de noblesse en saisissant que ’homme court a la maladie des qu’il
s'oblige a ne saisir son propre vécu qu’en termes de langage purement
rationnel; car, ce faisant, il opére une réduction de son expérience en en
éliminant obligatoirement images, réves, sentiments forts, passion, toute la
grande poésie de la vie. Or c’est ce que fait ce que nous appelons aujour-
d’hui théologie: elle déconstruit la vie intérieure au profit d’un langage de
spécialistes incapables de proposer un sens ni d’apporter de réponse au
vécu et aux expériences réelles» (p. 98). Le diagnostic est sévere: «Cet
intellectualisme dont se targue la théologie est ce qui nous dispense de la
foi» (p. 100). Pour illustrer son propos, Drewermann utilise, a la suite de
Kierkegaard, I’allégorie de la lettre amoureuse écrite en chinois et incom-
préhensible pour son destinataire; celui-ci se met avec ardeur a étudier le
chinois, devient un sinologue éminent, mais oublie sa motivation d’origine
(pp. 150-151). Tels seraient les rapports que le savoir entretient avec la foi,
aboutissant a 1’oubli du vécu existentiel. «(...) notre pratique d’une exégese
fondée sur une science essentiellement intellectualiste I’a réduite a une
doctrine qui, non seulement ne souligne plus le caractere personnel de la
relation de foi au Christ, mais I’exclut: son langage est totalement dénué de
sensibilité, d’images, de réves, et, de facon générale, de toute intériorité»
(pp. 151-152).

4 Tous les numéros de page indiqués entre parenthéses renvoient & La parole
qui guérit.



180 CLAIRETTE KARAKASH

Eparpillés au travers de La parole qui guérit, les quatre griefs de
Drewermann a I’encontre de la théologie se retrouvent au début de Tiefen-
psychologie und Exegese®

Les méfaits de I’érudition

Le reproche que W. F. Otto adressait a la philologie il y a plus de
quarante ans, a savoir de transformer l’expérience des forces divines
mythologiques en un discours savant vidé de substance, s’applique aussi a
la théologie actuelle. Au lieu de transmettre des expériences, celle-ci
enseigne des concepts; elle a remplacé les sentiments religieux par des
théories. Dans 1’ensemble, elle obstrue plutdt qu’elle n’ouvre I'acces a 'ex-

périence religieuse.

Les ravages de [’interprétation rationaliste de |’Ecriture

Pour avoir subordonné I'esprit a la lettre, I’exégése historico-critique
aboutit & un biblicisme exacerbé ou a un historicisme rationaliste qui désen-
chante les récits. C’est la conséquence logique d’une méthode qui affirme
impossible d’accueillir les récits bibliques de maniére acritique. En guise de
démonstration, Drewermann se référe a la séquence du film «Fellini-
Roma», dans laquelle les ouvriers découvrent des fresques étrusques lors du
forage d’une nouvelle galerie de métro. A peine les fresques sont-elles
éclairées par les lampes des ouvriers qu’elles s’effacent sous le souffle
acide de leur respiration. De méme, la méthode historico-critique agit
comme un agent corrosif sur les images primitives et les symboles reli-
gieux. Apres cent cinquante ans d’exégeése historico-critique, la Bible,
parole de Dieu, a tellement €été disséquée que sa pertinence pour la vie
actuelle n’apparait plus.

La recherche historique met le présent hors jeu

La méthode historico-critique ne s’est intéressée qu’au lieu d’apparition
de la religion, laissant hors de ses préoccupations tout le reste du contenu
religieux. Elle contribue donc a creuser le fossé entre le passé et le présent.
«S1 c’est au passé que je pose ma question sur Dieu, je fais de lui un Dieu
des morts et je cesse d’étre religieux» (p. 150). Puis I’accusation se précise
ainsi: «En lachant aujourd’hui sur la Bible toute une équipe d’exégetes qui
y trouvent leur gagne-pain et acquierent gloire et honneur a établir la
pauvreté et les souffrances du Christ, je me dis non seulement que nous
n’avons pas résolu le probleme, mais que nous faisons exactement le
contraire de ce que lui (Jésus) a voulu» (p. 98).

> Tome II, pp. 13-35.



LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE 181

L’oubli de I'alternative centrale entre peur et foi

La différence entre un commentaire croyant et un commentaire érudit
de I'Ecriture® se reconnait 2 la clarté avec laquelle la peur personnelle,
respectivement la confiance, deviennent perceptibles et servent 2a
comprendre les paroles et les actions divines. Le discours savant sur Dieu
n’atteint pas I’essentiel, 1’essentiel étant que Dieu a quelque chose a nous
dire aujourd’hui. L’exégése historico-critique s’avere incapable de déter-
miner le lieu ou les expériences religieuses d’autrefois entrent en résonance
avec les expériences vécues actuellement. Bref, la théologie tient un
discours sans consistance existentielle.

Face a ces tristes constats, Drewermann propose une véritable cure
d’ame, au moyen de la psychanalyse.

1.2 La thése centrale

La psychologie des profondeurs peut fournir a la théologie le moyen de
ses ambitions: «Je crois que nous aurions déja fait un grand pas en avant si
nous reconnaissions que, pour I’homme, c’est une seule et méme chose que
de pouvoir s’épanouir soi-méme dans un espace ou, se sentant incondition-
nellement accueilli, il se découvre autorisé a exister, d’accéder a son étre
vrai et d’approcher le Dieu qui I’a fait. (...) C’est justement parce que je
pars de cela, parce que le probleme de ’angoisse est au cceur de ’existence
humaine, que j’entends recourir a la psychanalyse; car celle-ci nous dit
I'importance de la rencontre en un lieu ot I’on puisse se découvrir assuré et
accepté dans une liberté totale, sans se sentir jugé moralement, un lieu ol
I’on puisse travailler sur ses peurs. Celui pour qui la souffrance essentielle
est celle de 1’angoisse ne doit pas perdre de vue les découvertes paralleles
de la névropathologie moderne: la plupart des statistiques affirment que
70 pour cent de la population est psychiquement malade» (pp. 157-158). A
partir de I’angoisse dont il a saisi la dimension religieuse chez Kierkegaard,
I’auteur propose la médiation de |’anthropologie psychanalytique pour
accéder a l’intention du message biblique; il s’agit de faire travailler le
cerveau droit — refaire ’apprentissage du langage mythique ou symbolique
— pour comprendre en quoi la Bible nous concerne afin d’accéder a une vie
pleine et épanouie (le salut): «On a oublié cette idée qu’il existe chez les
hommes de tous les temps des vérités qui ne sont transmissibles que sous la
forme de contes, mythes, réves, etc. C’est pourquoi, dans mes deux
volumes de Psychanalyse et exégése, je me suis efforcé de jumeler I’his-
toire des formes de la Bible et une anthropologie psychanalytique permet-
tant de dégager la vérité éternelle de ’homme, celle qui nous oblige

© Les deux s’opposent nécessairement chez Drewermann.



182 CLAIRETTE KARAKASH

toujours a recourir a des formes de récits adaptées, qu’il faut commencer
par flairer psychologiquement pour pouvoir jauger a sa juste valeur le
caractere religieux du message biblique. Ainsi seulement me parait-il
possible de tirer de la Bible le message correspondant a son intention, celui
qui reste susceptible d’intéresser les hommes de tous les temps. Seuls les
moyens psychologiques permettent de trouver soi-méme le point de
jonction rendant fondamentalement intelligible la forme symbolique du
langage bilbique» (pp. 216-217). Si le lecteur avait hativement conclu qu’il
s’agissait de rejeter en bloc le cerveau gauche et ses sous-produits critiques,
il découvrira avec surprise I’intention derniere de Drewermann: «Ce que je
souhaite, ce n’est pas un retour en deca de Bultmann, mais la poursuite et
I’élargissement de I’herméneutique existentielle, de fagon que, s’appuyant
sur la méthodologie de la psychanalyse, elle puisse ouvrir a I'intelligence
de la langue symbolique concréte de la Bible. En d’autres termes, je
voudrais introduire une nouvelle synthése de la foi et de la pensée, de I'in-
telligence et de la sensibilité, de la vie et de I'interprétation, de la science
et de la mystique» (p. 218). Ces quelques extraits — cités un peu longue-
ment peut-étre — contiennent 1’essentiel du programme de Drewermann.

2. Evaluation critique

2.1 Les méfaits de ’exégese historico-critique

L’auteur donne de I’histoire moderne de la théologie une image assez
é¢tonnante. Alors que pendant trois siecles les scientifiques n’ont cessé de
reprocher aux théologiens leur irrationalité, Drewermann affirme que la
théologie s’est trop rationalisée! Dans I’ensemble, le christianisme a certes
cherché, depuis ses origines, a se démarquer de la pensée mythique; c’est
une tendance qu’il a reprise du judaisme. Pour Drewermann, ce penchant
n’a d’autre objectif que de rationaliser la révélation; a aucun moment, il ne
prend la peine de s’interroger sur cette persistance a valoriser I’histoire,
c’est-a-dire le vécu événementiel unique. S’il releve que la théologie a
découvert la pauvreté des fondements historiques de 1’Ecriture, il ne semble
pas avoir réalisé a quel point cela modifia le discours théologique. Il insiste
a plusieurs reprises sur le fait que les textes bibliques ne sont pas une
collection de reportages, mais il «oublie» que c’est un acquis bientdt trois
fois séculaire en théologie réformée. Si tel n’est pas le cas dans les Eglises,
il faudrait alors s’interroger sérieusement sur les raisons de ce décalage.

2.2 Les méfaits de la raison

Les écrits de Drewermann viennent grossir le fleuve des discours anti-
Lumieres. On peut toutefois s’étonner que sa critique arrive si tardivement,



LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE 183

apres celle des philosophes qui sonnent le glas de la modernité, ou celle
des scientifiques qui, depuis cinquante ans, nous ont avertis des picges de
’objectivité. Il nous faut une nouvelle conception du réel; le monde indus-
trialisé en a pris conscience et il aspire a des retrouvailles entre la nature et
la culture.

Les théoriciens des Lumieres avaient pris leur forme d’esprit pour la
mesure de toute culture et fini par décréter que la vraie religion est celle de
la raison universelle. L herméneutique rationaliste a tenu sur la Bible un
discours unitaire, cherchant les invariants, dans ’espoir de découvrir le
chiffre de I'Histoire et, par la, le sens de !’existence humaine. C’est en
protestation contre I'aplatissement de la révélation judéo-chrétienne par le
déisme, que I’herméneutique romantique a rendu aux textes sacrés leur
densité concréte. Dans la mouvance piétiste, Herder réhabilita le mythe et
Schleiermacher transforma I’herméneute, de spectateur objectif en acteur
subjectif, car sa précompréhension intervient dans I’'interprétation. En intro-
duisant la notion de cercle herméneutique, ol texte et lecteur du texte inter-
agissent, Schleiermacher a, le premier, attiré ’attention sur 1’aspect global
de la compréhension. Son cercle n’est cependant pas vicieux, il comporte
deux ‘temps distincts dont I’alternance engendre une multiplicité de sens;
’'un des temps consiste a aller du monde actuel au texte d’autrefois pour
établir le sens probable que ce texte pouvait avoir pour son auteur et ses
premiers destinataires; 1’autre temps consiste a revenir du texte au monde
de D'interpréte en dégageant les sens que ce texte peut prendre pour des
destinataires auxquel il n’était pas originairement destiné. Cette seconde
phase n’est plus I'affaire exclusive des spécialistes: elle appartient a tout
lecteur car, en dernier ressort, |’appropriation d’un texte (le fait qu’il
devienne parole de Dieu) ne peut étre formulée que par lui-méme. C’est
dans les allers et retours du monde de [’herméneute au monde biblique que
le sens émerge peu a peu, différent a chaque cycle. Etait-ce vraiment néces-
saire de rappeler cela? Drewermann, qui n’ignore rien de la démarche
herméneutique, nous avertit que le mouvement vers le texte a pris le pas
sur le retour a la vie actuelle: la mise a distance du texte biblique, pour en
saisir le sens propre, en aurait tari la signification vitale pour nos contem-
porains, d’ou son réquisitoire contre les exégeétes. On pourrait arguer que
I’exégese moderne a renouvelé la lecture biblique communautaire et qu’elle
a fortement contribué au rapprochement cecuménique; il n’est donc pas
légitime, en ce qui concerne I’histoire des Eglises occidentales au
XX siecle, de I’accuser de stérilité.

Au-dela de I’apologétique, force est pourtant de reconnaitre avec
Drewermann que le renouveau biblique tend a s’essouffler: les études bibli-
ques sont de moins en moins fréquentées. Faut-il pour autant incriminer la
méthode historico-critique d’avoir vidé les Eglises? Ne peut-on pas imaginer
que la désaffection de la vie paroissiale ait d’autres causes? Il se pourrait



184 CLAIRETTE KARAKASH

d’abord que la méthode historico-critique ait été mal vulgarisée’. Ensuite,
elle s’est heurtée a de nombreux réflexes de défense, que les ecclésiastiques
se sont empressés d’apaiser, dans un pieux souci pastoral. Au lieu de laisser
I’angoisse s’exprimer, comme le préconise Drewermann lui-méme, laics et
clercs ont d’entente édulcoré le message décapant de la critique historique.
Est-ce donc vraiment le rationalisme qui a ravagé les Eglises, n’est-ce pas, au
contraire, 1’évitement systématique des questions dérangeantes qui les a
ruinées? Combien de fideles I'Eglise catholique n’a-t-elle pas perdu en s’ op-
posant d’abord a I’héliocentrisme et a 1’atomisme, puis a I’évolutionnisme et
au polygénisme, pour, aujourd’hui encore, vouloir s’imposer en matiere de
procréation? Est-ce la raison ou la déraison qui a perdu les Eglises?

Dans les Eglises protestantes, la mode des vingt dernieres années a voulu
qu’on vulgarise a tort et a travers la dynamique psychologique des groupes,
au point qu'un adulte sensé hésite a fréquenter certains lieux d’Eglise par
crainte de se voir sommé de dire quels sont ses sentiments envers les autres
personnes présentes, pourquoi il a envie ou n’a pas envie de prier, quels sont
ses réves et ses désirs pour I’Eglise de demain, etc. Lui qui cherchait a
découvrir ce que la Bible peut encore avoir de pertinent aujourd’hui, le voila
contraint a se raconter. Il avait attendu autre chose et il aura grand-peine a
faire valoir son point de vue. Faut-il mettre le succes des ateliers de théologie
en rapport avec cet état de choses? Visiblement, I’offre des paroisses ne
répond pas a la demande de ceux qui fréquentent ces ateliers.

Si la Bible ne parle plus a nos contemporains, déclare Drewermann, c’est
que les théologiens en ont fait une lettre morte. Pour la francophonie cepen-
dant, il faudra trouver un autre bouc émissaire: les exégetes n’y ont pas le
pouvoir que Drewermann leur préte et ce n’est pas 1’intérét manifesté pour la
théologie et les activités intellectuelles en général qui risque de porter préju-
dice a la Bible. Il y aurait, plutot, un probleéme de transmission entre la théo-
logie et la pratique pastorale: ce découplage est tellement contraire a I’idéal
réformé que c’est probablement la raison pour laquelle on refuse d’en
prendre acte. Les théologiens savent désormais qu’ils doivent se soucier de
leur service apres-vente, sous peine d’étre éliminés du marché religieux.

2.3 Sauver la Bible de 'insignifiance grace a la psychanalyse

L’idée de Drewermann, reprise de I’anthropologie structurale, consiste a
découvrir sous les contenus des diverses religions et des divers langages,
bibliques en particulier, les invariants de la pensée religieuse humaine. A ce
niveau sous-jacent, le message biblique serait d’un seul tenant, transculturel

7 Ien tiens pour indice I'image A peine reconnaissable des théses de Bultmann
ou de Tillich qui circulent dans I’Eglise. Serait-ce de la désinformation inten-
tionnelle? On ose a peine le supposer!



LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE 185

et atemporel. Pour accéder a ce sens universel, il faut donc aller au-dela des
récits particuliers pour trouver les mythemes essentiels: péché-culpabilité,
aliénation-salut, création-destruction, mythe-histoire, etc. La procédure
implique que tous les textes finissent par dire la méme chose; que 1’on
prenne le récit du paralytique, celui du possédé de Gérasa, de ’aveugle-né,
de I’hémoroisse ou celui de la fille de Jairus, toutes ces figures ne sont que
les expressions somatisées de dysfonctionnements psychiques. L’analyse de
Drewermann fascine car elle change le regard sur la maladie: nous n’avons
plus affaire & un paraplégique mais a un homme résigné, non plus a un
aveugle mais a une homme qui refuse de voir, non plus a la mort scanda-
leuse d’une adolescente mais a sa difficulté a devenir adulte. Du coup, nos
réflexes rationalistes se relachent, nous pouvons entrer dans la fiction d’un
entretien thérapeutique de Jésus. Le miracle change de registre, il devient
plausible. Qu’avons-nous gagné? Drewermann prétend que son approche
dépasse et prolonge 1’analyse historico-critique. On a certes dépassé la
déception d’avoir affaire a un récit construit pour attester la puisssance
exceptionnelle de Jésus; de plus, cette interprétation respecte le fait que
psychisme et physique sont liés. Alors pourquoi ressent-on malgré tout un
malaise? Est-ce parce que la démarche proposée invite a prendre la mort et
la maladie au sens figuré? Chacun n’est pas censé comprendre ce qu’est
une guérison symbolique, surtout s’il est cloué dans une chaise roulante
suite & un accident de moto. Peut-étre la foi chrétienne lui permettrait-elle
de découvrir que sa vie a encore une valeur, méme sans espoir de guérir.
Sera-t-il alors bien nécessaire de lui dire que précisément il est guéri
«autrement»?

Non le malaise est plus profond: le prix que Drewermann demande de
payer pour rendre les textes bibliques contemporains, c¢’est de renoncer au
dédoublement de 1’herméneutique, en projetant sur les textes eux-mémes
des catégories de pensée qui leur sont pour le moins étrangeres. Cet
anachronisme est légitimé par le recours aux invariants de 1’anthropologie
psychanalytique, que le XX¢ siécle préfere a ceux de la raison éclairée.
Nous renongons a entamer ici le débat sur les constantes anthropologiques,
mais peut-on sérieusement penser que la psyché humaine contient des struc-
tures ou des éléments invariants, qui seraient inchangés depuis le néoli-
thique? Si tel n’était pas le cas, c’est alors le fondement de 1I’herméneu-
tique psychanalytique qui s’écroulerait. Parfois, certaines affirmations
surprennent, telle celle-ci: «La psychanalyse n’est qu’un instrument. En
elle-méme, sa vision du monde est totalement neutre» (p. 204). Cela reste a
prouver: n’a-t-on pas autrefois formulé le méme credo de neutralité envers
la technique ou la méthode scientifique? Laissons la des considérations
épistémologiques qui n’affleurent d’ailleurs pas plus dans La parole qui
guérit que dans Tiefenpsychologie und Exegese.



186 CLAIRETTE KARAKASH

Pour en revenir a la pratique exégétique, ne serait-il pas préférable de
laisser aux textes leur étrangeté culturelle, d’accepter qu’ils appartiennent a
un monde ou la maladie était la conséquence d’une faute et non I'inverse?
Car si I'écoulement du temps entre la Bible et nous n’est pas sciemment
enregistré, il n’y a plus de jeu entre le témoignage des auteurs et 1’appro-
priation toujours provisoire et changeante que peut en faire le lecteur: le
texte n’a plus alors valeur de référence, c’est le lecteur qui sert de norme.
En quoi désormais les textes pourront-ils encore surprendre et interpeller?

3. Promesses et limites de ’exégese psychanalytique

La critique adressée ci-dessus a Drewermann peut paraitre impertinente.
En effet, le savant qui s’expose aujourd’hui, contre les autorités de son
Eglise et contre une certaine partie de l’intelligentsia académique, mérite
tout notre respect. Que 1’on souscrive ou non a son analyse, il nous invite a
le rejoindre sur le terrain de la pratique. C’est de ce lieu qu’il nous inter-
pelle et c’est probablement pourquoi il a su toucher le nerf de la misere
spirituelle qui caractérise cette fin de siecle. L’intérét qu’il suscite parmi un
public de plus en plus large atteste que son interprétation entre effective-
ment en résonance avec l’expérience vécue; ainsi, la psychanalyse peut
faire sortir la Bible de son mutisme sans nous obliger a choisir entre foi et
religion. De plus, la redécouverte du sens des anciens mythes permettrait de
réinsérer les récits bibliques dans le patrimoine spirituel commun a tous les
peuples. La promesse de Drewermann est un véritable défi culturel: celui
de I'interdisciplinarité et de I’ouverture a une spiritualité universelle.

L’inconvénient majeur de ce magnifique programme est d’€tre au moins
aussi exigeant (€litaire?), au niveau des connaissances et de 1’expérience,
que celui de I'exégése historico-critique, auquel il voudrait se substituer.
Parmi les différentes limites de 1’exégese psychanalytique, nous en men-
tionnons deux:

3.1 La premiere limite est d’ordre pratique. Drewermann, psychanalyste
autorisé et prudent, contrdle ce qu’il suscite quand il touche & ’inconscient;
son immense érudition lui permet d’analyser la mythologie et de parler
avec autorité de I'imaginaire mythique. Quels praticiens — pasteurs ou
psychothérapeutes — ont aujourd’hui les compétences requises pour vulga-
riser le projet de Drewermann sans le dénaturer? Si réellement la psycho-
logie des profondeurs peut seule sortir la Bible de 1'insignifiance, alors il
faudra former les nouveaux serviteurs dont les Eglises ont besoin, car on ne
s’improvise pas plus thérapeute religieux qu’on ne devient spontanément
chimiste ou menuisier. Devrait-on, pour rendre opérationnelle la proposition
de Drewermann, exiger des futurs théologiens qu’ils soient aussi patentés



LA PSYCHANALYSE AU SECOURS DE LA BIBLE 187

en psychologie et en mythanalyse, qu’ils maitrisent les jeux du langage et
les symboles, la psychosociologie et I’anthropologie religieuse? De
combien d’années les études en théologie s’allongeraient-elles? On n’a pas
attendu la réponse a ces questions pour réhabiliter le langage symbolique,
les icOnes et le mystere. En Suisse, dans le contexte actuel d’engouement
pour les cultes de guérison®, il faut donc s’attendre 2 ce qu’un certain
nombre de malentendus surgissent entre I’offre des ecclésiastiques et 1’at-
tente des malades intéressés: méme prévenus, ces derniers ne se contente-
ront pas de guérir symboliquement. A moins d’avoir affaire a des théra-
peutes de I'envergure de Drewermann, les lendemains que les Eglises se
préparent risquent d’étre difficiles. On ne joue pas impunément avec les
mots; les rites et les prieres, pas plus que la formation «sur le tas», ne
remplacent la compétence professionnelle d’authentiques psychothérapeutes.

3.2 La seconde restriction est énoncée par Drewermann lui-méme® et
ce n’est pas le moindre de ses mérites que d’avoir attiré 1"attention sur les
limites de sa proposition: du point de vue de ’histoire des religions, I’inté-
riorisation psychologique se produit toujours quand 1’adhésion a la religion
officielle ne va plus de soi. Cette psychologisation est donc signe de déca-
dence et, semble-t-il, on n’a jamais réussi a sauver une religion en rempla-
cant son fondement externe par un fondement psychologique interne.
Serait-ce un aveu voilé en faveur de I’histoire?

Drewermann répond a ce constat de décadence en arguant que nous
n’avons pas créé la situation religieuse actuelle et qu’il faut 1’accepter telle
qu’elle se présente, puisqu’il n’est pas possible de revenir a la piété naive
de I’ere pré-critique. Il ne nous reste pas d’autre issue que de réapprendre
I’art des interprétations symboliques; c’est donc bien faute d’alternative a la
modernité qu’il propose de reprendre le chemin de I'imaginaire mythique.
A ce point ultime du retour de I’herméneutique vers le passé, Drewermann
souligne I’affinité de I’exégése psychanalytique avec 'exégese allégorique
des Peres de I’Eglise: il fait allusion aux trois sens de I’Ecriture chez
Origene 'Y, et il eiit été intéressant de savoir si 1’exégése psychanalytique
correspond bien au sens spirituel, et I’exégese historico-critique au sens
littéral, comme suggéré entre les lignes! Mais Drewermann coupe court; il
renonce & s’expliquer car, dit-il, la méthode historico-critique a ruin€ 1’exé-
geése allégorique en la poussant jusqu’a I’absurde; il est donc vain d’op-
poser a ’exégése historico-critique des arguments dont les faiblesses ont
fait sa force.

8 Crest sous cette forme que le religieux fait actuellement son retour dans les
Eglises protestantes.
9 Cf. Tiefenpsychologie und Exegese, tome 11, pp. 787-790.

10" bid. p. 788.



188 CLAIRETTE KARAKASH

Conclusion

Il est difficile de cacher sa déception: on avait attendu du neuf et voila
que le vin nouveau est coulé dans de trés vieilles outres. La seule origina-
lit¢ provient de la jonction des univers psychanalytique et biblique. La
nouveauté peut certes émerger par association de deux entités jusque-la
séparées, mais c’est surtout a ses fruits que I’arbre doit étre jugé, comme le
demande Drewermann lui-méme. C’est la raison pour laquelle, malgré tous
les bémols énoncés sur le plan théorique, nous dirons que la pertinence de
la proposition ne peut étre, en définitive, évaluée que sur le terrain de la
pratique. Qui se lévera, parmi les praticiens, pour relever le défi que
Drewermann lance a I’herméneutique?



	La psychanalyse au secours de la bible

