
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 42 (1992)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : pour que la parole soit entendue

Autor: Bettex, Pierre-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 124 (1992), P. 167-176

POUR QUE LA PAROLE SOIT ENTENDUE

Pierre-André Bettex

Résumé

Le livre de Fred B. Craddock inscrit la réflexion homilétique dans une
double dynamique: déterminer d'abord le message du texte puis la forme
que ce message peut prendre pour être prêché. Cela doit se faire avec une
attention constante portée à l'auditoire, actif implicitement dans cette
démarche en deux temps. Fort suggestif, l'ouvrage soulève néanmoins des

questions sur les points suivants: atteint-il ses destinataires? Son textua-
lisme est-il défendable? Son souci d'un Evangile adéquat à l'auditoire
n'est-il pas trop unilatéral?

Voilà des années qu'aucun ouvrage complet d'homilétique n'avait paru
en français. La publication de Prêcher1, le manuel de Fred B. Craddock,
constitue donc un événement pour tous ceux qui souhaitent reprendre à

frais nouveaux une réflexion critique sur l'acte de prêcher.
L'auteur enseigne l'homilétique et le Nouveau Testament à la Candler

School of Theology de Y Emory University d'Atlanta (Géorgie): son ouvrage
porte la marque de cette double responsabilité. Ses recherches sur les

perspectives d'une prédication inductive qui ont influencé le renouveau
homilétique aux Etats-Unis3, lui font porter une attention toute particulière
sur les relations entre le prédicateur et la communauté à laquelle il
s'adresse. Il témoigne également d'un souci du style et de la formule qui

Fred B. Craddock, Prêcher, Genève, Labor et Fides, 1991, 229 p. Edition
originale: Preaching, Nashville (Tennessee), Abingdon Press, 1985. La traduction de

Jean-François Rebeaud est précise, alerte; elle rend bien la vivacité de style de

l'original.
2 Cf. Fred B. Craddock, As one without authority: essays on inductive

preaching, Enid (Oklahoma), Phillips University, 1971.
3 Pour un bref survol de la situation aux Etats-Unis, cf. Bernard Reymond,

«Coup d'œil sur le renouveau de l'homilétique aux Etats-Unis», in: Cahiers de

l'Institut romand de pastorale, n° 9 (juin 1991). p. 2-9. On consultera d'ailleurs avec
intérêt ce numéro, consacré à l'homilétique, paru à l'occasion de la publication de

Prêcher.



168 PIERRE-ANDRE BETTEX

fait de la lecture de Prêcher un régal. L'enseignement du Nouveau Testament

lui permet de présenter de nombreux exemples illustrant l'influence
des choix exégétiques sur la manière de prêcher tel passage de l'Ecriture. Il
se traduit aussi dans la façon nette et précise, quoique assez classique, de

trancher la question des rapports entre le texte biblique et le sermon.

L'homilétique de Craddock

La première partie de l'ouvrage («Le thème») définit tout d'abord le

public visé: des étudiants en formation pastorale - et l'auteur, fort d'une
longue expérience d'enseignant, veillera à les informer jusque dans les plus

petits détails des difficultés qu'ils rencontreront -, mais aussi des prédicateurs

confirmés, invités à porter sur leur pratique régulière un regard
critique4. Les uns et les autres sont assurés du fait qu'il est possible
d'apprendre à prêcher, même si cela est difficile.

L'auteur présente alors ses options fondamentales: attention portée à la

personne du prédicateur (on attend de lui qu'il soit un être de foi, de

passion, d'autorité et de grâce), accent sur l'importance décisive de la

communauté des auditeurs (même si une seule personne parle, la communication

naît d'un dialogue entre les auditeurs et le prédicateur), souci de

replacer le sermon dans la perspective du texte biblique (le sermon doit
produire l'effet que le texte veut obtenir), et insistance sur une pneumatologie

responsable (si c'est Dieu qui délie la langue et qui ouvre l'oreille par
son Esprit, cela ne va pas pour autant diminuer de moitié la tâche du
prédicateur). Dans le même mouvement, Craddock appelle à prendre conscience
des différents contextes - historique, pastoral, liturgique et théologique -
dans lesquels s'inscrit le sermon. C'est en tenant compte de ces quatre
dimensions que le sermon atteindra sa pleine dimension: il sera, au cœur
du culte et sur le chemin de toute la communauté, le lieu d'une communication

orale dans laquelle le souci de la qualité et celui de la rigueur
théologique seront pleinement présents.

Enfin l'auteur propose une brève théologie de la prédication. Cette

dernière, comprise comme «acte qui présente la révélation de Dieu aux
auditeurs d'une façon qui leur soit appropriée» (p. 51), espère prolonger la
révélation de Dieu dans le présent. Prenant en compte le silence d'un Dieu
qui ne parle pas tout le temps, elle naît de l'écoute d'une révélation-
murmure5 qui revendique l'attention et la décision de l'auditeur. Le sermon

Le sens de l'humour de l'auteur fait ici merveille: le prédicateur verra ses

petits travers décrits avec une telle malice qu'il ne pourra que sourire de lui-même
et chercher à s'améliorer!

5 L'auteur rappelle la discrétion de la révélation en Jésus-Christ qui échappe à



POUR QUE LA PAROLE SOIT ENTENDUE 169

sera donc «proclamation sur les toits d'un murmure» (p. 63). Craddock
tient à souligner les caractères nécessaires de publicité et d'ouverture de la

prédication, contre toute tentation sectaire ou totalitaire dans le mode de

proclamation du message.

Interpréter: entre les auditeurs et le texte

La deuxième partie («Avoir quelque chose à dire») met en œuvre la

première dynamique qui règle l'acte de prêcher: elle consiste à déterminer
le message à proclamer. Le prédicateur est un interprète. Son espace est
celui d'un éclaireur qui mesure l'écart entre le message porté par les textes
et les situations de vie de ses contemporains, afin de leur permettre de

reconnaître ce message comme porteur de sens pour eux, aujourd'hui.
La tâche lui incombe donc, dans un premier temps, d'analyser la situation

de la communauté avec laquelle il dialogue: le «but fondamental de la

chaire», dira Craddock, «n'est pas que les choses soient dites, mais qu'elles
soient entendues» (p. 169). Pour que cela soit, le prédicateur doit consacrer
autant d'énergie à la compréhension de son auditoire qu'à celle du texte

biblique. Il percera les mystères du texte, mais il mettra aussi en lumière
les capacités de questionnement et d'engagement des auditeurs.

Pour l'auteur, il faut toujours partir du connu pour aborder l'inconnu.
Dans l'ordre de la communication, il ne sert à rien d'évoquer la nouveauté
de l'Evangile pour accabler les auditeurs d'un discours auquel ils ne

connaissent rien: ils décrocheront, sainement, et s'ennuieront, tristement,
même si le message a été de la plus haute rigueur dogmatique. Craddock
invite au contraire à faire un large usage d'une pédagogie de la récognition

Il faut tabler, dit-il, sur les connaissances des auditeurs, même floues

ou incomplètes, pour les aider à progresser au moyen de la prédication.
L'efficacité du discours sera la plus forte quand les auditeurs reconnaîtront
dans les paroles qui leur sont adressées des éléments déjà connus, mais

mieux exprimés ou placés dans une perspective inattendue.

Un des points forts de l'ouvrage réside d'ailleurs dans l'affirmation que
le sermon est structuré par deux mouvements complémentaires. Il n'est pas
seulement Parole extérieure adressée à la communauté, comme les théologiens

protestants l'ont fortement souligné, mais tout autant Parole offerte à

l'ordre de l'évidence pour requérir l'engagement de l'auditeur: elle prend la figure
de la croix, comprise paradoxalement par le croyant comme élévation du Fils dans la

gloire, au sens johannique.
6 La récognition désigne le processus mental par lequel l'auditeur se reconnaît

dans ce qu'il entend, ou reconnaît ce qu'il savait déjà sans disposer des catégories
nécessaires pour l'exprimer. Ce mouvement pédagogique est libérateur et source de

confiance pour l'auditeur. Cf. p. 15. 45. 161-164.



170 PIERRE-ANDRE BETTEX

la communauté pour qu'elle puisse se reconnaître en elle. Cette Parole
donne voix aux capacités d'expression, parfois limitées mais souvent aussi

fort riches, des membres de la communauté. Ainsi les auditeurs apportent
une contribution importante à l'élaboration du sermon et l'on peut dire qu'il
«doit parler autant de la part de que à l'adresse de la communauté»

(p. 26)7.

Dans un deuxième temps, la démarche sera centrée sur l'interprétation
du texte biblique. Après le choix du texte, Craddock propose une procédure
d'interprétation historico-critique classique. Une fois le texte lu, établi,
replacé dans ses contextes, il sera possible d'en dégager le message qui
deviendra la base du «contenu» du sermon. La perspective homilétique de

cette exégèse intervient sur deux plans. Tout d'abord, Craddock invite
l'exégète-prédicateur à découvrir à quel moment il s'identifie à l'un des

éléments du texte: à propos de Luc 15, par exemple, se situe-t-il du côté du

fils prodigue, du frère aîné, du père, de Jésus qui raconte la parabole, ou

d'un pharisien qui l'entend? L'option pour un point de vue plutôt que pour
un autre aura des conséquences tant sur l'exégèse que sur la prédication.
Ensuite, Craddock plaide pour une évaluation des effets du texte. Au-delà
de ce que le texte dit, il faut s'interroger sur ses effets une fois inséré dans

un processus de communication. La forme littéraire sera souvent l'indice de

la fonction qui lui est attribuée, et le prédicateur gagnera à laisser cette
fonction modeler celle de son sermon.

Dans un troisième temps, après avoir interprété la situation de ses auditeurs

et le texte biblique, le prédicateur pourra arpenter la distance qui les

sépare. Cette tâche «nécessaire, difficile et possible» le mènera méthodiquement

au terme de la phase préparatoire: au clair sur ce qu'il y a à dire, il
pourra affronter les questions formelles liées à la préparation du sermon:
comment le dire.

Du message au sermon

La troisième et dernière partie du livre («Donner au message la forme
d'un sermon») est consacrée à la seconde dynamique qui détermine l'acte

7 Craddock évoque les réactions d'approbation expansives ponctuant les

prédications dans les Eglises noires; il signale aussi les remarques plus discrètes lors
de certaines sorties de culte dans les communautés blanches. Les unes comme les
autres témoignent de l'adéquation du message au désir d'expression des auditeurs:
«Vous avez su exprimer ce que nous aurions voulu dire».

8 L'auteur présente les avantages et les inconvénients actuels de quelques
grandes méthodes d'interprétation du texte: transfert direct et acritique, interprétation
allégorique, interprétation typologique, inteprétation par l'intention, interprétation
thématique, interprétation par traduction.



POUR QUE LA PAROLE SOIT ENTENDUE 171

de prêcher: elle règle tous les éléments de construction de la prédication.
Une fois le message dégagé, quels sont les moyens à utiliser pour pouvoir
le prêcher?

Craddock désigne d'abord les qualités d'un bon sermon: unité (donnée

par un strict respect du message du texte biblique9), insertion dans la tradition

de la communauté, mise en œuvre des procédés de récognition, offre
de marqueurs d'identification pour les auditeurs, sens du suspense, et
intimité Il évoque les différentes fonctions de la forme qui «éveille et
soutient l'intérêt», «conditionne la manière dont l'auditeur vit ce qu'il
entend», «structure la foi de l'auditeur» et «détermine son degré de

participation» (p. 175-177). Il rappelle quelques formes classiques à la disposition
du prédicateur et invite aussi ce dernier à faire preuve d'invention. Il
signale les problèmes liés au plan, à la structure, à la fixation par écrit. Au
cas où le sermon serait entièrement rédigé, on respectera de la manière la

plus stricte les règles de la communication orale : les sermons ne sont pas
destinés à être publiés, mais entendus! Il engage enfin le prédicateur à

recourir à la richesse du langage, à user des multiples possibilités de la
description et de l'illustration qui aident l'auditeur non seulement à penser,
mais à vivre ce qui est annoncé. Après quelques brèves remarques sur
renonciation en chaire lors du culte, l'auteur termine sur un appel vibrant à

la passion: «la passion de celui qui parle s'adresse à la passion de celui qui
écoute» (p. 226). C'est une dimension essentielle de l'acte de prêcher.

Le livre de Craddock présente d'indéniables qualités qui expliquent son
succès aux Etats-Unis et qui font augurer d'une large réception par les

théologiens francophones. Rappelons ici l'attention portée aux caractéristiques

orales du message et le sens développé de la communication dont
l'auteur fait preuve. Soulignons aussi l'importance accordée à la communauté,

qui joue un rôle actif dans l'élaboration de la prédication. Prenons au

sérieux l'exigence d'une rigueur méthodique dans le travail: elle favorisera

l'émergence d'une prédication à la fois en prise sur les réalités de notre

temps et orientée selon l'axe du texte biblique. Voilà des apports impor-

9 D'une manière assez scolaire, Craddock propose la séquence suivante: le

texte donne le thème du sermon, le thème fournit le sujet, et le sujet mène au titre.
Craddock propose, pour Rm 13. 11-14: «Thème: Agir en chrétien est un moyen de

devenir chrétien; Sujet: Faire et être; Titre: une parole forte contre l'hypocrisie»
(p. 159).

10 II s'agit d'une qualité du contact visuel et de l'oralité qui doit marquer la
manière de prêcher en donnant à l'auditeur l'assurance que le prédicateur lui parle et
le respecte.



172 PIERRE-ANDRE BETTEX

tants de Craddock ou, à tout le moins, des rappels bienvenus à une époque
où l'on a tendance à regretter la pauvreté créatrice des prédicateurs, voire à

s'interroger sur la nécessité de continuer à prêcher devant des auditoires

parfois peu fournis.

Craddock nous invite à porter un regard critique sur notre situation et à

nous demander si cette médiocrité même de la prédication n'est pas l'un
des facteurs de la désaffection pour les cultes: pourquoi irait-on s'ennuyer à

écouter des discours non pertinents et dégagés de tout impact sur la vie des

gens de notre époque? Si telle est parfois la réalité, assure Craddock, nous

n'y sommes pas condamnés: une réflexion homilétique sérieuse et lucide
devrait nous permettre de sortir de cette impasse Ainsi, l'ouvrage résonne

comme un appel bienvenu adressé à tout prédicateur, qu'il soit bouillant
d'impatience de remonter en chaire ou fatigué par les exigences parfois
lourdes de son ministère: il faut travailler, sortir de la routine, pour
retrouver la fraîcheur que le texte biblique veut faire partager aux auditeurs
du sermon.

J'aimerais pourtant revenir sur trois aspects du livre qui me semblent
mériter un débat: atteint-il tous ses destinataires? Sa position textualiste
est-elle défendable? Son insistance sur l'efficacité du sermon n'est-elle pas

théologiquement discutable?

La question des destinataires

L'auteur veut s'adresser aux «personnes, hommes ou femmes, qui ont
ou qui auront la responsabilité de prêcher régulièrement» (p. 14). Le public
visé est donc constitué de deux catégories principales: des praticiens
expérimentés mais aussi des étudiants.

Le pari de Craddock réside dans l'assurance que son manuel sera utile
aux premiers comme aux seconds. C'est envisageable, dit-il, dans la mesure
où le livre table sur les capacités de récognition des uns et des autres. C'est
possible, assure-t-il, à condition que la structure de l'ouvrage «fournisse un
cheminement clair à travers tout le processus de la préparation jusqu'à la

prédication du haut de la chaire» (p. 15). Enfin, il faut aussi que les

«repères» (p. 15) du livre permettent au lecteur de revenir sur telle ou telle
phase de l'élaboration du sermon.

Il vaut la peine de noter toutefois cet appel lancé aux Eglises: peut-être y
a-t-il des cas où le discernement communautaire devrait amener à reconnaître que
certaines personnes ne verront jamais leurs efforts pour mieux prêcher couronnés de
succès. La sagesse voudrait alors qu'on les oriente vers d'autres formes de ministère,
dans leur intérêt et dans celui de leurs auditeurs.



POUR QUE LA PAROLE SOIT ENTENDUE 173

Le prédicateur expérimenté, assurément, tirera grand profit de l'étude
de Prêcher. Pour lui, la récognition donnera toute sa mesure: il verra dans

la démarche de l'auteur nombre de traits de sa pratique hebdomadaire, pris
en bonne ou en mavaise part. Il saura retrouver les étapes de la préparation
du sermon, et il n'aura pas de difficulté à reprendre tel point particulier
qu'il désire approfondir. La réaction des prédicateurs réguliers qui ont lu
l'ouvrage de Craddock confirme ce point: ils ont eu grand plaisir et trouvé

beaucoup d'intérêt à se voir dans un miroir sans complaisance, mais qui
savait renvoyer leur image avec humour.

Il en va tout autrement des étudiants. Pour eux, la récognition ne porte
pas sur une pratique - ou si peu -, mais sur ce qu'ils pensent être la mise
au point d'une prédication. Or il y a un monde entre les difficultés de la

pratique et celles de l'imaginaire. Le procédé pédagogique mis en œuvre
n'aboutit pas pleinement, tout d'abord parce que l'ignorance à l'égard du

sujet traité est peut-être plus importante que Craddock l'estime; il provoque
parfois aussi le sentiment d'une relative banalité, dans la mesure où les

propositions de Craddock ne mènent peut-être pas l'étudiant assez loin au-
delà de ce qu'il croyait savoir.

Ajoutons à ce problème le fait que le cheminement proposé par l'auteur
n'est pas aussi clair qu'il le faudrait. Le foisonnement même du livre fait
une partie de son charme pour certains. L'abondance de notations fines
suides détails concrets est à l'origine du sourire de plus d'un lecteur. Les
conseils extrêmement terre à terre permettront parfois de se tirer d'affaire
dans une situation délicate. C'est vrai. Mais tout cela rend le repérage difficile.

Ne manque-t-il pas au livre un rappel schématique de la procédure à

suivre, un aide-mémoire qui accompagnerait les premiers pas du prédicateur
débutant en l'aidant à fixer son attention sur l'essentiel?

Les réactions de plusieurs étudiants, intéressés et déçus par la lecture de

l'ouvrage, témoignent du fait que Prêcher n'atteint pas une partie de ses

destinataires. Elles sont peut-être aussi, simplement, le signe d'une
différence de rythme dans la formation des prédicateurs entre la Suisse et les

Etats-Unis: dans nos facultés, on commence à prêcher fort tôt. Elles

indiquent en tout cas que nous n'avons pas encore découvert le manuel
moderne qui pourra nous accompagner dans la formation des débutants. En

revanche nous disposons d'un outil efficace pour aider les prédicateurs en

charge à progresser dans leur tâche difficile et vitale: prêcher l'Evangile
aujourd'hui.

Une homilétique par trop textualiste

Attentif au texte biblique, l'auteur mène une vaste réflexion sur les

effets du texte. Prêcher, c'est «faire vivre le texte dans l'Eglise»; c'est



174 PIERRE-ANDRÉ BETTEX

prononcer un sermon qui cherche à produire «l'effet que le texte veut
obtenir» (p. 29). Craddock propose une procédure permettant de dissocier le

message de la forme du texte biblique: il s'agit de remonter au-delà du

texte pour en dégager la pointe. Sur cette base, on pourra bâtir un sermon

en donnant une forme nouvelle à ce noyau de signification, en fonction des

attentes et des besoins de la communauté. La forme originale reste importante

dans l'ordre de la communication, car elle est indice de la fonction
attribuée au texte: elle oriente ses effets. Ainsi, elle invite le prédicateur à

varier le genre de ses prédications; la diversité des formes bibliques lui
rappelle qu'il n'est pas contraint de se cantonner dans le mode explicatif
dont les protestants abusent si souvent.

On pourrait s'interroger sur la possibilité d'une telle dissociation entre
le message et la forme: est-elle possible, praticable? N'est-elle pas trop
réductrice? N'y a-t-il pas entre les deux un lien beaucoup plus fort que
Craddock ne le pense? Tout cela mériterait réflexion.

Cependant, j'aimerais plutôt examiner ici les relations que l'auteur
établit entre le texte et le sermon. Il insiste sur un mouvement orienté,

linéaire, qui va du texte à son message, puis du message au sermon. Le
texte biblique se fait ici inspirateur, il vaut avant tout comme source de la

prédication. Celle-ci se situera dans son prolongement. Elle cherchera à

faire entendre le message du texte aujourd'hui, à produire les mêmes effets
dans un contexte historique différent, avec tout ce que cela demande

d'adaptation et d'invention, en un mot: de liberté, de la part du prédicateur.
Jeu de renvoi, donc, entre le message du texte et l'auditeur du sermon,
mais aussi entre notre époque et celle de la rédaction des textes bibliques;
il s'agit d'éclairer notre vie, dans toutes ses dimensions, au moyen de

l'Ecriture.

Théologiquement, l'exigence d'une référence aux Ecritures est capitale.
Elle structure l'ouvrage de Craddock. Mais elle le fait en n'insistant que
sur deux pôles, le texte et l'auditeur. L'auteur reste singulièrement silencieux

sur la dimension referentielle propre au texte. Ce dernier ne revendique

pas l'adhésion à son message pour lui-même. Il veut renvoyer le

lecteur, ou l'auditeur, à un troisième terme de la relation: celui dont il
témoigne, le Dieu vivant qui dit son amour pour le monde aujourd'hui
comme il le disait autrefois. En ce sens, il faut envisager trois pôles pour
rendre compte correctement de cet aspect de la relation homilétique: le

texte et l'auditeur, bien sûr, mais aussi et avant tout Dieu qui dépasse l'un
comme l'autre. Si le texte assure bien une double fonction - il est
inspirateur et critique de la prédication -, d'une certaine manière il s'estompe
devant la relation qu'il cherche à instaurer entre l'auditeur et le Christ
crucifié, dont il atteste qu'il est vivant. C'est cela qui est décisif, bien plus

que la mise en rapport de qui que ce soit avec le message d'un texte. Craddock

aurait gagné à développer une réflexion de ce type: elle lui aurait



POUR QUE LA PAROLE SOIT ENTENDUE 175

permis de mieux défendre l'appel à la liberté créatrice pour laquelle il se

bat.

Efficacité et adéquation du sermon à l'auditoire

D'une manière souvent provocante, Craddock nous invite à réfléchir
aux effets du sermon et plus particulièrement aux conditions de son efficacité.

Nous nous trouvons là face à un signe caractéristique du contexte de

rédaction nord-américain de l'ouvrage.
Mais c'est avant tout un défi que l'auteur nous lance: il faut maîtriser

les règles de la communication orale pour les mettre au service de la

proclamation de l'Evangile. Trop souvent, l'efficacité d'une prédication - à

savoir le fait qu'elle peut être entendue et reçue par ceux auxquels elle
s'adresse - est renvoyée à l'action mystérieuse de l'Esprit... quand ce n'est

pas carrément au hasard, sous prétexte de respecter la distance infinie qui
nous sépare de Dieu. Argument théologique ou paresse intellectuelle?
Assurément, une bonne connaissance du code de la communication ne

suppléera jamais l'action de l'Esprit; elle n'attentera pas non plus à la
liberté de Dieu. Elle permettra cependant de limiter autant qu'il est possible
les effets du hasard, dont rien ni personne ne nous garantit qu'ils vont dans

le sens de l'Evangile. Elle assurera aussi à la prédication une valeur persuasive

et une dimension esthétique dont la lecture de la Bible nous montre
qu'elles n'ont rien de méprisable. Il est d'ailleurs à noter que Craddock
retrouve ainsi, sans le nommer, le débat déjà fort ancien posé autour de la

rhétorique et de sa fonction, tant en théologie qu'en philosophie12. Son

argumentation se veut une défense des règles du discours. En cela, il a

raison.

En revanche, Craddock me semble devoir être critiqué quand il insiste

sur l'adéquation du sermon à la communauté et à ses attentes. Il faut que le

«mot juste soit dit au moment favorable» (p. 92), que les auditeurs puissent
reconnaître que «c'était exactement ce qu'il fallait dire» (p. 92)n. Cette

qualité n'est pas attribuée au sermon seulement, mais à la Parole de Dieu
elle-même, et elle transparaît dans la reconnaissance qu'en ont les

auditeurs; ce sont eux qui affirment: it is fitting. Or, à envisager nombre de

réaction d'auditeurs, dans l'Ancien comme dans le Nouveau Testament, il

12 En homilétique et à une autre époque, bonne illustration de la position du

problème chez Vinet au tout début de son homilétique. Cf. Alexandre Vinet,
Homilétique, Paris, 1853, p. 5 s. Cf. aussi Chaim Perelman et Lucie Olbrechts-
Tyteca, Traité de Targumentation. La nouvelle rhétorique, Bruxelles, Editions de

l'Univeristé, 4e éd., 1983, p. 6-12.
13 Dans l'original: «it was so fitting», ou «It is fitting» (Preaching, p. 92).



176 PIERRE-ANDRÉ BETTEX

semble bien que ce caractère d'évidence et de reconnaissance soit loin
d'être clair. Qu'on pense aux réactions suscitées par la prédication de tant
de prophètes, au rejet de Jésus, à la méfiance suscitée par Paul à Corinthe...

Aujourd'hui comme autrefois, la Parole de Dieu retentit aussi sur un mode

critique à l'égard de l'Eglise ou de nos sociétés, elle est une force de

dénonciation de l'injustice et, en tant que telle, profondément dérangeante:
d'une certaine manière, elle ne correspond justement pas à ce qu'il
conviendrait de dire dans telle situation. Et pourtant, elle sonne alors avec

toute sa force salutaire
Deux illustrations viennent à l'appui de cette remarque. Tout d'abord,

l'auteur semble mal à l'aise quand il faut prêcher l'Ancien Testament. Il
évoque très rapidement l'existence d'un problème lié à la prédication
chrétienne de ce dernier et il renvoie chacun à une décision qui tienne compte
de la tradition de l'Eglise comme de sa propre position théologique
(p. 133). De plus, il utilise la diversité des interprétations néo-testamentaires

pour éluder, en fait, la question (p. 134). Comme si, après la shoah et
à une époque où l'antisémitisme revient insidieusement miner nos sociétés,

il ne s'agissait pas là bien plus d'une question d'Eglise que de décision

personnelle. Parallèlement, on ne peut qu'être frappé par le faible impact
socio-politique de cette prédication. Plus précisément, Craddock n'empêche

pas l'auditeur de tirer des conclusions sociales ou politiques du message
entendu, mais cela est renvoyé, à nouveau, au choix individuel. L'éthique
sociale s'efface. Il faut être prudent, comme si l'Evangile et sa prédication
ne venaient pas nous interpeller globalement et remettre en question nos
sociétés et nos Eglises sur bien des points.

Craddock, il est vrai, n'ignore pas totalement la fragilité du message,
souvent contesté, voire ignoré, dans la Bible comme aujourd'hui: il en

parle comme d'un «murmure proclamé» (p. 64). Il ne prétend pas non plus
faire de la prédication une communication calculée, dont les effets seraient

entièrement prévisibles14. Toutefois son souci de l'efficacité pourrait, à

l'extrême, lui faire accorder une importance excessive à l'audimat communautaire,

quelle que soit la forme qu'il prenne.
C'est dommage, car le lecteur européen risque de se braquer sur cet

aspect des choses et d'oublier toutes les suggestions proposées par
Craddock pour que la Parole soit entendue.

14 Cf. par exemple, Paul WATZLAWICK/Janet Heimick BEAVIN/Don D. Jackson,
Une logique de la communication (Points 102), Paris, Seuil, 1972, p. 34-38.


	Études critiques : pour que la parole soit entendue

